
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sƣ Tịnh Không 





----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Tập 361 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:05.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 426, bắt đầu xem từ hàng thứ năm, đếm từ dƣới 

lên. 

 “Hạ vân kiến thọ thành nhẫn, tiền biến cử lục căn. Thử độc vân kiến giả, cái tiêu 

 nhãn căn dĩ liệt dư căn dã”.  

Về sự tuy nói lục căn nhƣng trên thực tế là vận dụng qua lại, nên chỉ đƣa ra một 

căn còn năm căn khác tự nhiên bao hàm trong đó. Ở đây lục căn chỉ nói đến kiến 

là nhãn căn. “Kiến thọ thành nhẫn”, thành tựu nhẫn nhục ba la mật và viên mãn 

nhẫn  nhục  ba  la  mật_vô  sanh  pháp  nhẫn.  Thật  nhƣ  nguyện  thứ  41  trong  48 

nguyện của Phật A Di Đà. “Tứ thập nhất thọ kiến Phật sát nguyện”. Ở trong bồ đề 

thọ có thể nhìn thấy quốc độ của mƣời phƣơng chƣ Phật, đƣơng nhiên bao gồm 

cả địa cầu chúng ta vào trong đó và cũng thấy rất rõ ràng, rất tƣờng tận. 

 “Dữ đệ tứ thập thất nguyện, tứ thập thất văn danh đắc nhẫn nguyện”.  Nhẫn này 

là vô sanh pháp nhẫn. Nên đoạn kinh văn này giới thiệu thành tựu của nguyện thứ 

41 và nguyện thứ 47. Từ đó cho thấy, thế giới Cực Lạc đích thực là do công đức 

viên mãn của 48 nguyện hiện ra.  “Hội Sớ thích vân”  đây là chú giải của các bậc 

cổ  đức  ngƣời  Nhật  Bản.  “Ngưỡng  duy  đạo  tràng  thọ  giả  chánh  thị  chánh  giác 

 quả  mãn  chi  mãn  xí  dã” .  Giống  nhƣ  dựng  lên  một  ngọn  cờ,  ngọn  cờ  này  đại 

tƣợng trƣng cho điều gì? Tƣợng trƣng Phật A Di Đà nhân viên quả mãn, cứu cánh 

thành Phật.  “Danh hiệu giả, tức thị bổn nguyện thành tựu chi thật thể. Cố nguyện 

 dĩ văn danh vi đắc nhẫn nhân. Thành tựu dĩ kiến thọ minh kỳ tướng” . Bên dƣới là 

chú giải nhỏ.  “Vi Di Đà đại nguyện ký dĩ thành tựu. Tắc dĩ kiến thọ chứng minh 

 đắc  nhẫn  chi  sự  tướng”.   Thành  tựu  đại  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Bồ  đề  thọ 

giống  nhƣ  viện  triễn  lãm  vậy.  Ở  cây  này  hoàn  toàn  nhìn  thấy  nên  cây  này  thật 

không thể nghĩ bàn. 

 “Bỉ danh văn, tức đạo tràng thọ chi diệu thanh. Như Tiểu Bổn viết, văn thị âm 

 giả, tự nhiên giai sanh niệm Phật niệm pháp niệm tăng chi tâm”.  Nhìn thấy Bồ 

đề thọ, nghe đến sáu chữ hồng danh tự nhiên đều sanh. Không phải mấy ngƣời, 

không  phải  số  ít  ngƣời.  Phàm  là  ngƣời  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc đều là nhƣ vậy.  Thấy cây nghe  tên đều có thể sanh khởi tâm nghĩ nhớ tam 

bảo. Phật là giác, giác trên đề kinh. Pháp là bình đẳng, tăng là thanh tịnh. Cũng 

chính là nói, tự nhiên sanh tâm thanh tịnh bình đẳng giác. Đây là công đức chân 

thật. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là bổn thể của Tam bảo, là tam học là tam 

tuệ. Tất cả pháp đều không rời thanh tịnh bình đẳng giác. Tám vạn bốn ngàn pháp 

pháp môn, vô lƣợng pháp môn đều hàm nhiếp trong đó. 

Ở thế giới Cực Lạc, chúng ta đã thấy cây, cũng đã nghe danh hiệu. Hay nói 

cách khác, những thứ lục căn tiếp xúc đƣợc không có gì là không thanh tịnh bình 

đẳng giác. Đây là công đức thông suốt cứu cánh viên mãn của tự tánh. Nếu nói 

lớn thì biến pháp giới hƣ không giới, nói đến nhỏ thì vi tế của thứ cực kỳ vi tế. 

Điều không thể nghĩ bàn là lớn nhỏ không hai. Trong nhỏ thấy đƣợc lớn, lớn thì 

không có thu nhỏ, nhỏ cũng không có phóng to, trùng trùng vô tận. 

Bên  dƣới  nói:   “Thử  kiến  thọ  tức  A  Di  Đà  chi  quả  đức  dã.  Dĩ  thử  huống  bỉ 

 danh  văn đắc  nhẫn  ích  di  trước  minh  dã”.   Mấy  câu  này  nói  ra  tổng  kết  ở  bên 

dƣới. Đại ý nói rằng thấy cây chính là thấy quả đức của Phật A Di Đà. Tu nhân 

chứng quả, hiển hiện sự viên mãn ở nơi cây đại thọ này. Đại thọ này đƣợc ví nhƣ 

phòng triển lãm. Đức Di Đà từ sơ phát tâm, phát nguyện nhƣ thế nào, tu hành ra 

sao và thành tựu nhƣ thế nào, ở trong phòng triển lãm này không thiếu thứ gì, đều 

2  Tập 361 



nhìn thấy hết. “Ích di trƣớc minh” là cực kỳ rõ ràng, vô cùng rõ rệt. Thấy rõ ràng, 

nghe rõ ràng. Trong tâm minh bạch cũng chính là đã giác ngộ. 

Tóm lại  “danh hiệu dữ thọ giai thị quả địa đại giác diệu đức chi sở hiện. Giai 

 thị viên viên quả hải viên dung cụ đức”.  Không những là cây, cây là đƣa ra một 

ví dụ. Một cọng cây ngọn cỏ, một sợi lông hạt bụi. Trong kinh nói một sợi lông là 

vật  nhỏ  nhất  trong  chánh  báo.  Sợi  lông  trên  thân  chúng  ta  là  vật  nhỏ  nhất  của 

chánh báo. Một hạt bụi là vật nhỏ nhất trong y báo, vật nhỏ nhất trong hoàn cảnh 

vật chất đều là diệu đức của Phật A Di Đà hiện ra. Đều là quả hải viên dung cụ 

đức của Phật A Di Đà. Hoàng Niệm Tổ tiếp tục nói với chúng ta : “giai thị thanh 

 tịnh cú”.  “Thanh tịnh cú” chính là  “Chân thật trí tuệ vô vi pháp thân”.  Đây là nói 

tự tánh, nói về thƣờng tịch quang. Tánh đức dùng trí huệ để tƣợng trƣng. Nghĩa là 

tất cả chúng sanh vốn tự đầy đủ trí huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, câu này bao gồm 

hết tất cả. 

Vô vi pháp thân chính là bản thể của vạn hữu mà hiện nay trong triết học nói. 

Đều là chân thật rốt ráo. Rốt ráo chân thật chính là tự tánh, chỉ có nó là chân thật. 

Vì sao vậy? Vì nó vĩnh hằng bất biến, không sanh không diệt, không đến không 

đi, không cấu không tịnh và không phải một cũng không phải khác. Đây là chân 

thật rốt ráo.  “Diệc tức thị đương nhân tự tánh”.  Câu này vô cùng quan trọng. Nói 

nhiều nhƣ vậy nhƣng có liên quan gì đến chúng ta chăng? Câu này đã nói minh 

bạch, đƣơng nhân tức là chính mình, không phải ngƣời khác. Chính là tự tánh của 

chính mình. 

Từ đó cho thấy, thế giới Cực Lạc có sự liên quan mật thiết với chúng ta biết 

bao, tất cả đều do tự tánh biến hiện ra. Phật A Di Đà từ đâu mà có? Phật A Di Đà 

cũng là trong tự tánh mình biến hiện ra. Rời tự tánh thì không có pháp nào đƣợc 

thành lập, đến hƣ không cũng không có. Vì sao vậy? Vì hƣ không cũng là tự tánh 

biến hiện ra. Đây là chân tƣớng sự thật. Chúng ta với Chƣ Phật Bồ Tát có quan hệ 

gì? Chúng ta với vũ trụ này là quan hệ gì? Chúng ta với tất cả chúng sanh có quan 

hệ ra sao? Đây là luân lý của Phật pháp đại thừa. Luân lý là nói đến mối quan hệ, 

mối quan hệ này nói cho rốt ráo đó là nhất thể, không thể phân khai. 

Đại vũ trụ giống nhƣ thân thể này của chúng ta. Thân thể hiện nay của chúng 

ta là một tế bào trong thân thể. Nói tế bào là nói rất lớn, nó là một phần tử, một 

Tập 361  3 



tiểu thể, một hạt nguyên tử. Hiện nay các nhà lƣợng tử học nói là một tiểu quang 

tử. Đại khái Đức Phật thƣờng dùng câu nói là “cực vi chi vi”. Nếu không có thứ 

cực vi chi vi này thì thân thể này không thể tồn tại, nó sẽ không có thân thể này. 

Nếu hiện tƣợng vật chất không tồn tại, thì giữa vũ trụ này không có vật gì gọi là 

thật thể cả, phàm phu gọi là thật thể. Phật pháp đại thừa vô cùng thù thắng chính 

là thuật rõ chân tƣớng. 

Suốt  cuộc đời  tôi luôn giữ tấm  lòng  biết  ơn.  Không  gặp  đƣợc  chân  thiện  tri 

thức,  tôi  làm  sao  biết  đƣợc  những  điều  này.  Ba  ngƣời  thầy  của  tôi,  thiếu  một 

ngƣời cũng không đƣợc, tôi không thể thành tựu. Thầy Phƣơng Đông Mỹ giúp tôi 

nhận thức Phật giáo, nhận thức đại thừa. Chƣơng Gia đại sƣ giúp tôi đặt nền tảng 

để tu học đại thừa. Cƣ sĩ Lý Bính Nam suốt mƣời năm dẫn dắt tôi nhập môn. Nếu 

nhập môn mà không có thành tựu thì đó chỉ là nhập môn, hoảng cách đạt đến tiêu 

chuẩn còn rất xa.  Bƣớc vào cửa lớn là vƣờn, chƣa đi  vào đƣợc trong nhà. Điều 

này cần phải cảm ân 30 năm hộ trì của bà Phật tử họ Hàn, khiến tôi đối với Phật 

pháp kiên nhẫn không từ nan. Biết đƣợc sự tuyệt vời của cung điện, biết đƣợc nơi 

ra vào. Còn phải cảm ơn chƣ Phật Bồ Tát và ơn trên kéo dài thọ mạng, nếu thọ 

mạng không dài thì nhận thức không đủ thấu triệt. 

Chúng ta không phải hàng thƣợng thƣợng căn. Hàng thƣợng căn cũng không 

sao, vừa nghe đã ngộ. Hàng trung và hạ căn phải cần thời gian dài huân tu nên thọ 

mạng là mấu chốt, thọ mạng ngắn sẽ không kịp. Nghĩa là bài tập chúng ta chƣa 

học xong thì thọ mạng đã đến. Đây là gặp nạn. Bài tập học xong thì đƣợc. Sáng 

học đạo tối chết cũng vui. Vì sao vậy? Vì đã đƣợc nâng cao, đã thăng cấp. Chƣa 

nghe đạo, nghe tức là khai ngộ. Ngày ngày nghe nhƣng không khai ngộ thì thôi. 

Nghe mà khai ngộ mới giọ là đã giác ngộ. Cũng chính là đã đạt đƣợc thanh tịnh 

bình đẳng giác, nhƣ vậy mới đƣợc. Còn chƣa đạt đƣợc thì không thể tính. Đó chỉ 

là trồng chủng tử trong A lại da để làm nhân duyên tao ngộ trong kiếp sau. Gặp 

đƣợc duyên chúng ta lại tiếp tục tu hành chứ không thể thành tựu ngay trong đời 

này. Quý vị nghĩ xem sự liên quan này to lớn biết bao. 

Quần Thƣ Trị Yếu đã in ra. Truyền thống văn hoá, Phật pháp đại thừa có thể 

hƣng thịnh trở lại chăng? Khó, rất khó. Khó không phải chúng ta không có tƣ liệu 

để  học tập, có tƣ  liệu học tập. Những thứ  tìm không có giờ  cũng đã tìm  đƣợc, 

4  Tập 361 



nhƣng ai có thể đọc? Ai có thể lý giải? Ai có thể đạt đƣợc lợi ích? Đây là việc đại 

khó! Nếu chúng ta không thể đọc. Đọc rồi không thể lý giải, lý giải rồi không thể 

dùng, không cách nào thực hành trong cuộc sống thực tế. Nó không khởi tác dụng 

trong công việc hay đối nhân tiếp vật. Khó ở chỗ này. 

Làm sao để đột phá cửa ải khó khăn này? Căn bản của nó là ở chỗ hiếu kính. 

Hai chữ này có thể đột phá. Hiếu kính từ đâu mà có? Có đƣợc từ nơi cha mẹ sƣ 

trƣởng. Thầy dạy chúng ta hiếu thảo cha mẹ, cha mẹ dạy chúng ta tôn sƣ trọng 

đạo. Cha mẹ ngại nói với con cái, ta là cha mẹ của các con, ta nuôi các con rất 

cực khổ nên con phải hiếu thảo ta. Không thể nói ra điều này. Nhƣ vậy phải làm 

thế nào? Phải cần thầy dạy, nhƣ vậy học trò mới sáng tỏ vấn đề. Thầy cũng không 

thể nói tôi là thầy của các trò nên các trò phải tôn trọng tôi, cần phải tôn sƣ trọng 

đạo mới có thể học đƣợc. Điều này thầy giáo cũng không tiện nói. Ai nói điều 

này? Cha mẹ nói. Nên cha mẹ dạy con cái tôn sƣ trong đạo, còn thầy dạy học trò 

hiếu thảo cha mẹ. Nhƣ vậy mới có thể dạy đƣợc ngƣời này. 

Chúng  ta  xem  xã  hội  ngày  nay,  có  ngƣời  nào  dạy  chăng?  Không  có  ngƣời 

dạy. Ngƣời Trung quốc nói một giáp trƣớc, nghĩa là sáu mƣơi năm về trƣớc, năm 

đó tôi bắt đầu học Phật. Xã hội Đài Loan lúc đó cha mẹ còn dạy. Dạy con cái nên 

nghe lời thầy giáo, phải tôn kính sƣ trƣởng. Thầy cũng dạy học trò nên nghe lời 

cha mẹ, nên hiếu thảo cha mẹ. 60 năm trƣớc còn có ngƣời nói nhƣ vậy. 10 năm 

sau  hình  nhƣ  không  nghe  những  lời  này,  đều  học  ngƣời  phƣơng  tây.  Ngƣời 

phƣơng tây không có ngũ luân, chỉ có một luân là bằng hữu. Cha mẹ cũng là bạn 

bè, thầy giáo cũng là bạn bè. Thật sự có thể làm bằng hữu cũng là khá lắm rồi. 

Ngƣời ngoại quốc chỉ có một luân, Trung quốc có ngũ luân. Điều này khiến 

chúng ta nghĩ đến, vì sao Trung quốc chính là học thuật đông phƣơng vƣợt qua 

học thuật phƣơng tây nhiều nhƣ vậy. Vì ngƣời Trung quốc học ngũ luân, nguyên 

nhân là ở đây. Nói tóm lại các pháp của thế xuất thế gian đều là vấn đề của giáo 

dục. 

Bản tánh con ngƣời vốn là thiện, con ngƣời là có lƣơng tâm, chỉ xem quý vị dạy 

nhƣ thế nào. Ngƣời hiện này đều bị dạy hƣ hỏng, quan niệm hoàn toàn sai lầm. 

Chỉ là tự tƣ tự lợi, chỉ biết mình là hơn hết. 

Tập 361  5 



Phật pháp đại thừa sở dĩ nó thù thắng, thù thắng ở đâu? Thù thắng ở chỗ vô 

ngã.  Quý  vị  xem  trong  kinh  Kim  Cang  nói:  “vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô 

chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Nó thù thắng là nhƣ vậy. Vô ngã là không 

có tranh giành, không có xung đột. Có ngã đƣơng nhiên có xung đột. Phật pháp 

hay ở chỗ trực tiếp thông đến chỗ chân thật rốt ráo, chính là tự tánh, thông trực 

tiếp, trong đó không có chƣớng ngại. Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 

nên ở đây nói “tức thị đƣơng nhân tự tánh”. Câu này nói quá hay. 

Mục tiêu dạy học của Phật pháp đại thừa là giúp chúng ta nhận biết tự tánh, 

giúp chúng ta trở về với tự tánh, ngoài ra không có gì khác. Tự tánh là đại viên 

mãn, vô lƣợng trí huệ, vô lƣợng công đức, vô lƣợng tƣớng hảo. Tất cả đều đầy 

đủ, không có khiếm khuyết đều gì. Thế giới Cực Lạc là tự tánh biến hiện ra, thế 

giới Hoa Tạng cũng là tự tánh biến hiện ra, là tánh đức viên mãn. Ở đây nói “viên 

dung cụ đức, viên viên quả hải”. Hải là ví cho tự tánh rộng lớn, tự tánh ôm trọn 

và bao dung tất cả, dùng ví dụ này, thật sự là chính mình. 

Trong nhà Phật thƣờng nói không bỏ pháp nào. Đây là nói đến sự bao dung 

của nó. Tâm lƣợng ôm trọn cả hƣ không pháp giới, lại nói không lập  một pháp 

nào. Bất lập ở đây là gì? Trong tất cả pháp không thể chấp trƣớc, không thể phân 

biệt.  Nói  đến  chỗ  cứu  cánh  thì  không  thể  khởi  tâm,  không  thể  động  niệm.  Thể 

tánh không chƣớng ngại hiện tƣợng, hiện tƣợng không làm chƣớng ngại thể tánh. 

Nó là viên dung. Tánh ở đâu? Tánh ở trong tƣớng. Tƣớng ở đâu? Tƣớng ở trong 

tánh. Tánh tƣớng là một, vĩnh viễn không bao giờ tách rời. Tánh đức đại từ bi tự 

nhiên hiển lộ ra. Đối với tất cả chúng sanh hữu tình hay vô tình, cây cỏ hoa lá, 

sơn hà đại địa đều là tâm từ bi, là từ bi bình đẳng. Chúc mừng, quý vị đã thành 

Phật. Cảnh giới này gọi là viên mãn thành Phật. Phật A Di Đà đã đạt đƣợc cảnh 

giới này. 

Mỗi  ngƣời  niệm  Phật  phát  nguyện  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  Đến  đó  sẽ 

không còn thoái chuyển, đến đó sẽ không còn mê hoặc. Tu học ở đó thành tựu rốt 

ráo nhƣ Phật A Di Đà vậy, đã thành Phật. Thành Phật nhƣ vậy là sao? Phật A Di 

Đà chính là nhƣ vậy. Đây thật là không thể nghĩ bàn. 

 “Cố năng hữu như thị bất khả tư nghì chân thật chi lợi dã”.  Đến thế giới Cực 

Lạc sẽ đạt đƣợc lợi ích chân thật rốt ráo. Lợi ích nhƣ thế nào? Lục căn lợi ích. Ở 

6  Tập 361 



đó có lục căn, lục trần nhƣng không có lục thức. Vì sao vậy? Vì đã chuyển thức 

thành trí. Ở thế giới Cực Lạc không có lục thức mà có lục trí. Cái thấy của mắt 

không phải là nhãn thức thấy, hiện tại chúng ta là nhãn thức. Thức là gì? Là phân 

biệt chấp trƣớc. Pháp thân Bồ Tát không dùng thức, thức không có. Dùng cái gì 

để thấy? Dùng tánh thấy để thấy. Tánh thấy thấy đƣợc sắc tánh, tánh nghe nghe 

đƣợc âm thanh của tánh. Tƣớng có  kiến văn giác tri,  tánh chỉ  có  một.  Lục căn 

hoàn toàn đã kiến tánh. Đây gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành Phật. 

Trí  Giả  đại  sƣ  của  Tông  Thiên  Thai  nói,  quả  vị  này  gọi  là  phần  chứng  tức 

Phật. Họ là Phật thật chứ không phải Phật giả. Gọi là chứng phần chính là vì họ 

chƣa viên mãn. Vì sao chƣa viên mãn? Họ chƣa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. 

Nếu đoạn tận tập khí vô minh, đó gọi là diệu giác chứ không gọi là Bồ Tát. Thật 

là  Phật  là  quả  Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  diệu  giác  vị. 

Đẳng giác vẫn là chứng phần. 

Diệu giác đã viên mãn. Diệu giác không ở cõi thật báo. Họ đã thăng cấp lên 

trú ở cõi trƣờng tịch quang. Cõi yhƣờng tịch quang đều là diệu giác còn cõi thật 

báo là từ viên giáo sơ trú đến đẳng giác, tất cả là 41 địa vị này, họ đều ở trong cõi 

thật báo. Cõi thật  báo thuần là pháp thân Bồ Tát.  Nếu chúng ta đã hiểu  rõ ràng 

minh  bạch  sự  thật  này  thì  nên  siêng  năng  nổ  lực  tranh  thủ.  Tranh  thủ  điều  gì? 

Tranh thủ để vãng sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Đây chính là hàng thƣợng 

thƣợng căn. Có thể tranh thủ và đạt đƣợc chăng? Cũng nhƣ Thiện Đạo đại sƣ nói, 

vạn ngƣời tu thì vạn ngƣời đi. Chỉ cần bằng lòng tranh thủ thì nhất định có thể đạt 

đƣợc. 

Nên  tranh  thủ  nhƣ  thế  nào?  Không  có  gì  ngoài  buông  bỏ.  Buông  bỏ  chấp 

trƣớc. Không còn chấp trƣớc đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian. Nhƣ vậy 

là tranh thủ đến A la hán, vãng sanh thế giới Cực lạc là sanh vào cõi phƣơng tiện 

hữu dƣ, không phải cõi đồng cƣ. Thật sự không còn chấp trƣớc. Lên cao hơn nữa 

thì không những không chấp trƣớc, mà đến tâm phân biệt cũng đều không khởi. 

Tâm phân biệt không còn, vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc là thƣợng bối 

vãng  sanh  trong  cõi  phƣơng  tiện.  Thƣợng  thƣợng  phẩm,  thƣợng  trung  phẩm, 

thƣợng hạ phẩm. Là thƣợng phẩm vãng sanh. 

Tập 361  7 



Lên cao thêm nữa thì không những không phân biệt, đến khởi tâm động niệm 

cũng không còn. Chúc mừng quý vị vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc đƣợc 

sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Không cần bổn nguyện oai thần của Phật A 

Di Đà gia trì, quý vị cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, là chính quý vị tự chứng 

đƣợc. Nếu không có năng lực chứng đƣợc cảnh giới này thì chúng ta cũng chế 

phục, khống chế đƣợc phiền não, không cho nó khởi tác dụng. Nhƣ vậy là sanh 

vào cõi phàm thánh đồng cƣ. Ngƣời này đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nếu nhìn bên ngoài thì trí huệ, thần 

thông, đạo lực của họ không khác với pháp thân Bồ Tát. Đây là nguyên nhân gì? 

Là đƣợc Phật A Di Đà gia trì, không gia trì thì chúng ta không có. 

Nếu tự mình có năng lực sanh vào cõi thật báo nhƣ vậy Đức Phật không gia 

trì chúng ta cũng có, Đức Phật gia trì lại càng thù thắng hơn. Nếu quý vị muốn 

hỏi, Phật pháp có nhiều pháp môn nhƣ vậy, tại sao lại tu pháp môn Tịnh độ? Pháp 

môn Tịnh độ vô cùng thù thắng lợi ích chính là ở chỗ đƣợc oai thần của Phật A 

Di  Đà  gia  trì.  Điều  này  các  pháp  môn  khác  không  có.  Vấn  đề  này  không  thể 

không biết. Ngày nay chúng ta gặp đƣợc nhân duyên này là quá thù thắng, nhất 

định không thể để nói qua đi vô ích, chúng ta phải nắm bắt từng phút từng giây để 

học tập. Phải nắm chắc không thể để nó qua đi vô ích. Nắm bắt từng phút từng 

giây nhƣ thế nào? Niệm câu Phật hiệu này liên tục không gián đoạn chính là đã 

nắm bắt. Gián đoạn tức là ngày hôm qua giảng về thất niệm trong phiền não thì 

giờ  đây  chúng  ta  đã  làm  mất  chánh  niệm.  Chánh  niệm  chính  là  A  Di  Đà  Phật. 

Niệm niệm là A Di Đà Phật, niệm niệm là chánh niệm. 

Chỉ cần mất đi chánh niệm thì tà niệm liền xuất hiện. Còn không có tà niệm 

thì  sao?  Không  có  tà  niệm  thì  vô  minh  xuất  hiện,  không  khai  trí  huệ.  Nên  khi 

không  niệm  Phật,  không  phải  vô  minh  khởi  lên  thì  vọng  niệm  khởi  dậy,  đây  là 

điều tất nhiên không có ngoại lệ. Nhƣ vậy không niệm đƣợc sao? Không niệm 

Phật  toàn  là  vọng  niệm,  tất  cả  đều  là  vô  minh.  Vọng  niệm  là  tạo  nghiệp!  Tạo 

nghiệp luân hồi. Vô minh là hồ đồ! Không khai ngộ, chƣớng ngại chúng ta niệm 

Phật. Đây là việc lớn nhất trong đời ngƣời chúng ta. Ngƣời khác làm nhƣ thế nào 

chúng ta không biết. Còn chúng ta tự mình y theo đạo lý, phƣơng pháp, và cảnh 

giới trong kinh điển nói để siêng năng học tập là đúng. Kinh điển là Đức Phật nói, 

8  Tập 361 



đƣợc  tƣơng  truyền  từ  đời  này  sang  đời  khác.  Truyền  đến  Trung  quốc  cũng  đã 

2000 năm. Điều này không phải giả. 

Bên dƣới nói   “Đản danh hiệu tắc thanh văn thập phương phổ bị tam căn”.  

Đây là nói về nghe danh, công đức nghe danh. Vì sao danh hiệu Phật A Di Đà 

khắp mƣời phƣơng đều nghe đƣợc, mƣời phƣơng thế giới đều biết? Là tất cả chƣ 

Phật Nhƣ Lai đều đang tuyên dƣơng. Tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai trong biến pháp 

giới  hƣ  không  giới  đều  đang  giảng  kinh  thuyết  pháp,  không  có  ai  không  giảng 

Tịnh  Độ  Tam  Kinh.  Đây  chính  là  thay  Phật  A  Di  Đà  tuyên  truyền,  quảng  cáo, 

thay Phật A Di Đà chiêu sinh. Có thể tin, có thể lý giải, có thể phát nguyện cầu 

sanh Tịnh độ, đó là ngƣời có nhân duyên với Phật A Di Đà. Không tin, không lý 

giải,  không  nghĩ  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  ngƣời  không  có  duyên  với  Phật  A  Di 

Đà. Nhƣng chúng ta biết những ngƣời vô duyên đó bất luận sanh đến quốc độ của 

vị Phật nào, chắc chắn đến cuối cùng thì Văn Thù và Phổ Hiền cũng dẫn họ trở về 

Cực lạc. Chỉ là đi một đƣờng vòng lớn, cuối cùng vẫn phải trở về Tịnh độ. Thật 

không thể nghĩ bàn! 

Mấy câu bên dƣới nói rất hay.  “Hiến thọ tắc duy hữu thần du Tịnh độ, mục 

 thiêm  bảo  thọ,  phương  năng  hoạch  ích.  Lưỡng  giả  tương  tỷ,  tắc  văn  danh  đắc 

 nhẫn  chi  ích  cánh  vi  hiển  trước” .  Lợi  ích  nghe  danh  còn  thù  thắng  hơn  lợi  ích 

nhìn  thấy  cây  báu.  Nhìn  thấy  cây  báu  cũng  giống  nhƣ  ngày  nay  triển  lãm  khoa 

học kỹ thuật cao. Thế giới Cực Lạc không cần viện triển lãm, chỉ dùng cây báu, 

tức là ở trên bảo thọ triển lãm xuất hiện y chánh trang nghiêm của quốc độ mƣời 

phƣơng  Chƣ  Phật,  chúng  ta  đều  thấy  rõ  ràng.  Nhƣng  nghe  danh  thì  sao?  Nghe 

danh có thể đƣợc vô sanh pháp nhẫn. Ở đây không nói thấy cây báu đƣợc vô sanh 

pháp nhẫn mà nghe danh đƣợc vô sanh pháp nhẫn. Nên nghe danh thù thắng hơn 

thấy cây báu. 

 “Cố Hội Sớ viết, dĩ thử huống bỉ, văn danh đắc nhẫn ích di trước minh dã”.  Di là 

hiện  rõ  một  cách  khác  thƣờng,  rất  rõ  ràng.  “Thử”  là  thấy  cây  báu,  “bỉ”  là  nghe 

danh.  Danh  văn  thật  sự  giúp  chúng  ta  nâng  cao  cảnh  giới  nhanh.  Đây  là  đại  sự 

nhân duyên mà ngƣời tu hành chân chánh muốn cầu cũng không đƣợc, nâng cao 

cảnh giới. Nên ngƣời tu hành không coi trọng pháp thế xuất thế gian, họ coi trọng 

chính là điều giúp họ nâng cao cảnh giới, đƣợc lợi ích chân thật. 

Tập 361  9 



“ Đắc nhẫn” ở đoạn dƣới này.  “Tín nan tín chi lý nhi bất hoặc”.  “Bất hoặc” 

nghĩa là không mê hoặc. “Vi nhẫn”, nhẫn có nghĩa là nhƣ vậy là đạo lý khó tin. 

Vì sao khó? Vì nó quá thâm áo, nó quá thần bí. Hàng sơ học còn nông cạn không 

dễ sanh khởi tín tâm. Có thể tin nghĩa là có thể nhẫn. Nhẫn ở đây chính là chấp 

thuận, đồng ý và nhận biết, bao hàm những ý nghĩa này trong đó. Không hiểu lý 

nhƣng họ thật sự đã tin. Hiểu không thấu triệt, họ không cần lý giải. Họ chỉ phát 

nguyện cầu vãng sanh và thật đã vãng sanh. Nhƣ vậy là thế nào? Đây là đƣợc lợi 

ích của nhẫn. Họ có lòng tin chắc chắn rằng, nhất định Phật Bồ tát không gạt họ, 

tuy tôi không hiểu nhƣng Phật Bồ Tát dạy tôi nhất định là tốt. Có lòng tin này, họ 

liền có thể vãng sanh, sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Nếu  họ  rõ  ràng  minh  bạch  những  đạo  lý  này.  Nhƣ  cảnh  giới  hiện  nay  của 

chúng ta. Cảnh giới này là gì? Là giải ngộ. Không uổng 60 năm học tập, tôi đã 

hiểu đã thấu triệt. Chƣa buông bỏ phiền não tập khí, chúng ta vãng sanh về đâu? 

Về cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Vì sao vậy? Vì hiểu đƣợc đạo lý. Điều này đã nâng 

cao chúng ta. Nếu thật sự có thể làm đƣợc, thật sự có thể buông bỏ khởi tâm động 

niệm thì có thể trực tiếp sanh vào cõi thật báo. 

Không hiểu, không biết nhƣng tôi thực hành, tôi tin tƣởng Phật A Di Đà. Tin 

Phật A Di Đà không gạt ngƣời. Tin từng câu từng chữ của Phật A Di Đà đều là 

chân thật nên toàn tâm toàn ý phụng hành. Khi đến thế giới Cực Lạc, rất nhanh sẽ 

đến  cõi  thật  báo.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  có  chút  chƣớng  ngại  nào.  Ở  cõi  phàm 

thánh  đồng  cƣ  nghe  Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh  thuyết  pháp.  Nghe  khoảng  năm 

ngày, ba ngày, bảy ngày liền đƣợc đến cõi thật báo. Vì sao vậy? Chúng ta đƣợc 

mƣời phần thành kính nên đƣợc mƣời phần lợi ích. Ngày nay có đƣợc mấy ngƣời 

có tâm thành kính đối với Phật A Di Đà, chí thành cung kính? Thực tế mà nói thì 

không có. Thân tâm mang vô lƣợng vô biên tập khí phiền não nên không có năng 

lực  đột  phá,  dù  ngày  ngày  nghe  nhƣng  vẫn  không  hiểu.  Ngƣời  xƣa  dùng  một 

phƣơng pháp là huân tu lâu dài. Nhân duyên này hy hữu khó gặp. 

Quý vị đi đến đạo tràng có thể ngày ngày đƣợc nghe giảng kinh pháp? Thời 

xƣa có. Ở Trung quốc khi Phật giáo mới truyền vào. Đạo tràng ngày ngày giảng 

kinh,  ngày  ngày  dạy  học  giống  nhƣ  nhà  trƣờng  vậy.  Đến  thời  nhà  Đƣờng,  nhà 

Tống vẫn duy trì nhƣ thế. Đến Nguyên Minh từ từ suy yếu. Vì sao suy yếu? Bởi 

10  Tập 361 



con ngƣời căn tánh phiền não nhiều. Phiền não nhiều thì chánh niệm ít. Phóng dật 

nhiều thì cung kính giảm ít. Bên ngoài khi gặp mặt rất khách khí, khiêm hoà lễ độ 

nhƣng không có tâm chân thành cung kính. Bây giờ đến một chút khách sáo bề 

ngoài  đều  không có.  Đây  là  điểm  khó  khăn  khi  muốn  hƣng  khởi  Phật  pháp  và 

truyền thống văn hoá. 

Ai có thể phục hƣng? Chỉ có dựa vào ngƣời tái sanh. Chúng sanh còn có một 

chút  phúc  khí,  muốn  học,  muốn  cầu  điều  tốt  nhƣng  không  có  ngƣời  dạy.  Có  ý 

niệm này là tốt, đây chính là cảm, Chƣ Phật Bồ Tát sẽ có ứng. Chƣ Phật Bồ Tát 

đến nhân gian dạy chúng ta. Nếu chúng ta không có ý niệm này, không có mong 

cầu này chính là không có cảm, nhƣ vậy thì Phật Bồ Tát không có  ứng. Đạo lý 

cảm ứng là thật, việc cảm ứng không phải là hƣ vọng. Chúng sanh có cảm, chƣ 

Phật Bồ Tát lập tức có ứng. 

Chúng ta sanh trong thời đại này, có lời dự báo là thế giới thiên tai. Tuy thiên 

tai chƣa giáng xuống nhƣng khi thiên tai giáng xuống sẽ không kịp. Lúc đó lúng 

túng  nhƣ  vậy  thì  chỉ  có  đi  vào  trong  tam  đồ.  Đúng  là  thật  đáng  thƣơng.  Nếu 

chúng  ta  chuẩn  bị  đầy  đủ  để  đối  phó  thiên  tai  này,  khi  thiên  tai  đến  chúng  ta 

không kinh không sợ, chúng ta có thể ổn định. Lúc này cần nhất là tâm an lý đắc, 

hiểu đƣợc thiên tai. Nhân ra sao, quả báo nhƣ thế nào đều rõ ràng. Chính mình có 

trí huệ để đối phó. Khi thiên tai đến không những không bị hại còn có thể đƣợc 

lợi ích chân thật. Nhƣ vậy tu hành thật có công đức. 

Hiện nay chúng ta ở nhân đạo, sau khi thiên tai đến, chúng ta về thế giới Cực 

Lạc.  Đó  là  con  đƣờng  nào?  Đó  là  Phật  đạo!  Thiên  tai  nhất  định  đƣa  chúng  ta 

thành Phật. Thiên tai giúp chúng ta thành Phật. Đây không phải lợi ích chân thật 

sao? Ngƣời không có chuẩn bị, ngƣời lơ là, khi thiên tai đến, tâm hoảng ý loạn 

nhƣ vậy là hỏng hết. Họ đi về đâu? Họ đi vào trong ba đƣờng ác. Cùng là thiên 

tai nhƣng nơi đến không giống nhau. Đối với ngƣời tu hành mà nói thì thuận cảnh 

hay  nghịch  cảnh,  thuận  duyên  hay  ác  duyên  tất  cả  đều  là  tăng  thƣợng  duyên. 

Ngƣời tu hành chân chánh, đệ tử Phật chân chánh thì đều là chân thật công đức, 

chân  thật  thiện  duyên.  Thuận  nghịch  cảnh  không  có  gì  là  không  tốt.  Thành  tựu 

chính minh là một tấm lòng biết ơn, khơi dậy lòng báo ân của chính mình, tri ân 

báo ân. 

Tập 361  11 



Vì sao họ không báo ân? Vì họ không biết ơn thì làm sao họ có ý niệm báo 

ân? Tri ân này là gì? Cha mẹ dạy họ điều hay, thầy tổ cho họ lẽ phải, xã hội cho 

họ đều tốt, quốc gia cho họ lợi ích,  chúng sanh cho họ điều lành nhƣng họ đều 

không  biết.  Trên  đền  bốn  ơn  nặng  nhƣng  họ  không  hề  biết  gì  đến  bốn  ơn  nặng 

này mà chỉ là nói cho có lệ thôi. Không biết ân của họ đối với mình là gì? Không 

biết.  Trong  tam  độc  phiền  não  này  đã  bị  ngu  si  che  đậy.  Tuy  họ  không  tham 

không  sân  nhƣng  họ  si!  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều  trái  với  tự 

tánh.  Chính  minh  đã  sai  lầm,  còn  dẫn  đến  xã  hội  ngộ  nhận  về  Phật  pháp,  ngộ 

nhận đối với truyền thống văn hoá. Cũng chính là ngộ nhận đối với thánh hiền, 

ngộ nhận đối với tổ tông. Tội nghiệt này quá nặng nề. Đọc giới kinh tỷ mỷ chúng 

ta sẽ hiểu. 

Trong Giới Luật Toàn Thƣ, Hoằng Tán đại sƣ chú giải giới kinh. Giới sa di, 

giới tỳ kheo, giới Bồ Tát. Ngài chú giải rất tƣờng tận. Quý vị xem kỹ sẽ hiểu. Bây 

giờ chỉ sợ là thời gian quá bức bách, học tập chỉ có nắm bắt cƣơng lãnh. Tôi nghĩ 

nghiên  cứu  tƣờng  tận  thời  gian  không  đủ,  không  kịp.  Nếu  thật  nhƣ  lời  dự  đoán 

tháng 12 năm 2012 thiên tai bộc phát, chúng ta còn đâu thời gian để học tập? Có 

một phƣơng pháp duy nhất là thật thà niệm Phật, buông bỏ vạn duyên, cầu sanh 

Tịnh độ và học tập chân thành, cung kính học tập. Nhƣ vậy mới đƣợc cứu. Học 

khiêm tốn, chúng ta đề xƣớng bốn chữ “cung kính khiêm hoà”. Có thể thực hành 

đƣợc bốn chữ này, niệm Phật đƣợc vãng sanh thế giới Cực Lạc. Chân thành, cung 

kinh, khiêm tốn sống hoà đồng với tất cả chúng sanh. Chỉ nói bốn chữ, nói nhiều 

làm không đƣợc. 

Nhƣ thế nào gọi là chân thành? Điều này rất quan trọng. Trong đọc sách và 

ghi  chép  của  Tăng  Quốc  Phiên  đã  định  nghĩ  chữ  “thành”.  Nhƣ  thế  nào  gọi  là 

thành? Ông cũng là đệ tử Phật. Ông nói “nhất niệm bất sanh thị vị thành”. Thành 

là  gì?  Một  niệm  không  sanh  là  thành.  Nhất  niệm  không  sanh  là  gì?  Tâm  thanh 

tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  là  thành  tâm  là  chân  thành.  Từ  trong  tâm  thanh  tịnh  sanh 

khởi từ bi, sanh khởi ý thành kính. Dùng chân thành cung kính này để học pháp 

thế  xuất  thế  gian  thì  đều  có  thành  tựu  lớn.  Chân  thành  đến  tột  cùng,  đó  là  lời 

trong kinh Phật. Thành tựu không thể nghĩ bàn. Lời này đều là thật. 

12  Tập 361 



Từ xƣa đến nay thế hay xuất thế gian, khi thầy dạy học trò. Lòng yêu thƣơng 

của  thầy  đối  với  học  trò  là  bình  đẳng  nhƣng  thầy  dạy  học  đối  với  học  sinh  thì 

không bình đẳng. Yêu thƣơng bình đẳng, vì sao dạy học không bình đẳng? Căn 

tánh của học sinh không đồng. Căn tánh sâu dày thì năng lực tiếp thu mạnh nên 

dạy họ nhiều. Căn tánh hạ liệt, năng lực tiếp thu kém nên dạy họ ít lại, dạy nhiều 

họ tiếp thu không kịp. Thầy dạy học trò không giống nhau nguyên nhân là nhƣ 

vậy. Thầy không có tâm phân biệt, không có thƣơng học sinh nào hơn, không có, 

hoàn  toàn  bình  đẳng.  Trong  các  học  sinh,  ngƣời  nào  có  thành  tựu,  ngƣời  nào 

không thể thành tựu, trong lòng thầy đều biết hết. Tâm bình đẳng là gì? “Phàm thị 

nhân, giai tu ái”. Lòng yêu thƣơng không thể có sai biệt. 

Ngày  nay  không  những  giáo  lý  Phật  pháp  thâm  áo,  mà  pháp  thế  gian  cũng 

không dễ hiểu. Đạo lý của pháp thế gian cũng rất thâm sâu. Trung quốc 2000 năm 

nay, từ thời nhà Hán đến nay ai cũng tôn kính Khổng Mạnh, gọi Khổng Mạnh là 

thánh nhân. Khổng tử là đại thánh, Mạnh Tử là á thánh. Ví nhƣ Khổng Tử là quán 

quân,  Mạnh  tử  là  á  quân.  Đây  là  đứng  thứ  nhất  và  đứng  thứ  nhì.  Trong  xã  hội 

này, nam nữ già trẻ, các nghành các nghề không có ai không tôn trọng, không ai 

không học tập theo. 

Xã hội Trung quốc 2000 năm nay trị an đƣợc lâu dài đều nhờ điều này. Ngày 

nay  không  học  nữa,  không  học  nên  xã  hội  động  loạn.  Có  phƣơng  pháp  nào  tốt 

hơn cách trị lý ngày xƣa? Có phƣơng pháp nào tốt hơn Khổng Mạnh? Không tìm 

thấy.  Động  loạn  này  không  sao  bình  đƣợc,  không  an  định  đƣợc  không  phải  là 

xong chuyện. Không an định đƣợc xã hội thì kế đến là đại thiên tai. Đây là Phật 

pháp  nói,  Phật  pháp  nói  cảnh  tuỳ  tâm  chuyển,  nhân  tâm  hƣ  hỏng,  làm  trái  với 

luân  lý  180  độ,  trái  với  đạo  đức,  trái  với  nhân  quả.  Cảnh  giới  này  là  bị  tâm 

chuyển. Tâm hƣ hỏng, xã hội xấu xa, địa cầu tồi tệ. 

Tâm là năng chuyển, cảnh là sở chuyển. Cách nói này trong xã hội không ai 

tin. Vì sao vậy? Vì không phù hợp khoa học, đây là mê tín. Một câu nói đã phủ 

định tất cả. Nhƣ vậy phải làm sao? Chỉ có cách là tuỳ họ. Ngƣời tin có phƣớc, lời 

của Tôn giáo này, quý vị tin thì có phƣớc. Lúc nãy nói khi đại thiên tai đến, mỗi 

ngƣời  đi  đến  nơi  không  giống  nhau.  Ngƣời  có  phƣớc  thì  đi  đến  chỗ  có  phƣớc, 

Tập 361  13 



ngƣời không có phƣớc thì đi đến chỗ không có phƣớc. Điều này chúng ta không 

thể không biết. 

Xem tiếp bên dƣới.  “Tịnh ảnh vân, huệ tâm an pháp, danh chi vi nhẫn”.  Huệ 

tâm không phải là tâm phiền não. Tâm có trí huệ an trú ở trong pháp. Pháp là gì? 

Là nguyên tắc đại tự nhiên, trật tự đại tự nhiên. Phật giáo và Nho giáo gọi nó là 

tánh  đức,  ngƣời  hiện  nay  gọi  là  trật  tự  của  đại  tự  nhiên,  nguyên  tắc  của  đại  tự 

nhiên.  Thực  tế  mà  nói  nhân  tâm  loạn  thì  trật  tự  đại  tự  nhiên  cũng  loạn.  Quý  vị 

xem bốn mùa xuân hạ thu đông không bình thƣờng, điều này chứng minh trật tự 

của đại tự nhiên đã loạn. 

Mấy ngàn năm  trƣớc chƣ vị cổ đức nói với chúng ta về phép tắc của đại tự 

nhiên. Họ nói về luân lý đạo đức, tứ duy bát đức từ đâu mà ? Ngộ ra từ trong trật 

tự đại tự nhiên. Họ có thể lãnh hội đƣợc vì tâm họ thanh tịnh, trong tâm không có 

tạp niệm, không có vọng niệm, không có oán hận. Trong tâm vĩnh viễn là ôn hoà 

nên họ có thể cảm nhận đƣợc phép tắc của tự nhiên. Tâm có thể chuyển cảnh giới 

là ngƣời giác ngộ là ngƣời thấu suốt. Tâm bị cảnh giới bên ngoài chuyển là phàm 

phu là ngƣời mê hoặc. Nhƣng thực tế hai phƣơng diện này là hỗ tƣơng qua lại. 

Hai bên đều có cảm ứng nhƣng mấu chốt là ở chỗ trí huệ. 

Nên Ngài Huệ Viễn nói huệ tâm an pháp. Pháp này là phép tắc đại tự nhiên. 

Nghĩa hẹp là Phật pháp đại thừa, nếu thu nhỏ lại nữa là kinh Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ. Tâm trí huệ chúng ta an trú trong bộ kinh này. Kinh điển dạy chúng ta nhƣ 

thế nào đều nên y giáo phụng hành. Kinh điển dạy chúng ta không đƣợc làm thì 

nhất định phải tuân thủ. Đây chính là huệ tâm  an pháp, cũng gọi là nhẫn. Nhẫn 

chính là định, tôi định tâm ở bộ kinh này, suốt đời này khởi tâm động niệm, hành 

vi sinh hoạt của tôi đều lấy bộ kinh này làm  tiêu  chuẩn. Tiêu chuẩn này là tiêu 

chuẩn của Phật A Di Đà, tiêu chuẩn của vô thƣợng đại pháp. 

 “Hội Sớ viết, trí hành tăng tiến danh pháp nhẫn”. Hành vi của trí huệ ngày ngày 

tăng trƣởng, mỗi ngày đều có tiến bộ, đây gọi là pháp nhẫn.  “Hoạch tam chủng 

 nhẫn  giả” .  Đây  là  trong  kinh  nói.  “Tịnh  Ảnh  Sớ  viết,  tầm  thanh  ngộ  giải,  tri 

 thanh như hưởng, danh âm hưởng nhẫn, tam địa dĩ hoàn”.  Đây là một trong ba 

loại  nhẫn  do  Tịnh  Ảnh  đại  sƣ  nói_Tuỳ  Đƣờng  Huệ  Viễn  đại  sƣ.  “Tầm  thanh” 

nghĩa là nghe âm thanh mà khai ngộ. Khai ngộ ra sao? Nhân duyên mỗi ngƣời 

14  Tập 361 



không  giống  nhau.  Có  ngƣời  thấy  sắc  khai  ngộ_nhìn  thấy  sắc  tƣớng.  Có  ngƣời 

nghe âm thanh, nghe dạy, nghe pháp, nghe giáo hoá mà khai ngộ. Có ngƣời đích 

thực  nghe  tiếng  gió  thổi  cây  lá  và  tiếng  mƣa  rơi  bên  ngoài,  họ  đã  khai  ngộ  từ 

những âm hƣởng này. Đây là hạng ngƣời nào? Đa phần là ngƣời tham thiền. Tâm 

địa  tịch  tịnh.  Khi  nào?  Khi  sắp  ngộ  mà  chƣa  ngộ  đƣợc.  Gặp  đƣợc  nhân  duyên 

nghe âm thanh này, vừa xúc chạm âm thanh liền hoát nhiên đại ngộ, chính là nhƣ 

vậy. 

Họ đã khai ngộ “tri thanh tri hƣởng”. Hƣởng là âm thanh phản hồi. Chúng ta 

ở  trên  vách  núi  kêu  tiếng  thật  dài  sẽ  nghe  đƣợc  âm  thanh  phản  hồi.  Điều  này 

chứng minh rằng nó không phải thật. Giống nhƣ hình bóng hiện ra dƣới ánh mặt 

trời. Hình thì hiện ảnh, âm thanh thì hiện ra âm thanh phản hồi. Đều không phải 

thật, không phải thật thì không nên chấp trƣớc không nên phân biệt. Đã hiểu rõ 

một pháp thì tất cả pháp, pháp nào không nhƣ vậy? Đối với tất cả pháp trong thế 

xuất thế gian không còn chấp trƣớc, không còn phân biệt. Đây gọi là âm hƣởng 

nhẫn. 

 “Tam địa dĩ hoàn”,  ngƣời nào chứng đƣợc? Ở đây nói đa phần là biệt giáo. Biệt 

giáo sơ địa, nhị địa, tam địa. Ba địa vị này chứng đƣợc âm hƣởng nhẫn. 

Thứ hai  “Xả toàn thú thật, danh nhu thuận nhẫn, tứ ngũ lục địa”.  “Toàn” ở 

đây là công cụ. Thật là lý thể thực tế nghĩa là chân thật rốt ráo. Đó là gì? Đó là tự 

tánh. Khi tu học bất luận tu theo pháp môn nào thì pháp môn chính là “toàn”. Nếu 

không xả bỏ pháp môn này thì không cách nào đạt đƣợc chân thật. Nên Phật pháp 

đại thừa là toàn. Có cần học chăng? Cần học. Khi qua sông cần nó nhƣng khi đến 

bờ nên vứt nó đi. Kinh Kim Cang nói, ví nhƣ chiếc thuyền, nƣơng chiếc thuyền 

để qua sông, khi đến bờ phải vứt  bỏ thuyền đi thì mới có thể lên bờ. Nếu không 

chịu rời thuyền thì vĩnh viễn không đến đƣợc bỉ ngạn. Nên Đức Phật dạy, “pháp 

còn  phải  xả  huống  là  phi  pháp”.  Phật  pháp  là  giả  không  phải  thật,  nó  do  nhân 

duyên mà sanh ra. 

Trong  Trung  Quán  Luận  nói  rất  hay:  “Nhân  duyên  sinh  ra  các  pháp,  tôi  nói 

tức là không”. Đây gọi là nhu thuận nhẫn. Hay  hơn ở trƣớc. Họ chứng đƣợc tứ 

địa, ngũ địa, lục địa Bồ Tát, họ là nhu thuận nhẫn. Nên biết thế xuất thế gian pháp 

đều là giả nhƣng có thể học tập, có thể hƣởng lợi ích, chỉ là không thể chấp trƣớc, 

Tập 361  15 



không  thể  phân  biệt,  không  thể  khởi  tâm  động  niệm.  Khi  học  tập  không  chấp 

trƣớc vào lời nói, trong kinh thì không chấp trƣớc văn tự, không chấp trƣớc danh 

tự,  danh  từ  thuật  ngữ  trong  danh  tự.  Không  chấp  trƣớc  tƣớng  tâm  duyên.  Nhất 

định không nên khởi tâm động niệm để nghĩ đến nó. Đây là ý gì? Đoạn này nói 

về điều gì? Đức Phật điều gì cũng có thể nói nhƣng không có ý gì cả. Những gì ta 

nghĩ là ý của ta, không phải là ý của Phật. Nếu ta không nghĩ điều gì, nhìn thấy 

kinh văn này, mỗi chữ mỗi câu đều vô lƣợng nghĩa. Đó chính là chân thật nghĩa 

của Nhƣ Lai, là nghĩa chân thật trong tự tánh. Chúng ta dùng thức thứ sáu để tƣ 

duy về nó, để quán tƣởng nó, nhƣ vậy là trở thành ý của chính mình. 

Nhu hoà, tuỳ thuận giáo huấn của Chƣ Phật Bồ Tát. Thật sự thực hành, đây 

gọi là nhu thuận nhẫn. 



 “Chứng thực ly tướng, danh vô sanh nhẫn, thất địa dĩ thượng”.  Thất địa, bát địa, 

cửu địa, thập địa. Vô sanh nhẫn chính là vô sanh pháp nhẫn. Họ đã minh tâm kiến 

tánh.  Chứng  thực  nghĩa  là  minh  tâm  kiến  tánh  là  ly  tƣớng  đối  với  tất  cả  hiện 

tƣợng. Chúng ta bình thƣờng nói ba loại là hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh 

thần  và  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  đều  không  chấp  trƣớc,  đều  buông  bỏ,  cũng  không 

phân biệt. Trong tất cả hiện tƣợng không khởi tâm, không động niệm là đã thật 

chứng. 

Thật chứng là gì? Tất cả pháp không sanh không diệt. Tức ba loại hiện tƣợng 

này. Điều này thực sự rất sâu sắc, rất khó lý giải. Chúng ta cũng là mấy năm gần 

đây,  khoảng  trên  dƣới  mƣời  năm.  Trƣớc  đây  giảng  kinh  chia  sẻ  chƣa  nói  đến. 

Trƣớc  đây  đa  phần  dựa  theo  Nhân  Vƣơng  Kinh.  Những  năn  gần  đây  chúng  ta 

thấy  Pháp  Uyển  Châu  Lâm.  Tôi  từ  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  và  Bồ  Tát  Xứ  Thai 

Kinh nhìn thấy đối thoại của Thế Tôn và Di Lặc Bồ  Tát,  mà biết đƣợc  vô sanh 

pháp nhẫn rốt cuộc là thế nào. Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc, tâm có sở niệm. Phàm phu 

chúng ta động một ý niệm, trong ý niệm này có mấy niệm? Có bao nhiêu ý niệm 

vi tế? Có mấy tƣớng? Tƣớng chính là hiện tƣợng. Có mấy thức? Tƣớng chính là 

hiện tƣợng vật chất. Thức chính là hiện tƣợng tinh thần. Chúng ta mới biết đƣợc, 

phàm phu khởi một niệm, thì niệm vi tế đó thật không thể nghĩ bàn. Bồ Tát nói ra 

rất cụ thể một khảy  móng tay, khoảng một ý niệm của chúng ta. Một sanh diệt, 

16  Tập 361 



cũng chính là một khảy móng tay. Chúng ta có thể cảm nhận đƣợc nhƣng không 

ngờ  trong  một  niệm  có  32  ức  một  trăm  ngàn  niệm.  Đơn  vị  là  trăm  ngàn.  32  ức 

nhân trăm ngàn. Ngƣời Trung quốc nói là 320 triệu. Một khảy móng tay có 320 

triệu ý niệm chính là sanh diệt. Hiện tƣợng sanh diệt. Hiện tƣợng tinh thần, hiện 

tƣợng vật chất sinh diệt. Nhƣ vậy một dây thì sao? Hiện nay đều dùng giây làm 

đơn vị thời gian, một giây ít nhất có thể khảy bốn lần đến năm lần. Tôi khảy bốn 

lần, tôi tin rằng có ngƣời khảy còn nhanh hơn tôi. Ngƣời trẻ thể lực tốt. Nhƣ vậy 

nếu một phút khảy năm lần tức 1600 triệu. Quý vị thử nghĩ xem, một giây 1600 

triệu. Trong một giây có 1600 triệu lần sanh diệt chính là ý niệm sanh diệt vi tế. 

Chúng ta mới biết rằng trong kinh Phật nói không sanh không diệt. Cách nói này 

đƣợc các nhà lƣợng tử lực học hiện đại chứng minh. 3000 năm trƣớc Đức Phật đã 

nói hiện tƣợng rốt cuộc là gì.  Ngài  giảng rất rõ ràng,  minh bạch.  Hiện tƣợng là 

giả. Phật đối với hiện tƣợng này đã dùng năm chữ để đại diện nó là sắc thọ tƣởng 

hành thức. Năm chữ này gọi là ngũ uẩn. 

Ngũ uẩn là chỉ điều gì? Là một niệm vi tế nhất. Trong một niệm chính là ngũ 

uẩn.  Trong  niệm  này  có  hiện  tƣợng  vật  chất  là  sắc.  Có  thọ  tƣởng  hành  thức  là 

hiện tƣợng tinh thần. Hay nói cách khác, trong tất cả hiện tƣợng vật chất đều có 

hiện tƣợng tinh thần. Vật chất và tinh thần vĩnh viễn không phân khai mà vật chất 

là tinh thần biến hiện ra. Bản chất của vật chất là tinh thần chính là ý niệm, tâm 

niệm. Nên Đức Phật nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Lời này rất nhiều ngƣời 

đều nói, nhƣng không biết ý nghĩa chân thật của nó. 

Nhƣ thế nào gọi là tâm tƣởng? Không phải chúng ta lơ là mà chúng ta không 

cách nào tƣởng tƣợng đƣợc. Một giây có 1600 triệu. Một khảy móng tay có 360 

triệu. Một giây là 1600 triệu lần sanh diệt, chúng ta không có cách nào cảm nhận 

đƣợc. Làm sao Đức Phật biết đƣợc? Đức Phật từ trong thiền định mà biết đƣợc. 

Không  phải  một  mình  ngài  biết.  Phật  nói  định  công  của  Bồ  Tát  trên  bát  địa  sẽ 

nhìn  thấy.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  sẽ  hiểu  bát  địa,  cửu  địa,  thập  địa,  đẳng  giác,  diệu 

giác,  năm  địa  vị  này  họ  đều  nhìn  thấy.  Là  thật  không  phải  giả.  Thật  chứng  ly 

tƣớng, tƣớng căn bản không có. Ba loại hiện tƣợng này hình nhƣ là có nhƣng trên 

thực tế thì không có. Chính là tƣớng có tánh không, sự có lý không. Không thể 

Tập 361  17 



nói nó có cũng không thể nói nó không có. Sau khi hiểu rõ chân tƣớng thì phải 

triệt để buông bỏ. 

Nên dùng thái độ gì để đối với nó? Không khởi tâm, không động niệm. Vọng 

không chƣớng ngại chân, chân cũng không chƣớng ngại vọng, có thể đồng thời 

tồn tại. Tồn tại này thật  ra chính là  không tồn tại. Nên tồn tại và không tồn tại, 

đều không chấp trƣớc cả hai điều này đây gọi là trung đạo. 

Bên dƣới chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ “kỳ ý vị”. Đây là trong 

Tịnh Ảnh Sớ. Ý nghĩa của đoạn này là văn pháp ngộ đạo.  “Tri nhất thiết pháp, 

 như  thanh  chi  hồi  hưởng,  hồi  âm.  Như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  danh  âm  hưởng 

 nhẫn”.  Ví dụ nhƣ âm hƣởng nhẫn.  “ Thị biệt giáo” điều này đã nói rõ. Biệt giáo 

Bồ  Tát  dƣới  tam  địa  đạt  đƣợc.  Đây  không  phải  là  viên  giáo.  Biệt  giáo  sơ  địa 

ngang bằng với viên giáo sơ trú. Nên ở nơi viên giáo mà nói thì là sơ trú, nhị trú, 

tam trú họ đều đạt đƣợc âm hƣởng nhẫn. Thật sự hiểu đƣợc tất cả pháp trong vũ 

trụ không phải thật. Trong kinh Kim Cang nói: “nhƣ mộng huyễn bào ảnh, nhƣ lộ 

diệc nhƣ điện, ƣng tác nhƣ thị quán”. Đừng cho là thật, cho là thật là sai. Tất cả 

đều là giả, không có thứ nào là thật. 

       “Xã ly ngôn toàn, thú nhập thật tướng, danh nhu thuận nhẫn”.  Là Bồ Tát tứ 

địa,  ngũ  địa,  lục  địa  đạt  đƣợc.  “Nhược  chứng  nhập  thật  tướng,  ly  nhất  thiết 

 tướng”. Điều này trong kinh Hoa Nghiêm nói, “ly tất cả tƣớng, tức tất cả pháp”, 

nên gọi là đắc vô sanh pháp nhẫn. Lúc này thật sự đã hiểu, đã thừa nhận, khẳng 

định, không còn nghi hoặc. Tất cả pháp không sanh không diệt, tìm sanh diệt liễu 

bất khả đắc. Bồ Tát trên thất địa là thất địa, bát địa, cửu địa, đẳng giác, họ chứng 

đƣợc. 

       “Hựu  Di  Đà  Sớ  Sao  viết,  vô  sanh  nhẫn,  lược  hữu  nhị  chủng”.   Một  loại  là 

 “ước pháp” , một loại là “ước hành”.  “Ước pháp, tắc chư vô khởi tác chi lý, giai 

 viết vô sanh, huệ tâm an thử, cố danh vi nhẫn”,  tâm đã định. “Chƣ” nghĩa là tất 

cả, tất cả pháp không khởi tác chi lý. Câu này nói nhƣ thế nào? Đứng về lý mà 

nói thì tất cả pháp không khởi tác dụng. “Khởi” là hƣng khởi, “tác‟ là tác dụng. Ý 

này  bây  giờ  chúng  ta  mới  hiểu.  Quý  vị  thử  nghĩ  xem  trong  kinh  Đức  Phật  nói 

nhất niệm chúng ta đối với nhất niệm  này trƣớc sau đều không hiểu. Giải thích 

18  Tập 361 



một cách đơn sơ, nhất niệm này chính là nhất niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, một 

phút có một phần trên 1600 triệu, trong một phút có 1600 triệu lần sanh diệt. 

Tôi  nói  nó  khởi  thì  nó  đã  diệt  từ  lâu.  Mỗi  ý  niệm  đều  là  độc  lập  không  có 

tƣơng đồng. Nên hiện tƣợng hiện tiền này rốt cuộc là nhƣ thế nào? Nghĩa là vọng 

niệm này là tƣớng liên tục, nó không phải tƣơng tục. Khi tƣơng tục thì mỗi niệm 

đều  tƣơng  đồng,  nhƣng  ở  đây  mỗi  niệm  đều  không  tƣơng  đồng.  Nên  chúng  ta 

nhìn  thấy  cảnh  giới  này,  đích  thực  nhƣ  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  “xuất 

sanh vô tận” chính là hiện tƣợng này, biến hoá vô cùng. Quý vị tìm không thấy 

một  tƣớng,  nó  tồn  tại  nhƣng  ở  đó  không  tìm  thấy.  Nên  nói  “giai  viết  vô 

sanh”_đều gọi là vô sanh. Không sanh không diệt, không có sanh làm gì có diệt? 

Nếu thật sự không có sanh diệt, nói nó không sanh không diệt, thì lời này không 

phải là nói suông sao? Nói một cách không có ý nghĩa nào, nó có sanh diệt. Có 

sanh diệt và vô sanh diệt đồng nghĩa với không sanh diệt. Quý vị không cách nào 

nhìn thấy nó sanh diệt. 

Bát  địa  Bồ  Tát  tuy  nhìn  thấy  nhƣng  cũng  không  nắm  chắc  đƣợc.  Nhìn  thấy 

hiện tƣợng này nhƣng không cách nào khống chế nó đƣợc. Biết đƣợc đây là một 

hiện tƣợng, hiện tƣợng này là hiện tƣợng tự nhiên. Trong tâm thanh tịnh của tự 

tánh không có hiện tƣợng này. Nên nhớ không có hiện tƣợng vật chất, không có 

hiện tƣợng tinh thần cũng không có hiện tƣợng tự nhiên. Đây là nghiệp tƣớng của 

A lại da. Hiện nay các nhà khoa học gọi là năng lƣợng là chỉ cho những điều này. 



Khoa  học  thời  cận  đại  giúp  rất  lớn  cho  Phật  học  đại  thừa.  Những  thứ  thâm  sâu 

không thể lý giải đƣợc nhƣng hiện nay dần dần đã hiểu đƣợc nó. Giúp rất lớn đối 

với chúng ta. 

Chúng  ta  biết  cần  phải  buông  bỏ,  không  buông  bỏ  là  sai  lầm.  Nên  sau  khi 

nhìn thấu suốt  mới có thể buông bỏ. Điều này trƣớc đây Chƣơng Gia đại sƣ đã 

dạy cho tôi. Chƣa buông bỏ thì cần phải học, khi hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật thì 

tự nhiên buông bỏ. Nên chúng ta sống trên thế gian này tất cả đều tuỳ duyên. Mọi 

thứ đều tốt không nên tính toán so đo. So đo tính toán chính là tâm luân hồi,  là 

tạo nghiệp luân hồi. Nhƣ vậy chúng ta không thể thoát khỏi luân hồi lục đạo. Tất 

cả tuỳ duyên,  mọi thứ đều không lo lắng, tất cả đều không quan tâm. Tuyệt đối 

Tập 361  19 



không nên chấp trƣớc không nên phân biệt. Khởi tâm động niệm chúng ta không 

làm đƣợc rất khó lý giải, nhƣng không phân biệt, không chấp trƣớc là tuyệt đối 

chính  xác.  Có  thể  làm  đƣợc  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc.  Vãng  sanh  thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc là cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Trên phẩm vị thì đƣợc nâng 

cao rất nhiều. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 362 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:05.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 427 hàng thứ hai từ dƣới đếm lên. 

Từ  câu   “hựu  Di  Đà  Sớ  Sao”.   Bắt  đầu  xem  từ  đây.  “Di  Đà  Sớ  Sao  viết,  vô 

 sanh nhẫn lược hữu nhị chủng. Nhất ước pháp, nhị ước hành. Ước pháp tắc chư 

 vô khởi tác chi lý, giai viết vô sanh, huệ tâm an thử, cố danh vi nhẫn”.  

Ở đây “chƣ” nghĩa là tất cả, tất cả các pháp của thế xuất thế gian. Dùng chân đế 

để  nói  thì  đích  thực  không  có  sanh  diệt.  Điều  này  ở  trƣớc  kinh  Hoa  Nghiêm 

chúng  ta  đều  đã  học  qua  rồi.  Tất  cả  pháp  ngay  tại  đây  ở  trong  một  niệm,  một 

niệm này không sanh không diệt. Ý này rất khó hiểu. Nó vốn không sanh làm gì 

có diệt! Đây là thật tƣớng các pháp. Những thứ phàm phu chúng ta thấy là hiện 

tƣợng tƣớng tƣơng tự liên tục, không có thật. Vì mỗi niệm đều không giống nhau. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  ngƣời  Nhật  làm  thí  nghiệm  nƣớc.  Chúng  tôi  đến 

tham quan phòng thực nghiệm của ông hình nhƣ hai ba lần. Ông ta nói_Lần đầu 

tôi đến xem hình nhƣ là năm 2004, đến Đông Kinh để phỏng vấn. Ông ta đã làm 

bảy năm, đã làm thí nghiệm mƣời mấy vạn lần, nhƣng ông nói với tôi nó không 

20  Tập 362 



có mô hình tƣơng đồng. Tôi nói: lời ông nói giống nhƣ trong kinh đức Phật nói. 

Ông ta rất kinh ngạc, ông chƣa từng tiếp xúc với Phật giáo, cũng rất sợ tiếp xúc 

tôn giáo, sợ ngƣời ta nói ông mê tín. Vì sao không thể có hai cái tƣơng đồng? Vì 

mỗi ý niệm đều độc lập riêng biệt. Nhƣ chúng ta dùng máy chụp ảnh_máy chụp 

ảnh chụp bằng phim cũ, giống nhƣ quay phim vậy, chiếu cuốn băng mà chúng ta 

chụp ra, nhất định không có hai tấm giống nhau, có thể nói là giống nhiều hơn, 

tuyệt đối tìm không ra hai tấm nhƣ nhau. 

Chúng ta khởi ý niệm giống nhau nhƣng niệm trƣớc không nhƣ niệm sau. Lấy 

thí nghiệm nƣớc mà nói, nếu dùng lòng yêu thƣơng đối với ly nƣớc này, nhƣng 

lòng yêu thƣơng của niệm trƣớc và niệm sau không tƣơng đồng nên kết tinh thứ 

nhất và kết tinh lần thứ hai không giống nhau. Đây chính là “xuất sanh vô tận” 

trong Hoàn Nguyên Quán Hiền Thủ đại sƣ đã nói, chính là ý này. Trong Lục Tổ 

Đàn Kinh ngài Huệ Năng nói: “năng sanh vạn pháp”. Pháp không có định pháp, 

nó  tuỳ  theo  ý  niệm  mà  biến  hoá.  Ý  niệm  này  chính  là  A  lại  da.  Chỉ  đến  khi  đã 

chuyển  thức  thành  trí  thì  ý  niệm  đó  giống nhau.  Niệm  trƣớc  và  niệm  sau  giống 

nhau. Vì sao vậy? Vì nó là vô niệm. Vô niệm thì giống nhau, có niệm thì không 

giống.  Chỉ  có  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  có  thể  nói  là  tƣớng  tƣơng  tục,  không 

phải tƣớng tƣơng tợ tƣơng tục. Mọi hiện tƣợng trong mƣời pháp giới, lục đạo đều 

là tƣớng tƣơng tợ  tƣơng tục, tuyệt đối không có tƣơng đồng. Đây chính  là “vô 

khởi  tác  chi  lý”.  Đây  gọi  là  vô  sanh,  vô  khởi  tác.  Có  khởi  tác  hay  không?  Có 

tƣớng khởi tác, không có lý khởi tác, tức là tƣớng có lý không. 

Về mặt lý mà nói là vô sanh, tất cả pháp không sanh, tất cả pháp là giả. Mọi 

ngƣời thƣờng đọc kinh Bát Nhã, kinh Kim Cang. Ngƣời không học Phật cũng đọc 

kinh Kim Cang. Thời xƣa ngƣời đọc sách nhất định đọc bộ kinh này. Trong kinh 

nói” phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Đã là hƣ vọng thì không nên ở tƣớng 

hƣ vọng này khởi phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm muốn khống chế nó, 

muốn chiếm hữu nó. Nhƣ vậy là hoàn toàn sai lầm. Thể của nó đều là không, đều 

bất khả đắc. Từ trong đối thoại của đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, chúng ta sẽ 

hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. Nên Chƣ Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian, thái độ 

của các ngài là chính xác. Thái độ gì? Du hý nhân gian. Giống nhƣ chúng ta đi 

tham  quan  du  lịch,  đƣợc.  Dùng  thái  độ  này  để  đến  thế  giới  tham  quan  du  lịch, 

Tập 362  21 



nhất  định  không  có  khống  chế,  không  có  chiếm  hữu.  Tôi  đến  thế  giới  này  chơi 

mấy  ngày  rồi  đi.  Ở  nhà  nghỉ,  nhà  nghỉ  không  phải  là  của  tôi,  nhƣng  tôi  ở  mấy 

ngày, tôi có quyền sử dụng nhƣng không có quyền sở hữu. 

Vũ  trụ  này,  chúng  ta  ở  đây  tất  cả  đều  phải  nên  quán  nhƣ  vậy.  Chúng  ta  có 

quyền sử dụng, nhất định không có quyền sở hữu. Quý vị cho rằng là sở hữu của 

mình  là  sai,  đó  là  vọng  tƣởng.  Nên  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  tuỳ  duyên  nhƣng 

không phan duyên, nhƣ vậy là đúng. Hiểu rõ chân tƣớng sự thật rồi thì tất cả đều 

tuỳ  duyên.  Tứ  đức  trong  Hoàn  Nguyên  Quán,  đức  thứ  nhất  “tuỳ  duyên  diệu 

dụng”. Diệu dụng chính là đối với nó không khởi tâm, không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trƣớc. Tuyệt diệu! Trong tuỳ duyên không mất tâm thanh 

tịnh. 

Trong kinh Vô Lƣợng Thọ nói “thanh tịnh bình đẳng giác”. Tuỳ duyên không 

trở ngại thanh tịnh bình đẳng giác, không mất đi thanh tịnh bình đẳng giác. Đây 

là chƣ Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian. Thanh tịnh là không có chút nhiễm trƣớc 

nào, bình đẳng là không có cao thấp, giác là không có mê hoặc gọi là diệu. Diệu 

dụng là chỉ điều này. Đây là “huệ tâm an thử” an trong cảnh giới này. Cảnh giới 

này chúng ta gọi nó là tự nhiên, hiện tƣợng tự nhiên. Hiện tƣợng tự nhiên nó có 

thể  sinh  ra  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Hiện  tƣợng  tinh  thần  liền  có  chấp  trƣớc.  Khởi 

tâm động niệm có phân biệt, có chấp trƣớc. Tuy rất vi tế nhƣng nó đã biến chất, 

biến chất thì cảnh giới bên ngoài cũng thay đổi. 

Nhất chân pháp giới là cõi thật báo, nó biến thành mƣời pháp giới. Nếu phân 

biệt chấp trƣớc nặng nề hơn thì biến thành lục đạo, cực kỳ nghiêm trọng thì trở 

thành tam đồ, tất cả đều không có thật. Tự mình thay đổi tự mình chịu nên gọi là 

tự làm tự chịu. Chƣ Phật Bồ Tát đem chân tƣớng sự thật này nói với chúng ta, để 

chúng ta từ đây  mà giác ngộ. Sau khi giác ngộ nhất định phải buông bỏ, không 

buông bỏ lại bị mê muội. Nên khi nhìn thấu suốt lập tức buông bỏ. Buông bỏ giúp 

chúng  ta  tiến  thêm  một  bƣớc  nhìn  thấu  triệt  hơn.  Nhƣ  vậy  cảnh  giới  chúng  ta 

không ngừng nâng cao. Nâng cao đến cứu cánh viên mãn đó là quả vị diệu giác. 

Trở về tự tánh, trở về thƣờng tịch quang. Nên  ở đây là “huệ tâm an thử”, trong 

cảnh giới này tuyệt đối không phải là phiền não, tâm, tâm sở trong tám thức đều 

22  Tập 362 



không thể. Đây là đại định, vô sanh pháp nhẫn là đại định, đây gọi là nhẫn.  Đây 

là đứng về pháp mà nói. 

Thứ hai là trên hành mà nói. “Hành” là tu hành. Đứng về mặt công phu tu hành 

của chúng ta để nói.  “Tắc báo hành thuần thục”.  “Báo” là cõi báo, báo thân của 

Nhƣ Lai. Nhƣ Lai có ba thân là pháp thân, báo thân, ứng hoá thân. Ở đây nói về 

báo  thân.  Cõi  báo  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Công  phu  tu  hành  chúng  ta  đã 

thuần thục. Lúc này là cảnh giới gì? Bên dƣới nói  “tri minh ư lý”.  Năng chứng là 

trí, sở chứng là lý. Lý là tự tánh. Trong tự tánh vốn đầy đủ trí huệ đức tƣớng. Khi 

ngài Huệ Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đầy đủ điều gì? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói rất hay, tất cả chúng sanh đều có trí huệ 

đức tƣớng của  Nhƣ Lai.  Mỗi chúng sanh đều có. Nên trong kinh điển đại thừa 

thƣờng nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Đây là thật, vốn đều là Phật. Hiện nay 

vì sao lại nhƣ vậy? Một câu nói của Thế Tôn đã vạch trần tất cả: “vì vọng tƣởng 

chấp  trƣớc  mà  không  thể  chứng  đƣợc”.  Chính  là  nguyên  nhân  này  đã  làm  cho 

chúng ta trở nên nhƣ vậy. 

Chúng ta có vọng tƣởng, có phân biệt, có chấp trƣớc. Trong vọng tƣởng chấp 

trƣớc, có phân biệt nhƣng đã lƣợc bỏ. Chúng ta lãnh hội, chúng ta học tập nhất 

định phải thêm vào, vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc nên đã trở nên nhƣ vậy, đã 

biến chất. Đây chính là “xuất sanh vô tận”, “năng sanh vạn pháp” chính là ý này. 

Bây  giờ  chúng  ta  hiểu  chỉ  cần  buông  bỏ  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  thì 

thành  Phật,  trở  về  với  tự  tánh,  chứng  đắc  cứu  cánh  viên  mãn.  Trong  kinh  Hoa 

Nghiêm gọi là diệu giác vị, ở trên đẳng giác. Vậy ở đây “báo hành thuần thục”. 

Chỉ cần hàng sơ trú Bồ Tát của viên giáo là chứng đƣợc. Tuy chứng đƣợc nhƣng 

tập khí vô thỉ vô minh họ chƣa đoạn đƣợc. Nên chúng ta biết, 41 vị Bồ Tát trong 

cõi thật báo. 41 vị Bồ Tát này ở trong cõi báo, chúng ta gọi họ là Ma Ha Tát, đại 

Bồ  Tát,  pháp  thân  đại  sĩ.  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  trong  kinh  thƣờng  dùng  cách 

xƣng hô này chính là chỉ quả vị này. Họ báo hành thuần thục. Bên dƣới hoàn toàn 

hình dung cảnh giới của họ. 

Thứ nhất là lý trí nhất nhƣ. Năng chứng là trí huệ, tự tánh vốn đầy đủ trí huệ 

bát nhã. Sở chứng là tự tánh. Trong kinh này nói chân thật rốt ráo trong ba loại 

chân  thật.  Chân  thật  rốt  ráo  chính  là  lý.  “Vô  tƣớng  vô  công”  không  còn  chấp 

Tập 362  23 



trƣớc  tƣớng.  Chẳng  nhƣng  không  chấp  trƣớc  mà  không  phân  biệt,  cũng  không 

khởi tâm động niệm. Công là công dụng lúc này vô công dụng đạo. Trong cảnh 

giới  này  họ  còn  tập  khí  vô  minh  chƣa  đoạn.  Có  biện  pháp  nào  đoạn  nó  chăng? 

Không  có.  Vì  không  thể  khởi  tâm  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  là  có  công 

dụng  nghĩa  là  có  tƣớng  có  công.  Nên  cổ  nhân  nói:  “thử  xứ  dụng  bất  đắc  lực”, 

nghĩa là vô tƣớng vô công. Dùng không đắc lực phải làm sao? Tập khí vô thỉ vô 

minh này nên đoạn nhƣ thế nào? Nó tự nhiên không còn, thời gian lâu sẽ không 

còn. 

Ngƣời xƣa dùng một ví dụ để chúng ta lãnh hội đƣợc điều này, rất khó nói, 

không nói ra đƣợc. Ngƣời xƣa dùng một bình rƣợu, dùng bình rƣợu đầy để làm ví 

dụ.  Rƣợu  trong  bình  đã  đổ  sạch,  thực  sự  không  còn,  đã  lau  chùi  sạch  sẽ  nhƣng 

ngửi  vẫn  có  mùi,  đó  gọi  là  tập  khí.  Tập  khí  này  có  thể  đoạn  trừ  chăng?  Không 

đoạn tận đƣợc, không cách nào đoạn trừ. Phƣơng pháp duy nhất là mở nắp bình 

và để vậy. Để nhƣ vậy một hai năm, sau đó ngửi lại sẽ không còn nghe mùi nữa. 

Nên 41 vị pháp thân đại sĩ, tập khí của họ nhiều hay ít không giống nhau. Ngƣời 

mới đi, thập trú Bồ Tát rất nhiều. Thập tín vị Bồ Tát thì ít hơn một chút. Thập hồi 

hƣớng càng ít hơn. Đến thập địa thì còn rất mỏng manh. Đến đẳng giác còn có 

nhất  phẩm.  Trên  đẳng  giác  thì  không  còn  nữa_Diệu  giác  vị  không  còn  nữa. 

Không còn thì họ không ở trong cõi thật báo. Cõi thật báo có tƣớng nên không ở 

trong đó. Họ đi về đâu? Đến thƣờng tịch quang. Do đó chúng ta biết rằng cõi thật 

báo trang nghiêm từ đâu mà có? Từ tập khí vô thỉ vô minh mà có. Có tập khí thì 

có cõi thật báo trang nghiêm, không có tập khí thì cõi thật báo cũng không còn. 

Thƣờng tịch quang mới là thật. Vì sao vậy? Vì là vĩnh hằng bất biến. Nó không 

có tƣớng, ba loại hiện tƣợng đều không có. Chẳng những không có hiện tƣợng vật 

chất, không có hiện tƣợng tinh thần, đến hiện tƣợng tự nhiên cũng không có. Hiện 

tƣợng tự nhiên này chính là Bồ Tát Di Lặc nói. Chúng ta đổi thành khoa học ngày 

nay nói, tần suất một phút có 1600 triệu lần chấn động. Hiện tƣợng tự nhiên cũng 

không còn, đây là vô tƣớng vô công. 

 “Khoáng nhược hư không”.  Khoáng là không khoáng_không tịch, giống nhƣ hƣ 

không  vậy.  Đây  là  nói  chân  tâm,  nói  tự  tánh.  “Trạm  nhược  đình  hải”.   Trạm  là 

trạm nhiên nói thanh tịnh của nó giống nhƣ đại hải vậy, đại hải này rất yên tĩnh, 

24  Tập 362 



không có sống gió, không có ô nhiễm. Đây là đình hải.  “Tâm thức vọng hoặc”.  

Tâm thức chính là bát thức, vọng hoặc là vô  minh_vô thỉ vô minh.  “Tịch nhiên 

 bất  khởi”.   Tám  thức  không  khởi,  đƣơng  nhiên  tâm  sở  đi  theo  bát  thức  cũng 

không khởi, nghĩa là bát thức không còn, chuyển bát thức thành tứ trí, họ không 

còn mê hoặc. A lại da chuyển thành đại viên cảnh trí, Mạt na chuyển thành bình 

đẳng tánh trí, đệ lục ý thức chuyển thành diệu quan sát trí, tiền ngũ thức chuyển 

thành thành sở tác trí. Hoàn toàn là trí huệ, không còn khởi phân biệt chấp trƣớc, 

tịch nhiên bất động. Đây gọi là vô sanh. Ai chứng đƣợc? Trong hội Hoa Nghiêm 

thì trên sơ trú Bồ Tát. Phật giáo Trung quốc, Thiền tông gọi là đã chứng đƣợc đại 

triệt đại ngộ minh tâm kiến tánh. Hạng ngƣời này vãng sanh thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc là ở cõi thật báo trang nghiêm. Trong giáo môn gọi là đại khai viên giải. 

Trong Tịnh độ gọi là lý nhất tâm bất loạn. Danh xƣng không giống nhau nhƣng 

tất cả đều là cảnh giới này. Thật sự họ đã chứng đƣợc vô sanh pháp nhẫn. Đây gọi 

là vô sanh. 

 “Tiền thuyết”  những gì ở trƣớc nói.  “Do thông chư địa”  không phải từ sơ địa bắt 

đầu nói sao?  “Hậu thuyết”,  hậu thuyết chính là ở đây nói. Trên ƣớc hành mà nói 

ƣớc pháp. Cũng chính là trong Di Đà Kinh Sớ Sao Liên Trì đại sự nói:  “duy bát 

 địa sở chuyển”  trên bát địa mới chứng đƣợc_Bát địa.  “Cố Tri Tịnh Ảnh Sớ trung 

 chi vô sanh pháp nhẫn”.  Nói về vô sanh pháp nhẫn.  “Tức Di Đà Sớ Sao trung, 

 Liên Trì đại sư ước hành chi vô sanh pháp nhẫn”. Tịnh Ảnh đại sƣ nói trên thất 

địa, Liên Trì sƣ nói là bát địa. Trên thất địa không phải chính là bát địa! Nên hai 

thuyết không trái nhau. 

Trong Nhân Vƣơng Kinh cũng nói vô sanh pháp nhẫn là thất địa, bát địa, cửu 

địa, vô sanh pháp nhẫn. Vì Kinh Nhân Vƣơng nói ngũ nhẫn, vô sanh pháp nhẫn 

này là thứ tƣ, cao nhất gọi là tịch diệt nhẫn đây là pháp thân Bồ Tát chứng đƣợc. 

Ở thất địa, bát địa, cửu địa,  phân ra ba phẩm. Thất địa Bồ Tát chứng là hạ phẩm 

vô  sanh  pháp  nhẫn.  Bát  địa  là  trung  phẩm,  cửu  địa  là  thƣợng  phẩm.  Thập  địa 

chứng đƣợc không gọi là vô sanh mà gọi là tịch diệt. Thập địa Bồ Tát là hạ phẩm 

tịch diệt pháp. Đẳng giác Bồ Tát là trung phẩm tịch diệt pháp. Diệu giác quả vị là 

thƣợng phẩm tịch diệt pháp. Đây là trong Kinh Nhân Vƣơng nói, chúng ta đều có 

Tập 362  25 



thể  tham  khảo.  “Chí  ư  dư  sư  dị  thuyết” ,  còn  có  rất  nhiều  cách  nói  không  giống 

nhau nhƣng không ghi vào đây. 

Cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  khẳng  định  tƣ  tƣởng  của  Liên  Trì  đại  sƣ.  Tƣ  tƣởng 

trong Tịnh Ảnh Sớ của tiểu Huệ Viễn tƣơng đồng với ý của Liên Trì đại sƣ. Đoạn 

cuối cùng là:  “bổn kinh tam nhẫn”,  đây là ba loại nhẫn.  “Dĩ âm hưởng nhẫn vi 

 thủ, nhu thuận nhẫn thứ chi. Dị ư Hiền Kiếp Kinh nhi đồng ư Hoa Nghiêm Thập 

 Nhẫn Phẩm, cập Như Lai Hưng Hiển Kinh, Cựu Hoa Nghiêm Kinh thập nhẫn”.  

Cựu  Hoa  Nghiêm  phiên  dịch  thời  Đông  Tấn  chúng  ta  gọi  là  Tấn  Kinh.  Có  60 

quyển gọi là Lục Thập Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm ở Trung quốc phiên dịch 

ba  lần.  Lần  thứ  hai  là  thời  nhà  Đƣờng  khi  Võ  Tắc  Thiên  chấp  chánh.  Võ  Tắc 

Thiên làm hoàng đế đã đổi quốc hiệu không gọi là Đƣờng mà gọi là Chu. Kinh 

Hoa  Nghiêm  phiên  dịch  hoàn  thành  vào  thời  của  Võ  Tắc  Thiên  nên  Kinh  Hoa 

Nghiêm  cũng  gọi  là  Đại  Chu  Kinh.  Khai  kinh  kệ  là  Võ  Tắc  Thiên  viết.  “Vô 

thƣợng thậm thâm vi diệu pháp, bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ, ngã kim kiến 

văn đắc thọ trì, nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Viết quá hay. Về sau đời 

này qua đời khác chƣ vị tổ sƣ muốn viết thêm một bài kệ khai kinh khác,  nhƣng 

viết không hay bằng, cho nên đến nay vẫn dùng bài của Võ Tắc Thiên. Sau khi bà 

chết cũng bị ngƣời lật đổ, khôi phục nhà Đƣờng. Con trai là Trung Tông hoàng 

đế nối ngôi là cháu của Đƣờng Thái Tông. 

Thập nhẫn của Lục Thập Hoa Nghiêm, thứ nhất là âm thanh nhẫn, thứ hai là 

thuận nhẫn, thứ ba là vô sanh pháp nhẫn, thứ tự tƣơng đồng với ở đây, thứ tƣ là 

nhƣ huyễn nhẫn. Ở sau nó có một giải thích đơn giản. Tất cả những điều này đều 

dạy chúng ta, đối với các pháp thế xuất thế gian nên có cái nhìn chính xác. Thật 

nhƣ thƣờng nói tƣớng có tánh không, tánh là thể. Huyễn tƣớng giống nhƣ chúng 

ta hiện nay xem trên màn hình ti vi. Tƣớng có hay không? Có. Không thể nói nó 

không có. Nó có thật chăng? Không có thật. Nó không có thể, thể là không tịch. 

Trong kinh Kim Cang ví nhƣ mộng huyễn bào ảnh. Đức Phật nói cần phải quán 

nhƣ vậy. Đây là chánh tri chánh kiến. Nên chúng tôi  nói quý vị  có thể  thƣởng 

thức nhƣng không thể khống chế vì sẽ không đạt đƣợc. Ngƣời thế gian coi nó là 

thật,  không  biết  nó  là  giả,  nên  muốn  khống  chế,  muốn  chấp  trƣớc,  ở  đây  tranh 

giành, tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp. 

26  Tập 362 



Thực  tế  mà  nói  thì  tạo  nghiệp  cũng  không  có  thật,  cũng  là  giả  nhƣng  tạo 

những nghiệp này nó có quả báo. Quả báo của luân hồi lục đạo, quả báo của địa 

ngục, súc sanh, ngạ quỷ. Quả báo cũng không có thật. Quý vị không biết nó là giả 

nên  mới  chịu  khổ  thật.  Giống  nhƣ  nằm  mộng  vậy,  khi  nằm  mộng  không  biết 

mộng là giả. Một con hổ muốn ăn chúng ta, sợ đến nỗi toát mồ hôi lạnh cả ngƣời, 

từ trong mộng tỉnh lại thì ra chỉ là một giấc mộng. Nếu biết đây là mộng thì nhƣ 

các vị Bồ Tát vậy xả thân cho hổ ăn, không phải đã tu đại công đức rồi sao? Đích 

thực là nhƣ vậy. Đây mới là chân tƣớng sự thật. Nên dạy chúng ta phải thấy tất cả 

pháp nhƣ huyễn, Phật pháp cũng nhƣ huyễn, đừng coi Phật pháp là thật. Vì sao 

vậy? Phật pháp và thế gian pháp là pháp đối lập. 

Thế gian pháp đƣợc ví nhƣ bị bệnh, Phật pháp là thuốc. Nếu bệnh không có 

thì thuốc cũng không có. Thuốc là vị bệnh mới có. Phật pháp là vì thế gian pháp 

mà  có,  làm  gì  có  Phật  pháp?  Trong  tự  tánh  thanh  tịnh  không  lập  một  pháp  nào 

cũng không xả pháp nào. Đây mới là viên dung. Ba loại hiện tƣợng vật chất, hiện 

tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên, nó khởi lên cứ để nó khởi, diệt thì tuỳ nó 

diệt. Chỉ cần ta đối với nó không khởi tâm, không động niệm thì tất cả đều bình 

thƣờng. Đối với nó khởi tâm động niệm là sai, vì nó là giả không có thật. Khởi 

tâm động niệm là mê, phân biệt thì càng mê hơn, nếu chấp trƣớc nữa thì quá thâm 

sâu, nhƣ vậy là sai. 

Khi khởi tâm động niệm thì cõi thật báo xuất hiện. Cõi thật báo của Chƣ Phật 

Nhƣ Lai hiện ra, đó gọi là nhất chân pháp giới. Nếu khởi phân biệt thì xuất hiện 

tứ thánh pháp giới, tứ thánh pháp giới trong mƣời pháp giới, lại khởi chấp trƣớc 

thì lục đạo xuất hiện. Điều này chúng ta phải lý giải, chúng ta đoạn tận chấp trƣớc 

thì lục đạo không còn. Từ trong lục đạo tỉnh lại, giấc mộng này đã tỉnh. Nếu đối 

với  tất  cả  pháp  không  phân  biệt  là  tỉnh  dậy  từ  mƣời  pháp  giới,  đây  là  thế  gian 

pháp. Mƣời pháp giới và lục đạo đều gọi là pháp thế gian. Xuất thế gian pháp đó 

là  cõi  thật  báo,  cõi  thật  báo  là  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh,  chính  là  khởi  tâm  động 

niệm. Khởi tâm động niệm và tập khí của khởi tâm động niệm đều đoạn tận. Phật 

pháp cũng là giả, cũng không phải thật. Sau cùng nhƣ nhƣ bất động, bất sanh bất 

diệt  là  cõi  thƣờng  tịch  quang.  Ở  thƣờng  tịch  quang  cái  gì  cũng  không  có.  Nó 

chẳng có gì nhƣng không thể nói là không, vì sao vậy? Vì nó có thể hiện tƣớng 

Tập 362  27 



nên gọi là chân nhƣ tự tánh. Tự tánh là tự thể của tất cả pháp. Chƣ vị nên biết, tất 

cả pháp vô lƣợng vô biên nhƣng tự thể chỉ có một. Tự thể chính là chân tâm mà 

chân tâm chỉ có một cũng gọi là bản tánh. Phật giáo cũng gọi là pháp tánh_chỉ có 

một. Cần phải thật chứng và thật minh bạch thì sẽ biết biến pháp giới hƣ không 

giới  với  mình  có  sự  liên  quan  nhƣ  thế  nào?  Một  cái  là  tự  tánh,  một  cái  là  pháp 

tánh.  Không  phải  một  nhà  nhƣng  là  một  thể.  Ngƣời  trong  một  nhà  còn  có  thể 

phân còn có anh có tôi. Pháp tánh không có, nó là chính mình, tất cả vạn pháp là 

chính mình. Nên lúc này tánh đức hiện tiền là từ bi. Từ bi chính là tình thƣơng vô 

điều kiện. Gọi là đồng thể đại bi. 

Vì sao có tâm từ bi này? Vì đồng thể. Vô duyên đại bi. Duyên là điều kiện, 

không có điều kiện. Đem đến an vui cho chúng sanh vô điều kiện. Giúp chúng 

sanh  xa  rời  đau  khổ  cũng  không  có  điều  kiện  vì  là  đồng  thể.  Giúp  ngƣời  khác 

chính là giúp mình, hại ngƣời khác cũng là hại mình. Vì sao hại ngƣời khác lại là 

hại chính mình? Vì mình và ngƣời là một không phải hai. Chúng ta hại họ, nếu họ 

cũng nhƣ mình chƣa giác ngộ, thì sẽ nhƣ thế nào? Sẽ đời đời kiếp kiếp oan oan 

tƣơng báo không bao giờ dứt. Mình và ngƣời vĩnh viễn mê hoặc, mình và ngƣời 

vĩnh viễn tạo nghiệp, mình và ngƣời vĩnh viễn chịu khổ, hai bên đều chịu khổ. 

Mà còn nhƣ thế nào? Mà có khi còn liên luỵ đến ngƣời khác, nhƣ vậy nghiệp ta 

tạo còn nặng nề hơn. Điều này trong lịch sử ghi chép rất nhiều. 

Chƣ vị nên xem An Sĩ Toàn Thƣ, Văn Xƣớng Đế Quân Âm Chất Văn. Quý vị 

xem đằng trƣớc họ nói họ 117 đời làm sĩ đại phu_phần tử tri thức có địa vị. Quý 

vị xem nghiệp mà họ tạo, quả báo của 117 đời. Sau đó gặp đƣợc Phật pháp mới 

giác ngộ mới hiểu. Hồi đầu thì oán hận mới hoá giải hết. Không học Phật pháp 

vĩnh viễn không biết, học Phật pháp mới thật sự có thể hoá giải. Nên nhất định 

phải biết, tất cả pháp nhƣ huyễn nhƣ diệm. Diệm là ngọn lửa. Chúng ta đốt một 

cây  sáp,  thấy  ngọn  lửa  của  cây  sáp_nhƣ  diệm.  Đều  là  ví  dụ,  hoả  diệm  là  vô 

thƣờng. Nó không phải thật, nó là một loại tƣơng tợ tƣớng tƣơng tục. 

Chúng ta dùng máy chụp ảnh. Máy chụp ảnh của ti vi, quý vị đi chụp sẽ phát 

hiện,  “Nhƣ  mộng”.  Chữ  mộng  này  trong  kinh  Đức  Phật  dùng  nhiều  nhất.  Mỗi 

ngƣời đều có kinh nghiệm nằm  mộng. Chƣ Phật Nhƣ Lai xuất hiện  ở thế gian, 

đức Thế Tôn ứng hoá ở Ấn Độ, ngài trụ thế 80 năm. Ngày ngày giảng kinh giáo 

28  Tập 362 



hoá gọi là “đại tác mộng trung Phật sự”, Ngài không coi thế giới này là thật nên 

tất cả cảnh giới trong mắt ngài, bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh ngài đều 

trải qua, thiện duyên hay ác duyên đều đã gặp nhƣng vẫn nhƣ nhƣ bất động. Ngài 

biết  cảnh  giới  nhƣ  mộng  huyễn  bào  ảnh,  ngài  làm  tấm  gƣơng  cho  chúng  ta  noi 

theo. 

       “Như hưởng,  hƣởng là âm thanh phản hồi ở trƣớc đã nói qua. Chúng ta ở bên 

vách  núi  hét  to  một  tiếng,  lập  tức  nghe  đƣợc  âm  thanh  phản  hồi.  “Như  ảnh”  

chúng  ta  đứng  dƣới  ánh  sáng,  trên  thân  có  hình  bóng.  Bóng  là  giả  không  phải 

thật.  “Như  hoá”   hoá  là  huyễn  hoá.  Thứ  mƣời  là   “như  không”   đích  thực  trong 

kinh Đức Phật nói, tất cả pháp “đƣơng thể tức không, liễu bất khả đắc”. 

600 quyển Kinh Đại Bát Nhã sau khi tôi xem qua một lần đã đề ra 12 chữ là tâm 

đắc của tôi:“nhất thiết pháp, tất cánh không, bất khả đắc”. Bộ kinh này Đức Thế 

Tôn giảng suốt 22 năm. Bây giờ chúng ta nghĩ lại vì sao bộ kinh này phải giảng 

đến 22 năm? Quý vị nghe một hai lần không hiểu, nghe một trăm lần, hai trăm 

lần  vẫn  không  nhập  vào  đƣợc  cảnh  giới,  vẫn  là  chƣa  thể  nào  không  đƣợc.  Phải 

nhƣ cổ nhân thƣờng nói là huân tu lâu ngày, “thâm nhập một môn, huân tu lâu 

ngày”. 

Đức  Phật giảng 22 năm, lặp lại vô số lần. Giúp thƣợng trung hạ căn ngộ nhập 

cảnh giới. Đây là thật tƣớng. Kinh Bát Nhã nói thật, không nói giả. Quý vị xem, 

trƣớc  khi  học  đại  thừa  học  Bát  nhã,  nền  tảng  trƣớc  là  12  năm  A  hàm,  8  năm 

Phƣơng Đẳng. Có nền tảng 12 năm rồi mới nói thật, nói vạn pháp đều là không, 

khiến chúng ta triệt để buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, ngộ nhập cảnh 

giới đại thừa. Chính là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Cuối cùng Pháp 

Hoa, Pháp Hoa là  thành Phật. Pháp  Hoa là nhất thừa  pháp. Kinh Pháp Hoa đến 

cuối  cùng  tổng  kết  rằng:  “Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  xuất  hiện  ở  thế  gian  chỉ  nói  nhất 

thừa pháp, không hai cũng không ba, trừ Phật phƣơng tiện nói.” Nói cho chúng ta 

pháp đại thừa, tiểu thừa, nói cho chúng ta tam thừa Thanh văn, Duyên giác, Bồ 

Tát là đức  Phật phƣơng tiện nói, không phải thật sự  nói. Chân thật chỉ  có Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Vô Lƣợng Thọ. Ở đây nói với chúng ta là chân thật, và Vô 

Lƣợng Thọ là chân thật trong các chân thật. Kinh này còn thâm sâu hơn Bát Nhã 

Tập 362  29 



và còn thâm sâu hơn cả Pháp Hoa, Hoa Nghiêm. Nên kinh này là pháp khó tin, 

thật không giả chút nào. 

Chúng  ta  có  nền  tảng  của  Kinh  Pháp  Hoa,  Hoa  Nghiêm  nên  nhập  vào  cảnh 

giới Vô Lƣợng Thọ rất dễ. Vì sao vậy? Vì nó là tổng kết của Kinh Hoa Nghiêm 

cũng là nơi trở về của kinh Pháp Hoa. Chƣ vị cổ đức thời Tuỳ Đƣờng nói rất hay: 

Hoa Nghiêm, Pháp Hoa đều là dẫn đƣờng của Vô Lƣợng Thọ. Dẫn chúng ta đi 

vào kinh Vô Lƣợng Thọ, cách nói này rất hay. 

Khi tôi mới học Phật là đi vào từ con đƣờng học triết học. Nên hoài nghi đối 

với pháp môn niệm Phật của Tịnh độ, cho rằng đây là pháp phƣơng tiện của Phật, 

độ những ngƣời già không có tri thức. Dùng con mắt này để xem nó, coi thƣờng 

nó, không muốn học. Theo thầy Lý mƣời năm, thầy hết lòng khuyên tôi, tôi đều 

không tiếp thu. Thầy bảo tôi xem Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao. Xem rất hay, tôi rất 

tán  than,  tôi  không  còn  coi  nhẹ  Tịnh  độ,  những  vẫn  không  chịu  học.  Thật  tâm 

quyết định học Tịnh độ, là khi tôi giảng  một nửa Kinh Pháp Hoa, là giảng Hoa 

Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm.  Hoa  Nghiêm  giảng  mới  một  nửa,  đột  nhiên 

trong lòng khởi lên một ý niệm, nhớ đến không biết Văn Thù, Phổ Hiền tu pháp 

môn nào? Thiện Tài Đồng Tử học pháp môn gì? Đoạn sau của kinh chƣa nói đến, 

lật  phía  sau  mới  thoát  nhiên  đại  ngộ.  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  đều  phát  nguyện  cầu 

sanh Tịnh độ. Còn dẫn 41 vị pháp thân đại sĩ trong hội Hoa Tạng, đến thế giới 

Cực Lạc học với Phật A Di Đà. Từ đó tâm cung kính đối với Tịnh độ mới sanh 

khởi, mới lãnh ngộ đƣợc pháp môn này thật không thể nghĩ bàn. Hèn gì Chƣ Phật 

Bồ Tát đều nói là pháp khó tin, thật khó tin! Khó tin nhƣng quý vị có thể tin. Chỉ 

có một câu có thể giải thích, trong quá khứ chúng ta từng tu pháp môn này, nên 

đối với Tịnh độ  có thiện căn  sâu dày. Chỉ  có thể  nói nhƣ vậy, tuyệt đối không 

phải ngẫu nhiên. Nếu trong quá khứ chƣa từng học, ngày nay vừa tiếp cận đã tin 

tƣởng, làm gì có đạo lý này? 

Vô lƣợng kiếp trong quá khứ có thể chúng ta đã học kinh này rất nhiều lần, 

nhƣng tự bản thân hiện tại không biết. Trong A lại da thức, trong kho tƣ liệu của 

A lại da thức có tài liệu, lần này đụng đến tài liệu cũ lại lật ra và nó lại kết nối. 

Đây gọi là thiện căn. Nếu không có thiện căn thì tuyệt đối không thể. Nên chúng 

ta đối với ngƣời sơ học không đƣợc coi thƣờng, biết đâu trong quá khứ ngƣời ta 

30  Tập 362 



tu còn tinh tấn hơn mình, thiện căn sâu dày hơn mình. Chúng ta tu một đời chƣa 

chắc có thể vãng sanh, họ tu mấy năm thật sự đƣợc vãng sanh. Thiện căn phƣớc 

đức sâu dày gặp duyên tự nhiên thuần thục. Chúng ta đời này cũng đƣợc coi là rất 

may  mắn.  Nếu  không  có  sự  giúp  đỡ  của  kinh  luận,  chúng  ta  rất  khó  chấp  nhận 

nhƣng tiếp thu rồi phải thâm sâu hơn ngƣời khác một chút. Lý chúng ta đã rõ nên 

tiếp xúc rồi không có chút hoài nghi. Phƣơng pháp tu hành chúng ta đã thấu hiểu, 

rõ ràng phƣơng pháp. Thấu triệt y cứ lý luận của phƣơng pháp này, lãnh hội một 

cách sâu sắc. Pháp môn này đặc biệt là công đức của danh hiệu không thể nghĩ 

bàn, vƣợt qua tất cả kinh mà chƣ Phật Nhƣ Lai nói. Công đức tất cả kinh tích luỹ 

lại đều không bằng danh hiệu Phật. 

Đại  thiên  tai  ngày  nay  có  thể  giải  quyết  chăng?  Một  câu  Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật có thể giải quyết nhƣng ngƣời ta không tin, thật sự không tin vì đạo lý quá 

thâm sâu. Nếu nói rõ ràng minh bạch đạo lý này thật không dễ. Chúng tôi cũng là 

vì  thiên  tai  này,  thời  gian  quá  cấp  bách  nên  dừng  lại  không  giảng  kinh  Hoa 

Nghiêm,  khai  giảng  bộ  kinh  này.  Hôm  nay  vừa  đúng  một  năm.  Tết  thanh  minh 

năm ngoái bắt đầu giảng, hôm nay vừa tròn một năm. Đã giảng đƣợc một nửa, 

hơn 700 tiếng đồng hồ. Còn  một nửa sau thì sao? Tôi xem ít nhất bộ kinh này 

phải 1200 tiếng. Có thể đến 1400 hoặc 1500 tiếng. Lần này giảng rất rõ ràng, rất 

minh  bạch.  Thƣờng  xuyên  nghe,  tôi  tin  rằng  ít  nhất  cũng  làm  tăng  trƣởng  lòng 

tin, ngƣời không tin, nghe rồi sẽ  tin, đã tin  rồi thì niềm  tin đó càng vững chắc 

hơn, không còn bị dao động. 

       “Hựu Thập Nhẫn Phẩm viết”.  Đây là trong Lục Thập Hoa Nghiêm.  “Nhược 

 văn chân thật pháp” . Kinh Vô Lƣợng Thọ niệm Phật A Di Đà là chân thật trong 

các chân thật.  “Bất kinh bất bố bất uý, tín giải thọ trì. Ái dược thuận nhập, tu tập 

 an trú. Thị vi đệ nhất tuỳ thuận âm thanh nhẫn”.  Tôi không làm đƣợc. Tôi theo 

thầy  Lý  mƣời  năm,  thầy  không  lúc  nào  không  khuyên  tôi,  dùng  nhiều  loại 

phƣơng tiện thiện xảo khuyên tôi. Thầy biết rõ tôi thích Hoa Nghiêm, thích đại 

kinh  luận,  không  thích  niệm  Phật.  Thật  không  dễ  chút  nào!  Có  rất  nhiều  ngƣời 

vừa  nghe  thầy  nói  liền  tin,  tôi  rất  khâm  phục.  Đúng  là  đại  thiện  căn,  đại  phƣớc 

đức. Vừa nghe liền tin, thâm nhập một pháp môn, mƣời năm không thay đổi nên 

đã thành công, đã thành tựu. Một bộ kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu A Di Đà Phật, 

Tập 362  31 



cƣ sĩ Hoàng Trung Xƣớng bế quan ở Thâm Quyến hai năm mƣời tháng thì vãng 

sanh. Còn thiếu hai tháng là đủ ba năm. Đây thật sự là thiện căn sâu dày. Ông ta 

đã làm thí nghiệm. Nghe tôi giảng kinh nói rất nhiều ngƣời đều là ba năm thành 

tựu. Ông ta làm thí nghiệm xem ba năm có thể thành tựu chăng? Quả nhiên thành 

tựu. Nhƣ vậy có thể ngƣời ta nói sau khi thành tựu hoằng pháp lợi sanh tốt biết 

bao? Là tốt. Nhƣng hoằng pháp lợi sanh cần phải có pháp duyên, họ thành tựu thì 

họ  biết,  ngày  nay  độ  ngƣời  khó,  rất  khó!  Ngày  nay  độ  quỷ  dễ,  quỷ  dễ  độ  hơn 

ngƣời, họ nghe lời, họ biết khổ. Chúng ta nói độ khác loài chúng sanh dễ, độ súc 

sanh dễ, độ cây cỏ hoa lá, những sinh linh này dễ.  Thần cây, thần núi, thần đất 

đều dễ độ. Độ ngƣời vô cùng khó khăn. Những sự thật này chúng ta đều biết. 

Trong hoàn cảnh này, đến thế giới Cực Lạc để thành Phật trƣớc là tuyệt đối 

chính xác. Sau khi thành Phật ngƣời thế gian này thật sự hồi đầu muốn tu hành, 

muốn hồi đầu. Họ có thể  ở  thế giới  Cực Lạc và trở lại, lên thuyền từ trở lại độ 

chúng sanh. Họ ở thế gian này đã đến thế giới Cực Lạc, và có duyên với thế gian 

này_Phật không độ ngƣời vô duyên_nên nhất định trở lại đây là thành tựu. Thật 

sự thành tựu nhất định tuỳ duyên. Có duyên ở thêm vài ngày là chuyện tốt, không 

có duyên thì về thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà là việc tốt rất tốt. 

Bên dƣới lại nói:  “Thử Bồ Tát tuỳ thuận tịch tịnh, quán nhất thiết pháp bình 

 đẳng  chánh  niệm.  Bất  vi  chư  pháp,  tuỳ  thuận  thâm  nhập,  nhất  thiết  chư  pháp 

 thâm nhập. Trực tâm phân biệt chư pháp, tu bình đẳng quán. Thâm nhập cụ túc, 

 thị vi đệ nhị thuận nhẫn”.  

Thuận nhẫn chính là nhu thuận nhẫn mà chúng ta đã nói trong đoạn kinh trƣớc. 

Bồ  Tát  này  tuỳ  thuận  tịch  tịnh,  tâm  thƣờng  an  trú  trong  tịch  tịnh.  Nói  cạn  một 

chút thì nhất định không có trôi nỗi, tâm của họ là định. Trong thuận cảnh không 

sanh tham luyến, trong nghịch cảnh không sanh sân nhuế. Họ có thể duy trì thanh 

tịnh bình đẳng, không bị cảnh giới bên ngoài xuay chuyển. Ngoại cảnh không thể 

làm ảnh hƣởng đến họ. 

Đây  là  công  phu,  nhẫn  là  công  phu  thiền  định,  tƣơng  đƣơng  với  công  phu 

thiền định. Vì sao họ có định công nhƣ vậy? Ở dƣới đã nói ra:  “quán nhất thiết 

 pháp bình đẳng chánh niệm”. “ Quán” là nhìn thấu suốt. Họ đối với tất cả pháp 

đều  nhìn  thấu  suốt.  Tất  cả  pháp  là  pháp  bình  đẳng.  Tất  cả  pháp  không  sanh  là 

32  Tập 362 



pháp bình đẳng, không sanh thanh tịnh nhiễm ô, không sanh thiện ác, không sanh 

chánh tà. Quý vị từ nhất niệm để xem thì tất cả pháp không sanh, nghĩa là ngay 

tại đây, không có quá khứ vị lai, không có tha phƣơng hay thử giới. Dùng cách 

nói  hiện  nay  thì  không  có  thời  gian  và  không  gian.  Thời  gian  và  không  gian  là 

giả, không phải thật. 

Thời gian và không gian từ đâu mà có? Từ phân biệt mà có. Rời phân biệt thì 

thời gian và không gian sẽ không còn, các nhà khoa  học nói là không gian duy 

thứ.  Không  gian  duy  thứ  từ  đâu  mà  có?  Vì  sao  trong  thiền  định  có  thể  đột  phá 

không gian duy thứ, không còn nữa? Từ đó chúng ta sẽ biết rằng, không gian duy 

thứ là từ phân biệt chấp trƣớc sanh ra, buông bỏ phân biệt chấp trƣớc thì không 

gian duy thứ cũng không còn. Các nhà khoa học đã chứng minh không gian duy 

thứ là tồn tại và rất phức tạp. Số lƣợng không có biên giới. 

Ngày  nay  con  ngƣời  chúng  ta  sống  trong  không  gian  duy  tâm.  Không  gian 

duy thứ càng cao, năng lƣợng càng lớn hơn chúng ta. Nhƣ loại kiến và những loại 

côn  trùng  bò  bay  cựa  động,  những  loại  côn  trùng  cựa  động  này  chung  sống  là 

không gian duy nhị. Nó chỉ có dài rộng mà không có cảm xúc độ cao. Đều là từ 

phân biệt chấp trƣớc mà sanh khởi. Đức Phật có thể biết rất nhiều việc. Ngài học 

từ đâu? Trong kinh nói, ngài đích thực có 12 năm tham học. 19 tuổi xuất gia, rời 

xa cuộc sống vinh hoa phú quý để ra đi tham học. Sống cuộc đời khổ hạnh tăng 

12 năm. Thời Ấn Độ cổ, nghĩa là Ấn Độ đƣơng thời tôn giáo vô cùng phát triển. 

Triết học Ấn Độ đứng đầu thế giới, ngài sanh ra trong hoàn cảnh này. Những bậc 

cao  nhân này đều tu thiền định. Tứ  thiền bát định, không phải phƣơng pháp tu 

học Đức Thế Tôn sáng tạo mà là Bà la môn thời xƣa truyền lại. Cổ Bà la môn so 

với Đức Thế Tôn sớm hơn ít nhất  một vạn năm. Nên tôn giáo  Ấn Độ đều tu tứ 

thiền bát định, các học phái của Ấn Độ cũng tu tứ thiền bát định. Những ngƣời 

này đối với tình hình trong lục đạo họ rất rõ rang. Trên từ cõi trời phi tƣởng phi 

phi tƣởng xứ, dƣới đến địa ngục A tỳ không có gì họ không biết. Nên họ biết là 

cảnh giới hiện lƣợng, chứ không phải đứng về lý mà suy đoán, không phải. Là tận 

mắt nhìn thấy là tự mình tiếp xúc đƣợc, nhƣ vậy có thể giả đƣợc chăng? 

Không  phải  chỉ  một  ngƣời  có  bản  lĩnh  này,  mà  ngƣời  có  bản  lĩnh  này  rất 

nhiều. Tuy nhƣ vậy nhƣng vấn đề không thể giải quyết. Lục đạo đã rõ, đã nhìn 

Tập 362  33 



thấy, nhƣng lục đạo từ đâu mà có? Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo còn có thế 

giới chăng? Không ai có thể trả lời. Nên Đức Thế Tôn đem sở học 12 năm buông 

bỏ hết, nhập định dƣới cây Tất Bát La, nhập sâu vào thiền định. A la hán định thứ 

chín, định thứ mƣời, mƣời một và cứ nhƣ vậy đi lên, chúng ta nghĩ đến cuối cùng 

là tự tánh bổn định. Diệu giác quả vị chứng đƣợc tự tánh bổn định, đại triệt đại 

ngộ, kiến tánh thành Phật. Tất cả pháp hoàn toàn thông suốt. Sau khi xuất định, vì 

Đức Phật thành đạo dƣới cây Tất Bát La nên về sau cây này gọi là cây Bồ đề, để 

tƣởng nhớ đến ngài, hiện nay cây bồ đề này vẫn còn. 

Ngài biểu diễn cho chúng ta thấy buông bỏ 12 năm học chính là buông bỏ sở 

tri chƣớng. Đức Phật nói chƣớng ngại có hai loại lớn, một là phiền não chƣớng, 

hai là sở tri chƣớng. 19 tuổi xuất gia, ngài thị hiện là vứt bỏ phiền não chƣớng_đã 

buông bỏ. Buông bỏ sở học 12 năm, sở tri chƣớng xã bỏ tức là hai chƣớng đều đã 

buông. Minh tâm kiến tánh, chƣớng ngại không còn. Học quá nhiều cũng không 

tốt,  học  nhiều  thì  sở  tri  chƣớng  càng  sâu  dày,  nó  chƣớng  ngại  sự  khai  ngộ, 

chƣớng  ngại  ta  chứng  quả.  Vì  thế  chƣ  vị  cổ  đức  truyền  lại  là  “thâm  nhập  một 

môn, huân tu lâu dài”. Trong này có đạo lý rất to lớn! 

Học tập là việc tốt nhƣng đừng rơi vào sở tri chƣớng. Học là gì? Là tri thức, 

nó làm chƣớng ngại trí huệ, chƣớng ngại kiến tánh. Tri thức không thể giải quyết 

vấn đề, trí huệ mới có thể giải quyết vấn đề. Trí huệ từ đâu mà có? Từ giới định 

huệ. Chúng ta học một bộ kinh chính là trì giới, không học bộ thứ hai, đây gọi là 

trì giới. Một bộ kinh học ba đến năm năm sẽ đƣợc định, tâm không tán loạn. Khi 

đã ngộ thì những điều chƣa học cũng thông suốt. Một kinh thông thì tất cả các 

kinh đều thông. Một pháp môn thông thì tất cả pháp môn đều thông, bình đẳng 

chánh  niệm.  Phƣơng  pháp này  trong  nhà  Phật  đã  dùng  3000  năm,  hiện  nay  con 

ngƣời không dùng nữa, không dùng nên rất loạn. Học phƣơng pháp của khoa học 

phƣơng tây. Phƣơng pháp khoa học là tri thức không phải trí huệ. Phƣơng pháp 

khoa học nhƣ các nhà lƣợng tử lực học hiện nay không tệ, hiếm có, họ cũng một 

lòng nghiên cứu mới có thành tựu nhƣ thế. 

Ngày  nay  giới  khoa  học  đều  hƣớng  đến  hai  cực  đoan  để  phát  triển,  một  là 

hồng quan vũ trụ, hai là lƣợng tử lực học, phát triển hai cực đoan này. Hồng quan 

vũ trụ là quan sát thái không. Các nhà vật lý học, báo cáo của họ về hƣ không viết 

34  Tập 362 



rất hay, họ nói rằng hiện nay máy móc khoa học thiên văn có thể quan sát đƣợc 

vũ trụ_là đại vũ trụ. Trên thực tế chỉ là một phần mƣời của vũ trụ, còn lại chín 

phần không thấy. Quan sát vũ trụ không ngừng mở rộng, mở rộng đến biên giới 

nhƣng không thấy, không nhìn thấy nữa. Họ nói là 90 phần trăm, có thể quan sát 

đƣợc mƣời phần trăm, còn 90 phần đó không thấy. Họ không biết nhƣng chúng ta 

biết.  Đây  chính  là  Phật  pháp  cao  hơn  họ.  90  phần  đó  đi  về  đâu?  Trở  về  với  tự 

tánh.  Trở  về  tự  tánh  thì  tất  cả  hiện  tƣợng  đều  không  còn.  Quý  vị  quan  sát  nhất 

định  phải  có  hiện  tƣợng,  nhƣng  nó  không  có  hiện  tƣợng,  nó  không  phải  hiện 

tƣợng vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải hiện tƣợng tự 

nhiên, nhƣ vậy quý vị quan sát điều gì? Nên chúng ta biết, các nhà lƣợng tử lực 

học quan sát đƣợc là nguồn gốc của hiện tƣợng vật chất, là ý niệm biến hiện ra, ý 

niệm là hiện tƣợng tinh thần. Nguồn gốc của hiện tƣợng tinh thần nên giải thích 

nhƣ thế nào? Là bịa đặt. Cũng rất khó đƣợc, thật không dễ. 

Phật pháp nói hiện tƣợng tinh thần này từ đâu mà có? Từ tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể. Nhƣng tự tánh thanh tịnh viên minh thể chính là thƣờng tịch quang 

nên nó không duyên đến đƣợc. Khi nào mới biết đƣợc nó? Buông bỏ vọng tƣởng 

phân  biệt  chấp  trƣớc  thì  sẽ  thấy  đƣợc.  Chƣa  buông  bỏ  nó  chƣớng  ngại  khiến 

chúng ta không nhìn thấy. Buông bỏ là nhìn thấy, các nhà khoa học chƣa buông 

bỏ chỉ là dùng toán học và lý luận để phát hiện. Sau đó lại dùng máy móc tinh vi 

quan sát và chứng thực. Trong kinh Đức Phật nói rất hay, dùng phƣơng pháp này 

để nghiên cứu vũ trụ. Lớn có thể quan sát đến biên tế của vũ trụ, nhỏ có thể thấy 

đƣợc A lại da nhƣng A lại da từ đâu mà có họ lại không biết. Đây chính là dùng 

tâm ý thức. Tức là thức thứ sáu, cảnh giới nó duyên tới rất giới hạn, không duyên 

đƣợc tự tánh. Minh tâm kiến tánh nhất định không thể dùng ý thức. 

“Quán nhất thiết pháp bình đẳng chánh niệm”, đây chính là chánh tri chánh 

kiến  mà  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói.  “Bất  vi  chƣ  pháp”.  Vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả 

pháp ở trƣớc đã nói nó thể của nó, tức là không. Tƣớng có tánh vô, sự có lý vô. 

Nó không chƣớng ngại sự. Chỉ cần không phân biệt, không chấp trƣớc thì không 

có chút chƣớng ngại nào nên có thể tuỳ thuận. Trong hoàn Nguyên Quán nói tuỳ 

duyên. Tuỳ thuận chính là tuỳ duyên, tuỳ duyên thâm nhập. Có thể thấy đƣợc tất 

cả pháp nhƣng vẫn thanh tịnh. Làm sao thấy đƣợc? Vì tâm thanh tịnh. Cảnh tuỳ 

Tập 362  35 



tâm chuyển, tâm thanh tịnh thấy tất cả pháp đều thanh tịnh, tâm bình đẳng thấy 

mọi pháp đều bình đẳng, cảnh tuỳ tâm chuyển. Vì cảnh giới này đích thực là tâm 

sở  hiện,  tất  cả  pháp  đều  do  tâm  hiện.  Tâm  là  năng  hiện,  tất  cả  pháp  là  sở  hiện. 

Nên  tất  cả  pháp  đang  chuyển  theo  tâm.  Nếu  tâm  chúng  ta  thiện  thì  cảnh  giới 

thiện, nếu tâm ác thì cảnh giới ác. 

Ngày  nay  địa  cầu  phát  sinh  vấn  đề,  khắp  nơi  đều  là  thiên  tai.  Đây  là  do 

nguyên nhân gì? Do tâm bất thiện. Có thể cứu địa cầu chăng? Có thể. Tiến sĩ Bố 

Lai Đăng ngƣời Mỹ cũng nói là đƣợc. Cứu bằng cách nào? Ông ta đƣa ra ba câu 

nói thật sự có thể cứu địa cầu. Thứ nhất là con ngƣời trên toàn thế giới bỏ ác làm 

thiện,  chính  là  Phật  pháp  nói  đoạn ác  tu  thiện.  Câu  thứ  hai  là  cải  tà  quy  chánh. 

Thứ ba là đoan chánh tâm niệm. Ba câu 12 chữ này làm đƣợc thì xã hội đƣợc an 

định, thiên tai trên địa cầu không còn. Con ngƣời trên địa cầu này đông, nhƣng tài 

nguyên lƣơng thực không đủ dùng. Chúng ta biến chuyển tâm niệm, mong sao tài 

nguyên  trên  địa  cầu  không  ngừng  phong  phú  lên_cảnh  tuỳ  tâm  chuyển.  Tất  cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh. Đây là nguyên tắc nguyên lý chỉ đạo cao nhất mà Đức 

Phật  dạy.  Nếu  chúng  ta  có  thể  hiểu  đƣợc,  thật  có  thể  ngộ  nhập,  có  thể  y  giáo 

phụng hành thì làm gì có chuyện không hạnh phúc! Làm gì có chuyện không viên 

mãn! Thật có thể giải quyết vấn đề. 

Tất cả chúng sanh trên thế giới đều giống nhƣ anh em chị em  một nhà vậy. 

Sống hoà đồng, tƣơng thân tƣơng ái, hai bên cùng hợp tác. Nhƣ vậy thì thế giới 

Cực Lạc liền hiện tiền. Thế giới Cực Lạc thành tựu ra sao? Ở trƣớc chúng ta đã 

học rất nhiều, là nơi các vị thƣợng thiện nhơn câu hội, nó là thƣợng thiện thành 

tựu. Nhƣ vậy thế giới hiện tại của chúng ta có thể nói là cực ác tạo thành là phản 

diện của thập thiện. Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, hai lƣỡi, ác khẩu, tham 

sân si tạo quá nhiều. Nên thế giới này mới biến thành nhƣ vậy. Nếu chúng ta hồi 

đầu,  thật  sự  thực  hành  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không 

vọng ngữ, không lƣỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ ngữ, không tham sân si thì 

thế giới này lập tức đƣợc thay đổi_cảnh tuỳ tâm chuyển. 

Phật pháp có thể cứu thế giới. Cứu thế giới thì trƣớc phải cứu đƣợc nhân tâm. 

Không  bắt  đầu  cứu  từ  nhân  tâm  thì  không  còn  cách  nào  khác,  vì  cảnh  tuỳ  tâm 

chuyển. Cảnh là tâm biến hiện. Tâm chúng ta hiện tại là bất thiện nên biến hiện ra 

36  Tập 362 



cũng bất thiện. Tâm thiện thì lập tức biến hiện ra điều là thiện. Thân thể nhiều 

bệnh là tâm bất thiện, nên tế bào biến thành độc bệnh. Nếu đã sửa đổi thành tâm 

thiện, những tế bào mang độc bệnh lập tức khôi phục bình thƣờng, phục hồi bình 

thƣờng tức là mạnh khoẻ. Chƣa từng nghe nói có vị Phật Bồ Tát nào bị bệnh. Vì 

sao vậy? Vì các ngài tâm niệm đoan chánh, không có tà niệm, không có ác niệm 

nên không bị bệnh. 

Tham  sân  si,  Đức  Phật  gọi  nó  là  tam  độc.  Độc  gì?  Độc  bệnh.  Tất  cả  căn 

nguyên của độc bệnh là tham sân si. Thay đổi đƣợc những điều này, không tham, 

không sân, không si, nhƣ vậy là đã nhổ sạch tận gốc của mầm bệnh. Bệnh tật hay 

bệnh truyền nhiễm nhƣ thế nào cũng không thể nhiễm đến đƣợc. Vì sao vậy? Vì 

thân thể chúng ta không mang độc bệnh. Nếu mang độc bệnh sẽ dễ nhiễm, ngƣời 

không  mang  độc  bệnh  không  nhiễm  đƣợc.  Hiện  nay  nói  là  miễn  dịch,  là  miễn 

dịch  viên  mãn.  Đây  chính  là  đối  với  thân  thể  mình,  thân  thể  cũng  là  cảnh  giới, 

cảnh tuỳ tâm chuyển. Hoàn cảnh cƣ trú của địa cầu vẫn là cảnh tuỳ tâm chuyển, 

cho đến thái không, hệ tinh tú, hệ thái dƣơng, hệ ngân hà đều đang tuỳ tâm chúng 

ta  mà  chuyển,  đều  tuỳ  ý  niệm  chúng  ta  mà  chuyển.  Ý  niệm  thanh  tịnh,  ý  niệm 

thiện thì tất cả đều chuyển thành tốt đẹp. Tâm hành bất thiện ta liền thấy thiên tai. 

Đây là thật không phải giả. 

Đức Phật thƣờng nói, chúng ta cũng đọc rất nhiều là “trú tâm nhất xứ vô sự 

bất biện”. Chúng ta đem tâm để một chỗ Phật A Di Đà. Thân thể tôi không tốt, 

tinh thần không tốt, niệm Phật A Di Đà sẽ tốt hơn. 

Hoàn cảnh cƣ trú của chúng ta ngày nay quá nhiều thiên tai, chúng ta chế tâm 

vào nơi Phật A Di Đà, nhất tâm niệm Phật A Di Đà thì nơi này không gặp thiên 

tai. Nên không tin là loại thứ nhất trong đại tuỳ phiền não. Không tin thì không 

còn cách nào khác. Thật tin, thật y giáo phụng hành thì nó thật khởi tác dụng, thật 

sự giúp ta giải quyết vấn đề. 

 “Trực tâm phân biệt chư pháp”.  Phân biệt tức là không phân biệt. Phân biệt là 

gì?  Mọi  thứ  đều  rõ  ràng,  đây  gọi  là  phân  biệt.  Nhƣ  thế  nào  gọi  là  không  phân 

biệt? Không có tâm phân biệt, đối diện các pháp nhƣng không có tâm phân biệt, 

mọi thứ đều rất minh bạch, không có tâm phân biệt, không có chấp trƣớc, không 

có  chiếm  hữu,  không  có  khống  chế.  “Tu  bình  đẳng  quán”.   Tu  bình  đẳng  quán 

Tập 362  37 



nếu không có cảnh giới thì bình đẳng này nên tu từ đâu? Trƣớc nên tu bình đẳng 

quán trên ngƣời và việc, sau đó tu bình đẳng quán trên tất cả vạn pháp. Chính là 

thanh tịnh bình đẳng giác của đề kinh.      Thanh tịnh là cảnh giới của A la hán. 

Bình đẳng là cảnh giới của Bồ Tát. Giác là cảnh giới của Đức Phật. Thanh tịnh 

bình đẳng giác là chân tâm của chúng ta, chính là Phật A Di Đà. Để Phật A Di Đà 

trong tâm. Về sự mà nói là Nam Mô A Di Đà Phật, về lý mà nói chính là thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác.  Lý  sự  là  một  không  phải  hai.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác 

nghĩa là có thể chuyển cảnh giới. Thanh tịnh bình đẳng giác có thể giúp xã hội và 

thật sự có thể giải quyết vấn đề. 

Hôm trƣớc tôi thấy một bạn đồng học tải một đoạn tin trên mạng. Chủ tịch Hồ 

Cẩm Đào tiếp kiến tổng thống nƣớc Pháp tại Trung quốc. Hồ Cẩm Đào nói với 

ông  ta:  “chiến  tranh  không  thể  giải  quyết  vấn  đề.”  Đây  là  thật  không  phải  giả. 

Lịch sử có thể làm chứng. Giải quyết vấn đề là gì? Thanh tịnh bình đẳng giác có 

thể giải quyết vấn đề, không có di chứng về sau. 

Chúng ta cần phải tiếp thu, cần nên tin tƣởng. Giáo dục văn hoá có thể giải 

quyết  vấn  đề.  Trung  quốc  mấy  ngàn  năm  đều  dùng  phƣơng  pháp  này.  Ngƣời 

ngoại quốc học lịch sử Trung quốc không có ai không khâm phục. Đất nƣớc lớn 

nhƣ vậy, nhiều dân tộc nhƣ vậy, nhân khẩu đông nhƣ vậy mà mấy ngàn năm nay 

nền trị an rất lâu  dài. Dựa vào đều  gì? Dựa vào dạy học. Vì thế  dạy học có thể 

giải quyết vấn đề. 

Một đất nƣớc, thật sự muốn trị vì quốc gia tốt, giải quyết vấn đề xã hội, giải 

quyết  vấn  đề  thiên  tai  nên  thực  hành  phƣơng  pháp  giáo  dục.  Có  thể  bồi  dƣỡng 

năm sáu mƣơi vị thầy giáo giỏi, chuyên môn dạy truyền thống văn hoá. Quốc gia 

bồi dƣỡng năm sáu chục vị nhân tài không khó. Dùng  một kênh truyền  hình  để 

dạy  học  cho  toàn  quốc.  Suốt  ngày  24  tiếng  không  gián  đoạn.  Thầy  giáo  thay 

phiên dạy bất cứ lúc nào mở kênh này đều có thể học đƣợc giáo dục. Tôi tin rằng 

một năm là xã hội an định. Khi xã hội an định thì nơi này thiên tai sẽ giảm ít, nhất 

định mƣa thuận gió hoà, ngũ cốc phong phú, quốc thái dân an. Thật có thể làm 

đƣợc! 

Ba năm 2006, 2007, 2008. Chúng tôi làm thí nghiệm ở thị trấn Thang Trì Lô 

Giang An Huy.  Ở đó trong vòng ba năm không có thiên tai, trong khi các vùng 

38  Tập 362 



lân cận có thiên tai nhƣng chỗ này không có. Thị trấn này có bốn vạn tám ngàn 

ngƣời, nhân tâm thật thà lƣơng thiện, hiểu đƣợc hiếu thân tôn sƣ. Mọi ngƣời đều 

học  Đệ  Tử  Quy,  nam  nữ  già  trẻ  các  ngành  các  nghề  cùng  nhau  học.  Thầy  giáo 

dùng thân giáo dẫn đầu làm gƣơng cho chúng ta thấy, đã dạy thành công. Không 

làm thí nghiệm  mọi ngƣời không tin. Chúng tôi tham gia hội nghị hoà bình của 

Liên Hiệp Quốc đã viết nhiều bản báo cáo, báo cáo nhiều lần, mọi ngƣời nghe rất 

hoan  hỷ  nhƣng  không  có  lòng  tin.  Sau  đó  chúng  tôi  cùng  ăn  cơm  nói  chuyện, 

trong đó có vài ngƣời hỏi tôi, Pháp sƣ nói rất hay nhƣng đây là lý tƣởng không 

làm đƣợc. Nhƣ vậy là sao? Là bất tín trong đại tuỳ phiền não, nhƣ vậy thì không 

còn cách nào khác. Ép chúng tôi nhƣ thế nào? Không thể không làm thí nghiệm, 

tìm một nơi làm thí nghiệm làm ra mọi ngƣời mới tin đƣợc. Chúng ta có thể nói 

đây là đức của tổ tông. 

Ngƣời Trung quốc dạy truyền thống văn hoá tuy đã lãng quên hơn 100 năm. 

Nhƣng  nền  tảng  sâu  dày,  vƣợt  ra  ngoài  dự  định  của   chúng  tôi.  Chúng  tôi  vốn 

nghĩ ở đây dạy học làm thí nghiệm cũng chƣa nắm chắc. Các thầy giáo cùng nhau 

nghiên  cứu,  chắc  cũng  mất  từ  hai  đến  ba  năm,  khoảng  thời  gian  đó  mới  có  thể 

thấy chút hiệu quả. Không ngờ ba tháng hiệu quả vƣợt trội, chẳng ai không kinh 

ngạc.  Sao  lại  nhƣ  vậy!  Các  thầy  giáo  trình  bày  tình  hình  với  tôi,  tôi  cũng  giật 

mình. Con ngƣời sao lại dễ dạy nhƣ thế! Đáng tiếc chính là không ai dạy. Chứng 

minh lời các bậc cổ đức nói là tánh con ngƣời vô thiện. Câu đầu tiên trong Tam 

Tự Kinh là  “ nhân chi sơ tánh bổn thiện”, đã chứng minh đƣợc điều này. 

Bản tánh của ngƣời ác là thiện, không phải ác. Ác chỉ là mê hoặc nhất thời 

nên khi dạy họ lập tức hồi đầu, lƣơng tâm đã thức dậy. Nên giáo dục rất hữu ích, 

có thể trị quốc bình thiên hạ. Vì thế ngƣời xƣa thƣờng nói thành ý, chánh tâm, tu 

thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Ở trƣớc nó còn có hai nền tảng. Thứ nhất là 

cách vật_chấn chỉnh, dùng cách nói nhƣ hiện nay là buông bỏ dục vọng thì tâm 

mới  đƣợc  thanh  tịnh.  Cách  là  cách  đấu_vật  lộn.  Đấu  với  ai?  Đấu  với  dục  vọng 

của chúng ta. Lƣơng tâm và dục vọng đấu với nhau. Chiến thắng dục vọng, tôn 

sùng đạo đức. Mục đích trƣớc sau là cầu học. Không có chân thực học vấn thì 

không làm đƣợc gì cả. 

Tập 362  39 



Ngƣời  có  dục  vọng  nhiều  thì  rất  khó  thành  tựu  đức  hạnh  và  học  vấn  đó  là 

chƣớng ngại, nên việc đầu tiên là buông bỏ dục vọng, tiết dục tâm thanh tịnh, nhƣ 

vậy  thì  học  nghiệp  và  đạo  nghiệp  rất  dễ  thành  tựu.  Vì  thế  dạy  học  không  khó. 

Chúng tôi tìm không ra chỗ thí nghiệm. Tôi rất muốn tìm một quốc gia để làm thí 

nghiệm.  Ngƣời  lãnh  đạo  quốc  gia  cần  phải  đồng  ý  tƣ  tƣởng  này  của  chúng  tôi, 

mời năm sáu mƣơi vị giáo sƣ chuyên môn học tập truyền thống văn hoá. Học tập 

luân lý, đạo đức, nhân quả, tôn giáo. Dùng cách dạy từ xa, mỗi ngày dùng ti vi, 

dùng  mạng  internet  để  phát  chƣơng  trình.  Là  bài  học  giáo  dục  của  Thánh  hiền. 

Trên kênh truyền hình có thể dùng tựa đề là_bài học giáo dục của thánh hiền. 

Trƣớc  đó,  khi  tôi  phỏng  vấn  ở  Trung  quốc.  Ông  Trần  Đại  Hội  tìm  tôi  đến 

phỏng vấn, làm một bài phỏng vấn, đề mục là “Đồng lòng cứu vãn nguy cơ”. Sau 

đó  ở  HongKong  cũng  làm  một  lần_tập  hai.  Năm  ngoái,  hình  nhƣ  ở  Malaysia 

chúng tôi cũng làm một lần tại Kiết Long Ba. Đại khái là ghi âm đƣợc bảy tiếng. 

Đặt đề  mục cho nó là “Đồng lòng cứu vãn nguy cơ tập ba”. Việc này Mã Cáp 

Địch  biết,  ông  là  cựu  thủ  tƣớng  trƣớc  đây.  Ông  giúp  chúng  tôi  đổi  tên  thành 

“Giáo dục cứu vãn nguy cơ”. Đổi rất hay  “ Giáo dục cứu vãn nguy cơ” lại càng rõ 

ràng hơn. Tôi hợp tác với ông ta. Tôi nói giáo dục hiện nay giáo dục nhà trƣờng 

quá  nhiều.  Giáo  dục  gì?  Ở  trƣớc  cần  phải  thêm  hai  chữ  Thánh  hiền  giáo  dục, 

“giáo dục Thánh hiền cứu vãn nguy cơ”. Lúc đó ông ta mới đi phỏng vấn nƣớc 

ngoài về nên hơi mệt nếu không thì ông ta đã tham gia. Tôi nói lần sau, lần sau có 

cơ hội chúng ta cùng nhau bàn luận về vấn đề này. 

Đích thực nếu chúng ta quay lại giáo dục thánh hiền thì xã hội đƣợc cứu, thế 

giới đƣợc cứu. Ngƣời phƣơng tây nghĩ phƣơng pháp này là lợi dụng chiến tranh, 

vũ lực, không giải quyết đƣợc vấn đề. Tƣ duy đó là sai lầm. Tiến sĩ Thang Ân Tỷ 

nói  học  thuyết  Khổng  Mạnh,  không  có  ai  phản  đối.  Các  dân  tộc  khác,  tôn  giáo 

khác nhau tôi đều tiếp xúc và đƣa ra vấn đề này không ai phản đối. Học thuyết 

Khổng Mạnh là gì? Tôi đƣa ra bốn chữ “nhân nghĩa trung thứ”. “Nhân” là thƣơng 

ngƣời. Tôi thƣơng mình cũng thƣơng ngƣời khác, suy bụng ta ra bụng ngƣời nên 

không ai phản đối. “Nghĩa‟ là gì? Nghĩa là hợp lý, tƣ tƣởng, hành vi hợp tình, hợp 

lý,  hợp  pháp  thì  mọi  ngƣời  đều  tán  thán.  “Trung”  là  gì?  Trung  làở  giữa,  không 

thiên lệch, không tà nguỵ gọi là trung. Chúng ta dùng tâm không thiên lệch không 

40  Tập 362 



tà nguỵ để xử sự đối nhân tiếp vật. “Thứ” là gì? Hiện nay con ngƣời lãng quên 

giáo dục truyền thống và giáo dục thánh hiền hơn 100 năm nay. Tâm không có 

nơi trở về, không nơi nƣơng tựa nên làm rất nhiều điều sai trái.      Đối với những 

ngƣời tạo những tội nghiệt này ta nên dùng tâm  nhƣ  thế  nào? Tha  thứ  cho họ. 

Nhƣ Phu Tử nói  “ thành sự bất thuyết”. Họ đã làm rồi không nên nhắc lại. “Toại 

sự  bất  gián”,  không  phải  việc  tốt,  họ  nhất  định  sẽ  làm  thành  công,  không  nên 

khuyên  họ.  “Ký  vãng  bất  cứu”,  việc  đã  qua  thì  nên  bỏ  qua.  Nhƣ  vậy  tâm  mọi 

ngƣời đều an định lại. Vì sao vậy? Chƣa tiếp thu giáo dục luân lý đạo đức nên họ 

không biết, không hiểu. Bây giờ chúng ta bắt đầu cùng nhau học tập, dù có làm 

việc  sai  lầm  đến  đâu  cũng  nên  bỏ  qua  hết,  không  nên  truy  cứu.  Đây  là  đạo  thứ 

tha, nhƣ vậy tốt chăng? Nhiều ngƣời nghe đều khen là tốt, phƣơng pháp này rất 

tốt. Trong an định khôi phục sự êm ấm, hồi phục luân lý. Khôi phục giáo dục đạo 

đức phải từ trong sự an ổn. Nếu nói truy cứu thì dùng trừng phạt, nhƣ vậy xã hội 

sẽ loạn. Không phải là phƣơng pháp tốt, nhất định phải dùng tha thứ. 

Chúng  ta  làm  sai,  hy  vọng  ngƣời  khác  tha  thứ.  Thì  chúng  ta  cũng  nên  nghĩ 

rằng ngƣời khác làm sai, chúng ta cũng nên tha thứ cho họ. “Chân thành từ bi” 

của  đại  thừa  Phật  pháp  với  “nhân  nghĩa  trung  thứ”  ý  nghĩa  giống  nhau.  Tiến  sĩ 

Thang Ân Tỷ đã nói,  giải quyết vấn đề xã hội hiện tại, ông ta đề xuất học thuyết 

Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Trong học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp 

đại thừa chúng ta tìm ra bốn chữ. Tám chữ là có thể giải quyết vấn đề, bất luận là 

vấn đề cá nhân, vấn đề gia đình, vấn đề công ty hay vấn đề của toàn xã hội. Tám 

chữ này có thể giải quyết tất cả. 

Không thể dùng trừng phạt, không thể dùng luật pháp, không thể dùng quân 

đội. Những thứ  đó càng làm càng tồi tệ. Nó nhƣ bác sĩ  trị  bệnh. Cần  phải biết 

nguyên nhân của bệnh. Biết đƣợc nguồn gốc của bệnh thì tuỳ bệnh mà cho thuốc. 

“Nhân nghĩa trung thứ, chân thành từ bi”, liều thuốc này rất có hiệu quả. Tinh 

tấn tu tập, vấn đề mới thật sự đƣợc  giải quyết. Chúng tôi cũng  muốn ở đây tìm 

một  mảnh  đất  để  xây  dựng  một  thôn  nhỏ,  thị  trấn  nhỏ,  chúng  ta  đến  làm  thí 

nghiệm, nghĩa là dùng tám chữ này. Trong thị trấn nhỏ này mọi ngƣời cùng nhau 

sinh hoạt, mỗi ngƣời đều thực hiện tám chữ này. Siêng năng hành trì Đệ Tử Quy, 

Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, nghĩa là dùng ba loại này để thể hiện “nhân 

Tập 362  41 



nghĩa trung thứ”, thể hiện “chân thành từ bi”. Làm tấm gƣơng tốt cho thế nhân 

noi theo. Điều này không khó. 

Đầu tiên chúng ta cần phải mời chƣ vị đồng học của Tịnh độ. Mọi ngƣời cùng 

nhau học Phật, nghe kinh, niệm Phật cũng mấy năm nay, khi tuổi lớn về hƣu, mọi 

ngƣời sống cùng nhau. Trƣớc là thành lập một thôn nhỏ, về sau ngƣời nhiều từ từ 

trở  thành  một  thị  trấn  nhỏ,  ngƣời  nhiều  hơn  nữa  thì  trở  thành  thành  thị,  ngƣời 

sống trong này sẽ thực hành tám chữ này. 

       “Tu bình đẳng quán, thâm nhập cụ túc, thị vi đệ nhị thuận nhẫn. Thử tức nhu 

 thuận nhẫn dã”.  Trong kinh này nói là “nhu thuận nhẫn”. Bên dƣới là nói vô sanh 

pháp nhẫn. 

Hết giờ rồi, đoạn này chúng ta để lại ngày mai tiếp tục học. Hôm nay chúng ta 

chỉ học đến đây.  

 

------------------------------------------------------------------------- 

 

 

Tập 363 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:06.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 428, bắt đầu xem câu cuối cùng hàng thứ tƣ từ dƣới 

đếm lên. 

       “Hựu viết, thử Bồ Tát bất kiến hữu pháp sanh, bất kiến hữu pháp diệt. Hà dĩ 

 cố? Nhược bất sanh tắc bất diệt, nhược bất diệt tắc vô tận. Nhược vô tận tắc ly 


 cấu, nhược vô cấu tắc vô hoại. Nhược vô hoại tắc bất động, nhược bất động tắc 

 tịch diệt địa. Thị vi đệ tam vô sanh pháp nhẫn”.  

42   



Đây là kinh văn trong Lục Thập Hoa Nghiêm, Phẩm Thập Nhẫn. Đây là bất động 

địa, trên bát địa. Bồ Tát này không thấy có pháp sanh. Pháp là tất cả pháp, bao 

gồm  thế  gian  pháp  và  xuất  thế  gian  pháp.  Nói  cách  khác  họ  không  thấy  tất  cả 

pháp sanh. Không thấy sanh đƣơng nhiên cũng không thấy diệt, tất cả pháp không 

sanh không diệt, không có sanh diệt. 

Đạo lý này trong kinh Hoa Nghiêm và trong Hoàn Nguyên Quán chúng ta đã 

học  qua  rất  nhiều.  Đúng  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Trong  đại  thừa  bát  nhã  nói  thật 

tƣớng các pháp, thực sự là nhƣ vậy. Đặc biệt rõ ràng chính là báo cáo của Bồ Tát 

Di Lặc với Đức Thế Tôn, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm, niệm 

niệm  thành  hình,  hình  đều  có  thức.  Ở  đây  nói  lên  điều  gì?  Là  nói  tất  cả  pháp 

không sanh không diệt. Từ mấy câu kinh văn này, nghĩa là trong đối thoại của Bồ 

Tát Di Lặc thì ta hoàn toàn hiểu rõ. 

Nếu thật sự không sanh không diệt, không có sanh diệt. Chúng ta nói không sanh 

không diệt sẽ không có chút ý nghĩa nào. Không sanh không diệt là ý gì? Có thể 

nhìn thấy sanh diệt chính là không sanh diệt. Sanh nghĩa là bất sanh, diệt nghĩa là 

bất diệt. Nhƣ vậy là đã thấy chân tƣớng sự thật. Khi thấy đƣợc chân tƣớng sự thật 

này thì tâm liền định, tâm đƣợc an, không có chút trôi nổi nào, chúng ta sẽ thấy 

đƣợc tự  tánh, thấy đƣợc tƣớng tịch  diệt của nhất chân pháp giới, nó vốn thanh 

tịnh tịch diệt. Hiện tại thì sao? Hiện tại vẫn là thanh tịnh tịch diệt. Ngày nay xã 

hội động loạn, địa cầu thiên tai, nhƣng hàng Bát địa Bồ Tát vẫn xem nhƣ là tƣớng 

tịch diệt, chúng ta thấy nhƣ long trời lở dất, còn các ngài thấy là tƣớng tịch diệt. 

Đạo lý này không dễ hiểu. 

Chúng  ta  quan  sát  từ  tốc  độ  năng  động  của  tất  cả  pháp  thì  có  thể  lãnh  hội 

đƣợc một chút. Ta có hai chiếc xe, hai chiếc xe này chạy trên đƣờng tốc độ bằng 

nhau, thấy mọi ngƣời đều nhƣ bất động. Nếu tốc độ có nhanh chậm khác nhau thì 

tốc độ này vô cùng rõ rang, chiếc này chạy nhanh còn chiếc kia chạy chậm. Cùng 

một đạo lý, hai chiếc máy bay sắp ngang hàng và bay tốc độ giống nhau. Quý vị 

không  thấy  tôi  động,  tôi  cũng  không  thấy  quý  vị  động.  Nói  cách  khác  nếu  có 

ngƣời có thể đem tần suất tốc độ, nâng cao lên nhƣ Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy 

móng tay có 32  ức một trăm ngàn niệm. Họ liền thấy đƣợc  mỗi ý niệm đều bất 

Tập 363  43 



động. Vì sao vậy? Vì tốc độ bình đẳng nên họ thấy bất động. Đạo lý này không 

khó hiểu! 

Tất cả hiện tƣợng nhƣ hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần cho đến hiện 

tƣợng tự nhiên, toàn bộ đều là dao động. Tốc độ nhanh chúng ta không sao tƣởng 

tƣợng đƣợc, trong kinh nói thật không thể nghĩ bàn. Trong tần suất chấn động cao 

này quý vị nhìn thấy tất cả pháp là đứng yên, bất động, tất cả pháp không sanh, 

nó sanh thì lập tức nó diệt, hầu nhƣ là sanh diệt đồng thời. Có hiện tƣợng sanh 

diệt chăng? Có! Sao nói nó đồng thời? Sanh diệt bất nhị, sanh diệt nhất nhƣ. Chân 

tƣớng sự thật này chính là thật tƣớng các pháp, chân thật tƣớng mà trong kinh đại 

thừa nói. 

Công phu thiền định của bát địa, cũng có nghĩa là tần suất giao động của họ 

và tần suất của tất cả pháp đều ngang nhau là đã nhìn thấy. Hƣớng tiếp lên trên 

đến cửu địa, thập địa, thập nhất địa, diệu giác thì càng nhìn càng thấu triệt. Biết 

đƣợc nó vốn nhƣ thế nào. Thì ra là vọng động. Dao động này và tự tánh không có 

liên  quan.  Tự  tánh  vĩnh  viễn  bất  động.  Khi  ngài  Huệ  Năng  kiến  tánh  nói:  “đâu 

ngờ  tự  tánh  vốn  không  dao  động”.  Chứng  minh  trong  kinh  đại  thừa  thƣờng  nói 

“tự tánh bổn định”, đây là cứu cánh quả Phật chứng đƣợc. Vì sao vậy? Vì không 

động  không  hiện  tƣớng,  động  mới  hiện  tƣớng.  Tự  tánh  không  động  nên  không 

hiện tƣớng. A lại da động nên A lại da hiện tƣớng. Nghiệp tƣớng của A lại da là 

hiện tƣợng tự nhiên. Chuyển tƣớng của A lại da, các nhà khoa học gọi nó là tin 

tức, gọi là là tâm niệm, ý niệm trong tâm, nghĩa là hiện tƣợng tinh thần. Tất cả vật 

chất  mà  tiền  ngũ  thức  tiếp  xúc,  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  tiếp  xúc  với  sắc  thanh 

hƣơng vị xúc, và pháp. Pháp một nửa là tinh thần một nửa là vật chất, đây đều là 

hiện tƣợng vật chất nên lục căn và lục trần toàn là hiện tƣợng vật chất. Tự tánh 

không  có,  không  có  gì  cả  nhƣng  nó  có  thể  hiện.  Nên  không  thể  nói  tự  tánh  là 

không. Đại sƣ Huệ Năng nói rất hay: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đây chính 

là  nói  khi nó  không  khởi  tác  dụng,  trong  tự  tánh  đầy đủ  mọi  thứ,  tuy  nó  không 

hiện tƣớng nhƣng nó không thiếu gì cả. Khi nó khởi tác dụng thì “năng sanh vạn 

pháp”. Cũng chính là nhƣ chúng ta nói cả ba loại hiện tƣợng này đều xuất hiện. 

Bản thể của ba loại hiện tƣợng này là tự tánh. Không thể nói nó có cũng không 

thể nói nó không. Nói có hay nói không đều sai cả. 

44  Tập 363 



Bên  dƣới  giả  thiết  một  vấn  đáp.  “Hà  dĩ  cố”,  là  vì  sao.  Vì  sao  Bồ  Tát  này 

không thấy có pháp sanh, không thấy có pháp diệt? Bên dƣới giải thích:  “nhược 

 bất sanh tắc bất diệt” . Không sanh làm gì có diệt?  “Nhược bất diệt tắc vô tận”,  

vô tận là pháp tánh, chỉ có pháp tánh là vô tận. Nó không cùng tận cũng không có 

cạn sâu, đây gọi là vô tận. Vũ trụ không có biên giới. Ngƣời xƣa nói: “Kỳ đại vô 

ngoại, kỳ tiểu vô nội”, ý của nó đều là vô tận. “Kỳ đại vô ngoại”, nghĩa là vũ trụ 

không tận cùng, không có biên tế. Vũ trụ có thể nhìn thấy hiện tƣợng, chỉ có có 

hiện tƣợng mới có thể nhìn thấy. 

Chúng ta nói hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần. Có hiện tƣợng mới có 

thể nhìn thấy. Đặc biệt là khoa học ngày nay. Khoa học nếu không có hiện tƣợng 

thì  họ  không  nhìn  thấy,  trong  lục  đạo  họ  có  thể  thấy  đƣợc  sắc  giới,  nhƣng  họ 

không thấy đƣợc vô sắc giới. Vô sắc giới không có hiện tƣợng vật chất nhƣng nó 

có hiện tƣợng tinh thần nên không có biên giới_Kỳ tiểu vô nội. Điều này không 

dễ hiểu, nhỏ làm sao đến vô nội? Điều này trong kinh Phật có nói. Nhƣ thế nào 

gọi là vô nội? Vi trần rất nhỏ, trong Phật pháp nói là cực vi chi vi, ngày nay gọi là 

tiểu  quang  tử.  Tiểu  quang  tử  lớn  cỡ  nào?  Là  một  tiểu  thể.  Tiểu  thể  rất  nhỏ  còn 

nhỏ  hơn  nguyên  tử,  là  một  phần  một  trăm  ức  của  một  tiểu  thể.  Đây  là  các  nhà 

khoa học hiện đại đo lƣờng ra. Vật nhỏ nhƣ vậy, một phần một trăm ức của một 

tiểu thể, đức Phật nói trong đó có thế giới. Thế giới bao lớn? Lớn nhƣ vũ trụ ở 

bên ngoài. Thật không thể nghĩ bàn! 

Thế giới trong hạt vi trần này nó lại có vi trần. Trong vi trần lại có thế giới, 

trùng trùng vô tận. Đây có nghĩa là vô tận gọi là kỳ tiểu vô nội. Khoa học hiện tại 

phát hiện ra vật nhỏ nhất chính là tiểu quang tử nhỏ một phần trên một trăm ức 

của  tiểu  thể.  Đại  khái  chính  là  cực  vi  chi  vi  mà  trong  kinh  Đức  Phật  đã  nói. 

Không còn có thể phân, phân ra nửa là không còn. Trong đó có thế giới, có tin 

tức viên mãn của biến pháp giới hƣ không giới. 

Quý vị xem hiện nay  một cái thẻ nhớ nó chỉ lớn bằng móng tay, trong đó dung 

nạp rất nhiều tài liệu, nhƣ một bộ Đại Tạng Kinh, một bộ Tứ Khố Toàn Thƣ đều 

dung nạp  vào  trong  đó,  nhƣ vậy  vẫn  chƣa  hy  hữu.  Đức  Phật  nói  trong vật  vi  tế 

của vi tế, nó dung nạp thông tin của toàn thế giới, không phải toàn thế giới, mà 

biến pháp giới hƣ không giới, không sót một thông tin nào, tất cả đều ở trong đó. 

Tập 363  45 



Chúng  ta  cần  phải  biết  mỗi  tế  bào  của  thân  thể  này,  tế  bào  rất  lớn,  tế  bào 

chính  là  những  lƣợng  tử,  nhiều  lƣợng  tử  tích  tụ  thành.  Trong  mỗi  lƣợng  tử  đều 

bao  hàm  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Nếu  nói  một  ngƣời  nhƣ  chúng  ta  nếu 

không  biết  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  quá  khứ  vị  lai,  làm  gì  có  đạo  lý  này? 

Chúng  ta  biết  hết.  Tại  sao  hiện  nay  không  biết?  Vì  hồ  đồ  mê  muội.  Vì  sao  đức 

Phật có bản lĩnh lớn nhƣ vậy? Vô bất tri, vô bất năng? Vô bất tri thì mỗi ngƣời 

chúng ta vốn có. Vô bất năng thì tự tánh vốn có. Chúng ta vốn là vô bất tri vô bất 

năng, giống nhƣ Chƣ Phật Nhƣ Lai vậy. Hiện nay ra nông nỗi này là do mê thất 

tự tánh,  chứ chẳng phải  máy  móc không linh thông, máy  móc  rất linh  thông. Ý 

muốn nói là thân thể này của chúng ta, trong mỗi tế bào, mỗi phần tử, thậm chí 

mỗi tiểu thể, nói đến cuối cùng là mỗi quang tử, một tiểu thể có 100 ức quang tử, 

100 ức quang tử tổ hợp thành một tiểu thể, mỗi quang tử đều đầy đủ tất cả thông 

tin  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Từ  đây  chúng  ta  sẽ  hiểu  vì  sao  Bồ  Tát 

phải nỗ lực tu học để nâng cao vị trí của mình. Đạo lý chính là ở chỗ này. Cảnh 

giới càng nâng cao thì trí huệ đức năng trong tự tánh càng hiển lộ. Đến cứu cánh 

quả vị là diệu giác vị, cũng hiển lộ ra hết. Không phải học đƣợc, những điều này 

không học đƣợc, nó là bản năng của chính mình, chúng ta vốn có. Phật pháp đại 

thừa, không có thứ nào ta học từ bên ngoài cả. Học bên ngoài gọi là ngoại tâm 

cầu pháp đó là ngoại đạo. Đức Phật không dạy ngƣời cầu bên ngoài, ngài chỉ dạy 

hƣớng nội để cầu. Nên Phật pháp gọi là nội học, kinh Phật gọi là nội điển. Tất cả 

đều  hƣớng  nội  không  hƣớng  ngoại.  Chứng  tỏ  tất  cả  vốn  đầy  đủ  trong  tự  tánh. 

Chúng ta với Chƣ Phật Nhƣ Lai không có gì khác. Điều này tất cả Chƣ Phật đều 

thừa nhận. Tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng của Nhƣ Lai  các ngài thừa nhận. 

Thực tế chúng ta quá mê muội, mê quá lâu. Không sợ mê, quá mê muội hay 

mê lâu dài cũng không sợ. Trong kinh Đức Phật đƣa ra một ví dụ, mê muội này ví 

nhƣ căn nhà tối một ngàn năm, phòng này rất kín, ánh sáng mặt trời  mặt trăng 

đều không chiếu vào đƣợc, cũng không có đèn, hoàn toàn một mảng tối đen. Thời 

gian bao lâu? 1000 năm. 1000 năm tối tăm nhƣng chỉ cần thắp một ngọn đèn liền 

chiếu sáng, bóng tối sẽ không còn. Điều này nói rõ, chỉ cần ta giác ngộ thì mê sẽ 

không còn. Dùng mê ví nhƣ bóng tôi, ví giác ngộ nhƣ ánh sáng ngọn đèn. Vậy tại 

sao chúng ta không giác. Chƣớng ngại tánh đức của chúng ta, tánh đức là trí huệ, 

46  Tập 363 



đức năng tƣớng hảo là tánh đức. Chƣớng ngại của ta đã trở ngại nó nên trí huệ 

đức tƣớng không thể hiện tiền. 

Nhìn thấy thế giới tây phƣơng Cực Lạc tốt đẹp nhƣ vậy là tự tánh hiện ra, đó 

là đức năng của tự tánh không có gì gọi là hy hữu. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, 

nói thế giới Cực Lạc này là của Phật A Di Đà. Đƣợc, nói nhƣ vậy cũng không sao, 

nhƣng nói thế giới đó là của chúng ta cũng đƣợc. Vì sao vậy? Vì chúng ta và Phật 

A Di Đà thực sự là một không phải hai. Đây là chân tƣớng sự thật, là cảnh giới 

không  thể  nghĩ  bàn.  Tu  học  đại  thừa  đối  với  những  gì  trong  kinh  Phật  nói  cần 

phải năng tín, năng giải. Điều này chính là có nhân duyên với Phật rất sâu, đã đầy 

đủ điều kiện học Phật. Nâng cao cảnh giới của mình và nhập vào cảnh giới chƣ 

Phật,  bí  quyết  chính  là  buông  bỏ.  Căn  bệnh  lớn  của  chúng  ta  chính  là  không 

buông bỏ đƣợc. 

Nguyên nhân đầu tiên không buông đƣợc chính là coi thân này là của mình. 

Mọi lúc mọi nơi, khởi tâm động niệm đều nghĩ cho thân này, đều vì bản ngã này 

mà nghĩ, tự tƣ tự lợi, nhƣ vậy là mê quá nặng nề. Nghĩ mình cũng nghĩ đến ngƣời 

khác, không tệ, tâm lƣợng đã lớn hơn một chút rồi đó. Họ có thể thay cho ngƣời 

khác nghĩ, đã nâng cao hơn một bậc nhƣng vẫn mê hoặc điên đảo! Thật sự có thể 

khởi tâm động niệm nghĩ cho biến pháp giới hƣ không giới đó chính là tâm đại 

thừa, là tâm của Bồ Tát. Không vì phiến diện mà vì biến pháp giới hƣ không giới. 

Vì  sao  vậy?  Vì  tâm  lƣợng  của  chúng  ta  nó  vốn  lớn  nhƣ  vậy.  Tâm  lƣợng  của 

chúng ta có thể bao trùm cả hƣ không pháp giới, đó là tâm lƣợng vốn có của mỗi 

ngƣời chúng ta. 

Loại thứ ba của ba loại chu biến trong Hoàn Nguyên Quán bao hàm không và 

có đó tức là nói tâm lƣợng. Lƣợng  nhỏ  không đƣợc, lƣợng nhỏ  là  mê quá sâu. 

Lƣợng lớn thì phƣớc lớn. Trong thế xuất thế gian phƣớc báo của Phật là lớn nhất. 

Chúng ta xƣng ngài là Nhị Túc Tôn. Túc là viên mãn, hai loại viên mãn, trí tuệ 

viên  mãn  và  phƣớc  báo  viên  mãn.  Từ  đâu  mà  có?  Từ  tâm  lƣợng  mà  có.  Tâm 

lƣợng của Phật lớn, không có gì không bao dung, nên trí huệ lớn, phƣớc báo lớn. 

Tâm lƣợng của chúng ta vốn cũng lớn nhƣ vậ, nhƣng hiện nay thì sao? Hiện nay 

mê  muội.  Sau  khi  mê  tâm  lƣợng  ngày  càng  nhỏ,  càng  nhỏ  càng  đáng  thƣơng. 

Tập 363  47 



Tâm lƣợng nhỏ nhất là địa ngục, tâm lƣợng nhỏ nhất, không thể bao dung ngƣời 

khác. 

Trong  mƣời  pháp  giới  càng  lên  cao  thì  tâm  lƣợng  càng  lớn.  Ngày  nay  tuy 

chúng ta chƣa chứng đƣợc, tiếp xúc với kinh giáo và huân tu lâu ngày, nên chúng 

ta đối với sự và lý đều hiểu rõ. Minh bạch chính là nói nhìn thấu suốt. Công phu 

hiện  nay  chính  là  buông  bỏ.  Nhìn  thấu  mà  không  buông  bỏ  cũng  không  đƣợc, 

không  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề.  Buông  bỏ  thì  vấn  đề  liền  đƣợc  giải  quyết,  liền 

đƣợc viên mãn. Điều đầu tiên là buông bỏ tự ngã. Chƣ vị nên biết, buông bỏ tự 

ngã thiên tai sẽ không còn. Chúng ta nói nghiệp chƣớng rất nặng. Nếu không có 

bản  ngã  thì  ai  chịu  nghiệp  chƣớng  này?  Không  ai  chịu.  Vậy  thì  nghiệp  chƣớng 

cũng không có chổ đứng. Có bản ngã, bản ngã tạo nghiệp, bản ngã mới chịu quả 

báo này. Không có ta thì vấn đề đã đƣợc giải quyết, giải quyết triệt để. 

Tại sao phải chấp trƣớc cái ta này. Quý vị thấy trong Phật pháp đại thừa nói, 

không thấy có pháp sanh. Pháp có nhiễm có tịnh, có thiện có ác, tất cả đều không 

có, cũng không có thiện pháp sanh, cũng không có ác pháp sanh, cũng không có 

thiện quả sanh, cũng không có ác báo sanh, tất cả đều không có. Đây là thấy đƣợc 

chân tƣớng. Ngƣời chƣa nhìn thấu suốt, ngƣời chƣa buông bỏ thì họ ở  đó diễn 

kịch. Nó giống nhƣ cái bóng dƣới ánh  mặt trời vậy, không phải thật. Kinh Kim 

Cang nói “mộng huyễn bào ảnh”, quý vị có thể nhìn thấy chăng? Có thể nhìn thấy. 

Nhìn thấy những “mộng huyễn bào ảnh” rồi. Đây là ý nghĩa của vô tận. 

Vô  tận  không  chƣớng  ngại  sự.  “Nhược  vô  tận  tắc  ly  cấu”.   Ở  đây  cấu  là  từ 

tƣợng trƣng. Chúng ta không chịu ảnh hƣởng của nó, không chịu sự quấy rối của 

nó. Vì sao vậy? Vì nó là giả không phải thật. Bát tƣớng thành đạo của Đức Thế 

Tôn, trong đó có hàng ma. Đức Thế Tôn dùng phƣơng pháp gì để hàng ma? Ma 

quá nhiều, vô lƣợng vô biên! Họ đối với chúng ta đều là uy hiếp dụ dỗ. Ở trong 

cảnh giới của họ mà động tâm là chịu thiệt ngay. Phƣơng pháp hàng ma của Thế 

Tôn là nhƣ nhƣ bất động. Uy hiếp không đƣợc tôi, là giả không phải thật. Dùng 

lợi để mê hoặc tôi cũng không mắc bẫy. Vì sao vậy? Đó là giả không phải thật. 

Hay  quá!  Họ  dụ  dỗ  rằng  thế  gian  này  là  để  cho  hoàng  đế,  để  cho  quý  vị  làm 

hoàng đế, quý vị có động tâm chăng? Của cải quý vị có động tâm chăng? Ức vạn 

trân bảo có động tâm chăng? Bồ Tát đích thực coi “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

48  Tập 363 



vọng”,  nên  ngài  nhƣ  nhƣ  bất  động.  Ma  nhìn  thấy  chúng  ta  không  động  tâm  họ 

liền bỏ đi, không còn làm phiền nữa. Chúng ta sẽ không chịu thiệt. 

Tài sắc danh thực thuỳ, chỉ cần ta động tâm là vào bẫy ngay, sẽ rơi vào  ma 

chƣớng, bị họ khống chế, mất đi tự do. Muốn tiến về phía trƣớc là điều khó khăn, 

ngƣợc lại còn bị thụt lùi. Nhƣ vậy ly cấu sẽ không bao giờ có, đã bị cảnh giới bên 

ngoài  ảnh hƣởng .  “Nhược ly cấu tắc vô hoại”.  Hoại là biến dị, có biến hoá, có 

thay đổi. Chỉ có tánh đức không biến dịch. Tánh đức ngƣời xƣa nói là “Chỉ ƣ chí 

thiện”. Chí thiện là bất biến. Ngƣời xƣa nói bản tánh vốn thiện. Thiện này không 

phải  là  thiện  đối  với  ác.  Là  từ  tán  thán,  quá  tốt.  Lành  thay  lành  thay,  quá  tốt. 

Không có chút khiếm khuyết nào. 

 “Vô hoại tắc bất động”.  Điều này tƣơng ƣng với tịch diệt nhẫn nên  “bất động tắc 

 tịch diệt địa” . Đây là vô sanh pháp nhẫn của đại thừa. Chúng ta phải học, đặc biệt 

là trong thời đại hiện nay. Thời đại hiện nay sức cám dỗ quá lớn, phải biết rằng 

không nên để ý đến uy hiếp và cám dổ bên ngoài. Vệ tinh và mạng internet là ma 

ba tuần khống chế là đạo tràng của họ. Khi tôi ở HongKong họ từng đến tìm tôi, 

chất vấn tôi. Hỏi tôi vì sao không thông báo với họ mà xâm phạm đạo tràng của 

họ. Lúc đó tôi nói không có, từ trƣớc giờ chƣa từng xâm phạm đạo tràng của ai cả. 

Lợi hay hại của bất cứ ngƣời nào xƣa nay tôi không nghe cũng không hỏi. Họ liền 

chỉ  ra,  sau  đó  tôi  đột  nhiên  nhớ  lại,  vệ  tinh  truyền  hình  là  đạo  tràng  của  họ,  họ 

đang giáo hoá chúng sanh. Dạy điều gì? Dạy sát đạo dâm vọng, dạy bạo lực sắc 

tình. Là ma đang dạy. 

Chúng ta cũng dùng vệ tinh, dùng mạng internet để truyền bá kinh điển, nhƣ 

thế là xâm phạm đạo tràng của họ, thực sự là không báo cáo với họ. Chúng ta thờ 

bài vị của họ, tôi ở đây thờ bài vị họ, bài vị của Ma Ba tuần. Tôi xin họ tha thứ, 

nhờ họ hộ trì Phật pháp. Tôi nói ông cũng có từ bi nhƣ chƣ Bồ Tát vậy, cũng may 

thế gian này  còn có  một vài ngƣời tốt  muốn học  Phật, ông cũng phải hộ trì họ. 

Ngƣời thích tạo nghiệp thì ông tận lực giúp họ tạo nghiệp. Ngƣời thích tu thiện 

thì ông cũng nên giúp họ tu thiện. Công bình một chút không nên thiên vị. Ông ta 

cũng rất hiểu lý lẽ nên chúng tôi cũng mời ông đến đây nghe kinh, chúng ta cùng 

nhau tu học. 

Tập 363  49 



Ở đây nhắc nhở chúng ta nếu thật sự muốn thành tựu nhất định không bị bên 

ngoài cám dỗ. Điều này rất khó, vô cùng khó khăn. Trong cuộc sống hằng ngày 

chúng  ta  quan  sát tỉ  mỉ  xem  ngƣời  nào  không  bị  cám  dỗ?  Món  ăn  này  ngon  ăn 

nhiều  thêm  chút,  nhƣ  thế  là  đã  bị  cám  dỗ  rồi.  Món  này  không  hợp  khẩu  vị  nên 

không gắp miếng nào, không phải đã chịu cám dỗ rồi sao? Ngƣời khác khen ngợi 

vài câu, trong lòng vui sƣớng, mắng vài câu lại cảm thấy rất khó chịu. Nhƣ vậy 

tức là chịu sự chi phối của nó! Đây chính là đang khảo nghiệm. 

Tôi  học  Phật  bao  nhiêu  năm  nay  đều  đem  cảnh  giới  để  khảo  nghiệm  mình. 

Từng giờ từng phút đều phải vƣợt qua bài thi này. Bài thi này là gì? Làm thế nào 

để có thể ở trong cảnh giới mà không động tâm. Ngƣời xƣa nói và trong kinh điển 

cũng  nói  là  lấy  tâm  bình  thƣờng  để  đối  đãi.  Bình  là bình  đẳng,  thƣờng  là  vĩnh 

viễn nhƣ vậy. Trong đó cần thiết là phải nhìn thấu suốt, nhìn thấu chúng ta nên 

ghi nhớ câu, “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Nếu thƣờng xuyên nghĩ đến 

những lời Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm, 

niệm niệm thành hình, hình đều có thức thì sẽ hiểu. Nhƣ trong Bát Nhã Tâm Kinh 

nói: Bồ Tát Quán Tự Tại nhìn thấy năm uẩn đều là không. Năm uẩn là gì? Chính 

là tiểu quang tử. Chính là một niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói. 

Quý vị thấy, một niệm nó có hình, hình là sắc, nó có thức, thức là thọ tƣởng 

hành thức, nó có những thứ này, nghĩa là có tinh thần, đây chính là ngũ uẩn. Đó 

là gì? Là nền tảng cơ bản của tất cả vật chất và tinh thần, là nền tảng là nhỏ nhất. 

Ở  đây  Bồ  Tát  Quan  Âm  đều  thấy  là  không.  Tất  cả  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện 

tƣợng vật chất đều là một hợp tƣớng. Kinh Kim Cang nói nhƣ vậy đều là chúng 

tổ hợp thành. Nền tảng là không, dù tổ hợp có tốt thì tất cả cũng đều là  không, 

không  có  thứ  gì  chẳng  phải  là  không.  Nên  trong  kinh  Bát  Nhã  nói  đều  là  thật: 

“nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc.” Trong cảnh giới này tự 

tại biết bao ! 

Chúng sanh có khổ có nạn chúng ta đều nhìn thấy. Chúng ta biết khổ nạn từ 

đâu mà có, chúng ta cũng biết làm thế nào để tránh khỏi những khổ nạn này. Họ 

không chịu nhận, biết! Chính mình có bị phiền nhiễu chăng? Không bị. Dù làm 

nhiều  việc  tốt  đi  chăng  nữa  thì  cũng  chỉ  là  Phật  sự  trong  mộng,  đạo  tràng  nhƣ 

trăng dƣới nƣớc, không có thật nên vĩnh viễn là nhƣ nhƣ bất động. Điều đầu tiên 

50  Tập 363 



của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quan là tuỳ duyên diệu dụng. Tuỳ duyên chính là 

gặp đƣợc, gặp đƣợc tức có duyên,  cần làm  thì làm, không cần làm thì thôi. Bất 

luận  là  làm  hay  không  làm,  tuyệt  đối  không  bị  nhiễu  loạn,  trong  kinh  nói  nhất 

định không bị nhiễm ô. Đây gọi là thật công phu gọi là định huệ. Trong định huệ 

đầy  đủ  giới  đức  viên  mãn.  Định  cộng  giới,  đạo  cộng  giới,  trong  định  có  giới, 

trong đạo có giới, trong đạo có giới có định. Đây đều là tự tánh bổn định. Tự tánh 

vốn đầy đủ trí huệ, nó vốn có. 

Bên dƣới là lời của Hoàng Niệm Tổ,  “giản ngôn chi”.  Đem những lời trong 

kinh hợp lại làm tổng kết.  “An trú ư bất sanh bất diệt, chân như thật tướng chi lý 

 thể”.  Đây là Bồ Tát trên bát địa. Họ trú ở đâu? Ở trong thật tƣớng chân nhƣ bất 

sanh  bất  diệt,  ở  trong  tự  tánh.  Ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  thì  đây  là  cõi 

thƣờng tịch quang. Chân thật vô sanh pháp nhẫn.  “Kiến bồ đề thọ, năng hoạch 

 như  thị  công  đức.  Thâm  hiển  Di  Đà  nguyện  lực  bất  khả  tư  nghì” .  Tất  cả  hiện 

tƣợng ở thế giới Cực Lạc, tự tánh là thể, bổn nguyện Di Đà là duyên, nhân thêm 

vào thƣợng duyên thì hiện tƣợng liền xuất hiện. Hiện tƣợng là quả báo, cõi thật 

báo  trang  nghiêm.  Nhân  duyên  quả  của  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  đều  rõ  ràng 

minh bạch. Sau khi hiểu rõ vấn đề này, ngƣời học chân chánh sẽ hiểu đƣợc. Học 

điều gì? Nếu vận dụng phƣơng pháp và lý luận này trong sinh hoạt hằng ngày thì 

cuộc sống của tôi đƣợc tự tại! 

Nhân,  có  nhân.  Vì  sao  vậy?  Thật  tƣớng  lý  thể.  Mƣời  pháp  giới  đều  đầy  đủ 

không thiếu. Thật tƣớng lý thể nói đơn giản là chân tâm. Chúng ta dùng kinh điển 

đại thừa nói, nói rất rõ ràng rất cụ thể là tâm bồ đề. Tâm bồ đề là chân tâm. Tâm 

bồ  đề  rốt  cuộc  là  gì?  Tôi  đã  nói  mƣời  chữ.  Chân  thành  là  thể  của  tâm  bồ  đề. 

Ngƣời khác dùng vọng tâm đối với tôi, tôi dùng chân tâm đối đãi họ, ngƣời khác 

đối với tôi hƣ nguỵ, tôi đối với họ thành thật. Vì sao vậy? Vì tôi dùng chân tâm, 

chân tâm là giác, vọng tâm là mê. Trƣớc mặt chân tâm là ánh quang minh, trƣớc 

mặt  vọng  tâm  là  một  màn  đen  tối.  Không  dùng  vọng  tâm  sẽ  không  thiệt  thòi, 

không sợ chịu thiệt, không sợ bị gạt, bị thiệt hay bị gạt cũng nên cƣời cho qua. 

Chân thành tự thọ dụng chính là đề kinh nói thanh tịnh bình đẳng giác_tự thọ 

dụng. Niệm niệm đều là thanh tịnh bình đẳng giác. Dùng từ bi đối đãi ngƣời khác, 

đại từ đại bi. “Vô duyên đại bi, đồng thể đại từ”, chúng ta dùng tâm này, tốt biết 

Tập 363  51 



bao,  tự  tại  biết  bao  và  an  vui  biết  bao!  Pháp  hỷ  sung  mãn.  Không  có  lo  lắng, 

không có vƣớng mắc, không có sợ hãi, tâm vĩnh viễn là an định. Sinh hoạt xử sự, 

đối nhân tiếp vật đều giữ nguyên tắc là nhìn thấu, buông bỏ. Đức Phật, và thầy 

giáo  đều  dạy  chúng  ta  nguyên  tắc  chung.  Thật  có  thể  nhìn  thấu  buông bỏ,  bên 

dƣới  nhất  định  là  tự  tại  tuỳ  duyên,  sau  cùng  là  niệm  Phật.  Niệm  Phật  rất  quan 

trọng, công đức của danh hiệu Phật không thể nghĩ bàn. Điều này ở trƣớc chúng 

ta cũng nói rõ ràng minh bạch rồi. 

Rất nhiều báo cáo, dự ngôn của các nhà khoa học thảo luận về vấn đề thiên tai. 

Kết luận sau cùng hầu nhƣ đều khuyên chúng ta niệm Phật. Đoạn ác tu thiện, cải 

tà quy chánh, thật tâm niệm Phật. Thái độ đoan chánh chính là thật thà niệm Phật. 

Vấn đề liền có thể hoá giải! Tâm vĩnh viễn là định, vĩnh viễn không bị thiên tai 

nhiễu loạn. Thiên tai không làm động đƣợc tâm tôi. Tâm định, tâm an sanh trí huệ, 

trí huệ có thể giải quyết vấn đề, tƣợng trƣng cho trí tuệ chính là Phật A Di Đà. 

Ngƣời  niệm  Phật  thật  ra  không  nhiều,  không  phải  thật  sự  niệm  Phật.  Ngƣời 

chân thật niệm Phật không có tán tâm nói chuyện này chuyện nọ. Ngƣời này nhất 

định  là  trầm  mặc  ít  nói.  Vì  sao  vậy?  Vì  từ  sáng  đến  tối  họ  không  ngừng  niệm 

danh hiệu Phật. Nếu họ nói chuyện thì niệm Phật liền bị gián đoạn, khi có việc 

cần nói chuyện với họ, họ đều A Di Đà Phật, nghe rõ A Di Đà Phật, nghe không 

rõ cũng A Di Đà Phật, rõ hay không rõ đều không liên quan đến họ. Họ nắm chắc 

Phật A Di Đà, liền có thể vãng sanh Tịnh độ, họ vãng sanh Tịnh độ và trong đời 

này sẽ thành Phật, họ đang tìm về đại viên mãn. Họ làm thật không phải làm giả 

nên  phải  buông  bỏ  vạn  duyên,  thì  danh  hiệu  Phật  này  mới  niệm  tốt  đƣợc.  Nếu 

không buông bỏ thì câu Phật hiệu này niệm không tốt, công phu không đắc lực. 

Chúng ta xem  tiếp đoạn kinh văn bên dƣới.  “Phật cáo A Nan, như thị Phật 

 sát,  hoa  quả  thọ  mộc,  dữ  chư  chúng  sanh,  nhi  tác  Phật  sự.  Thử  giai  Vô  Lượng 

 Thọ Phật, oai thần lực cố, bổn nguyện lực cố, mãn túc lực cố. Minh liễu kiên cố, 

 cứu  cánh nguyện”.  Trong này có lƣợc bớt  một chữ, chính là  minh liễu  nguyện, 

kiên  cố  nguyện.  Đây  là  tổng  kết  chủng  chủng  công  đức  đã  nói  ở  trƣớc,  toàn  là 

Phật A Di Đà. Ngài tu học công đức thành tựu. Chúng ta xem chú giải của Hoàng 

Niệm Tổ. 

52  Tập 363 



 “Phật cáo A Nan, Cực Lạc thế giới, như thị hy hữu, bất khả tư nghị, hoa quả thọ 

 mộc  giai  tác  Phật  sự”.  Không những là  tƣợng trƣng  mà nó thật đang nói pháp. 

Nếu nói tƣợng trƣng thì mƣời phƣơng thế giới không có hai. Hoa quả cây lá đều 

biết nói pháp, đây thật là không thể nghĩ bàn, là oai thần bổn nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì. Phật A Di Đà dùng phƣơng pháp này để giáo hoá, khiến mọi ngƣời 

ở mọi nơi mọi chỗ đều đƣợc nghe pháp không gián đoạn. Nhƣ cổ đức thƣờng nói: 

“thâm  nhập  một  môn  và  huân  tu  lâu  ngày”  mới  có  thể  đào  thải  hết  tập  khí  vô 

minh phiền não của chúng ta. Những thứ đó đều là chƣớng ngại. Sau khi đoạn tận 

chƣớng ngại thì tự tánh liền hiện tiền. 

Tu hành ở thế gian này chƣớng duyên quá nhiều. Những thứ lục căn tiếp xúc 

toàn là chƣớng duyên, nó chƣớng ngại tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng và giác ngộ 

của chúng ta. Cho nên tu hành ở thế gian này vô cùng khó khăn. Đem so với thế 

giới Cực Lạc thì lập tức hiểu ngay, thế giới Cực Lạc không có chƣớng ngại, tiếp 

xúc với bất cứ ai họ cũng thảo luận Phật pháp, tiếp xúc với cảnh giới nào cũng 

phát  khởi  pháp  hỷ  sung  mãn,  chúng  ta  sẽ  đƣợc  giác  ngộ.  Thấy  sắc  có  chỗ  ngộ, 

nghe âm thanh cũng có chỗ ngộ, hoàn toàn trên con đƣờng bồ đề. Chuyện tốt này 

tìm ở đâu có? Thế giới chƣ Phật Bồ Tát tuy có nhƣng không sánh bằng thế giới 

Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  thật  gọi  là  đệ  nhất_phƣơng  pháp  giáo  hoá  đệ  nhất, 

khéo léo cự kỳ. Nơi nơi chỗ chỗ đều khiến chúng ta không rời Phật pháp, tuyệt 

diệu chính là ở chỗ này. 

Chúng ta đang kinh hành, gió thổi cây lá tự nhiên  nói pháp, âm  thanh tuyệt 

diệu nghe không biết chán, càng nghe càng hoan hỷ . “Tăng trưởng hữu tình thù 

 thắng  thiện  căn” .  Đây  là  lợi  ích  còn  có  lợi  ích  thù  thắng  hơn.  “Linh  nhân  đắc 

 nhẫn, chứng nhập vô sanh” , chứng nhập vô sanh pháp nhẫn, là lợi ích lớn, lợi ích 

viên mãn. Tôi tu học suốt 60 năm, có đƣợc sự cảm nhận sâu sắc này nên rất hoan 

hỷ khi thấy thế giới Cực Lạc vô cùng trang nghiêm. 60 năm này làm thế nào để 

thành tựu? Ngày ngày huân tập, mỗi ngày không gián đoạn nhƣng so ra còn thua 

xa  thế  giới  Cực  Lạc.  Chúng  ta  mỗi  ngày  huân  tập  còn  gián  đoạn,  thế  giới  tây 

phƣơng  Cực  Lạc  huân  tập  không  gián  đoạn.  Chúng  ta  ở  đây  không  xứng  tâm, 

chuyện không nhƣ ý quá nhiều. Cổ nhân nói đều không sai, đời ngƣời sống ở thế 

gian việc không nhƣ ý thƣờng đến tám chín phần. Tám đến chín phần không nhƣ 

Tập 363  53 



ý còn thật khiến chúng ta nhƣ ý chỉ có một hai phần. Quý vị nghĩ xem con ngƣời 

thế gian này đáng thƣơng biết bao! 

Chúng ta tu học trong quá trình dài nhƣ vậy, thực tế mà nói thì từ một đến hai 

phần tâm hoan hỷ đó dần dần nâng cao lên, nâng cao cho đến hiện tại có khoảng 

bảy tám phần xứng tâm nhƣ ý, còn một hai phần khiến chúng ta sanh phiền não. 

Chẳng qua phiền não nghiêm trọng không còn, phiền não nhẹ nên giác ngộ cũng 

nhanh.  Vừa  giác  ngộ  thì  phiền  não  cũng  mất.  Phƣơng  pháp  nhanh  nhất  là  đọc 

kinh rồi chia sẻ với mọi ngƣời, nhƣ vậy thì âu lo phiền não gì cũng quét sạch hết. 

Nên ngƣời xƣa có cách nói này, phƣơng pháp học tập tốt nhất chính là giảng kinh. 

Tôi đối với việc này có sự cảm nhận sâu sắc. Câu này tôi khẳng định, đồng ý. Là 

thật không phải giả. 

Con  đƣờng  này  của  tôi  do  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  dạy,  thầy  Lý  Bính  Nam  thúc 

đẩy.  Đi  con  đƣờng  này  là  đúng.  Đích  thực  nhƣ  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ  nói  là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Ân đức của thầy đối với tôi nhớ mãi vĩnh viễn 

không bao giờ quên. 

 “Kỳ  nhân”,   đây  là  nguyên  nhân  gì?  Thế  giới  Cực  Lạc  tốt  đẹp  nhƣ  vậy  là  do 

nguyên nhân gì?  “Đoan tại bỉ Phật”  bỉ Phật là Phật A Di Đà.  “Quả đức oai thần 

 chi lực”.  Phật A Di Đà chứng đƣợc cứu cánh quả vị_diệu giác vị nên đây là quả 

đức, công đức trên quả vị của Phật Di Đà. Oai thần, bổn nguyện, mãn túc, minh 

liễu, cứu cánh toàn là quả đức gia trì. Thế giới Cực Lạc không phải là ngẫu nhiên. 

Thế giới Cực Lạc đáng để vãng sanh, đáng để đến đó an định tu hành thành Phật. 

Điều  này  rất  có  lý.  Phật  A  Di  Đà  khi  còn  ở  nhân  địa  đã  phát  nguyện,  tu  hành 

trong  năm  kiếp,  mỗi  nguyện  trong  48  nguyện  đều  thực  hành,  mỗi  nguyện  đều 

viên mãn. Điều này quá hy hữu, thật khó đƣợc. Gia trì cho tất cả ngƣời học Phật 

muốn thành vô thƣợng đạo. Chúng ta có nguyện vọng này thì Phật A Di Đà nhất 

định giúp, thật có thể làm cho chúng ta mãn nguyện, thành tựu trong đời này. 

 “Tịnh Ảnh Sớ viết, giai vô lượng thọ Phật oai thần lực giả. Do bỉ Như Lai hiện 

 tại oai lực, cố hoạch tam nhẫn”.  Đây là Huệ Viễn đại sƣ nói trong chú giải kinh 

Vô Lƣợng Thọ. Tại sao ở thế giới Cực Lạc đạt đƣợc ba loại nhẫn dễ dàng nhƣ 

vậy. Ba loại nhẫn này nếu nhƣ ở đây, thập địa Bồ Tát của Biệt giáo  mới có thể 

chứng  đƣợc.  Thực  tế  mà  nói  thì  ba  loại  nhẫn  này  là  trình  độ  thấp  nhất,  nhƣng 

54  Tập 363 



chúng ta tu hành ở thế gian này cả  trăm năm  cũng không đạt đƣợc. Đây là thật 

không phải giả. Trong xã hội cổ đại, tiếp nhận giáo huấn của thánh hiền, sĩ nông 

công thƣơng, bất luận ở giai cấp nào đều dạy con ngƣời tôn kính nhân nghĩa đạo 

đức, tôn sùng lễ nghĩa liêm sỉ, dạy ngƣời ít tham muốn tiết kiệm, khiêm hoà cung 

kính,  họ  dạy  những  điều  này.  Nói  cách  khác,  đối  với  chúng  ta  đều  là  nền  tảng 

tăng thƣợng duyên. Xã hội hiện nay không phải nhƣ vậy, xã hội bây giờ chỉ sợ 

chúng  ta  không  hƣ  hỏng,  càng  xấu  xa  càng  tốt,  đƣợc  ngƣời  tán  thán.  Nếu  học 

nhân nghĩa đạo đức, đại chúng trong xã hội cho rằng mình lạc hậu, nói chúng ta 

mê muội, tại sao không cần tiền, tại sao không cần hƣởng thụ mà còn đi tu khổ 

hạnh? Thấy ngƣời ăn chay cho là không giống ai, là ngƣời ngu ngốc không biết 

hƣởng thụ, có phƣớc không biết hƣởng phƣớc mà tự chuốc khổ vào thân, tự tìm 

cái khổ cho mình, thật là ngƣời ngu nhất thế gian. 

Xã hội hiện nay là ác tăng thƣợng duyên, không phải thiện tăng thƣợng duyên. 

Chúng ta đều biết, quả  báo của thiện nhân  ở  trong ba đƣờng lành, quả  báo bất 

thiện ở trong ba đƣờng ác, rất rõ ràng. Nếu ngƣời muốn tạo ác nghiệp, ác nghiệp 

là gì? Là tham sân si. Trong kinh điển đại tiểu thừa Đức Phật thƣờng nói, tham 

tâm là nghiệp nhân của đƣờng ngạ quỷ là nhân tố đầu tiên. Sân nhuế là đƣờng địa 

ngục,  ngu  si  thì  đƣờng  súc  sanh.  Tham  sân  si  là  nghiệp  nhân  đầu  tiên  của  ba 

đƣờng ác, đức Phật gọi nó là tam độc. 

Xã hội ngày nay là giúp ngƣời tăng thêm tham sân si, tăng trƣởng tham sân si. 

Duy chỉ sợ quý vị không tham, không sân, không si. Đây là nguyên nhân vì sao 

xã hội ngày nay hổn loạn. Vì sao ngày nay nhân tâm băng hoại. Vì sao ngay nay 

địa cầu có nhiều thiên tai. Không những địa cầu mà hệ mặt trời, hệ ngân hà đều 

xuất hiện hiện tƣợng thiên tai. Trong kinh đại thừa giải thích chúng ta cần phải tin. 

Nhƣ trong tôn giáo nói, ngƣời tin giáo chủ có phƣớc. Ngƣời tin kinh giáo đại thừa 

rất có phƣớc báu. Chúng ta cần bình tĩnh, dùng tâm chân thành cung kính để học 

tập, học bao nhiêu thì hành trì bấy nhiêu, nhƣ vậy sẽ đạt đƣợc lợi ích. Nếu học mà 

không hành trì thì không thể đạt đƣợc lợi ích chân thật. 

Sau khi hiểu cần phải thực hành. Hiểu rồi mà không hành thì không đƣợc lợi 

ích. Chỉ có y giáo phụng hành mới đạt đƣợc lợi ích thật sự. Quý vị xem Đức Thế 

Tôn sau khi giảng xong một bộ kinh, tôn giả A Nan kiết tập câu cuối cùng luôn là 

Tập 363  55 



“giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành”. “Giai đại hoan hỷ” là đã minh bạch, đã 

nghe hiểu. “Tín thọ phụng hành” là nguyện làm theo lời Phật dạy. Phật nói kinh 

này không uổng phí, rất nhiều ngƣời đƣợc lợi ích. Ngài đã ban cho lợi ích chân 

thật. 

Câu cuối cùng trong Tịnh Ảnh Sớ nói  “cố hoạch tam nhẫn”,  đƣợc Phật lực 

gia  trì,  nên  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  đạt  đƣợc  ba  loại  nhẫn.  Điều  này  là 

đúng, là ngƣời ở cõi phàm thánh đồng cƣ.  “Bổn nguyện lực giả, do kỳ quá khứ 

 bổn nguyện chi lực, cố hoạch tam nhẫn”  ở đây nói rõ, bổn nguyện lực là nhiều 

đời trƣớc nghe pháp tu hành tích luỹ đƣợc công đức. Bổn nguyện là tổng là dƣ tứ, 

mãn  túc,  minh  liễu,  kiên  cố,  cứu  cánh,  thị  biệt.  “Mãn  túc  nguyện  giả”,   nhƣ  thế 

nào gọi là mãn túc nguyện?  “Nguyện tâm viên bị”  cũng chính là nguyện tâm viên 

mãn.  “Minh liễu nguyện giả”  chú trọng ở chỗ thấu triệt.  “Cầu tâm hiển trước”  

tâm này là chân tâm không phải vọng tâm, chân tâm chính là tự tánh, minh tâm 

kiến tánh. Chân tâm chính là thanh tịnh bình đẳng giác trên đề kinh này. Điều này 

đã biểu lộ, tôi cầu điều gì? Cầu thanh tịnh, cầu bình đẳng, cầu giác mà không mê. 

       “Kiên cố nguyện giả, duyên bất năng hoại”.  Duyên này chúng ta thƣờng nói 

thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thuận  duyên  ác  duyên.  Thiện  duyên  ác  duyên  là  hoàn 

cảnh thuận hay nghịch của ngƣời và việc. Hoàn cảnh không thể nhiễu loạn chúng 

ta, ngƣời và việc cũng không thể làm ta dao động. Đây gọi là kiên cố. Nói cụ thể 

thì trong hoàn cảnh không tham, không sân, không si. Trong ngƣời và việc cũng 

là  không  tham,  không  sân,  không  si.  Không  vì  cảnh  giới  mà  giao  động.  Ngƣời 

niệm Phật trong tâm chỉ có một câu Phật hiệu, một lòng muốn hƣớng về thế giới 

tây  phƣơng  Cực  Lạc,  ngoài  ra  không  để  bất  cứ  điều  gì  trong  tâm.  Tất  cả  tuỳ 

duyên, A Di Đà Phật, không có gì chẳng tốt. Ngƣời khác hỏi tôi trả lời một câu A 

Di Đà Phật. Hỏi điều gì tôi đều trả lời một câu A Di Đà Phật. Quý vị nghe hiểu 

thì thật hay. Nghe không hiểu thì cũng đã trồng chủng tử câu A Di Đà Phật vào 

trong A lại da thức, cũng là việc tốt. Từ sáng đến tối trong suốt hai mƣơi bốn giờ, 

ngoài câu A Di Đà Phật ra không còn điều gì nữa. Ngƣời này tức thân thành Phật. 

Trong bất cứ hoàn cảnh nào đều là một câu A Di Đà Phật, đối với họ hoàn cảnh 

không chƣớng ngại đƣợc. 

56  Tập 363 



Có một tấm gƣơng tốt, Đàm Hƣ pháp sƣ nói, đầu năm dân quốc Tu Vô pháp 

sƣ Chùa Cực Lạc ở Hắc Long Giang thành phố Cáp Nhĩ Tân. Nhiều ngƣời rất coi 

thƣờng vị pháp sƣ này. Thầy không biết chữ, khi chƣa xuất gia làm thợ hồ. Sau 

khi xuất gia, ở trong tự viện làm khổ công, khổ hạnh. Việc ngƣời khác không làm 

thầy làm hết. Từ sáng đến tối đều một câu A Di Đà Phật. Khi vãng sanh rất tự tại, 

rất tiêu sái, thầy đã thành công. Đế Nhàn pháp sƣ khen ngợi thầy là tấm gƣơng tu 

hành tốt nhất danh bất hƣ truyền. Thầy có bản lĩnh gì? Bản lĩnh của ngài rất lớn. 

Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra thì không có gì nữa. Đây chính là bản lĩnh của 

thầy. Bất cứ hoàn cảnh nào cũng không chƣớng ngại đƣợc. Niệm rốt ráo một câu 

Phật hiệu, đây gọi là ngƣời niệm Phật chân chánh. 

Xã hội ngày nay quá loạn, loạn chẳng thành ra sao cả. Đặc biệt là internet, tin 

tức trên mạng quá chấn động, quá nhiều. Có tốt, có không tốt. Đại khái không tốt 

nhiều còn tốt thì ít. Nên cần phải có trí huệ để phân biệt. Không có trí huệ tốt nhất 

đừng đụng đến nó, chỉ có thật thà niệm Phật mới là hay. Mặc dù là tốt, đƣa tin rất 

chính xác nhƣng biết càng nhiều, đối với chúng ta chƣớng ngại càng lớn, chẳng 

nhƣ không biết thiên hạ thì vô sự. Nhiều năm nay tôi nói với mọi ngƣời tôi không 

xem ti vi, tôi cũng không biết dùng vi tính. Tôi không có tin tức, chỉ là những 

ngƣời bạn đồng học bên cạnh, lên mạng tải những tin tức quan trọng cho tôi xem. 

Biết chuyện ít thì phiền não ít, quen biết rộng thì thị phi nhiều. Các bậc tổ đức nói 

rõ ràng nhƣ vậy, chúng ta phải hiểu để tránh. Đặc biệt là lúc mới học, định lực và 

trí  huệ  chƣa  có.  Biết  càng  nhiều,  trong  tâm  hoảng  hốt  không  an  định,  đặc  biệt 

biểu lộ tính nông nổi. Ngày nay thiên tai nhiều nhƣ vậy, làm thế nào để đối phó? 

Thật ra tôi cũng tiếp nhận không ít thông tin nhƣ vậy. Mỗi thông tin sau cùng đều 

khuyên thật tâm niệm Phật, không phải nhƣ vậy là đƣợc rồi sao? Tôi chỉ cần câu 

Phật hiệu này là đƣợc. Cho dù là đại thiên tai, niệm Phật cũng có thể hoá giải nên 

tôi không cần biết gì thêm nữa, niệm Phật là đƣợc rồi. Tôi niệm Phật là giải quyết 

tất cả. Thời gian biết càng nhiều thì luôn muốn tìm một phƣơng pháp để đối phó. 

Phƣơng pháp đó đã có, dù phƣơng pháp có nhiều đều có thể không cần quan tâm 

đến.  Tại  sao?  Sợ  làm  phiền  nhiễu  câu  niệm  Phật  này,  chi  bằng  chân  thật  niệm 

Phật. 

Tập 363  57 



Thiên tai đến đây, đến trƣớc mặt tôi liền bị hoá giải. Nếu có cộng nghiệp này 

thì không thể hoá giải, nhƣ vậy thì đến thế giới Cực Lạc. Thiên tai hiện tiền, nhất 

định thấy Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Đối với thế giới này không có gì hoài niệm, 

triệt để buông bỏ. Tôi thƣờng nói nên quán xét nhƣ vậy. Ngày nay là ngày cuối 

cùng tôi ở trên địa cầu này, ngày cuối cùng tôi nên làm gì? Điều này phải rõ ràng. 

Thế giới này thuộc về tôi sao? Thân thể này cũng không phải, thân thể cũng phải 

vứt  bỏ  huống  gì  là  vật  ngoài  thân.  Buông  bỏ  triệt  để,  thân  tâm  thế  giới  không 

nhiễm một chút trần, chỉ một câu A Di Đà Phật. Thật sự làm đƣợc tâm tôi chính 

là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm tôi. 

Tâm là gì? Thanh tịnh bình đẳng giác. Nhƣ thế mới là ngƣời niệm Phật chân 

chánh.  Nên  nhớ  khai  thị  của  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm 

tƣơng tục”. Mắt không thấy sắc tƣớng bên ngoài, tai không nghe âm thanh bên 

ngoài,  thiệt,  thân  mỗi  thứ  đều  đem  nó  thu  trở  về,  không  rong  ruổi  bên  ngoài. 

Duyên  hƣớng  nội,  duyên  tự  tánh.  Tự  tánh  chính  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác. 

Nhãn thanh tịnh, nhĩ thanh tịnh, tỷ thiệt thân đều thanh tịnh, ý thanh tịnh. Không 

cần  biết,  không  cần  nghe  ngóng.  Cần  biết  chính  là  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  đến 

Phật pháp cũng đều xả bỏ. Chỉ một bộ kinh Vô Lƣợng Thọ hoặc là bộ Kinh A Di 

Đà là đủ, không cần nhiều hơn, nhiều thêm sẽ không kịp. Điều này nhất định phải 

biết,  quyết  một  lòng  thâm  nhập  một  môn,  niệm  rốt  ráo  một  câu  Phật  hiệu.  Đây 

chính là kiên cố nguyện, cứu cánh nguyện. Cảnh duyên nhƣ thế nào cũng không 

thể  thay  đổi  tín  nguyện  hạnh  của  chúng  ta.  Không  thể  chƣớng  ngại  tín  hạnh 

nguyện của chúng ta. Chúng ta “chung thành bất thoái”. 

 “Bỉ  thử  nguyện cố, sanh bỉ  quốc giả  tất đắc tam nhẫn”.   Sanh đến thế  giới tây 

phƣơng Cực Lạc,  cõi phàm thánh đồng cƣ. Tôi  đặc biệt nói rõ  cõi phàm  thánh 

đồng cƣ, quý vị đã đạt đƣợc. Quý vị đạt đƣợc rồi, ở nơi Biệt giáo của kinh này, 

đều là dùng cảnh giới Biệt giáo của Thiên Thai đại sƣ để nói, thập địa Bồ Tát. 

Viên giáo trong kinh Hoa Nghiêm là thập trú Bồ Tát. Nhƣ vậy mà không đáng nể 

sao? Ở đâu nơi thế giới Cực Lạc? ở cõi thật báo trang nghiêm. 

Bên  dƣới  nói:   “Hựu  mãn  túc  nguyện  giả,  nghĩa  tịch,  kinh  hưng”.   Hai  vị  cổ 

đức này đều nói  “Tứ thập bát nguyện vô khuyết diệt cố”. Điều này nói rất cự thể. 

48 nguyện, mỗi nguyện đều thành tựu, không có nguyện nào khiếm khuyêt. Đây 

58  Tập 363 



gọi là mãn túc.  “Minh liễu nguyện giả, nghĩa tịch, vọng tây”.  Hai vị cổ đức này 

nói:  “Minh huệ cộng tương ưng cố” . Minh là thấu triệt, huệ là trí huệ. Thấu triệt 

và  trí  huệ  tƣơng  ƣng  đây  gọi  là  minh  liễu  nguyện.  “Thử  thắng  tịnh  ảnh,  kinh 

 hưng vị cầu chi bất hư cố, thử đồng tịnh ảnh. Kiên cố nguyện giả, nghĩa tịch vân, 

 vô thoái tinh tấn sở thành tựu giả. Cứu cánh nguyện giả, nghĩa tịch, vọng tây cụ 

 vị.  Kỳ  tận  hữu  tình  pháp  giới  tế  cố” .  Trong  ngoặc  đơn  ở  dƣới  nói.  “Kỳ”  là  hy 

vọng là kỳ vọng độ tận tất cả hữu tình trong pháp giới. Đây là tâm  nguyện của 

Phật  Bồ  Tát.  Nguyện  thứ  nhất  trogn  tứ  hoằng  thệ  nguyện,  “chúng  sanh  vô  biên 

thề  nguyện  độ”.  Bồ  Tát  luôn  giữ  tâm  này,  niệm  niệm  không  quên,  gặp  duyên 

không bỏ. 

Nhƣ Bồ Tát Quan Thế Âm ngàn tay ngàn mắt. Mắt thấy thì tay cũng đến, tuỳ 

duyên.  Gặp  rồi  sao  có  thể  không  giúp  đƣợc?  Làm  gì  có  đạo  lý  này!  Giúp  mà 

không  chấp  tƣớng  gọi  là  diệu  dụng.  Đây  gọi  là  Diệu  Âm  Quán  Thế  Âm.  “Chư 

 thuyết nghi hợp tham”.  Giải thích của chƣ vị tổ sƣ chúng ta đều có thể nghe, có 

thể để mình tham khảo tu học, đều nói rất hay. 

Chúng ta xem đoạn cuối cùng : “Hựu bổn nguyện lực giả”. Bổn nguyện lực là 

nói chung.  “Vãng Sanh Luận viết, quán Phật bổn nguyện lực, ngộ vô không quá 

 giả, năng linh tốc mãn túc, công đức đại bảo hải”.  Bốn câu kệ này có chú giải, 

chú giải của Đàm Loan đại sƣ.  “Luận Chú viết, y bổn Pháp Tạng Bồ Tát tứ thập 

 bát  nguyện,  kim  viết  A  Di  Đà  Như  Lai  tự  tại  thần  lực.  Nguyện  dĩ  thành  lực, 

 nguyện dĩ tựu lực. Nguyện bất đồ nhiên, lực bất hư thuyết. Lực nguyện tương phù, 

 tất cánh bất sai”.  Trong Luận Chú nói đây là y theo 48 nguyện căn bản của Pháp 

Tạng Bồ Tát. Phật A Di Đà ở nơi nhân địa tu thành 48 nguyện. Bây giờ nói tự tại 

thần lực của Phật A Di Đà Nhƣ Lai. Thần lực tự tại này chính là 48 nguyện. 48 

nguyện là nhân, bây giờ tu thành là quả đức. Có sức mạnh nhƣ thế, có thể gia trì 

tất  cả  chúng  sanh  đau  khổ  nên  nguyện  đã  thành  lực  gọi  là  nguyện  lực.  Nếu 

nguyện không thành tựu thì làm gì có năng lực này? Khoa học gọi là năng lƣợng. 

Nếu không có công phu thì làm gì có năng lƣợng, dùng cái gì để gia trì? 

Niệm mấy câu Phật hiệu, tụng một bộ kinh hồi hƣớng, có thể gia trì đƣợc sao? 

Không đƣợc! Vì sao vậy? Vì kinh là kinh của Phật A Di Đà. Phật hiệu là danh 

hiệu của Phật, nó không liên quan đến chúng ta. Khi chúng ta niệm nó làm sao có 

Tập 363  59 



thể gia trì ngƣời khác? Từ đó cho thấy, cần phải nhiếp công đức của Phật A Di 

Đà thành công đức chính mình. Nhƣ vậy mới có sức mạnh, mới có thể gia trì. Ý 

này nói rõ hơn một chút, ngƣời niệm Phật chúng ta, tâm là tâm của Phật A Di Đà, 

cùng một tâm với Phật A Di Đà. Tâm của Phật A Di Đà là gì? Ở trƣớc đã đọc qua. 

Tất cả đều thành Phật đây là tâm của Phật A Di Đà. Cũng chính là nói muốn giúp 

tất cả chúng sanh mau chóng thành Phật. Vì sao vậy? Vì họ vốn là Phật, nên họ 

có thể thành Phật đƣợc. Nếu họ vốn không phải là Phật họ sẽ không thành đƣợc. 

Ở đây họ vốn là Phật nên có thể giúp đƣợc. 

Không những hữu tình chúng sanh vốn là Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói 

“tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”  .  Chúng ta biết đến cả cây cỏ hoa lá, sơn hà 

đại địa. Kinh văn ở trƣớc chúng ta đã đọc, một điểm vi tế của một sợi lông mảy 

trần, đây chính là lƣợng tử lực học nói, cũng chính là điều Bồ Tát Di Lặc nói: một 

cái khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm. Đầy đủ hiện tƣợng của năm uẩn 

sắc thọ tƣởng hành thức. Nó vốn là Phật, nó cũng muốn thành Phật. Đây chính là 

“tình dữ vô tình đồng viên chủng trí”. Nên điều này đến thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc, thành tựu đƣợc đại viên mãn. 

 “Nguyện dĩ thành lực, lực dĩ tựu nguyện”.  Nguyện và lực bên dƣới nói  “nguyện 

 lực  tương  phù,  tất  cánh  bất  sai”.   Nguyện  chính  là  lực,  lực  tức  là  nguyện. 

 “Nguyện bất đồ nhiên, lực bất hư thiết”.  Hợp thành một chỗ nên gọi là nguyện 

lực không thể nghĩ bàn.  “Y Pháp Tạng Tỳ Kheo chi bổn nguyện, nãi hữu kim nhật 

 Di Đà Như Lai chi thần lực”.  Thần lực từ đâu mà có? Thông thƣờng chúng ta nói 

năng lực lớn lao của Phật A Di Đà từ đâu mà có? Từ nguyện lực mà có.  “Dĩ Di 

 Đà nhân trung phát văn danh đắc nhẫn chi nguyện”.  Trong 48 nguyện có nguyện 

này.  “Dĩ nguyện lực cố, thành tựu Cực Lạc kiến thọ đắc nhẫn chi thù thắng công 

 đức thành tựu”. Đây đã nói rõ, nói minh bạch. 48 nguyện của Phật A Di Đà mỗi 

nguyện đều là thật, mỗi nguyện đều thành tựu nguyện lực cứu cánh viên mãn. 

Nên  cây  đạo  tràng  ở  thế  giới  Cực  Lạc  chính  là  cây  bồ  đề.  Mỗi  ngƣời  vãng 

sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  ngày  ngày  đều  thấy.  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  sẽ 

không rời Phật A  Di Đà,  từng giờ từng phút đều ở bên Phật học tập, nghe ngài 

giảng kinh giáo hoá. Thấy oai nghi của Phật_thân hành ngôn giáo, thì sự tiến bộ, 

chúng ta có thể nghĩ mà biết. Còn có các bạn đồng học, trong các bạn đồng học 

60  Tập 363 



đẳng giác Bồ Tát rất nhiều, hàng thập địa thì không cần phải nói. Các vị đồng học 

này giúp chúng ta, cảnh tỉnh chúng ta, cho dù nghiệp chƣớng có nặng, tập khí có 

thâm sâu, đến đó không bao lâu nó cũng tiêu trừ hết. Đây là thật không phải giả. 

Ngày  nay  trong  hoàn  cảnh  hiện  tại,  thực  sự  là  hai  con  đƣờng.  Vì  sao  vậy? 

Chúng  ta  thử  nghĩ  trong  đời  này  ta  tạo  nghiệp,  giống  nhƣ  Lý  Thế  Dân  nói,  tạo 

nghiệp địa ngục làm sao có thể không đoạ địa ngục? Tạo nghiệp nhƣ thế nào thì 

chịu quả báo nhƣ thế đó. Giết ngƣời nhất định phải đền mạng, thiếu nợ nhất định 

phải trả tiền. Ngƣời thế gian, muốn chiếm chút tiện nghi của ngƣời nhƣng không 

chiếm  đƣợc.  Quý  vị  nói  ngƣời  nào  đó  thiệt  thòi,  không  thể,  không  có  chiếm 

phƣơng tiện, cũng không có chịu thiệt. Đời đời kiếp kiếp báo đáp qua lại. Phải trả 

nợ! Càng nợ nhiều thì phải trả nhiều, rất khổ! Nên vì sao Đức Thế Tôn dạy ngƣời 

lấy khổ làm thầy? Ít thiếu nợ thì trả nợ ít, nhẹ nhàng. Nếu muốn hƣởng thụ nhiều, 

thì nợ càng nhiều, tƣơng lai phải trả càng nhiều. Khi trả nợ rất khổ. 

Hiện  nay  hƣởng  thụ,  không  phải  thật  hƣởng  thụ.  Nếu  bình  tĩnh  quan  sát  thì 

lấy khổ làm vui. Nếu nhìn thấu nhân quả thì quý vị thật đã hiểu, sẽ không còn làm 

những điều ngu ngốc này nữa. 

 “Cực Lạc thế giới kiến bồ đề thọ đắc tam chủng nhẫn”.  Công đức thù thắng này 

thật không thể nghĩ bàn.  “Do nguyện sanh lực, nhân lực nguyện thành”.  Nguyện 

đã viên mãn. Nguyện là sức mạnh thúc đẩy chúng ta. Vì sao vậy? Vì phải dõng 

mãnh tinh tấn thực hiện nguyện lực này. Vì sức mạnh này mà nguyện đƣợc thành 

tựu.  “Cố viết, thử giai vô lượng thọ Phật, oai thần lực cố, bổn nguyện lực cố, linh 

 kiến  thọ  giả,  tất  đắc  vô  sanh  pháp  nhẫn,  đốn  chứng  nhập  địa  Bồ  Tát”.   Bát  trú 

trong kinh Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm là Viên giáo. Biệt giáo là bát địa. Công phu 

đoạn chứng tuy ngang nhau nhƣng thần thông, trí huệ, đạo lực không giống nhau. 

Viên giáo cao hơn Biệt giáo rất nhiều. Đức Thế tôn giới thiệu rất tƣờng tận, khi 

chúng  ta  học  có  thể  minh  bạch,  hiện  tại  chƣa  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  có  thể 

dùng đƣợc. Khuyến khích chúng ta, học Phật phải biết nên tu nhƣ thế nào, nên 

học nhƣ thế nào. Chúng ta ngay trong hiện tại làm thế nào để thành tựu bất thoái, 

không bị hoàn cảnh bên ngoài làm nhiễu loạn, đời này nhất định vãng sanh. 

Thế gian pháp tuỳ duyên diệu dụng, nhất định không chấp trƣớc, không phân 

biệt  càng  không  thể  chiếm  hữu.  Phải  thƣờng  nghĩ  đến  chúng  ta  tuỳ  thời  có  thể 

Tập 363  61 



vãng  sanh,  tuỳ  thời  có  thể  vãng  sanh  là  đã  buông  bỏ  hết  tất  cả,  tuỳ  thời  có  thể 

vãng sanh. Nếu còn chƣa buông bỏ, còn lƣu luyến thì không thể vãng sanh. Phải 

buông bỏ tất cả vì nó đều là giả, không có gì là thật đâu. 

“Bồ đề đạo tràng đệ thập ngũ”, chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 364 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:06.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 430, hàng thứ ba đếm từ dƣới lên. 

 “Đường xá lầu quán đệ thập lục”.   Hoàng Niệm Tổ giới thiệu rất đơn giản nội 

dung  phẩm  này.  “Bổn  phẩm  hữu  nhị”,   nghĩa  là  có  hai  đoạn  lớn.  Đoạn  lớn  thứ 

nhất  “Phật cập  chư Bồ  Tát cư xứ”.   Đoạn thứ hai là   “Bồ Tát tuỳ ý tu học, tùng 

 nhân đắc quả, tự do hành đạo, giai đại hoan hỷ”.  Ở trƣớc giới thiệu môi trƣờng 

để học tập, môi trƣờng của đạo tràng này. Phẩm này là giới thiệu về giảng đƣờng, 

nhà  ở.  Thầy  là  Phật  A  Di  Đà_chỗ  ở  của  ngài,  ngoài  ra  là  phòng  ốc  của  học 

trò_chỗ ở của Bồ Tát. Chúng ta xem đoạn thứ nhất trƣớc. 

 “Hựu Vô Lượng Thọ Phật giảng đường tinh xá, lầu quán lan thuẩn, diệc giai thất 

 bảo, tự nhiên hoá thành. Phục hữu bạch châu ma ni, dĩ vi giao lạc, minh diệu vô 

 tỷ” đây  là  chỗ  ở  của  giáo  chủ.  Bên  dƣới   “chư  Bồ  Tát  chúng,  sở  cư  cung  điện, 

 diệc phục như thị”.  Đây là chỗ ở của học trò. Thế giới Cực Lạc đích thực là thế 

giới bình đẳng, chánh báo bình đẳng, nghĩa là vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

cho dù là ngƣời ở cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, thì thể chất 

cũng là kim thân, thân sắc vàng tía giống nhƣ Phật vậy, vô lƣợng tƣớng hảo. Phật 

có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng đẹp. 

62  Tập 364 



Ở trƣớc chúng ta đã từng xem qua, trong kinh nói 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp. Đây 

là Đức Thế Tôn phƣơng tiện nói. Vì ngƣời Ấn độ đƣơng thời cho rằng ngƣời đại 

phú đại quý đầy đủ 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, nên đức Phật đã thị hiện thân tƣớng 

này. Trên thực tế chúng ta biết ở thế giới Cực Lạc Chƣ Phật là vô lƣợng tƣớng, 

thật là tƣớng có vô lƣợng đẹp. Nơi ở, quý vị xem cảnh tuỳ tâm chuyển, tâm tốt thì 

tƣớng sẽ tốt, nơi ở đƣơng nhiên cũng không ngoại lệ. Đây là trí huệ phƣớc đức sở 

hiện. Không nhƣ chúng sanh  ở cõi Diêm  Phù Đề này, chúng ta có thể suy nghĩ 

mà  biết  đƣợc,  vì  chúng  sanh  ở  cõi  Diêm  Phù  Đề  tâm  hành  bất  thiện  nên  hoàn 

cảnh cƣ trú cho đến phòng ốc cũng không lý tƣởng. Đây là điều chúng ta có thể 

thấy đƣợc. 

Bây  giờ  chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  “Giảng  đường  giả, 

 thuyết pháp giảng kinh chi đường xá. Tịnh xá, tự viện chi dị danh. Tân Dịch Hoa 

 Nghiêm Kinh Âm Nghĩa viết, tịnh xá giả, phi dĩ xá chi tinh diệu, danh vi tinh xá”.  

Nó không phải là ý này.  “Do kỳ tinh luyện hành giả chi sở cư, vị chi tinh xá dã” . 

Nơi ở của ngƣời tinh tấn tu hành đƣợc gọi là tinh xá. Có thể là một mái nhà tranh 

vô cùng đơn giản nên Tinh xá là nơi cƣ trú của những ngƣời tu hành tinh tấn. 

Giảng  đƣờng  là  nơi  giảng  kinh  thuyết  pháp.  Đức  Thế  Tôn  khi  còn  tại  thế 

không  có  tự  viện  cũng  không  có  giảng  đƣờng.  Ngài  giảng  kinh  ở  đâu?  Đều  ở 

phạm  vi  bên  ngoài  nhƣ  trong  rừng  cây  hoặc  bên  dòng  suối,  nơi  có  phong  cảnh 

đẹp. Vì suốt cuộc đời của Đức Thế Tôn là sống cuộc sống du mục, không có chỗ 

ở cố định, thật là tự do tự tại. Hôm nay ở đây, ngày mai ở nơi khác. Ban đêm ngủ 

không có phòng xá, ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một bữa. Đây là Đức Thế Tôn thị 

hiện suốt 49 năm khi ngài còn tại thế. Khi Phật nhập niết bàn trong rừng Sa La 

song thọ, chứ không phải ở trong phòng. Thị hiện này dụng ý rất sâu sắc. 

Chúng sanh trong cõi Diêm Phù Đề, chƣớng ngại nghiêm trọng nhất chính là 

thân, đây là chƣớng ngại thứ nhất. Chƣớng ngại thứ hai là phòng xá, nơi họ cƣ 

trú. Ngƣời Trung quốc đặc biệt chú trọng, họ muốn kiến trúc chỗ ở. Ngày xƣa tứ 

hợp viện rất nhiều mà còn là đại gia đình. Chọn nơi ở nhất định phong thuỷ phải 

tốt, đặc biệt chú trọng kiến trúc, dùng nguyên liệu đều rất tốt. Cổ nhân kiến thiết 

một ngôi nhà, ngôi nhà này ít nhất có thể dùng 300 năm. Họ nghĩ rất chu đáo, cho 

tử tôn đời sau truyền thừa đời này sang đời khác nên đại gia đình có gia đạo, có 

Tập 364  63 



gia quy, có gia học, có gia nghiệp. Đứa trẻ từ nhỏ sống trong gia đình đã tiếp thu 

giáo dục tốt, đều dạy rất tốt. Gia học chính là tƣ thục. 

Thƣờng  một  thôn  trang  là  ngƣời  một  nhà.  Đây  là  Vƣơng  trang  đó  là  ngƣời 

nhà  họ  Vƣơng.  Thông  thƣờng  gia  đình  khoảng  trên  dƣới  300  ngƣời  là  gia  đình 

bình thƣờng. Giai đình nào hƣng thịnh có đến sáu bảy trăm ngƣời, nên gia đình 

của Trung quốc là một tổ chức xã hội. Vì thế có thể trị gia là có thể trị quốc. “Tu 

thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ”.  Cho  nên  giáo  dục  gia  đình  vô  cùng  quan 

trọng. Có từ đƣờng kỷ niệm tổ tiên, có từ đƣờng đại gia đình, có trƣờng học, có tƣ 

thục. Trẻ em sáu bảy tuổi có thể đi học, trƣớc khi chƣa đi học_ trƣớc đây chúng 

tôi đều đã nói qua. Trẻ em từ khi sanh ra cho đến lúc đi học, thời gian này do cha 

mẹ dạy nên cha  mẹ là thầy giáo nhiệm kỳ đầu của chúng. Dạy luân lý, dạy đạo 

đức, dạy nhân quả. Từ nhỏ đã tiếp thu học hỏi từ gƣơng của cha mẹ nên thân giáo 

quan trọng hơn ngôn giáo. 

Đệ  Tử Quy dạy con cái nhƣ thế nào? Tự  mình làm để con cáo  noi theo. Từ 

khi chúng mới sanh đã để cho chúng thấy. Thấy đến ba tuổi 1000 ngày đã thâm 

căn cố đế. Ngạn ngữ xƣa thƣờng nói “tam tuế khán bát thập”, cắm rễ khi ba tuổi 

đến 80 tuổi cũng không thay đổi, nền tảng vững chắc không thể lung lay. Trung 

quốc đời này qua đời khác có đại thánh đại hiền quân tử xuất hiện ở thế gian, đều 

là do giáo dục mà ra, cha mẹ dạy rất tốt, rễ cắm chặt. 

Mẹ  của  Văn  Vũ,  Chu  Công  rất  nổi  tiếng  trong  lịch  sử.  Mẹ  của  Khổng  Tử, 

Mạnh Tử sau một đời cũng đào tạo rất tốt nên chỉ cần là chỗ dạy học thì đều gọi 

là  giảng  đƣờng.  Đức  Thế  Tôn  giảng  ở  trong  rừng,  bên  dòng  sông  tập  hợp  đại 

chúng giảng kinh giáo hoá thì đó chính là giảng đƣờng, giảng đƣờng lộ thiên. 

Tinh xá là tên gọi khác của tự viện, tự viện cũng gọi là tinh xá. Vì sao vậy? Vì 

đều là nơi cƣ trú của ngƣời tinh tấn tu hành. Tự là thời nhà Hán, chƣ vị nên biết 

Phật giáo chính thức truyền đến Trung quốc là năm Vĩnh Bình thứ mƣời thời Hán 

Minh Đế, đây  là năm 68 công nguyên, gần 2000 năm. Chế độ thời nhà Hán, tự là 

cơ cấu trực thuộc hoàng đến làm việc tên gọi là tự. Nhất định phải hiểu điều này. 

Chủ quản của tự gọi là khanh_công khanh. Họ trực thuộc hoàng đế quản lý. Dƣới 

Hoàng đế có chín tự. Từ thời nhà Hán kiến lập cho đến Mãn Thanh đều là dùng 

64  Tập 364 



nhƣ vậy, nếu quý vị đến viện bảo tàng cố cung Bắc Kinh tham quan ở trên có treo 

một tấm bia có chín tự. 

Trong kinh thƣờng nói đến Hồng Lô Tự, Hồng Lô Tự là quản ngoại giao nên 

từ trƣớc ngoại giao là do hoàng đế trực tiếp quản lý. Khanh ở Hồng Lô Tự tƣơng 

đƣơng  với  bộ  trƣởng  ngoại  giao.  Tể  tƣớng  không  quản  lý  ngoại  giao,  hoàng 

thƣợng quản lý ngoại giao. Vì những ngƣời xuất gia này nhà nƣớc thỉnh từ nƣớc 

ngoài về. Ai tiếp đãi? Hồng Lô Tự tiếp đãi. Về sau nhà nƣớc hy vọng họ sống lâu 

dài ở Trung quốc. Sống lâu dài thì không thể để họ tạm trú nơi bộ ngoại giao nên 

kiến thiết them một cơ cấu nữa cũng gọi là tự. Quý vị nên biết giáo dục Phật giáo 

do hoàng đế quản lý. Do đó Trung quốc có hai thể hệ giáo dục. Thông thƣờng 

chính là dùng học thuyết Khổng Mạnh. Đây là Hán Vũ Đế tiếp nhận tiến cử của 

Đổng  Trọng  Thƣ  nên  thành  lập  cơ  cấu  này  chuyên  quản  lý  giáo  dục  quốc  dân 

toàn quốc. Cơ cấu này gọi là bộ lễ. 

Đơn vị dƣới tể tƣớng một cấp gọi là bộ. Bộ trƣởng gọi là thƣợng thƣ. Thƣợng 

thƣ hiện nay gọi là bộ trƣởng, thị lang hiện nay chính là phó bộ trƣởng hoặc là 

thứ trƣởng thƣờng vụ, thứ trƣởng chánh vụ. Lúc đó thị lang cũng có hai là tả hữu 

thị  lang  một  là  thứ  trƣởng  chánh  vụ  còn  một  là  thứ  trƣởng  thƣờng  vụ.  Hoàng 

thƣợng  có  tam  công  cửu  khanh.  Tam  công  là  cố  vấn  của  hoàng  thƣợng.  Cửu 

khanh là trực tiếp thay hoàng thƣợng làm việc là trƣởng quan trực thuộc, địa vị 

giống  nhƣ  bộ  trƣởng.  Ngày  nay  nói  chánh  bộ  cho  đến  địa  vị  đều  giống  nhau 

nhƣng thuộc hoàng đế chuyên quản lý. Địa vị cũng đặc biệt khiến ngƣời tôn kính. 

Nên Phật giáo đến Trung quốc là kiến lập Tự thứ mƣời. Nó là cơ cấu làm việc 

của  chính  phủ,  quản  lý  giáo  dục  Phật  giáo.  Nó  không  phải  là  miếu!  Miếu  là  tế 

thần là tôn giáo, còn Tự là giáo dục. Hiện nay đem Tự và  miếu hoà thành  một, 

Phật  giáo  biến  thành  tôn  giáo.  Điều  này  chúng  ta  không  biết  từ    khi  nào  có  sự 

thay đổi này. Ngày xƣa Tự quản điều gì? Việc đầu tiên khi Phật giáo đến Trung 

quốc  là  phiên  dịch  kinh  điển  từ  tiếng  phạn  sang  chữ  Hán,  giống  nhƣ  trung  tâm 

biên dịch của quốc gia ngày nay vậy. Công việc này còn chỉ đạo việc học tập, nên 

nó trở thành nhà trƣờng. Tự viện dạy học phiên dịch kinh. Công việc này làm rất 

dài,  suốt  800  năm  từ  thời  nhà  Hán  đến  nhà  Tống.  Tuyệt  đại  bộ  phận  kinh  điển 

hình nhƣ là 80 phần trăm hoàn thành vào thời nhà Đƣờng. Thời nhà Tống dịch 

Tập 364  65 



kinh không nhiều, một phần lớn là trƣớc thời nhà Đƣờng nên dịch kinh là là một 

việc  đại  sự  vào  thời  đại  đế  vƣơng  của  Trung  quốc.  Đế  vƣơng  cũng  thƣờng  đến 

viện dịch kinh để xem xét, đối với việc này vô cùng chú trọng. Lịch đại đế vƣơng 

rất nhiều đều là Phật tử, họ cũng rất siêng năng học tập. 

Hoàng thƣợng dẫn đầu do đó giáo dục Phật giáo thành tựu phổ cập vƣợt qua 

Nho giáo và Đạo giáo. Hoàng thƣợng dẫn đầu học, bao triều đại có rất nhiều các 

bậc cao tăng, cƣ sĩ tại gia và ẩn sĩ. Trong Đại Tạng Kinh có Cao Tăng Truyện, Cƣ 

Sĩ  Truyện,  Thiện  Nữ  Nhân  Truyện.  Ngƣời  thành  tựu  rất  nhiều.  Hiện  nay  Phật 

giáo trở thành tôn giáo, biến thành mê tín, nếu cổ nhân biết họ đau lòng biết bao, 

sao lại ra nông nỗi này! 

Ngày nay chúng ta đã hiểu. Hiểu đƣợc Phật pháp thì chúng ta có sứ mạng, có 

trách nhiệm khôi phục diện mạo vốn có của Phật giáo. Đó chính là nhất định phải 

làm cho tự viện hiện nay biến thành trƣờng học. Tự viện dạy học giảng kinh. 

Lúc thầy Lý ở Đài Trung kiến lập Phật Giáo Liên Xã Đài Trung. Thầy rất chú 

trọng việc dạy học. Trong Liên Xã ngoài hoạt động niệm Phật, bình thƣờng mỗi 

tuần đều cố định giảng một lần kinh. Thầy ở Đài Trung 38 năm, 38 năm không 

gián đoạn. Mỗi tối thứ sáu hàng tuần, thời gian địa điểm cố định không cần tuyên 

truyền, muốn nghe kinh thì mỗi tối thứ sáu hàng tuần đến Liên Xã nghe thầy Lý 

giảng  kinh.  Về  sau  thành  lập  một  thƣ  viện,  thƣ  viện  Từ  Quang.  Thƣ  viện  cũng 

giảng  kinh  vào  thứ  ba  hằng  tuần,  nên  ở  Đài  Trung  mỗi  tuần  có  giảng  kinh  hai 

buổi tối, thời gian cố định, gió mƣa cũng không gián đoạn, đến đó nhất định đƣợc 

nghe kinh. 38 năm không gián đoạn, thật không dễ. 

Lúc đó chúng tôi mới học, hiểu không nhiều cũng chƣa đủ sâu sắc. Nếu lúc 

đó có đƣợc nhận thức nhƣ ngày nay tôi sẽ xin với thầy, mỗi tuần một ngày không 

đủ phải ngày ngày giảng, nếu mỗi ngày giảng Phật giáo Đài Loan sẽ hƣng thịnh 

trở  lại,  chỉ  cần  có  một  ngƣời  dẫn  đầu  thật  có  thể  hƣng  thịnh  trở  lại.  Một  ngƣời 

giảng kinh không đủ sức bồi dƣỡng thêm học trò. Thầy giảng mỗi tuần một ngày, 

các  học  trò  khác  mỗi  ngƣời  chịu  trách  nhiệm  một  lần.  Nhƣ  vậy  có  thể  dẫn  đầu 

năm ngƣời học trò nhƣ vậy là thật sự đã huấn luyện đƣợc họ. Giảng kinh không 

có gì khác chính là lên bục giảng để luyện tập. Tôi mới học Phật cảm thấy mỗi 

tuần lên bục giảng một lần không đƣợc, một ngày nóng mƣời ngày lạnh, tuy thầy 

66  Tập 364 



không phải  mƣời  ngày,  một ngày nóng  mƣời ngày lạnh. Thật không dễ gì nâng 

cao lên đƣợc. Thật sự muốn nâng cao thì phải ngày ngày giảng. Ngày ngày giảng, 

chúng  ta  phải  ngày  ngày  nổ  lực  học  tập,  nếu  không  nổ  lực  thì  không  thể  giảng 

đƣợc.  Điều  này  ép  học  sinh  cũng  rất  tốt.  Học  sinh  tự  nhiên  ngoan  ngoãn  ngày 

ngày  tham  khảo  tƣ  liệu,  nghiên  cứu  điều  này  nên  giảng  nhƣ  thế  nào?  Đặc  biệt 

thầy Lý rất tốt, bắt mọi ngƣời phải soạn bài sẵn. Một tuần giảng một lần, không 

khó lắm. Thời gian năm ngày có thể chuẩn bị bài giảng, nhƣ vậy sẽ ép học sinh 

toàn tâm toàn lực học tập. 

Lớp  học  kinh  chúng  tôi  hơn  20  ngƣời,  không  ai  có  thể  giống  nhƣ  thầy. 

Nguyên nhân là chúng ta học tập không tập trung, mỗi tuần một lần thật sự không 

đủ. Tôi có thể học tập đƣợc chính là cảm thấy một tuần một lần không đƣợc. Lần 

đầu đến Đài Bắc một tuần tôi giảng ba lần. Sau đó khoảng một hai năm tôi bắt 

đầu giảng một tuần lên đến sáu lần, một tuần nghĩ một ngày. Ba năm sau, một 

tuần tôi giảng mƣời mấy lần. Mỗi ngày sáng chiều tôi đều giảng, lúc đó một lần 

giảng một tiếng rƣỡi đồng hồ. Sáng sớm một tiết, tối đến một tiết. Sáng sớm đối 

nội, buổi tối đối ngoại. Các vị cƣ sĩ buổi tối rảnh rỗi đều có thể đến nghe kinh. 

Ngày ngày giảng, nếu không ngày ngày giảng thì không thể học đƣợc. 

Tôi nói với thính chúng, quý vị đều là thầy của tôi, đều là giám học của tôi, 

tôi là ngƣời học giảng, ngày ngày giảng cho thầy nghe. Hoan nghênh mọi ngƣời 

phê bình chỉ giáo, không nên xem tôi nhƣ pháp sƣ, tôi chỉ là ngƣời mới học giảng 

kinh. Nhƣ vậy mới có thể luyện tập đƣợc, mới có thể khiến mình không giải đãi, 

không tán loạn. Nếu không siêng năng chuẩn bị, khi lên bục giảng không tốt. Khi 

mới đến Mỹ. Năm 1983 ở Mỹ tôi bắt đầu chính thức giảng kinh. 

Năm  1982  đến  Mỹ  hiểu  đƣợc  hoàn  cảnh  nơi  đó,  năm  1983  chính  thức  chấp 

nhận lời mời. Cuộc sống của ngƣời Mỹ rất bận rộn, mỗi ngày làm việc tám tiếng 

rất  vất  vã.  Họ  chỉ  nghĩ  hai  ngày  thứ  sáu  và  chủ  nhật,  nhƣ  vậy  chúng  tôi  giảng 

kinh vào tối thứ năm hàng tuần, suốt ngày thứ sáu và sáng chủ nhật. Những ngày 

còn lại họ không có thời gian để nghe kinh nên chúng tôi rất tập trung. Đặc biệt 

suốt ngày thứ sáu. Bài giảng mỗi tối thứ năm hai tiếng, thứ sáu phải giảng ba lần, 

sáng, chiều, tối sáu tiếng. Có khi phải thêm một tiếng thành 9 tiếng, sáng ba tiếng, 

chiều ba tiếng, tối ba tiếng, họ thích nghe.  Sáng chủ nhật giảng ba tiếng, chiều 

Tập 364  67 



không giảng kinh, họ trở về chuẩn bị thứ hai đi làm.     Nên giảng đƣờng có khi là 

phòng khách gia đình ngƣời ta. Nhà ở của họ rất lớn. Có khi là chỗ thuê mƣớn, 

mƣợn phòng hội nghị của quán bar, mƣợn giảng đƣờng của nhà trƣờng. 

Giảng kinh rất vất vã, cần phải chú ý nhƣng có lợi ích rất lớn đối với mình. Nếu 

tâm không định, không cách nào học giảng kinh đƣợc nên kinh nghiệm một đời 

của tôi, phƣơng pháp này ngƣời tính cách nhƣ tôi rất ít. Học vấn thật sự là phải 

buông bỏ hết. Trong đời tôi đích thực Phật tử họ Hàn giúp đở rất nhiều, tuy có 

thƣ viện nhƣng cô ấy làm chủ quản. Tôi không quản ngƣời, không quản việc cũng 

không quản tiền, tôi chỉ quản lên lớp. Chúng tôi có thƣ viện nên môn học không 

gián đoạn. Buổi tối thì thính chúng, ban ngày thì công việc. Buổi tối họ có thời 

gian  đến  nghe,  lúc  đó  tối  cũng  giảng  một  tiếng  30  phút.  Thƣờng  niên  nhƣ  vậy 

không gián đoạn. 

Ở Đài Bắc có  khi học sinh muốn nghe Phật pháp, chúng tôi lại tổ chức  một 

buổi giảng chuyên về Phật học. Mỗi tuần một lần vào ngày chủ nhật. Sáng chiều 

tối  đều  lên  lớp  cũng  làm  đƣợc  thời  gian  rất  dài.  Vì  thế  kết  pháp  duyên  rất  thù 

thắng với lớp trẻ. Sau đó ở hải ngoại, sinh viên ở hải ngoại đều là lƣu học sinh, 

sau khi tốt nghiệp rất nhiều ngƣời ở lại đó làm việc. Chúng tôi đã liên lạc nên mỗi 

lần ra nƣớc ngoài đến các nơi hoằng pháp, đều kết duyên nhƣ vậy. Thầy lý ở Đài 

Trung tổ chức giảng ở thƣ viện Từ Quang, chuyên giảng về các bộ kinh. Đạo An 

pháp sƣ ở Đài Bắc, chuyên giảng các bộ kinh lớn ở đại giảng đƣờng của hội Phật 

giáo. Thƣ viện chúng tôi cũng từng tổ chức nhƣng nơi này tôi đều tham gia, nên 

kết duyên rất sâu với các bạn đồng học. 

Tôi đến Mỹ có hơn 300 bạn đồng học liên hệ với tôi, ở các thành phố khác 

nhau. Mỗi lần đến một nơi đều có ngƣời tiếp đãi. Đây là khi chúng tôi học Phật, 

thầy rất coi trọng việc dạy chúng tôi nên kết pháp duyên rộng rãi. Vì thế lúc đó 

tình hình này rất thịnh. Từ sau khi chúng tôi lƣu thông mạng internet và vệ tinh 

thì duyên này ngày càng thù thắng. Hoàn cảnh tu học của mình, đích thực vì ngày 

ngày giảng mà cảnh giới không ngừng nâng cao, mỗi năm đều không giống nhau. 

Sau 30 năm có thể nói là mỗi tháng không giống nhau, ngày càng hoan hỷ, thật là 

pháp hỷ sung mãn. 

68  Tập 364 



Tôi cảm ân Chƣơng Gia đại sƣ, nghề này của tôi là Chƣơng Gia đại sƣ thay 

tôi chọn. Ngài khuyên tôi xuất gia, dạy tôi học Đức Thế Tôn. Tôi nghe lời và y 

giáo phụng hành. Thực hiện câu nói của thầy Phƣơng học Phật là hƣởng thụ cao 

nhất của đời ngƣời, lời thầy nói không sai chút nào. Hƣởng thụ cao nhất không 

phải là địa vị, chúng ta không có địa vị, trong nhà Phật cũng không có địa vị, ở xã 

hội cũng không cũng không có tài phú. Những thứ chúng ta có là gì? Hoan hỷ. 

Học  mà  đƣợc  thực  hành  nhƣ  vậy  mà  không  vui  sao?  Trong  đại  thừa  Phật  giáo 

Đức Phật thƣờng nói pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Đây mới thật 

sự là hƣởng thụ! Ít phiền ít não. Phiền não chƣa hoàn toàn đoạn nhƣng so ra thì 

giảm nhẹ rất nhiều, đây là thật. Mặc dù không có nơi ở cố định, đều là sống dựa 

vào ngƣời khác, tự mình không có đạo tràng vì thế không có chỗ ở nhất định. 

Hiện nay mọi ngƣời mời tôi chỉ cần họ có thiết bị internet. Internet có thể phát 

xạ  mọi  nơi  đều  có  thể  thu  nhận  đƣợc,  tôi  đều  đồng  ý  đi.  Không  có  thiết  bị  này 

không đƣợc. Rất nhiều nơi cùng tu vì trên mạng hầu nhƣ không ngừng phát các 

bài giảng nên mời tôi giảng kinh, yêu cầu duy nhất của tôi chính là có thiết bị này. 

Chúng ta có thể giảng bộ kinh Hoa Nghiêm này bảy chín lần. Có thể vắng mặt, 

giảng một nơi, tiếp tục giảng. Bộ kinh này chúng ta đã giảng một năm. Hôm qua 

tiết thanh minh, tiết thanh minh năm ngoái bắt đầu giảng, vừa đúng một năm. Bộ 

kinh này đã giảng ở HongKong, Malaysia, ở Đài Loan và ở đây. Đã giảng bốn 

nơi. Hiện nay kinh này giảng đƣợc một nửa. 

Nên  bồi  dƣỡng  nhân  tài  hoằng  pháp  thì  giảng  đƣờng  rất  quan  trọng,  không 

nên để họ ngày ngày lên bục giảng mà học không đƣợc gì. Để cho họ có hoàn 

cảnh an định, điều cơ bản nhất nhƣ ăn mặc ở không cần phải lo, có chỗ để quý vị 

ở,  có  thể  mặc  ấm,  ăn  no  là  đủ,  quý vị  cứ  toàn  tâm  toàn  lực  mà  học  kinh  giáo. 

Mƣời năm chẳng ai không thành tựu. Sau khi thành tựu còn tự cho mình là học 

sinh, không giám xƣng là thầy giáo, siêng năng nỗ lực để nâng cao cảnh giới của 

mình. Hai mƣơi năm, ba mƣơi năm thật gọi là thâm căn cố đế. Thật sự phát tâm 

giảng kinh, kiến nghị của tôi là không làm tri sự không nên làm trú trì. Vì sao vậy? 

Vì quản lý công việc thì rất phức tạp, tâm không thể thanh tịnh. 

Thầy của tôi là thầy Phƣơng Đông Mỹ suốt đời làm công việc giáo dục, rất tự 

tại! Tôi có một vị đồng học là Phó Lạc Thành, bạn trung học thời kỳ kháng chiến. 

Tập 364  69 



Ông ta là giáo thọ khoá tiến sĩ trƣờng đại học Đài Loan cũng là một đời dạy học, 

chúng tôi là bạn tốt. Trƣờng đại học Thành Công từng mời ông làm viện trƣởng 

viện văn học. Ông làm đƣợc một học kỳ thì xin từ chức. Ông gặp tôi ở Đài Bắc, 

ông nói rõ ràng không phải việc của con ngƣời làm! Suốt đời dạy học, mời ông ta 

làm viện trƣởng xã giao nhiều nhƣ vậy, ông ta không chịu nổi nên làm đƣợc một 

học kỳ thì không làm nữa. Tôi nói với ông ta điều đó không sai chút nào! Ngƣời 

bạn học này đáng tiếc đã qua đời mấy năm rồi. Ông cũng là học giả nổi tiếng ở 

Đài Loan. 

Nên giảng đƣờng, tinh xá là để học sinh an cƣ lạc nghiệp. Sự nghiệp giáo dục 

văn hoá là vì bồi dƣỡng nhân tài cho đời sau. Thần thánh biết bao, cao cả biết bao, 

tự  tại  biết  bao.  Trong  này  có  niềm  vui,  niềm  vui  của  nó  thật  vô  cùng.  Cổ  nhân 

thƣờng nói, giáo dục là để đƣợc anh tài của thiên hạ. Đây là sự hƣởng thụ lớn lao 

của đời ngƣời. 

Bên dƣới nói  “lầu quán”  lầu quán là lâu đài.  “Quán giả, lầu dã, đài tạ dã”  

đài tạ cũng có thể xem nó nhƣ vũ đài, nơi biểu diễn, nơi hội nghị.  “Lan thuẫn, tức 

 lan hạm, tục xưng san lam” . Dọc gọi là lan, ngang gọi là thuẫn. Lan thuẫn thông 

thƣờng chúng ta gọi là lan can. 

 “Cực Lạc điện các giai tùng Di Đà tịnh tâm lưu hiện. Chúng bảo sở thành, phi 

 tùng mộc thạch, bất giả cận phủ, tuỳ cơ ứng hiện. Cố viết diệc giai thất bảo tự 

 nhiên hoá thành”.  

Đây là nói giảng đƣờng, tinh xá, lâu đài ở thế giới Cực Lạc từ đâu mà có? Là từ 

trong  tâm  thanh  tịnh  và  công  đức  vô  lƣợng  của  Phật  A  Di  Đà  hiển  lộ,  tự  nhiên 

hiển lộ. 

Thế  giới  Cực  Lạc  vô  lƣợng  trân  bảo,  cho  nên  những  kiến  trúc  này  là  là  các 

loại châu báu hợp thành. Không phải kết cấu của gỗ, không phải kết cấu của đá, 

cũng không cần nhân công, không có ngƣời vẽ, không có ai thiết kế, không cần 

thợ thủ công. Tuỳ cơ ứng hiện, hoàn toàn tự nhiên. Tuỳ cơ, cơ là cơ cảm. Chúng 

sanh có cảm  tự nhiên có  ứng.  Điều  này thật không thể nghĩ bàn nên trong kinh 

văn  nói:   “diệc  giai  thất  bảo  tự  nhiên  hoá  thành”.   Hoá  là  biến  hoá,  thành  tựu. 

Chẳng khác nào nhƣ ngƣời thế gian thƣờng nói tuỳ tâm muốn gì đƣợc nấy, tâm 

70  Tập 364 



tƣởng sự thành. Hai câu này dùng ở thế giới Cực Lạc thì là hoàn toàn chính xác. 

Không phải tán thán, không phải khuếch trƣơng. 

Bên dƣới nói  “bạch châu”  nghĩa là trân châu, trân châu màu trắng nó sinh ra 

trong  vỏ  con  trai.  “Bạch  khiết  giả  quý.  Bạch  chu  giả,  chu  trung  chi  thượng 

 phẩm” , nghĩa là trân châu tốt nhất.  “Ma ni”  là nhƣ ý bảo châu.  “Giao lạc, vị giao 

 hổ võng lạc”  dùng những thứ này làm vật trang sức ở lầu các lan can.  “Như Hán 

 Dịch viết, phục dĩ bạch châu, minh nguyệt châu. Ma ni châu vi giao lạc, phú cai 

 kỳ thượng” , dùng những châu bảo này để dệt thành màn báu, rồi lại dùng những 

màn báu này để che trên cung điện và lầu các.  “Như thị diệu châu ma ni sở thành 

 chi võng lạc, phú ư thất bảo lầu quán lan thuẫn chi thượng, cực vi minh diệu” . 

Những tòa nhà cao tầng ở các đô thị hiện nay, chúng ta có thể nhìn thấy trang sức 

của chúng, ban đêm thì dùng đèn để trang sức, dùng đèn năm sắc biến thành màn 

để phủ lên trên nóc nhà và trên lan can, bao quanh các cây. Ban đêm quý vị thấy 

rất  đẹp  mắt,  nhƣng  so  với  thế  giới  Cực  Lạc  thì  còn  kém  xa.  Chúng  ta  ở  đây  là 

nhân công còn ở đó là tự nhiên. Đó chính là điều không thể so sánh đƣợc. 

 “Hựu Vãng Sanh Luận viết, cung điện chư lầu các, quán thập phương vô ngại, 

 tạp thọ dị sắc quang, bảo lan biến vi nhiễu”.  



Trong Vãng Sanh Luận tán thán cung điện lầu các, nơi cƣ trú của thế giới 

Cực Lạc.  “Quán thập phương vô ngại”.  Câu này quá  tuyệt!  Giống nhƣ  ở trƣớc 

chúng ta đọc đến đạo tràng dƣới cây đại thọ, đạo tràng Phật A Di Đà giảng kinh 

thuyết pháp. Bên ngoài đạo tràng cây cỏ hoa lá rất nhiều, tác dụng của những cây 

này rất lớn, trong cây có thể hiện tất cả quốc độ  mƣời phƣơng chƣ Phật, có thể 

nhìn thấy  mƣời phƣơng thế giới, trong cung điện lầu các cũng vậy, cũng có thể 

hiện. Nhƣ ti vi ngày nay có thể hiện mƣời phƣơng thế giới, quý vị thấy đƣợc rất 

rõ ràng. Thiên thƣợng nhân gian, lục đạo luân hồi đều có thể nhìn thấy hết. Muốn 

xem nơi nào thì nơi đó liền hiện tiền. 

Nhƣ vậy chúng ta liền nghĩ đến, nhất định là chỗ  có duyên với  mình, nhiều 

đời kiếp trong quá khứ đã từng ở đây. Chỗ chƣa ở qua sẽ không có ấn tƣợng, nơi 

từng ở qua rồi mới có ấn tƣợng, tất cả đều hiện tiền nên chúng ta nghĩ đến cha mẹ 

anh chị em, đồng học bằng hữu trong nhiều đời kiếp, ở thế giới Cực Lạc mới thật 

sự đoàn tụ. Ngoài thế giới Cực Lạc ra thì đoàn tụ rất khó. Ngày nay chúng ta xem 

Tập 364  71 



ti  vi  thấy  đƣợc  phƣơng  xa.  Nhìn  thấy  ngƣời,  âm  thanh  họ  nói  cũng  nghe  đƣợc 

nhƣng tôi không thể nói chuyện với họ, họ cũng không cách nào trả lời tôi. Thế 

giới Cực Lạc không nhƣ vậy, nhìn thấy là có thể nói chuyện, họ gặp khó khăn có 

thể giúp họ, họ có phƣớc báo có thể tuỳ hỷ, hƣ đang ở trƣớc mặt vậy. Đây là oai 

thần bổn nguyện công đức của Phật A Di Đà thành tựu. 

 “Hựu đệ tứ thập nhị”.  Đây là nguyện thứ 42 trong 48 nguyện.  “Triệt chiếu thập 

 phương nguyện”. Nguyện văn có ba câu ở dƣới  “Sở cư Phật sát” , là Phật A Di 

Đà nói quốc độ ngài ở khi ngài thành Phật.  “Quảng bác nghiêm tịnh”,  quảng đại, 

bác  đại,  trang  nghiêm  thanh  tịnh.  “Quang  doanh  như  kính”,   thanh  tịnh  không 

nhiễm  chút  trần.  “Triệt  chiếu  thập  phương”   nhìn  thấy  tất  cả  mƣời  phƣơng  thế 

giới.  Chúng  ta  ở  trong  đó  đều  có  thể  thấy  đƣợc.  “Quân  biểu  Cực  Lạc  chi  cung 

 điện lầu quán giai như minh kính, chiếu nạp thập phương. Cố Đàm sư viết”.  Đàm 

Loan pháp sƣ  nói   “cung điện lầu các, kính nạp thập phương”.   Giống nhƣ tấm 

kính vậy, nó chiếu kiến mƣời phƣơng thế giới.  “Bảo thọ bảo lan hổ vi anh sức”  

Bên ngoài có bảo thọ, cung điện lầu quán đều có lan can, đẹp không sao tả đƣợc. 

“Khả kiến Cực Lạc chi minh diệu, vô năng tỷ giả. Cố vân minh diệu vô tỷ”.  

Mƣời phƣơng thế giới cũng có nhƣng ánh sáng vi diệu không bằng thế giới Cực 

Lạc. Vì sao vậy? Vì đây là nguyện lực công đức tu hành của Phật A Di Đà thành 

tựu. Chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới không phát đại nguyện nhƣ Phật A Di 

Đà, thành tựu vô lƣợng vô biến chúng sanh là thành tựu từ nguyện lực.  “Chí ư Bồ 

 Tát sở cư chi cung điện”  , nghĩa là  chúng ta nói chỗ ở của học sinh,  cung điện 

của họ.  “Diệc phục như thị minh diệu, thâm hiển chân thật bình đẳng, như như 

 nhất vị” . Hai câu này rất quan trọng, thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng, ở đó 

không  phải  hƣởng  thụ,  không  phải  tận  lực,  ở  đó  không  phải  nhân  công  tƣởng 

tƣợng thiết kế, không phải. Tất cả đều là tự nhiên, do nguyện hành công đức của 

chúng ta thành tựu. Chúng ta không có nguyện hạnh lớn lao nhƣ vậy chỉ là hƣởng 

ánh sáng của Phật A Di Đà, đại nguyện đại hạnh và thần lực của Phật A Di Đà 

thành tựu. 

Chúng  ta  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đƣợc  ánh  sáng  của  Phật  gia  trì,  nguyện  lực 

của  Phật  gia  trì,  khiến  chúng  ta  bất  luận  là  ở  thân  hình_tình  huống  thân  thể,  trí 

huệ, thần thông, đạo lực đều tƣơng tợ Phật A Di Đà. Điều này thật không thể nghĩ 

72  Tập 364 



bàn. Cũng chính vì nhƣ vậy nên tất cả chƣ Phật mƣời phƣơng đều tán thán Phật A 

Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Trong tất cả các quốc độ, 

Phật A Di Đà là số một. Ngày nay chúng ta may mắn gặp đƣợc có thể nói là vô ý 

gặp đƣợc, muốn tìm cũng không tìm đƣợc nhƣng vô ý gặp đƣợc. 

Vô  ý  cũng  chẳng  phải  không  có  nguyên  nhân.  Trong  quá  khứ  có  thiện  căn 

phƣớc  đức  nhân  duyên,  ngày  nay  chúng  ta  mới  gặp  đƣợc.  Không  có  thiện  căn 

phƣớc đức nhân duyên trong quá khứ thì làm sao có thể gặp đƣợc? Khi gặp đƣợc 

cần phải nắm bắt cơ hội này, không thể bỏ qua, nhất định phải cầu sanh Tịnh độ. 

Chúng  ta  là  phàm  phu  nhất  định  phải  tu  học,  môi  trƣờng  tu  học  này  quá  tốt, 

không  tìm  nơi  nào  đƣợc.  Chúng  ta  ở  trên  địa  cầu  này,  hiện  nay  tìm  một  môi 

trƣờng tu học thật không dễ, không biết tìm đâu. Suốt đời tôi học Phật 60 năm, 

sống cuộc đời lƣu lạc 60 năm, đến nay vẫn chƣa có nơi chốn. 

Gần đây ở HongKong có một cƣ sĩ cúng dƣờng tôi_cũng coi nhƣ là tinh xá, 

để  chúng ta tu hành_là  một ngôi nhà nhỏ  để  tinh  tấn  tu hành. Lớn chừng nào? 

Lớn khoảng bằng phòng nhiếp ảnh này thôi. Ngôi nhà ở trên núi, giống nhƣ mảnh 

đất nhỏ của ngôi miếu vậy. Nhà này đƣợc xây dựng đã 90 năm. Nó có ba mẫu đất, 

vùng  núi  có  ba  mẫu  đất,  bên  ngoài  có  vƣờn  rau.  Tôi  định  muốn  dở  bỏ  làm  lại, 

nhƣng ngƣời cúng dƣờng cho tôi nói_ông nói: không nên, tốt nhất pháp sƣ nên 

bảo tồn nó. Nhà này làm cách đây 90 năm về trƣớc, vật liệu hiện nay không tìm 

thấy. Tuy nhìn không đẹp nhƣng mùa đông thì ấm mùa hè thì mát. Nay làm lại sợ 

rằng không đƣợc tốt nhƣ vậy, cho nên tôi chỉ tu sửa nó. Ở đó rất thoải mái, ngôi 

nhà rất nhỏ, ở trên núi. Tuy rất nhỏ nhƣng rất yên tĩnh cũng rất gần cƣ dân nhƣng 

vì nó rất nhiều cây cối nên không nhìn thấy. Ở trên một sƣờn núi nhỏ! Tôi cũng 

rất thích nơi này cũng đã xem qua hai ba lần. 

Con ngƣời không có phƣớc báo thì phải lƣu lạc khắp nơi. Tôi cũng rất thích. 

Vì  sao  vậy?  Thầy  đã  làm  gƣơng  cho  tôi.  Đức  Thế  Tôn  khi  còn  tại  thế,  suốt  49 

năm cũng lƣu lạc khắp nơi, lƣu lạc sống ở bên ngoài. Tôi lƣu lạc khắp nơi còn có 

nhà để ở, còn đƣợc tiếp đãi rất tốt, nghĩ đến thầy tôi cảm thấy rất an ủi, không có 

chút  tâm  oán  hận  nào.  Cuộc  sống  của  tôi  so  với  thầy  thì  thoải  mái  hơn  nhiều. 

Thầy từng đi khất thực, còn tôi chƣa từng đi khất thực nên tôi có tấm gƣơng tốt, 

chúng ta không thể quên. Sinh hoạt cần phải đơn giản, phải tiết kiệm, đơn giản, 

Tập 364  73 



tài vật chúng ta cần càng ít thì càng tự tại, không có gì phải lo lắng. Ở tuổi này 

mỗi ngày vẫn có bốn tiếng đọc sách, có bốn tiếng chia sẻ với những ngƣời bạn 

tâm đầu ý hợp, hạnh phúc biết bao! Đây chính là cuộc sống thần tiên mà nhân 

gian thƣờng nói, tâm định hoàn toàn. Tất cả hoạt động tôi đều từ chối không còn 

tham gia. Nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣ vậy thì ngay trong đời này 

đã viên mãn rồi. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  thứ  hai  bên  dƣới.  Đoạn  thứ  hai  là  thắng  cảnh  tu 

học_hoàn cảnh thù thắng.  “Trung hữu tại địa giảng kinh, tụng kinh giả”.  Trung ở 

đây chính là trong giảng đƣờng, tinh xá. Có Bồ Tát ở trong đó giảng kinh, tụng 

kinh.  “Hữu tại địa thọ kinh, thính kinh giả”  .Thọ là tiếp thu là có thể tin, có thể lý 

giải, có thể phụng hành. Còn phải thêm vào có thể chứng. Tín giải hành chứng, 

đây là thọ, đây là nghe kinh ở trên mặt đất. 

 “Hữu tại địa kinh hành giả, tư đạo cập toạ  thiền giả. Hữu tại hư không giảng 

 tụng thọ thính giả. Kinh hành, tư đạo cập toạ thiền giả”.  

Quý vị xem tự tại biết bao. Muốn ở trên mặt đất thì ở trên mặt đất, muốn ở không 

trung thì lầu các, giảng đƣờng, túc xá đều nổi lên không trung. Thật là cảnh tuỳ 

tâm chuyển, đƣợc đại tự tại. Chúng ta xem chú giải. 

 “Thượng nhất biểu kính”,  là cảnh giới, hoàn cảnh.  “Thử hạ” , nghĩa là bây giờ 

chúng ta đọc đoạn thứ hai, ở sau còn có một đoạn nhỏ.  “Biểu kính trung nhân” , 

nghĩa là môi trƣờng của những ngƣời ở trong đó.  “Chư vãng sanh giả”,  ngƣời 

trong mƣời phƣơng thế giới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc.  “Các y kỳ phẩm vị. 

 Tuỳ  kỳ  ý  lạc,  tự  tại  tu  tập,  hoặc  tại  hư  không,  hoặc  tại  bình  địa.  Các  các  tuỳ  ý 

 giảng tụng thính thọ, toạ  thiền, hành đạo”. Đây là sinh hoạt hằng ngày của đại 

chúng ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Vì thế chúng ta biết, thế giới Cực Lạc “kỳ 

đại vô ngoại, kỳ  tiểu vô nội”, đây là thế  giới nhƣ thế  nào? Đây là nơi dạy học 

thuần tuý của Phật A Di Đà, là một ngôi trƣờng! 

Quý vị xem, phƣơng thức sinh hoạt của cƣ dân ở đây không có sĩ nông công 

thƣơng  cũng  không  thấy  tổ  chức  chính  phủ.  Không  thấy  quốc  gia  này  có  quốc 

vƣơng, có đại thần, không nhìn thấy, chỉ có thầy và trò. Nhƣ vậy chúng ta biết, 

đây đích thực là tất cả mƣời phƣơng chƣ Phật Nhƣ Lai kiến lập một trƣờng đại 

học Phật giáo, gọi thế giới Cực Lạc là đại học Phật giáo. Thỉnh Phật A Di Đà làm 

74  Tập 364 



hiệu trƣởng, mƣời phƣơng chƣ Phật thƣờng đến tha phƣơng đảm nhiệm giáo thọ. 

Đức Phật thƣờng đến đó dạy học nên Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc có nhân duyên 

rất sâu với Phật. Tự do tự tại, muốn đến tham học ở thế giới Chƣ Phật rất dễ, ý 

niệm  vừa  khởi  thì  ngƣời  đã  đến  nơi.  Muốn  mời  chƣ  Phật  đến  thế  giới  Cực  Lạc 

dạy học, ý niệm vừa khởi thì Phật cũng liền đến. Đạo tràng lớn, giảng đƣờng lớn, 

trƣờng học lớn! 

Chúng ta đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc để làm gì? Để làm Phật. Điều này 

cần phải biết không làm gì khác mà đi làm Phật. Sau khi thành Phật thì làm gì? 

Sau  khi  thành  Phật  liền  đến  mƣời  phƣơng  thế  giới  phổ  độ  chúng  sanh.  Chúng 

sanh  vô  biên  thề  nguyện  độ,  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  rời  xa  đau  khổ 

đƣợc niết bàn an vui, làm công việc này. 

Chúng ta xem tiếp chú giải bên dƣới.  “Kinh hành. Cựu vân hành đạo. Nãi ư 

 nhất định chi địa khu, toàn chuyển hoặc trực vãng trực lai, dụng dĩ phòng thuỳ”.  

Đây gọi là kinh hành, ngày nay chúng ta gọi là tản bộ. Khi tản bộ tụng kinh, kinh 

điển  thuộc  làu.  Thuộc  bộ  kinh  giống  nhƣ  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  không  nên  nôn 

nóng,  không  nên  đọc  quá  nhanh,  đọc  từng  chữ  từng  câu.  Một  bộ  kinh  đọc  hai 

tiếng, hai tiếng đi cũng đƣợc hai ba cây số, hai ba cây số đi rất chậm, thích hợp 

với sáng sớm và hoàng hôn. Thông thƣờng trong nhà Phật không ăn cơm chiều, 

kinh hành nhƣ vậy rất tốt! Hoặc là niệm Phật hoặc là trì chú để nhiếp tâm. Đây là 

công  phu  sáng  và tối.  Mức  độ  thể  dục  cũng  đủ.  Đi  đứng  ngồi  nằm  đều  đang  tu 

hành. Hành là hành vi, khởi tâm động niệm, hành vi tƣ tƣởng. Trong Phật pháp 

gọi là ý. 

Ngôn  ngữ  là  hành  vi  của  lời  nói,  thân  thể  động  tác  là  hành  vi  của  thân.  Ba 

nghiệp  thân  khẩu  ý  có  sai  lầm,  có  tạo  nghiệp,  khiến  nó  tu  tập  sửa  đổi  gọi  là  tu 

hành. Niệm Phật rất tốt, tụng kinh rất tốt, trì chú cũng rất tốt. Chuyên tu chuyên 

hoằng,  chuyên  tu  thì  dễ  đƣợc  định,  đƣợc  tam  muội.  Chúng  ta  tu niệm  Phật,  khi 

kinh  hành  niệm  Phật  đƣợc  niệm  Phật  tam  muội.  Khi  kinh  hành  tụng  kinh  Vô 

Lƣợng Thọ hoặc tụng kinh Di Đà cũng gọi là niệm Phật tam muội. Sau khi đƣợc 

tam  muội,  tu  hành  không  gián  đoạn,  ngày  ngày  đều  làm  nhƣ  vậy,  đến  khi  nhân 

duyên thuần thục thì tự nhiên đại ngộ tức là đã khai ngộ. Đƣợc tam muội, vãng 

sanh sẽ nắm chắc đƣợc, có thể không cần vãng sanh sớm hơn dự định. 

Tập 364  75 



Vì  sao  vậy?  Trong  kinh  Đức  Phật  dạy,  tu  hành  một  ngày  ở  thế  giới  Ta  Bà 

bằng  tu  hành  ở  thế  giới  Cực  Lạc  100  năm.  Vì  sao?  Ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc  bình  an  nên  tiến  bộ  rất  chậm,  thế  giới  này  biến  hoá  quá  kịch  liệt  nếu  chịu 

đựng đƣợc thì tiến bộ rất nhanh, không chịu đựng đƣợc thì đoạ lạc cũng rất nhanh, 

thế giới Cực Lạc tuyệt đối không bị đoạ lạc chỉ có tiến không có thoái. Còn thế 

giới Ta bà thay đổi nhanh chóng, nếu chịu đƣợc thì tăng tiến rất nhanh mà không 

đoạ lạc. Cho nên ở thế gian này tu hành nhƣ thế nào cũng có thể chấp nhận đƣợc, 

thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thuận  duyên  ác  duyên  đều  có  thể  nhƣ  nhƣ  bất  động  ở 

đây rèn luyện, đến thế giới Cực Lạc sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, điều này 

không phải không đƣợc, vì sao vậy? Vì đã thật sự buông bỏ. Nếu không buông bỏ 

thì không vƣợt qua đƣợc, sẽ bị cảnh giới bên ngoài cám dỗ, đã thật sự buông bỏ 

thì không sao, thay đổi biến hoá ra sao cũng nhƣ nhƣ bất động. 

Thế gian này ngƣời khổ nạn quá nhiều, ngày ngày tiếp xúc những ngƣời này 

tâm từ bi đƣợc tăng trƣởng, tu đại từ đại bi. Nên nhớ trong cuộc sống tu hành, lý 

luận  trong  kinh  giáo  biến  thành  tƣ  tƣởng  kiến  giải  của  chính  mình.  Tất  cả  giáo 

huấn  trong  kinh  điển  đều  trở  thành  hành  vi  sinh  hoạt  của  chúng  ta.  Xử  sự  đối 

nhân  tiếp  vật  nơi  nơi  đều  hành  đạo Bồ  Tát.  Bồ  Tát  đạo  là  ngay  trong  sinh  hoạt 

hằng ngày. Ở nhà học Phật thì gia đình là đạo tràng, ngƣời nhà chính là đối tƣợng 

đầu tiên để độ. Nếu thật sự tu hành tốt, ngƣời nhà sao lại không hoan hỷ? Sao lại 

không khâm phục? Nhƣng phải thật thật sự tu hành! Thực hành tất cả những gì 

trong  kinh  dạy,  tự  nhiên  cảm  động  đƣợc  ngƣời  trong  gia  đình.  Cảm  động  đƣợc 

gia đình nhất định cảm động đƣợc hàng xóm và những vùng lân cận đây mới thật 

gọi là hành Bồ Tát đạo. 

Kinh  hành  để  đề  phòng  ngủ  gục,  đối  trị  mệt  mỏi  còn  có  thể  dƣỡng  thân  trị 

bệnh. Thân thể con ngƣời là một bộ máy nhất định phải hoạt động, hai chữ hoạt 

động này hay. Quý vị xem “hoạt động” muốn sống thì phải vận động, không vận 

động sẽ không sống đƣợc. Quý vị thấy ý nghĩa trong văn tự xƣa rất có trí huệ. 

Ngày  ngày  ngồi  bất  động  sẽ  không  sống  nổi,  ngồi  khiến  nó  tiêu  mất,  nhất  định 

phải hoạt động. Kinh hành là hoạt động, lạy Phật là hoạt động. Hai phƣơng thức 

này bất luận là pháp môn nào cũng đều dùng nhiều nhất. 

76  Tập 364 



 “Huyền Tán Nhị vân, ư trung vãng lai, tiêu thực tụng kinh. Như kinh bố tiêu chi 

 lai khứ, cố ngôn kinh hành”.  Bố tiêu này ngày nay không còn nhìn thấy, đây là 

cách dệt vải ngày xƣa. Không biết quý vị đã từng thấy phụ nữ trong gia đình ngày 

xƣa dệt vải hay không. Đó là phƣơng pháp mấy nghìn năm trƣớc dùng con thoi 

để dệt thành vải. Trên đồ hoạ còn có thể nhìn thấy, đây là ví nhƣ kinh hành, kinh 

hành này không phải đi vòng quanh mà là đi thẳng, một con đƣờng thẳng nên gọi 

là kinh hành. Kinh nghĩa là máy kinh vĩ. 

 “Hựu Pháp Hoa Kinh Tự Phẩm”.  Ở trƣớc Huyền Tán là Pháp Hoa Huyền Tán, 

 “vân, vị thường thuỳ miên, kinh hành lâm trung”.  Đức Phật khi còn tại thế buổi 

tối  hành  đạo,  đi  nhiễu  vòng  quanh  trong  rừng  cây_kinh  hành.  “Vị  thường  thuỳ 

 miên”  khi mệt thì ngồi nghỉ dƣới góc cây, tâm địa thanh tịnh, không nhiễm chút 

bụi trần, vạn duyên buông bỏ, tâm định, thân cũng tịnh.  “Hựu tư đạo, tư duy ư 

 đạo dã. Tư lương ư sở đối chi cảnh, nhi liễu biệt chi, viết tư duy”.  Đạo ở đâu? 

Chẳng  nơi  nào  không  phải  là  đạo.  Những  thứ  lục  căn  tiếp  xúc  đến  đều  là  đạo. 

Đạo  là  nói  về  pháp  tánh,  những  thứ  lục  căn  tiếp  xúc  đều  là  pháp  tƣớng.  Tánh 

tƣớng nhất nhƣ, tánh tƣớng không hai, từ trong tƣớng thấy tánh. Mắt từ sắc tƣớng 

mà thấy tánh, tai từ nghe âm thanh mà thấy tánh, lƣỡi từ nếm vị mà thấy tánh. Đó 

chính là điều trong Lăng Nghiêm Kinh Chánh Mạch, Giao Quang pháp sƣ nói bỏ 

thức dùng căn. 

Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  “phản  văn  văn  tự  tánh,  tánh  thành  vô  thƣợng  đạo”    ,  

tánh thành vô thƣợng đạo nghĩa là minh tâm kiến tánh. Kiến tánh không phải thấy 

ở  trong  kinh  điển  mà  ở  ngay  trong  đời  sống  hằng  ngày.  Trong  lục  căn  đối  với 

cảnh  giới  lục  trần  mà  kiến  tánh,  xem  có  thấy  đƣợc  không,  từ  trong  động  thấy 

đƣợc tịnh, từ trong tạp loạn thấy đƣợc bình an. Tất cả pháp đều là tự tánh. Các 

pháp đều nhƣ thế, các pháp đều nhƣ vậy nên gọi là tƣ đạo, không nên nghĩ ngợi 

này nọ, nghĩ đến những điều khác là hoàn toàn sai. Ngƣời thế gian nghĩ là tài sắc 

danh thực thuỳ, thất tình ngũ dục, họ nghĩ đến những thứ này nên hoàn toàn sai. 

Trong Phật pháp nên nghĩ làm thế nào để làm đƣợc nhiều điều tốt đẹp, độ nhiều 

chúng sanh, tích luỹ nhiều công đức. Tốt hơn ngƣời thế gian nghĩ một chút nhƣng 

cũng là sai. Vì sao vậy? Vì phan duyên ở bên ngoài thì lục căn không thanh tịnh. 

Tập 364  77 



Trong  giáo  lý đại  thừa  dạy  chúng  ta  tuỳ  duyên  diệu  dụng.  Chúng  ta  tuy  tuỳ 

duyên nhƣng không phải diệu dụng, không phải diệu dụng nên nhớ rằng đó là tạo 

nghiệp, tuỳ duyên tạo nghiệp. Thực tế mà nói thì ý niệm chúng ta vừa khởi, trong 

Hoàn Nguyên Quán nói ý niệm mới động đã chu biến pháp giới, biến pháp giới 

hƣ không giới tất cả đều tiếp nhận đƣợc. Thân này của chúng ta giống nhƣ đài 

phát  thanh  vậy,  ý  niệm  vừa  động  liền  phát  xạ  ra,  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới 

đều nhận đƣợc, không ai không biết. Tiếp thu đƣợc nhƣng không biết. Nhƣ vậy là 

sao? Đó là máy móc có sự cố. Hiện tại máy móc chúng ta có sự cố. Tin tức trong 

mƣời  phƣơng  thế  giới  xƣa  nay  chƣa  từng  gián  đoạn,  chúng  ta  đang  nhận  đƣợc 

nhƣng không biết vì không cảm nhận đƣợc. Do máy móc có vấn đề nên nó không 

hoạt động, đã bị tê liệt, không phải không nhận đƣợc. 

Phàm  phu  trong  lục  đạo  mê  thất  tự  tánh,  nguyên  nhân  chính  là  đây.  Nếu 

chúng ta tu hành tâm thanh tịnh liền có thể nhận đƣợc một vài tin tức. Càng thanh 

tịnh càng linh mẫn, những thứ ta nhận đƣợc, cảm nhận đƣợc càng nhiều. Nếu tâm 

tƣ không tập trung thì năm lực này lập tức mất đi, nhƣng chúng ta phát đi mỗi 

niệm  đều  không  gián  đoạn.  Chúng  ta  phát  ra,  tƣ  tƣởng  tinh  thần  chúng  ta  dao 

động, tạo tác của chúng ta là vật chất, sự dao động của thân thể này biến khắp 

pháp giới. Chƣ Phật Bồ Tát nhận đƣợc vì các ngài rất rõ ràng, không bị mê hoặc. 

Thiên địa quỷ thần cũng có thể nhận đƣợc. Có một số thiên địa quỷ thần còn hay  

hơn chúng ta nhiều. Vì sao vậy? Vì họ có tu, chỉ cần có tu thì đều nhận đƣợc. 

Ngƣời có tu tâm họ thanh tịnh, tâm thanh tịnh đặc biệt mẫn cảm, linh mẫn nên 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác không thể không thận trọng. 

Trong kinh Đức Phật nói tất cả nghiệp chƣớng chúng ta tạo không những phát 

xạ mà chúng ta còn lƣu trữ tài liệu. Có kho tài liệu. Kho tài liệu này là gì? Là A 

lại da. Trong A lại da thu thập những chủng tử tài liệu này, vĩnh viễn không bao 

giờ mất đi. Kho tƣ liệu này rất kiên cố, trong vô lƣợng kiếp, thế giới có thành trụ 

hoại không thì kho tƣ liệu này cũng không bị hoại. Vì sao vậy? Vì kho tƣ liệu này 

không phải vật chất, nó là hiện tƣợng tinh thần, không phải hiện tƣợng vật chất 

nên nó mãi mãi không hƣ hoại. Khi đại triệt đại ngộ thì những tài liệu này đƣợc 

chỉnh  đốn  lại  và  chuyển  thức  thành  trí.  Đem  tất  cả  những  tƣ  liệu  của  mình  đều 

chuyển thành trí huệ. Trí huệ này gọi là hậu đắc trí, “vô sở bất tri”. “Bát nhã vô 

78  Tập 364 



tri” là căn bản trí. Từ căn bản trí phát sinh hậu đắc trí, “vô sở bất tri” nên phiền 

não vô tận cũng không sợ. Sau khi chuyển biến đều là trí huệ vô tận. Phiền não 

không có thì trí huệ cũng không có, chuyển phiền não thành bồ đề. Quý là ở chỗ 

chuyển biến. 

Đặc biệt là chúng ta đang sống trong bối cảnh thời hiện đại này, thiên tai quá 

nhiều, quan trọng nhất là chuyển tâm lại. Chúng ta học Phật nhiều năm nhƣ vậy, 

thƣờng  nói  thuần  tịnh,  thuần  thiện.  Điều  này  rất  quan  trọng!  Tâm  chúng  ta  là 

thuần tịnh, thuần thiện thì không có thiên tai. Đây là thật không phải giả. Một trận 

động đất, một trận sóng thần chúng ta cũng tiêu, thân thể không còn. Thân thể là 

giả, thân thể không phải của ta. Ý niệm thuần tịnh thuần thiện là thật. Nó đi về 

đâu? Nó đến thế Giới Cực Lạc. 

Chúng ta biết những ngƣời chết trong thiên tai, Phật A Di Đà cũng hiển diện. 

Ngƣời có duyên với Phật thấy đƣợc ngài, ngƣời không có duyên thì không nhìn 

thấy. Đức Phật đều tiếp dẫn hết, điều này không hề hƣ vọng. Đây là thật nhƣng 

chúng ta phải tu hành chân chánh mới có thể thành tựu, nên từ sáng đến tối ngày 

ngày tháng tháng niệm Phật không gián đoạn. Phải buông bỏ duyên thế gian, toàn 

là giả không nên để trong lòng. Gặp đƣợc duyên thì vận dụng nó, vận dụng thật 

siêng năng, làm tấm  gƣơng tốt để  thế  nhân noi không nên làm gƣơng xấu, cần 

phải làm gƣơng tốt để báo ơn chƣ Phật, đại chúng trong xã hội thấy đó là ngƣời 

học Phật, học Phật rất tốt, đây là báo ơn chƣ Phật. Nếu khiến ngƣời ta huỷ báng 

Phật nhƣ vậy là chúng ta sai. Chúng ta phải biểu hiện để ngƣời ta tán thán không 

nên để ngƣời huỷ báng. 

 “Hựu Quán Kinh Vi Đề Hy phu nhân thỉnh viết, ngã kim lạc sanh Cực Lạc thế 

 giới A Di Đà Phât sở. Duy nguyện Thế Tôn giáo ngã tư duy, giáo ngã chánh thọ”.  

Đây là một đoạn trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật. Phu nhân Vi Đề Hy gặp 

biến cố gia đình. Chồng của bà là quốc vƣơng. Biến cố từ đâu  mà có? Con trai 

nghe lời ly gián của Đề Bà Đạt Đa, nên đoạt vƣơng vị của cha, hại cha, hại mẹ 

gậy nên một biến cố lớn. Gia đình biến cố nên cảm thấy nhân sinh không có chút 

ý nghĩa, cầu Phật cứu bà. Đức Phật liền đến gặp và an ủi bà. Bà ta khóc lóc bạch 

Phật rằng: Con không muốn ở trên thế gian này nữa, thế gian này quá nhiều đau 

khổ. Nếu có cõi nƣớc an ổn thì con nguyện đƣợc vãng sanh? Đức Phật dùng thần 

Tập 364  79 



lực hiện ra cõi nƣớc của Chƣ Phật trƣớc  mặt bà, để chính  mắt bà thấy.  Bà xem 

xong, thấy thế giới Cực Lạc của Phật Di Đà là tốt nhất nên muốn đi về đó. Cầu 

Phật  dạy  bà  tƣ  duy,  dạy  bà  chánh  thọ,  cũng  chính  là  nói  con  cảm  thấy  thế  giới 

Cực Lạc tốt. Bà Vi Đề Hy đã chọn đúng. 

Đến đó bằng cách nào? Cầu Thế Tôn chỉ dạy cho bà. Phật dạy cho bà ta 16 

loại quán tƣởng.  Kinh Thập  Lục Quán chính là phu  nhân Vi Đề  Hy khởi thỉnh. 

Mƣời sáu phƣơng pháp này, bất cứ phƣơng pháp nào quán thành đều có thể vãng 

sanh. Trí Giả đại sƣ tông Thiên Thai đời nhà Đƣờng đã tu 16 quán này mà vãng 

sanh.  Một  bậc  tổ  sƣ  đã  tu  thành  công  pháp  môn  này  nhƣng  16  pháp  quán  này 

không dễ. Quán cuối cùng trong 16 quán là trì danh niệm Phật nên trì danh niệm 

Phật cũng ở trong mƣời sáu phép quán này chứ không phải bên ngoài. Pháp quán 

sau cùng là trì danh. 

Vì  sao  khó  tu?  Quán  quá  vi  tế.  Phàm  phu  chúng  ta  tâm  không  đƣợc  tỷ  mỷ, 

thiếu  thận  trọng  quán  sẽ  không  thành.  Ví  dụ  nhƣ  phép  quán  thứ  nhất  “lạc  nhật 

huyền cổ”, quán phƣơng tây, khi hoàng hôn mặt trời hạ núi, quý vị nhìn mặt trời. 

Nhƣ thế nào gọi là quán thành? Sau khi quán thành nghĩa là bất luận ở đâu, mở 

mắt ra đều thấy mặt trời ở trƣớc mặt, nhắm mắt cũng thấy mặt trời hiện ra trƣớc 

mặt  nhƣ  vậy  là  quán  thành.  Thử  xem  chúng  là  có  làm  đƣợc  hay  chăng?  Không 

đƣợc, mở mắt ra mặt trời cũng không có trƣớc mắt mà nhắm mắt lại cũng không 

có nhƣ vậy là quán không thành. Quán thành là có thể vãng sanh. Phàm là ngƣời 

không tỷ mỷ đều tu quán không thành công, cho nên pháp quán sau cùng là dạy 

chúng ta niệm Phật_Trì danh niệm Phật. Dùng phƣơng pháp niệm Phật cũng có 

thể vãng sanh. 

Nói  tóm  lại  quán  và  niệm  đều  là  biện  pháp  hàng  phục  phiền  não.  Tập  khí 

phiền  não  của  chúng  ta  có  thể  buông  bỏ  thì  quán  hay  niệm  đều  dễ  dàng  hơn. 

Ngày nay chúng ta quán hay niệm đều không thành tựu, vì không buông bỏ đƣợc. 

Điều trƣớc tiên chính là thân chƣa buông. Thiên kinh vạn luận Đức Phật đều nói 

đến vấn đề này, nói về việc này, toàn tâm toàn ý không biết nói bao nhiêu lần. 

Thân không phải là ta. Đức Phật định nghĩa cái ta rất rõ ràng minh bạch. Ta là gì? 

Cái gì là ta? Đức Phật nói ra tám nghĩa. Trong tám nghĩa đó có hai nghĩa quan 

trọng nhất cần phải ghi nhớ. Ý thứ nhất là chủ tể, thứ hai là tự tại. Thân thể của 

80  Tập 364 



chúng ta có chủ tể chăng? Có thể tự tại chăng? Nếu tôi có thể làm chủ đƣợc thì 

tôi  mỗi  năm  đều  là  18,  tôi  không  muốn  già  cũng  không  muốn  bệnh.  Làm  đƣợc 

nhƣ thế chăng? Không làm đƣợc, năm này già hơn năm trƣớc, ngày này già hơn 

ngày kia. Không còn cách nào, chúng ta không làm chủ đƣợc. 

Chúng ta muốn tự tại. Mùa hè nóng, mùa đông lạnh. Mùa hè tôi không muốn 

nóng, mùa đông tôi cũng không muốn nó lạnh nhƣ vậy. Có thể làm đƣợc chăng? 

Không đƣợc. Chúng ta không có cách nào để thoát khỏi ngƣời và việc, cùng sự 

phiền nhiễu của hoàn cảnh tự nhiên nên không thể tự tại. Nghĩ đến Đức Thế Tôn 

nói về định nghĩa này, tƣ duy tận tƣờng thì không có, đây gọi là vô ngã. Vì ngộ 

nhận nên xem thân này là ta vì thân thể này mà tạo nghiệp_Tạo vô lƣợng vô biên 

tội nghiệp để chiêu cảm lấy báo khổ của tam ác đạo, quá sai lầm! 

 “Thiện  Đạo  đại  sư  chú  viết”.   Chú  giải  kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  là  của 

Thiện Đạo đại sƣ.  “Ngôn giáo ngã tư duy giả, tức thị định tiền phương tiện. Tư 

 tưởng ức niệm bỉ Phật, y chánh nhị báo tứ chủng trang nghiêm dã” . Đây là dạy 

chúng ta tƣ duy, dạy chung ta quán nhƣ thế nào? Nghĩ nhƣ thế nào? Xem nhƣ thế 

nào? Y báo, chánh báo bốn loại trang nghiêm của thể giới Cực Lạc ở trƣớc chúng 

ta đọc qua. Trong Vãng Sanh Luận nói ba loại, mở và khép không giống nhau. 

Đó là quốc độ trang nghiêm, Phật trang nghiêm, Bồ Tát trang nghiêm. Chúng ta 

thƣờng nghĩ đến điều này, nhƣ vậy càng tƣờng tận, Kinh Thập Lục Quán nói với 

quý vị 16 loại rất tƣờng tận. Kinh Vô Lƣợng Thọ rất tƣờng tận. Kinh này từ đầu 

đến cuối có 48 phẩm, 48 phẩm quá nhiều. Quý vị quán tƣởng 48 nguyện của Phật 

A Di Đà, điều này rất tốt! 

Đem  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  Phật  biến  thành  bổn  nguyện  của  mình. 

Điều trƣớc tiên là phải thuần thục, phải thuộc làu 48 nguyện. Sau khi đọc thuộc, 

trong  cuộc  sống  hằng  ngày  khởi  tâm  động  niệm  đều  có  thể  tƣơng  ƣng  với  48 

nguyện. Nhƣ vậy trong niệm Phật thêm hai chữ quán tƣởng, rất có hiệu quả. Tập 

khí  phiền  não  nặng,  dùng  phƣơng  pháp  này  rất  hay!  Thật  sự  có  thể  nhiếp  tâm, 

luyện  tâm  trong  mọi  lúc,  mọi  cảnh  duyên  đều  không  tán  loạn.  Đây  là  định  tiền 

phƣơng tiện trong Quán Kinh, dạy chúng ta quán tƣởng nhƣ thế nào. 

Bồ Tát Đại  Thế Chí nói nhớ Phật niệm Phật thì hiện tại tƣơng lai nhất định 

thấy  Phật.  Quý  vị  thấy  thù  thắng  biết  bao!  Thƣờng  nghĩ  đến  Phật,  thƣờng  nghĩ 

Tập 364  81 



đến thế giới Cực Lạc, thƣờng có tâm cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc tất cả pháp 

từ tâm tƣởng sanh. Làm gì có đạo lý không vãng sanh đến thế giới Cực Lạc! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 365 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:07.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 432, hàng thứ hai từ dƣới đếm lên. Bắt đầu xem từ 

câu Quán Kinh. 

 “Hựu Quán Kinh Vi Đề Hy phu nhân viết, ngã kim lạc sanh Cực Lạc thế giới A 

 Di Đà Phật sở. Duy nguyện Thế Tôn, giáo ngã tư duy, giáo ngã chánh thọ. Thiện 

 Đạo đại sư chú viết, ngôn giáo ngã tư duy giả, tức thị định tiền phương tiện. Tư 

 tưởng ức niệm bỉ Phật, y chánh nhị báo tứ chủng trang nghiêm dã”. 

Hôm qua chúng ta đã học đến đây. Đoạn kinh văn này và chú giải của Thiện Đạo 

đại sƣ rất quan trọng. Tu Tịnh độ hy vọng đời này đƣợc vãng sanh thế giới Cực 

Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  thì  đây  là  khai  thị  vô  cùng  quan  trọng,  không  thể 

không biết. Thiện Đạo đại sƣ chú giải đoạn này. Ngài nói:  “giáo ngã tư duy giả, 

 tức thị định tiền phương tiện” . Định chính là niệm Phật tam muội. Chúng ta hiện 

nay chƣa đạt đƣợc niệm Phật tam muội, ngƣời đạt đƣợc rất ít, đại đa số là chƣa 

đạt đƣợc. 

Tu bằng cách nào? Dạy chúng ta  “tư tưởng ức niệm bỉ Phật y chánh nhị báo 

 tứ chủng trang nghiêm” . Điều này  cũng nhƣ trong Viên Thông Chƣơng Bồ Tát 

Đại Thế Chí nói nhớ Phật niệm Phật hiện tại tƣơng lai nhất định thấy Phật. Nhớ 

Phật niệm Phật, ý giống nhƣ điều chúng ta đang nói, đích thực chúng ta cần phải 

82  Tập 365 



dừng lại và buông bỏ tất cả ý niệm, chỉ niệm Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc. 

Bỉ Phật là Phật A Di Đà. Y báo là quốc độ trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. 

Chánh báo là trang nghiêm của Phật A Di Đà và tất cả Bồ Tát. 

Tứ chủng trang nghiêm, là chánh báo có hai loại, y báo có hai loại. Hai loại 

chánh báo mọi ngƣời đều biết là Phật và Bồ Tát. Hai loại y báo, một là hoàn cảnh 

lớn_hoàn  cảnh  của  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  hai  là  giảng  đƣờng,  đạo  tràng 

của Phật A Di Đà. Quý vị xem, đạo tràng thọ trang nghiêm_đƣa ra một ví dụ, bao 

gồm đạo tràng ở trƣớc chúng ta nói là ao thất bảo và nƣớc tám công đức. Giảng 

đƣờng của Phật A Di Đà  ở  đâu? Không phải  một nơi,  mà khắp nơi đều là đạo 

tràng của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà ở thế giới này phân thân nói pháp. Không 

nhƣ thế giới này của chúng ta, chúng sanh mê hoặc, tập khí phiền não sâu nặng. 

Đức Phật có thể phân nhiều thân ở thế giới này chăng? Đƣơng nhiên có thể. Vậy 

vì sao ngài không làm? Làm nhƣng không ai tin. Vì sao vậy? Vì họ cho Phật là 

thần.  Ngài  có  thể  phân  thân,  còn  chúng  ta  không  thể.  Ngài  có  thể  thành  tựu, 

chúng ta làm sao có thể so sánh đƣợc? Chẳng những không thể tăng trƣởng lòng 

tin cho mọi ngƣời, mà trái lại tăng trƣởng nghi hoặc của mọi ngƣời. Nguyên tắc 

trong kinh luận nói là: “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lƣợng”, đây là phƣơng tiện 

thiện xảo của Đức Phật. Đức Thế Tôn lúc còn tại thế dùng phƣơng pháp nào để 

phân thân? Dùng đệ tử. Đệ tử tuỳ tùng của ngài có 1255 vị, họ không ngừng nhận 

lời  mời  của  đại  chúng  đi  khắp  mọi  nơi  để  hoằng  pháp  giáo  hoá,  chính  là  dùng 

phƣơng pháp này. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc không cần, Phật A Di Đà có thể 

phân thân. Vì sao vậy? Vì đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc thì mỗi ngƣời đều có 

thể phân thân. Nhƣ vậy thì quá dễ. Không nhƣ ở đây chỉ có Phật và Bồ Tát mới 

phân  thân  đƣợc,  phàm  phu  không  thể  phân  thân.  Nên  ngài  không  thể  dùng 

phƣơng pháp này. Chúng ta cần phải lãnh hội điều này. Đây là từ bi vô tận của 

Nhƣ Lai. 

Ở thế giới Cực Lạc, mỗi ngƣời đều có thể phân than, thì  Phật A Di Đà sao lại 

không thể phân than đƣợc! Do đó chúng ta có thể nghĩ đến, thế giới tây phƣơng 

khắp  nơi  đều  là  đạo  tràng  của  Phật  A  Di  Đà,  khắp  nơi  đều  thấy  Phật  A  Di  Đà. 

Đây là bốn loại y chánh trang nghiêm, chúng ta thƣờng phải nghĩ đến điều này. 

Tập 365  83 



Phàm phu mặc dù là vãng sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng 

sanh, họ cũng có năng lực  mỗi ngày đi cúng dƣờng mƣời vạn ức Phật. Đi bằng 

cách nào? Phân thân đi. Còn bản thân mình vẫn bất động trong giảng đƣờng của 

Phật A Di Đà. Tức là có năng lực phân mƣời vạn ức thân đi tham bái mƣời vạn 

ức vị Phật, cúng Phật nghe pháp. Bản thân không hề rời thế giới Cực Lạc, không 

rời Phật A Di Đà. Chúng ta thƣờng quán tƣởng những cảnh giới này, nhƣ vậy là 

rất tốt, nó sẽ làm tăng trƣởng chánh tín, chánh niệm chúng ta. Tăng trƣởng tâm 

nguyện  cầu  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  cũng  có  thể  tiêu  trừ  vọng  niệm, 

tập khí của chúng ta. Không nghĩ gì khác, chỉ chuyên nghĩ đến những điều trong 

kinh nói. 

 “Toạ thiền, toạ nhi tu thiền dã, thiền giả phạm ngữ”.  Chữ thiền này là dịch âm từ 

tiếng phạn.  “Dịch vi tịnh lự, tư duy tu đẳng”.  Tịnh lự nghĩa là tƣ duy tu. Tịnh là 

tâm thanh tịnh, nó thuộc về “chỉ”, lự thuộc về “quán”. Ngƣời xƣa thƣờng nói “chỉ 

quán”. Thiền và chỉ quán cùng một nghĩa. “Chỉ” nghĩa là buông bỏ, “quán” nghĩa 

là thấu suốt. Đích thực tu hành bƣớc thứ nhất là phải buông bỏ, mới có thể thấy rõ 

chân  tƣớng  sự  thật.  Buông  càng  nhiều  thì  thấy  càng  thấu  triệt,  thấy  càng  rộng 

càng  sâu  sắc.  Dùng  cách  nhìn  thấu  triệt  để  buông  bỏ,  danh  từ  này  thì  chúng  ta 

càng dễ hiểu, chứ dùng chỉ quán không dễ hiểu. 

Khi tôi mới học Phật, vừa nhập Phật môn. Chƣơng Gia đại sƣ không nói với 

tôi “chỉ quán”, không nói “thiền na”. Ngài chỉ nói là buông bỏ và nhìn thấu suốt. 

Đại sƣ  vừa nói là  tôi hiểu, có thể  lãnh hội đƣợc. Buông bỏ  giúp chúng ta nhìn 


thấu suốt. Buông bỏ tham sân si mạn, buông bỏ tập khí phiền não, khi đọc kinh 

nghe giảng rất dễ nắm bắt vấn đề. Nên dễ lãnh hội, dễ ngộ nhập. Lãnh hội cạn thì 

ngộ  nhập  sâu.  Nếu  không  thể  buông  bỏ.  Con  ngƣời  thời  nay  điều  đầu  tiên  cần 

phải buông bỏ chính là tâm nông nổi, ngã mạn vô lễ. Nếu không buông đƣợc hai 

đều này thì cho dù ngày ngày đến nghe giảng dạy, có thể nói rằng họ càng nghe 

càng mê hoặc, nghe không hiểu. 

Giáo huấn của thánh hiền phải học từ sự cung kính, vì sao vậy? Sở tu, sở học, 

sở dạy của chƣ vị thánh hiền đều là tánh đức. Tánh đức là chân tâm, pháp tánh. 

Đối với chân tâm, pháp tánh không tôn trọng thì làm sao có thể lãnh hội đƣợc? 

Phải tôn trọng thánh hiền, tôn trong giáo huấn của thánh hiền, trên thực tế là tôn 

84  Tập 365 



trọng pháp tánh. Là tôn trọng chân tâm của chính mình chứ không phải gì khác. 

Chân tâm hiển lộ chính là chân thành cung kính. Ấn Quang đại sƣ nói thành kính, 

đó là chân tâm của quý vị. Chân tâm với chân tâm tƣơng ƣng. Vọng tâm với chân 

tâm không tƣơng ƣng, nên quý vị nghe không hiểu. 

Kinh điển văn tự mà các bậc thánh hiền lƣu lại, toàn là tự tánh hiển lộ ra. Hay 

nói cách khác, nếu muốn tƣơng ƣng thì cần phải dùng chân tâm, dùng vọng tâm 

thì nhất định không tƣơng ƣng đƣợc. Dùng vọng tâm chính là dùng A lại da, dùng 

ý thức. Dùng chân tâm, chứ không dùng A lại da. 

Trong Khởi Tín Luận Mã Minh Bồ Tát nói, nghe giáo chính là nghe giảng kinh, 

nghe dạy học. Cần dùng thái độ nhƣ thế nào? Bồ Tát dùng ba loại thái độ không 

giống với chúng ta là, không chấp tƣớng ngôn thuyết, không chấp tƣớng danh tự, 

không chấp tƣớng tâm duyên. Quý vị xem đây chính là chân thành cung kính, nên 

họ  nghe  sẽ  khai  ngộ,  nghe  rồi  sẽ  chứng  quả.  Chúng  ta  không  biết  nghe,  không 

biết  nghe  nhƣng  Phật  Bồ  Tát  vẫn  từ  bi,  vẫn  cứ  nói.  Bất  luận  là  nghe  hiểu  hay 

không,  chƣ  Phật  Bồ  Tát  vẫn  giảng  nhƣ  vậy.  Nghe  không  hiểu  cũng  tốt,  vì  sao 

vậy? Vì đã trồng hạt giống bồ đề vào trong A lại da, trồng một thiện căn, đời đời 

kiếp kiếp gặp đƣợc duyên thì chúng ta sẽ nghe, sẽ đọc tụng, lâu ngày nuôi dƣỡng 

thành  thiện  căn.  Sau  đó  gặp  đƣợc  Phật  pháp  thiện  căn  tự  nhiên  hiện  tiền,  cung 

kính tự nhiên sanh khởi. Điều này có nghĩa là nhƣ vậy. 

Thành kính, thiện căn đều nhờ vào sự bồi dƣỡng lâu dài, không phải trời sanh. 

Đặc  biệt  là  chúng  ta  mê  lầm  trong  lục  đạo  thời  gian  quá  lâu,  tập  khí  ô  nhiễm  

nặng nề. Cho dù gặp đƣợc Chƣ Phật Bồ Tát hay thiện tri thức giáo huấn, cũng rất 

khó khăn, nhất là ở trong thời đại này, tâm cung kinh đã mất. Khoảng tuổi nhƣ 

tôi, có thể nói là trƣớc bốn năm mƣơi tuổi. Con ngƣời trong xã hội đối với ngƣời 

đều có tôn kính, tâm tôn trọng. Viết cái tên cũng rất cung kính quy cũ, không qua 

loa. Quý vị thấy tuổi trẻ hiện nay, viết gì cũng chỉ qua quýt cho xong. Chữ viết 

láu nếu không quan sát tỷ mỷ sẽ không đọc. Điều này ngày xƣa nhất định không 

đƣợc, ngày xƣa nhƣ vậy là đại bất kính. 

Thầy  giáo  ngày  xƣa  chấm  bài,  chữ  không  chỉnh  tề  là  không  xem,  điễm  số 

cũng không có. Chữ viết không đẹp không sao, chỉ cần viết ngay thẳng chỉnh tề, 

yêu cầu của thời xƣa là cẩn thận nắn nót. Từng nét từng chữ cẩn thận ngay ngắn, 

Tập 365  85 



ngay hàng thẳng lối, chứ đâu giống bây giờ! Thái độ của lớp trẻ nhƣ thời nay, cổ 

nhân sẽ không dạy. Những huấn luyện cơ bản này, ngày xƣa đều là trách nhiệm 

của gia đình, gọi là gia giáo. Trong thời đại này gia giáo không còn, nên quý vị 

không thể trách cứ lớp trẻ. Nền văn minh văn hoá của toàn xã hội đã suy sụp, xã 

hội đại loạn. Nhân tâm không có chỗ quay về, không có nơi nƣơng tựa thích hợp, 

không có cảm giác an toàn, ngƣời nhƣ vậy sống ở thế gian đau khổ biết bao, trên 

thực tế đôi khi không bằng cả súc sanh. 

Thời đại này chúng ta đã gặp, rất may mắn, chúng ta đã gặp đƣợc giáo huấn 

của thánh hiền, chúng ta gặp đƣợc kinh điển đại thừa, đây là điều vô cùng may 

mắn. Vì sao vậy? Vì có thể y theo những giáo huấn điển tịch này để ra khỏi cảnh 

khó khăn hiện tại. Gặp đƣợc tịnh tông là điều hiếm có, khiến chúng ta có cơ hội 

ngay trong đời này, có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là nơi 

có không biết bao nhiêu ngƣời trong biến pháp giới hƣ không giới muốn đến, mà 

không gặp đƣợc nhân duyên này. Trong một đời viên thành Phật đạo, đến đâu để 

tìm cơ hội này? Thật không tìm đƣợc. 

Pháp  môn  này  phàm  phu  một  đời  thành  tựu  không  khó,  điều  kiện  rất  đơn 

giản: thật tin, thật muốn đi và đồng ý niệm Phật liền có thể vãng sanh. Then chốt 

ở đây chính là một chữ “chân”. Quý vị phải dùng chân tâm. Vọng tâm là không 

cung kính, không tôn trọng, giống nhƣ trò đùa vậy. Nhƣ vậy thì không thể vãng 

sanh, chỉ là trồng chút thiện căn, chứ đời này thì không thể thành tựu. Đời này có 

thể thành tựu là phải tính tấn tu hành. Tôi thật tin, thật muốn đi và thật tâm niệm 

Phật. 

Nên toạ trong chữ toạ thiền không nhất định là chỉ cho việc ngồi thiền, mà là 

lấy ý của chữ này. Toạ nghĩa là gì? Toạ là bất động. Toạ ở đây chính là bất động. 

Không phải thân bất động. Thân không phải ta, nó động hay không động thì có 

liên  quan  gì?  Quan  trọng  là  tâm  bất  động.  Trong  kinh  đại  thừa  thƣờng  nói,  đi 

đứng ngồi nằm đều là thiền. Chúng ta đi, đứng, ngồi hay nằm ngủ trên giƣờng hết 

thảy đều là thiền, tâm bất động. Trú tâm ở một cảnh giới. Ngày nay chúng ta toạ 

thiền chính là trú tâm trên Phật A Di Đà. Đi đứng nằm ngồi trong tâm chỉ có Phật 

A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì không có gì cả, nhƣ vậy là đang ở trong thiền 

định.  Thiền  này  trong  Đại  Tập  Kinh  Đức  Thế  Tôn  tán  thán.  Ngài  nói  trì  danh 

86  Tập 365 



niệm  Phật  là  thiền  vô  thƣợng  thậm  thâm  vi  diệu.  Điều  này  đƣợc  nói  ra  từ  kim 

khẩu  của  Đức  Thế  Tôn.  Thiền  trong  đại  thừa  thƣờng  nói  nó  cao  hơn  pháp  môn 

khác  một  bậc,  nhƣng  niệm  Phật  là  thiền  vô  thƣợng  thậm  thâm  vi  diệu,  so  với 

thiền lại cao hơn một bậc. 

 “Cụ viết thiền na”.  Ngƣời xƣa thích đơn giản, nên đã lƣợc bớt âm đuôi chỉ dùng 

một chữ thiền, ý là tịnh lự. Tịnh là tâm thanh tịnh. Chế tâm một chỗ là tịnh, cho 

nên  nó  là  “chỉ”.  Lự  là  “quán”.  Tâm  của  họ  không  phải  chết,  cũng  không  phải 

không, nó có cảnh giới, nên giữ ở cảnh giới này. Cảnh giới của ngƣời niệm Phật 

chính là một câu danh hiệu Phật A Di Đà, hoặc là Nam Mô A Di Đà Phật cũng 

đƣợc.  Mọi  lúc  mọi  nơi,  mỗi  niệm  đều  giữ  chặt  câu  danh  hiệu  này,  không  cho 

phép bất cứ tạp niệm nào xen vào, nhƣ vậy công phu niệm Phật chúng ta sẽ thành 

tựu,  chắc  chắn  chúng  ta  đƣợc  vãng  sanh  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  nhất  định  đƣợc 

vãng sanh. Lúc này niệm Phật,  một  niệm tƣơng ƣng  một niệm  Phật, niệm niệm 

tƣơng  ƣng  niệm  Phật,  đây  gọi  là  biết  niệm.  Đại  đa  số  ngƣời  không  biết  niệm, 

miệng thì niệm Phật nhƣng vẫn còn rất nhiều tạp niệm trong đó, nghĩ điều này, 

nghĩ cái kia, làm phá hoại toàn bộ công phu niệm Phật mà tự mình không hề hay 

biết, cứ cho rằng mình là ngƣời niệm Phật. Tôi ngày ngày niệm Phật, mỗi ngày 

niệm biết bao nhiêu vạn danh hiệu Phật. Nhƣng không biết trong bao nhiêu vạn 

thanh Phật hiệu đó có hoài nghi, có tạp niệm nên đã bị phá hoại mất hết rồi. Niệm 

Phật nhƣ vậy không phải là thiền. 

Nếu niệm Phật chuyên chú vào một niệm, không có hoài nghi, không có tạp 

niệm thì đó là thiền. Niệm Phật nhƣ vậy chính là điều đức Thế Tôn nói thiền vô 

thƣợng thậm thâm vi diệu. Nên cần phải hiểu ý nghĩa của thiền. 

Phật  pháp  đại  thừa  có  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  tất  cả  đều  là  tu  thiền, 

nghĩa là dùng tám vạn bốn ngàn phƣơng pháp tu thiền khác nhau. Tu tịnh lự, tu tƣ 

duy tu, cho nên pháp môn là bình đẳng không có cao thấp, vì sao vậy? Vì đều có 

thể  đƣợc  thiền  định,  đều  có  thể  khai  ngộ,  đều  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh.  Vì 

chúng sanh căn tánh không đồng, nên tu học có khó dễ khác nhau, khác biệt rất 

nhiều. Phật A Di Đà vì phổ độ chúng sanh mà đề xuất một phƣơng pháp gọi là trì 

danh niệm Phật. Phƣơng pháp này dể dàng, đơn giản, ai cũng tu đƣợc, và nó rất 

thù thắng. Chỉ cần nhƣ lý nhƣ pháp thì đây chính là thiền vô thƣợng thậm thâm vi 

Tập 365  87 



diệu. Nếu niệm Phật có tạp niệm thì không phải là thiền, trong thiền không cho 

phép  có  tạp  niệm  và  hoài  nghi.  Không  hoài  nghi,  không  tạp  niệm  chính  là  nhất 

tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn chính là thiền vô thƣợng thâm diệu, nhất tâm trú 

trên danh hiệu Phật. 

Trong thời đại này. Tôi không biết dùng vi tính, tôi nghe các vị đồng học nói, 

trên internet có rất nhiều tin tức. Đặc biệt là nhiều loại dự ngôn khác nhau nói về 

thiên  tai.  Chúng  tôi  đƣợc  một  vài  thông  tin,  kết  luận  của  nó  rất  đơn  giản,  con 

ngƣời nếu vì tự tƣ tự lợi thì thiên tai này không sao tránh khỏi, còn nếu không có 

tự tƣ tự lợi, ngƣời thiện tâm, ngƣời niệm Phật thì dù ở trong thiên tai cũng có thể 

bảo  toàn.  Chƣ  Phật  Bồ  Tát,  thiên  thần,  quỷ  thần  đều  sẽ  gia  hộ.  Hầu  nhƣ  đều  là 

cách  nói  này.  Chúng  ta  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  thì  những  thông  tin  này  có  thể 

không  cần  đến,  không  cần  xem  nó.  Xem  nó  có  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  chăng? 

Trái lại còn khiến cho công phu niệm Phật của chúng ta lại bị tạp niệm, lại bị phá 

hoại. Chúng tôi từ đây về sau không xem nữa mà nhất tâm niệm Phật. 

Siêng năng thực hành Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên và Thập Thiện Nghiệp, thì 

quý  vị  là  ngƣời  trong  kinh  Phật  nói  “thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhơn”,  nhƣ  vậy  là 

đƣợc. Thiên tai nhƣ thế nào cũng không sợ không hãi, hoàn toàn dùng tâm bình 

thƣờng để xem nó. Thiên tai là cộng nghiệp chiêu cảm ra. Chúng ta không tránh 

khỏi cũng không để ý, thân này không phải ta. Chúng ta tâm thiện hành vi thiện, 

niệm Phật cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Nhƣ vậy khi thiên tai đến, Đức 

Phật  A  Di  Đà  ở  trên  không  trung  đến  nghinh  tiếp  chúng  ta.  Là  việc  tốt,  không 

phải  việc  xấu.  Điều  này  mới  quan  trọng.  Nhất  tâm  nhất  ý  đọc  tụng  kinh  Vô 

Lƣợng Thọ và niệm Phật A Di Đà. Ngoài ra hoàn toàn buông bỏ, không còn nghĩ 

đến  nữa.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  sẽ  bình  an,  bình  tĩnh  vƣợt  qua  đại  thiên  tai  này. 

Không thể có ý niệm tự tƣ tự lợi, không thể có hành vi tự tƣ tự lợi. Gặp chúng 

sanh đau khổ, tuỳ nhân duyên tuỳ sức lực mà giúp là đƣợc. Toàn tâm toàn lực để 

giúp,  nhƣng  không  đƣợc  làm  ảnh  hƣởng  đến  việc  niệm  Phật  của  mình.  Đây  là 

nguyên tắc. 

Nếu chƣớng ngại chúng ta niệm Phật, khiến khi niệm Phật chúng ta không thể 

chuyên nhất, có tạp niệm. Nhƣ vậy thì không thể đƣợc. Nhất định phải biết, trƣớc 

khi chƣa niệm Phật thì điều trƣớc tiên là tự độ, tự độ là ƣu tiên. Đến thế giới Cực 

88  Tập 365 



Lạc có thể toàn tâm  toàn lực để giúp chúng sanh khổ nạn, nên không cần để ý. 

Khi có đƣợc năng lực này, mặc dù ở trong thiên tai cùng gặp nạn với mọi ngƣời, 

nhƣng mỗi ngƣời có chỗ đi riêng, nghiệp lực đang làm chủ tể, tự mình không làm 

chủ đƣợc, nghiệp  lực làm chủ,  Phật  Bồ Tát cũng không thể  làm  chủ. Nhìn thấy 

chúng ta tuỳ nghiệp lƣu chuyển. Nếu lòng tin chúng ta kiên định, lúc này sẽ khởi 

tác dụng rất lớn, tin thật và nguyện thật sẽ chiêu cảm đƣợc đức Phật đến tiếp dẫn. 

Vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  chính  là  công  đức  viên  mãn. 

Nên  tƣ  duy,  ở  đây  nói  là  “tƣ  tƣởng  ức  niệm  bỉ  Phật  y  chánh  nhị  báo  tứ  chủng 

trang nghiêm”, nghĩa là nƣơng vào kinh Vô Lƣợng Thọ là đƣợc. 

Thời  đại  Đông  Tấn,  Huệ  Viễn  đại  sƣ  là  ngƣời  đầu  tiên  khai  sơn  tịnh  độ  tông 

Trung  Quốc,  ngài  đã  nƣơng  theo  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Ngài  ở  Lô  Sơn  kiến  lập 

Đông Lâm Niệm Phật Đƣờng. Khi đó kinh Di Đà và kinh Quán Vô Lƣợng Thọ 

Phật  vẫn  chƣa  phiên  dịch.  Nên  đề  xƣớng  niệm  Phật  đều  y  theo  kinh  Vô  Lƣợng 

Thọ. 

Chúng ta hiện nay đề xuất kiến lập thôn Di Đà, ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng 

với đƣơng thời Huệ Viễn đại sƣ ở Lô Sơn thành lập niệm Phật đƣờng. Tập hợp 

những ngƣời thật sự cùng chí hƣớng, mọi ngƣời cùng nhau niệm Phật cầu vãng 

sanh.  Niệm  Phật  Đƣờng  Đông  Lâm  quy  củ  rất  nghiêm  khắc.  Quanh  niệm  Phật 

đƣờng có một dòng suối nhỏ, dòng suối nhỏ này làm ranh giới, ngƣời không cho 

phép  các  bạn  đồng  tu  rời  khỏi  ranh  giới  này,  nên  tâm  rất  định.  Vào  niệm  Phật 

Đƣờng chỉ có một mục tiêu, tôi muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc. Ngoại duyên 

đều buông bỏ hết. 123 ngƣời đều thành tựu, thật gọi là công đức viên mãn. 

Chúng  ta  y  theo  giáo  huấn  của  Ấn  Quang  đại  sƣ,  trong  hoàn  cảnh  hiện  tại, 

không  cần  quá  lớn,  20  ngƣời  trong  một  đạo  tràng  nhỏ,  20  ngƣời  tu  hành  chơn 

chánh,  ngƣời  phát  tâm  hộ  trì  cũng  không  cần  quá  20  ngƣời,  tất  cả  40  ngƣời  ở 

trong đạo tràng nhỏ này, 20 ngƣời là hộ trì. Tuy không phải là bế quan, là ở nhà 

tranh nhƣ cổ nhân thƣờng nói. Phạm vi lớn hơn bế quan một chút, phạm vi nhỏ 

này là phạm vi hoạt động của chúng ta. Rất tốt, nhất định có thể thành tựu. Buông 

bỏ tất cả, không có chút vƣớng bận nào. Nghĩ đến điều gì? Nghĩ đến tôi sắp chết, 

chết  rồi  còn  nghĩ  đƣợc  điều  gì?  Không  mang  theo  đƣợc  gì.  Nên  không  cần  hỏi 

han, cứ tuỳ thuận hết thảy. Đây là đại sự nhân duyên, thật sự hành trì! 

Tập 365  89 



Bên  dƣới  vẫn  tiếp  tục  giải  thích  nghĩa  của  thiền.  Thiền  na  phiên  dịch  thành 

chữ Hán là tịnh lự, tƣ duy tu…  “Tĩnh lự giả, thiền na chi thể vi tịch tịnh”.  Điều 

này  nhất  định  phải  biết,  thể  của  thiền  là  tịch  tịnh.  Cũng  chính  là  nguyên  tắc 

chung:  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc. 

Đây là thể của thiền, là tịch tịnh.  “Nhi diệc cụ phan lự chi dụng”.  Nó khởi tác 

dụng là quán chiếu, chứ không phải không khởi tác dụng. Quán chiếu là gì? Quán 

chiếu là thấu triệt, trong thấu triệt không có tác ý, họ không dùng ý thức mà dùng 

tự tánh, dùng kiến tánh để thấy sắc bên ngoài, nhƣ vậy liền thấy đƣợc sắc tánh, 

dùng văn tánh liền có thể nghe đƣợc thanh tánh. Đây chính là minh tâm kiến tánh. 

Nếu  dùng  nhãn  thức  để  nhìn  bên  ngoài  thì  đó  là  phân  biệt,  dùng  nhĩ  thức  nghe 

thanh trần, đây cũng là phân biệt chấp trƣớc. Chấp trƣớc tức nhiễm ô. 

Nhƣ  vậy  chúng  ta  biết,  thông  thƣờng  nói  thiền  định  là  có  một  trình  độ  chỉ 

quán nhất định. Chỉ quán chính là tu thiền định, cần buông bỏ thì phải buông bỏ, 

cần nắm giữ thì phải nắm giữ. Quý vị xem, ngƣời niệm Phật buông bỏ vạn duyên 

là  tịch  tịnh,  nắm  giữ  Phật  hiệu  là  quán  tƣởng,  chúng  ta  có  thể  tƣ  duy  y  chánh 

trang nghiêm của thế giới tây phƣơng, có thể nhớ đến tƣớng hảo quang minh Phật 

A Di Đà, đây gọi là tƣ duy tu. 

 “Cụ thẩm lự chi dụng, cố viết tịnh lự. Tịnh tức định, lự tức huệ. Định huệ quân 

 đẳng chi diệu thể viết thiền na”.  

Định huệ nhất định là bình đẳng, đây là cảnh giới thiền định. Nếu định nhiều lự ít 

thì hiện tƣợng hôn trầm liền khơi lên, nhƣ vậy là định nhiều huệ ít. Còn nếu huệ 

nhiều định ít chính là trôi nổi gọi là trạo cử, nghĩa là vọng niệm quá nhiều, đó đều 

là chƣớng ngại cho việc tu thiền. 

Ngày nay chúng ta dùng phƣơng pháp chấp trì danh hiệu để tu thiền, là thiền 

vô  thƣợng  thậm  thâm  vi  diệu  trong  nhà  thiền,  Điều  này  không  thể  không  biết. 

Thiền rất đƣợc nhiều ngƣời hâm mộ, nhiều ngƣời hƣớng về, nhƣng nhiều ngƣời 

không  biết  rằng  trì  danh  niệm  Phật  là  thiền  định,  là  tu  thiền,  rất  ít  ngƣời  biết. 

Ngƣời tu học tịnh độ cũng rất ít nắm giữ. Thật hiểu rõ ràng minh bạch thì đối với 

thiền sẽ không ngƣỡng mộ. Vì sao vậy? Vì chúng ta tu cũng nhƣ họ, cũng đƣợc 

định giống nhƣ họ. 

90  Tập 365 



       “Như Câu Xá Luận Nhị Thập Bát viết, y hà nghĩa cố lập tịnh lự danh? Do thử 

 tịch tịnh năng thẩm lự cố. Thẩm lự tức thị thật liễu tri nghĩa. Như thuyết tâm tại 

 định, năng như thật liễu tri”.  

Mấy câu này trong Câu Xá Luận giải thích rất hay. Dựa vào nghĩa gì để thành lập 

tên  gọi  là  tịnh  lự,  mà  chúng  ta  đặt  cho  nó  cái  tên  này?  Bên  dƣới  giải  thích 

rằng: “Do  thử  tịch  tịnh  năng  thẩm  lự  cố”.   Thẩm  lự  này  không  phải  phân  biệt, 

không  phải  chấp  trƣớc,  là  tự  nhiên  thấu  triệt.  Đây  là  trí  huệ.  Trong  bài  kệ  hồi 

hƣớng của kinh điển đại thừa nói “Nguyện đắc trí huệ chơn minh liễu”. Đây là 

tịnh lự. 

Từ đó cho thấy, dạy học trong thời xƣa, chúng ta không bàn Phật pháp, chỉ bàn 

pháp thế gian, dạy học của pháp thế gian coi trọng ngộ tánh của học trò, nhớ giỏi 

đứng thứ hai, ngộ tánh mới là đều quan trọng nhất. Ngộ tánh là huệ, nhớ nhiều là 

tri thức, ngộ tánh là trí huệ, không giống nhau! Đứa trẻ có trí huệ, thầy giáo đặc 

biệt quý trọng, dạy tốt nó sẽ có thành tựu lớn. Có tri thức, nghe rộng nhớ nhiều, 

chúng ta nói sức lý giải kém một chút, ngƣời này nếu huấn luyện tốt, tƣơng lai sẽ 

là quân tử thánh hiền. Ngƣời có trí  huệ có thể đến thánh hiền. Nhƣ vậy  là sao? 

Bởi tâm họ thanh tịnh, thiện lƣơng, thật thà trung hậu. Tâm thanh tịnh liền sanh 

trí huệ. Lục căn vừa tiếp xúc liền thông đạt thấu suốt, không cần suy nghĩ. Danh 

từ ngày nay gọi là trực giác, không cần suy nghĩ cũng có thể thấu triệt. 

Mọi  ngƣời  cùng  xem  một  sự  việc  nhƣ  nhau,  nhƣng  họ  thấy  rất  sâu  sắc,  rất 

thấu đáo hơn, ngƣời thƣờng không làm đƣợc, vì họ có chƣớng ngại. Chƣớng ngại 

chính là tâm trôi nổi, vọng niệm quá nhiều, ọ dùng tâm phân biệt chấp trƣớc, đây 

là tri kiến của phàm phu. Còn ngƣời kia không dùng tâm ý thức, đó là tri kiến của 

tự tánh. Thông thƣờng chúng ta gọi là tri kiến của thánh hiền, không dùng tâm ý 

thức, không dùng A lại da, điều này thật đáng nễ. A lại da là gì? Ghi lại dấu vết 

rất  khó  phai  mờ.  Không  dùng  A  lại  da  là  gì?  Không  ghi  lại  dấu  vết,  cho  nên 

không  có  nhiễm  ô,  ghi  lại  dấu  vết  là  có  nhiễm  ô.  Họ  không  tiếp  thu  nhiễm  ô, 

không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc.  Vừa  tiếp  xúc  liền  thông  triệt  thấu  đáo,  đây 

chính là thiền. Nên tịch tịnh có thể thẩm lự. Thẩm lự là chân thật liễu tri. 

Bên dƣới đƣa ra một ví dụ.  “Tâm tại định, năng như thật liễu tri”.  Họ nghe 

đƣợc câu này rất rõ ràng thấu triệt. Ngày nay chúng ta trong tâm có Phật A Di Đà, 

Tập 365  91 



tâm  tôi  tức  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  di  Đà  tức  là  tâm  tôi.  Trong  Tam  Thời  Hệ 

Niệm  thiền  sƣ  Trung  Phong  khai  thị  rằng:  “đây  tức  là  tịnh  độ,  tịnh  độ  tức  là  ở 

đây”. Y chánh trang nghiêm ở ngay trƣớc mắt.  “Hựu tư duy tu giả”.  Nhƣ thế nào 

gọi  là  tƣ  duy  tu?  Chỉ  nhân  mà  nói,  thì  nhất  tâm  tƣ  duy  nghiên  cứu  tu  học  là  vì 

nhất  tâm,  ở  đây  điểm  quan  trong  cuối  cùng  chính  là  nhất  tâm.  Cổ  nhân  thƣờng 

nói: “đạo dạy học, quý là ở chuyên”  .  Nhất tâm chính là chuyên, không thể nghĩ 

quá nhiều, không thể học quá nhiều. Học quá nhiều nó sẽ tạp nham, không phải 

nhất tâm, chần chừ do dự, nên rất loạn. Tinh thần ý chí của mình không thể tập 

trung, chỉ có thể nhận thức một vài tri thức sơ sài, không thể thâm nhập. 

Nên xã hội hiện nay các trong trƣờng học, chúng tôi cũng đã tham quan, trên 

thế giới có không ít trƣờng nổi tiếng. Sau khi tham quan chúng tôi cảm nhận sâu 

sắc rằng, những thứ họ học đƣợc toàn là tri thức, không có trí huệ cho nên tâm 

học  sinh  trôi  nổi.  Quan  sát  tƣờng  tận  thì  tƣ  tƣởng,  hành  vi  lời  nói  của  họ  là  tri 

thức chứ không phải trí huệ. Chúng tôi thấy vậy cảm xúc rất sâu sắc. Trung quốc 

từ xƣa đến nay đời đời tƣơng truyền, Hán học là trí huệ không phải tri thức. Ngày 

nay  chúng  ta  thấy  ngƣời  ngoại  quốc  nghiên  cứu  Hán  học,  họ  đã  đi  sai  phƣơng 

hƣớng, họ đang học tri thức của Hán học, chứ chƣa hiểu đƣợc trí huệ của Hán 

học. Trí huệ của Hán học học nhƣ thế nào? Học từ tịnh lự, học từ tƣ duy tu. 

Nhà Phật học tập theo những nguyên lý nguyên tắc này và truyền đến Trung 

Quốc. Nho giáo của Trung Quốc đã áp dụng giới định huệ, Đạo giáo cũng đã áp 

dụng. Giới là gì? Là quy củ. Nếu không tuân thủ quy củ thì chúng ta không học 

đƣợc điều gì. Quy củ là gì? Quy củ là giúp chúng ta tu định, dạy ta buông bỏ. 

Hƣớng dẫn tập trung ý chí và tinh thần. Thâm nhập  một  môn, huân tu lâu dài. 

Đây chính là trì giới. 

Thực  hành  thì  sao?  Hành  trì  chính  là  tu  định.  Định  đến  trình  độ  nhất  định,  tự 

nhiên  sẽ  khai  huệ,  hoát  nhiên  đại  ngộ.  Trong  Phật  pháp  có  khai  ngộ,  Nho  giáo 

cũng có khai ngộ, Đạo giáo cũng có khai ngộ. Đƣợc định thì đột phá không gian 

duy thứ. Thông thƣờng có một số ngƣời nói đạt đƣợc thần thông, đạt đƣợc thần 

thông không có gì lạ, vì thần thông là bản năng của mỗi ngƣời. Chỉ cần tâm thanh 

tịnh tự nhiên nó sẽ hiện tiền. Thần thông của một số ngƣời vì sao mất đi? Vì tâm 

họ loạn, vọng tƣởng tạp niệm quá nhiều, nên nó không thể hiện tiền. Nếu tâm đạt 

92  Tập 365 



đƣợc  thuần  tịnh  thuần  thiện.  Vọng niệm  ít  hoặc  không  có  vọng  niệm,  thì  thiên 

nhãn, thiên nhĩ, tha tâm thông, túc mạng thông hết thảy đều hiện tiền. Cho nên 

trong  Phật  pháp  đối  với  việc  thần  thông  hoàn  toàn  không  có  gì  là  hy  hữu.  Đức 

Phật nói sáu loại thần thông là bản năng của tất cả chúng sanh, chúng ta vốn là 

nhƣ vậy. Vẫn là một câu vì vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc mà không thể chứng 

ngộ. 

 “Nhất  tâm  tư  duy  nghiên  tu”.   Chính  là  trong  kinh  giáo  Đức  Phật  nói  “chỉ  tâm 

nhất  xứ”.  Đem  tâm  dừng  lại  một  nơi,  hoặc  là  nói  chế  tâm  một  chỗ  cũng  đƣợc. 

Đây là nhân. Chúng ta ngày nay để tâm trên câu A Di Đà Phật. Các thứ khác thì 

sao? Đều buông bỏ, đây là nhân.  “Tùng thử nãi đắc định”,  tức là đƣợc tam muội. 

Để tâm dừng lại nơi Phật A Di Đà, đây gọi là niệm Phật tam muội, trong tâm thật 

có Phật, ngoài Đức Phật ra tất cả đều buông bỏ, dừng lý đến nói. Nhớ Phật niệm 

Phật, quả báo là hiện tiền hay tƣơng lai nhất định thấy Phật.  “Cố danh tư duy tu”,  

tƣ duy tu chính là nhất tâm bất loạn. Tôi chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà, tôi chỉ niệm 

Phật A Di Đà, tôi chỉ nhớ đến Phật A Di Đà, tôi chỉ nguyện thân cận Phật A Di 

Đà. Đây gọi là chơn chánh niệm Phật, gọi là biết niệm. 

   “Thượng ngôn thiền giả”. Ở trƣớc nói về ý nghĩa của thiền, tất cả đều là thiền 

định ba la mật trong lục độ. Tất cả Bồ Tát đều đang học. Chúng ta xem tiếp kinh 

văn ở dƣới. 

    “Hoặc đắc Tu đà hoàn, hoặc đắc Tư đà hàm, hoặc đắc A na hàm, A la hán. Vị 

 đắc  A  Duy  Việt  Trí  giả.  Tắc  đắc  A  Duy  Việt  Trí,  các  tự  niệm  đạo,  thuyết  đạo, 

 hành đạo, mạc bất hoan hỷ”.  

Đây là nói học trò ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, Bồ Tát là học sinh, đƣợc quả 

tự tại, họ ở đó tu học thành tích đều hiển thị ra. Chƣa chứng đƣợc Tu đà hoàn, thì 

chứng đƣợc quả Tu đà hoàn, chƣa chứn đƣợc A Duy Việt Trí thì chứng đƣợc A 

Duy Việt Trí. Đó là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì,  đều đƣợc A 

Duy Việt Trí.  “Các tự niệm đạo, thuyết đạo, hành đạo, pháp hỷ sung mãn”.  Nói 

ra sự thành tựu của ngƣời vãng sanh. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

 “Hựu minh bỉ độ nhân dân”.  Ngƣời trong mƣời phƣơng đi vãng sanh,  “tuỳ sở tu 

 tập  các  đắc  kỳ  quả”.   Ngƣời  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  căn  tánh  không 

giống nhau. Căn tánh tiểu thừa đƣợc quả tiểu thừa. Căn tánh đại thừa đƣợc quả 

Tập 365  93 



đại thừa. Ở trƣớc nói tứ quả, đến A la hán là căn tánh tiểu thừa. A Duy Việt Trí là 

căn tánh đại thừa. Đắc quả sớm hay muộn đều là thiện căn phƣớc đức nhân duyên 

tu hành của mỗi ngƣời trong nhiều kiếp không giống nhau. Nhất định thành tựu 

vô thƣợng bồ đề, chứng đƣợc đại bát niết bàn, nhƣng mỗi ngƣời thời gian sớm 

muộn không giống nhau. Hay nói cách khác, họ đích thực là một phƣơng hƣớng, 

cùng đi trên một con đƣờng thành Phật. 

 “Tu đà hoàn nãi chí A la hán, nãi Thánh văn thừa thánh quả chi sai biệt”.  Đầu 

tiên  là  giới  thiệu  kinh  văn  này.  “Nhất,  Tu  đà  hoàn  quả”.   Tu  đà  hoàn  là  tiếng 

phạn, dịch thành chữ Hán có nghĩa là nhập lƣu, dự lƣu hay nghịch lƣu đều là tên 

gọi của sơ quả. Trong tiểu thừa giống nhƣ lớp một tiểu học. Nhập lƣu ví nhƣ đã 

nhập  học,  nhập  tiểu  thừa  sơ  quả,  họ  đã  chính  thức  đi  học,  là  học  sinh  của  ngôi 

trƣờng này. Hiện nay chúng ta tuy nói là học đại thừa, nhƣng đại thừa chúng ta 

cũng chƣa nhập lƣu. 

Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói là Bồ Tát, đại thừa là Bồ Tát đạo. Thứ tự 

của Bồ Tát có 50 cấp, thập tín ví nhƣ tiểu học của đại thừa, thập trụ ví nhƣ trung 

học, thập hành, thập hồi hƣớng ví nhƣ đại học, thập địa ví nhƣ thạc sĩ, đẳng giác 

ví nhƣ lớp tiến sĩ. Tôi ví dụ nhƣ vậy mọi ngƣời sẽ dễ hiểu. 

Tiểu học của tiểu thừa là Tu đà hoàn. Đại thừa là lớp một tiểu học. Trong kinh 

Hoa Nghiêm gọi họ là Bồ Tát sơ tín vị. Đại thừa thật sự là lớp một tiểu học Bồ 

Tát sơ tín vị. Công phu đoạn phiền não với Tu đà hoàn là bình đẳng. Tu đà hoàn 

đoạn 88 phẩm kiến hoặc. Bồ Tát sơ tín vị của đại thừa cũng đoạn 88 phẩm kiến 

hoặc nhƣ vậy, nhƣng trí huệ không giống nhau. Ý muốn  nói là Bồ Tát sơ tín vị, 

trí huệ đức năng cao hơn nhiều so với Tu đà hoàn. Điều này hiển thị sự thù thắng 

của đại thừa. Vì sao có sự sai biệt lớn nhƣ vậy? Vì bài học của họ không giống 

nhau. 

Đoạn phiền não là nói về đức hạnh, đức hạnh không giống nhau. Công phu tu 

hành  không  giống  nhau.  Tâm  lƣợng  của  đại  thừa  lớn,  tâm  lƣợng  tiểu  thừa  nhỏ. 

Tuy tâm lƣợng nhỏ, nhƣng họ buông bỏ tự tƣ tự lợi, đã phá trừ thân kiến, không 

còn chấp trƣớc thân này là ta. Bồ Tát sơ tín vị của đại thừa trí huệ cao hơn, chẳng 

những biết đƣợc thân này không phải ta, mà còn dần dần lãnh hội đƣợc biến pháp 

giới hƣ không giới và chính mình là một thể, nhƣng họ chƣa thể chứng đƣợc. Khi 

94  Tập 365 



nào mới có thể chứng đƣợc? Tốt nghiệp tiểu học lên trung học là chứng đƣợc. Tứ 

quả  của  tiểu  thừa  A  la  hán  đã  hoàn  toàn  đoạn  tận  kiến  tƣ  phiền  não,  chỉ  ngang 

bằng với Bồ Tát thất tín vị trong thập tín. Bồ Tát thất tín vị đã đoạn kiến tƣ phiền 

não, ngang bằng với A la hán. 

Bồ Tát Bát tín ngang bằng với Bích chi Phật. Bồ Tát cửu tín vị ngang bằng với 

Bồ Tát trong  mƣời pháp giới. Bồ Tát thập tín vị chính là Phật trong  mƣời pháp 

giới. Pháp giới của Phật cao nhất trong mƣời pháp giới. Nên thập tín Phật chƣa 

vƣợt qua  mƣời pháp giới. Thập tín Phật nếu  đoạn tận vô  minh, nghĩa là không 

khởi tâm, không động niệm, thì sẽ ra khỏi mƣời pháp giới nhập vào sơ trú. Sơ trú 

là chân Phật. Giới hạn chính là ở chỗ này. 

Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới vẫn là dùng bát thức. Trên sơ trú không còn 

dùng  bát  thức,  đã  chuyển  tám  thức  thành  tứ  trí.  Họ  dùng  chân  tâm  chứ  không 

dùng vọng tâm. Dùng chân tâm là chân Phật. Trong mƣời pháp giới vẫn dùng bát 

thức  nên  không  gọi  là  chân  Phật.  Thiên  Thai  tông  gọi  họ  là  tƣơng  tợ  tức  Phật, 

tƣơng tợ tức Phật trong lục tức Phật, rất giống nhƣng không phải thật. Thật hay 

giả ở chỗ dụng tâm, dùng chân tâm là thật, dùng vọng tâm là giả. Chân tâm là gì? 

Không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, h là chân 

tâm. Chúng ta cần phải từng giờ từng phút nghĩ đến, nếu còn khởi tâm động niệm 

phân biệt chấp trƣớc là dùng vọng tâm. 

Ngƣời tu hành chơn chánh thì ngay trong cuộc sống hằng ngày, sinh hoạt, công 

tác, đối nhân, tiếp vật đều đang rèn luyện. Luyện gì? Khởi tâm động niệm, phân 

biệt chấp trƣớc phải giảm nhẹ, ngày càng ít đi, nhƣ vậy công phu tu tập mới tăng 

tiến. Đến lúc nào không còn nữa thì biết rằng, chúng ta đã nhập vào sơ trú. 

Bồ Tát sơ trú sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, sanh vào cõi nào? Sanh 

vào cõi thật báo trang nghiêm. Dùng phƣơng pháp niệm Phật gọi là lý nhất tâm 

bất loạn. Quý vị xem là niệm câu A Di Đà Phật này, niệm đến khi nào công phu 

thuần  thục.  Nhƣ  có  câu  niệm  mà  không  niệm,  không  niệm  mà  niệm.  Niệm  đến 

khi  đoạn  trừ  tâm  ý  thức,  nó  đoạn  tận  lúc  nào  không  hay,  vì  tâm  chúng  ta  chỉ 

chuyên  chú  vào  Phật  A  Di  Đà.  Phƣơng  pháp  này  vô  cùng  xảo  diệu.  Cổ  nhân 

thƣờng  nói:  “an  hợp  đạo  diệu,  thuỷ  đáo  cừ  thành”.  Công  đức  niệm  Phật  thật 

Tập 365  95 



không thể nghĩ bàn. Chúng ta là phàm phu, tập khí phiền não rất nặng, không thể 

đốn ngộ giống nhƣ Đức Thế Tôn hay ngài Huệ Năng. 

Khi tôi mới học Phật, ba vị thầy đều nhắc nhở tôi không nên tự cho mình thông 

minh. Ngƣời xƣa nói: “thông minh trái lại bị thông minh hại”. Chính mình phải 

thừa nhận, chắc chắn mình không phải là hàng thƣợng thƣợng căn. Điều này rất 

quan trọng. Đốn ngộ, đốn tu, đốn chứng đó là hàng thƣợng thƣợng căn, là ngƣời 

thông minh tuyệt đỉnh, chứ chúng ta không làm đƣợc. Làm không đƣợc thì sao? 

Làm không đƣợc thì tiệm  tu, tiệm ngộ. Giống nhƣ lên cầu thang vậy, chúng ta 

phải bƣớc lên từng bậc từng bậc. Chƣơng Gia đại sƣ, thầy Phƣơng Đông Mỹ và 

thầy Lý đều dạy tôi đi con đƣờng này. Con đƣờng này rất ổn định, thời gian tuy 

dài nhƣng rất ổn định, từng bƣớc từng bƣớc đi lên, chứ không thể nào đốn ngộ 

đƣợc. Ngộ không đƣợc sẽ bị rơi xuống. Giống nhƣ một bƣớc lên trời, không lên 

đƣợc thì thịt nát xƣơng tan, huỷ luôn cả chính mình. Nên con ngƣời sợ nhất chính 

là đeo đuổi mục tiêu quá xa vời không thiết thực. 

Chúng  ta  buông  bỏ  điều  gì?  Tập  khí  phiền  não  trên  ba  nguyên  tắc  đều  buông 

hết, nhất định phải biết điều này. Điểm then chốt là đầu tiên chúng ta phải buông 

bỏ  chấp  trƣớc,  đối  với  thế  xuất  thế  gian  pháp  đều  không  chấp  trƣớc,  học  tuỳ 

duyên,  không  chấp  trƣớc  chính  là  diệu  dụng,  tuỳ  duyên  là  không  chấp  trƣớc. 

Không  chấp  trƣớc  chính  là  Tu  đà  hoàn,  Tƣ  đà  hàm,  A  na  hàm,  A  la  hán.  Họ 

không còn chấp trƣớc, nhƣng có phân biệt. Buông bỏ chấp trƣớc, sau đó buông 

bỏ phân biệt, phân biệt buông bỏ, sau đó buông bỏ khởi tâm động niệm. Chúng ta 

đi từng bƣớc từng bƣớc một. Cũng rất mệt, đi từ từ cũng đủ mệt. 

Phật A Di Đà có diệu pháp, tức là dạy chúng ta chuyên tâm niệm câu A Di Đà 

Phật.  Trên  thực  tế  cả  ba  đều  buông  bỏ.  Quý  vị  xem  có  tuyệt  hay  không?  Dùng 

phƣơng pháp gì? Chấp trƣớc  Phật  A Di  Đà, phân biệt Phật A  Di Đà,  khởi tâm 

động niệm toàn là Phật A Di Đà. Nhƣ vậy chúng ta sẽ đến thế giới Cực Lạc, đây 

gọi là đới nghiệp vãng sanh. Công phu giỏi thì đi về đâu? Sanh vào cõi phƣơng 

tiện hữu dƣ, vì chƣa thật sự buông bỏ. Nên địa vị cao nhất là cõi phƣơng tiện hữu 

dƣ thƣợng bối vãng sanh. Đến thế giới Cực Lạc, hào quang của Phật A Di Đà vừa 

chiếu đến, liền đƣợc nâng lên gấp bội. Còn thêm oai thần bổn nguyện gia trì, lập 

tức đƣợc lên đến cõi thật báo. Rất nhanh! Là quả dự lƣu. 

96  Tập 365 



Nhập lƣu và dự lƣu ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng. Dự là tham dự, chúng ta đã 

bƣớc  vào  cửa  Phật,  đã  nhập  môn.  Chúng  ta  hiện  tại  chƣa  đoạn  88  phẩm  kiến 

hoặc,  chƣa  nhập  môn.  Trƣớc  đây  tôi  giảng  kinh  cũng  thƣờng  nhắc  nhở  các  bạn 

đồng học, tôi khuyên mọi ngƣời phải nỗ lực, nhất định phải buông bỏ tự tƣ tự lợi, 

buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần và buông bỏ tham sân 

si.  Thật  sự  buông  bỏ,  nhƣ  vậy  đã  nhập  môn  chăng?  Chƣa  nhập  môn.  Chúng  ta 

mới đến trƣớc cửa. Tôi nói với mọi ngƣời, tiêu chuẩn là đến trƣớc cửa. Còn vào 

cửa thì sao? Nhập môn nhất định dùng tiêu chuẩn của Phật, tiêu chuẩn của chúng 

ta không đƣợc. 

Nhập  môn của  Phật chính là đoạn tận kiến hoặc, tức là nhập  môn. Trong kinh 

luận  đại  thừa  tiểu  thừa  đều  nói,  tam  giới  88  phẩm  kiến  hoặc,  đoạn  hết  thảy  88 

phẩm kiến hoặc chứng đƣợc tiểu thừa  Tu đà hoàn và  đại thừa Bồ Tát sơ tín vị. 

Đây là Viên giáo chứ không phải Biệt giáo. Tu đà hoàn và Bồ Tát sơ tín vị, nói 

cho chƣ vị biết, trong kinh Kim Cang nói đã phá đƣợc bốn tƣớng. Họ thật sự làm 

đƣợc  “vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng.” 

Vừa  mới phá, phá đƣợc tứ tƣớng, là vô ngã. Phá tứ tƣớng từ sơ quả đến tứ quả 

đến A la hán đều phá tứ tƣớng. Công phu có sâu cạn không tƣơng đồng, công phu 

của A la hán sâu, công phu của Tu đa hoàn cạn. Cũng chính là nói đối với “ngã 

tƣớng,  nhân  tƣớng,  chúng  sanh  tƣớng,  thọ  giả  tƣớng”  không  còn  chấp  trƣớc. 

Dùng cách thông thƣờng để nói, thì đoạn đƣợc tình chấp mới có thể chứng quả. 

Chúng ta xem tiếp phần giảng nghĩa.  “Vị tùng phàm phu sơ nhập thánh đạo chi 

 pháp lưu”.  Sơ nhập thánh đạo.  “Nghịch lưu giả, vị nhập thánh vị, nghịch sanh tử 

 chi  bộc  lưu”.   Họ  chƣa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  nhƣng  đã  nhập  vào  con  đƣờng 

lớn liễu sanh tử xuất tam giới. Họ đang đi trên con đƣờng này. Khi nào có thể ra 

khỏi  lục  đạo?  Chứng  A  la  hán  la  ra  khỏi  lục  đạo.  Sau  khi  chứng  đƣợc  sơ  quả, 

trong lục đạo họ chỉ sanh vào cõi trời hoặc cõi ngƣời, không còn bị đoạ vào trong 

ba đƣờng ác, cũng sẽ không biến thành A tu la, chỉ vào hai đƣờng trời và ngƣời, 

bảy lần đi và trở lại liền chứng đƣợc A la hán. Nên họ chứng đƣợc là vị bất thoái. 

Không còn thoái chuyển đến quả vị phàm phu, họ là thánh nhân, chứ không phải 

là phàm phu. Tiểu thánh hoặc gọi là tiểu tiểu thánh, nhất định không đoạ lạc trong 

phàm phu. Nói cách khác, họ liễu sanh tử xuất tam giới có kỳ hạn. 

Tập 365  97 



Chúng ta xem tiếp.  “Dữ thượng văn tự duy dị, thật nghĩa tương đồng. Đoạn tam 

 giới  chi  kiến  hoặc” .  Chính  là  88  phẩm  kiến  hoặc  của  tam  giới.  Kiến  là  gì?  Là 

kiến giải sai lầm, hoặc là mê hoặc_Kiến giải lầm lạc.  “Tức đắc thử giới”,  chúng 

la  liền  chứng  đƣợc  quả  Tu  đà  hoàn.  88  phẩm  kiến  hoặc.  Trong  lúc  Phật  thuyết 

kinh giáo hoá phƣơng tiện khởi kiến quy nạp thành năm loại lớn, chính là năm 

loại kiến hoặc. 

Thứ nhất là thân kiến, thân nhất định không phải là ta. Chấp trƣớc thân này là ta, 

nhƣ vậy là sai lầm. Tất cả đều vì thân này mà tạo ra vô lƣợng vô biên tội nghiệp, 

đoạ ba đƣờng ác chịu khổ báo cũng vì thân này. Chúng ta đều hy vọng thân thể 

mạnh khoẻ không có bệnh tật, thì công phu tu hành mới có thể đắc lực. Thân thể 

đó có thể quan tâm chăng? Nếu chỉ quan tâm trên thân mình, tâm trú trên thân là 

sai lầm. Tâm trú trên Phật A Di Đà mới đúng. Tâm trú trên Phật A Di Đà thì thân 

này nhƣ thế nào? Thân này nhất định mạnh khoẻ trƣờng thọ. Vì sao vậy? Chúng 

ta không có bệnh. Vì chúng ta trú tâm trên thân nên bệnh không thể khỏi đƣợc. 

Đó là vọng niệm, vọng niệm sai lầm. Nên biết, thân là cảnh giới tuỳ tâm chuyển. 

Tâm chúng ta là Phật A Di Đà, thì thân chuyển thành Phật A Di Đà, là thân kim 

cang bất hoại, là thân  mạnh khoẻ nhất.  Nhƣng đạo lý  này chúng ta đã nghe  mà 

không tin tƣởng, vẫn nghĩ cách để quan tâm đến thân thể này. Đây chính là nói 

chúng ta có nghi hoặc nên không tin! 

Chƣ Phật Bồ Tát từ bi hằng thuận chúng sanh. Nói với quý vị, quý vị không tin, 

không tin thì tuỳ quý vị. Quí vị còn làm nào là bảo hiểm y tế, bảo hiểm sức khoẻ, 

thôi  thì  tuỳ  quí  vị.  Ngƣời  thật  sự  tin  tƣởng,  thì  thật  quá  dễ  dàng,  họ  không  tìm 

những phiền phức này, nhƣ vậy tâm mới có thể chuyên nhất. 

Trong kinh điển đại tiểu thừa Đức Phật nói với chúng ta một bí quyết. Chúng ta 

cũng biết nhƣng dùng không đƣợc. Dùng nó thì tự tại biết bao! Câu này là gì? 

“Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Không việc gì không làm đƣợc khi ta chế tâm 

ở  một  nơi.  Nhƣ  vậy  thành  Phật  đƣợc  chăng?  Đƣợc.  Làm  Phật  còn  làm  đƣợc 

huống gì các việc khác! 

Hôm nay ở đây báo cáo với chƣ vị. Chế tâm một chỗ, chỗ này là đâu? A Di Đà 

Phật. Đức Phật không có nói nơi nào, Phật nói nguyên tắc, bất cứ nơi nào cũng 

đƣợc. Vì sao vậy? Vì chúng ta đã đƣợc định. Tâm chúng ta chỉ cần chuyên nhất là 

98  Tập 365 



đƣợc định, định khai  trí huệ. Nếu chế  tâm  ở  chỗ  Phật A Di Đà là vô cùng thù 

thắng, lập tức đƣợc oai thần Phật A Di Đà gia trì và liền thông với Phật Di Đà. Vì 

sao không thông đƣợc? Vì tâm không chuyên nhất. Tâm chúng ta nhƣ ánh sáng 

vậy, nó chiếu ra bốn phƣơng tám hƣớng, biến chiếu khắp mọi nơi. Nếu tập trung 

ánh  sáng  này  ở  một  chỗ,  ngày  nay  chúng  ta  nói  là  tia  tử  ngoại，tia  laser.  Ánh 

sáng đó rất khủng khiếp. Quý vị xem hiện nay, ánh sáng tản mác này_ánh sáng 

tản  mác  của  điện,  cách  một  trang  giấy  cũng  không  thể  thấu  qua,  không  có  sức 

mạnh này. Nếu đem nó tập trung biến thành laser, biến thành tia tử ngoại, thì tấm 

gang cũng có thể xuyên suốt. 

Hiện y học trị liệu vận dụng laser rất tiện lợi, đem tia sáng tập trung một điểm, 

nó chỉ lớn nhƣ một mũi kim, rất tiện lợi. Nên chế tâm một chỗ, vấn đề liền đƣợc 

giải quyết. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi pháp môn đều là chế tâm một chỗ. 

Tôi nói cho chƣ vị biết, tôi đã nhiều năm làm nhƣ vậy, chƣ vị thật sự có thể đem 

tâm để nơi Phật A Di Đà, tâm ta chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là 

tâm ta. Nói với chƣ vị, nếu nhƣ vậy thì thiên tai gì cũng không có. Thiên tai là 

chúng sanh, thiên tai đối với tôi không có phần. Chúng ta ở trong thiên tai đƣợc 

đại tự tại, điều này không hề hƣ vọng. Nhƣ vậy tại sao không làm? Vì sao còn 

phải chần chừ, còn phải suy nghĩ lung tung? Cổ nhân nói tự làm tự chịu, không 

thể trách ai. 

Chúng ta thật sự  hiểu, thật quay đầu thì để tâm nơi Phật A Di Đà,  mới  thật sự 

cảm đƣợc ân của Phật, mới thật sự hiểu đƣợc lợi ích thù thắng này thật không thể 

nghĩ bàn. 

 “Nhị, Tư đà hàm quả”.  Tƣ đà hàm dịch thành chữ hán là nhất lai, lại gọi là nhị 

quả.  “Nhất  lai  giả,  đoạn  dục  giới,  cửu  phẩm  tư  hoặc  trung  chi  tiền  lục  phẩm”.  

Cửu địa tổng cộng có 81 phẩm tƣ hoặc, họ đoạn sáu phẩm trƣớc.  “Nhân thượng 

 dư hậu tam phẩm”.  Đây là cửu địa cửu phẩm, mỗi địa đều có chín phẩm, chín 

nhân chín bằng 81. Còn ba phẩm tƣ hoặc cuối cùng của dục giới.  “Cố nãi tu tại 

 nhân gian dữ dục thiên thọ sanh nhất độ, cố viết nhất lai” . Nhị quả vẫn phải đến 

nhân gian một lần nữa, nên gọi là nhất lai.  “Tức nhất độ vãng lai chi nghĩa”.  Nhị 

quả còn đến nhân gian lại một lần. 

Tập 365  99 



Tam quả A na hàm.  “Tam, A na hàm quả, cựu dịch bất lai, tân vân bất hoàn”.  

Tân cựu này là lấy Huyền Trang đại sƣ làm  cột mốc. Kinh điển phiên dịch trƣớc 

Huyền Trang đại sự gọi là cựu dịch, kinh điển đƣợc dịch sau khi ngài từ Ấn Độ 

trở về gọi là tân dịch. Sau này quí vị nhìn thấy cựu dịch và tân dịch thì chính là 

vấn đề này. Tam quả A na hàm ngài Huyền Trang dịch là bất hoàn. Trên thực tế 

bất lai và bất hoàn ý nghĩa tƣơng đồng.  “Nãi đoạn tận dục giới tư hoặc tàn dư chi 

 hậu  tam  phẩm,  bất  tái  hoàn  dục  giới  chi  vị”.   Không  còn  trở  lại  dục  giới.  “Nhĩ 

 hậu thọ sanh tắc vi sắc giới hoặc vô sắc giới”.  Họ chƣa ra khỏi lục đạo, nhƣng 

đây chính là quả vị thứ ba. Quả thứ ba đa phần đều ở cõi trời tứ thiền. Tứ thiền có 

chín  cõi  trời,  trong  đó  có  năm  cõi  trời  bất  hoàn.  Ngũ  bất  hoàn  thiên  đa  phần  là 

những ngƣời này ở đó tu hành. Cũng có các tôn giáo khác, họ cũng có năng lực tu 

đến đẳng cấp này, đều ở đây tu hành, họ không đến cõi trời dục giới, họ chỉ có 

sắc giới, vô sắc giới, không còn đến dục giới. Nên gọi là bất lai, bất hoàn_Không 

còn trở lại nữa. 

 “Tứ, A la hán”.  A la hán dịch thành sát tặc, ứng cúng, bất sanh . “Nãi đoạn tận 

 thượng chí phi tưởng xứ, nhất thiết tư hoặc chi thanh văn thừa cực quả”. Đây là 

đoạn tận kiến tƣ phiền não. A la hán là quả vị cao nhất của tiểu thừa . “Dĩ đoạn 

 tận nhất thiết kiến tư hoặc cố danh sát tặc”.  Tặc ở đây ví cho kiến tƣ phiền não. 

88  phẩm  kiến  hoặc,  81  phẩm  tƣ  hoặc.  Ở  trƣớc  nói  là  cửu  địa,  mỗi  địa  có  chín 

phẩm, chín chín 81 phẩm, đều đoạn tận. Vì kiến tƣ phiền não chƣớng ngại chúng 

ta kiến tánh, nên ví nó nhƣ giặc cƣớp khiến chúng ta bị hại, khiến tự tánh chúng 

ta, còn gọi là công đức pháp tài đều bị nó đào bới và lấy đi hết, hoặc là bị chúng 

đoạt mất, chính là ý này. Đây hoàn toàn là ví dụ. Gọi là sát tặc, tuyệt đối không 

nên ngộ nhận A la hán còn phạm giới sát, còn đi giết giặc cƣớp. Nhƣ vậy là giải 

thích sai hoàn toàn. 

Thứ hai là ứng cúng. Ý nghĩa thứ ba là bất sanh. Ở sau có giải thích.  “Ký đắc 

 tiểu  thừa  cực  quả,  ứng  thọ  nhân  thiên  cúng  dường,  cố  viết  ứng  cúng”.   Đây  là 

Đức Phật nói, họ là phƣớc điền, có phƣớc. Chúng ta cúng dƣờng họ đƣợc phƣớc 

báo  lớn.  Nên  họ  nhận  sự  cúng  dƣờng  của  ngƣời  và  trời.  Vì  sao  vậy?  Vì  để  tạo 

phƣớc điền cho chúng trời và ngƣời, ý muốn nói cúng dƣờng họ chúng ta đƣợc 

phƣớc báo lớn. Đức Phật cũng hy vọng, mỗi mỗi chúng sanh đều có phƣớc báo. 

100  Tập 365 



Phƣớc Đức Phật không thể cho, mà phải tự mình trồng. Đức Phật cũng không thể 

làm  trái  định  luật  nhân  quả,  nên  ngài  dạy  chúng  ta  phƣơng  pháp  phát  tài.  Đức 

Phật không có cách nào ban cho chúng ta của cải. Ngài dạy chúng ta làm thế nào 

để  phát  tài?  Bố  thí_cúng  dƣờng  bố  thí.  Bố  thí  và  cúng  dƣờng  cùng  một  nghĩa, 

dụng tâm khác nhau. Dùng tâm cung kính chính là cúng dƣờng, tâm chân thành 

cung kính bố thí thì gọi là cúng dƣờng, không có chân thành cung kính đó gọi là 

bố thí. Nên bố thí đƣợc phƣớc ít, còn cúng dƣờng đƣợc nhiều phƣớc. Dụng tâm 

không giống nhau! 

Pháp cúng dƣờng đƣợc thông minh trí huệ,  vô uý cúng dƣờng đƣợc mạnh khoẻ 

trƣờng thọ. Phải làm thật, không nên keo kiệt, không nên sợ hãi. Không cần tôi 

cho  hết,  nhƣng  cho  hết  sau  đó  phải  làm  thế  nào?  Ngƣời  ta  sợ  nên  không  dám 

cúng dƣờng. Không nên sợ, cứ thử xem, càng thí càng nhiều. Lời Phật dạy không 

sai chút nào! 

Tôi học Phật năm 26 tuổi,  Chƣơng Gia đại sƣ dạy tôi. Đại sƣ rất giỏi, biết xem 

tƣớng. Đại sƣ thấy tôi còn trẻ mà không có phƣớc báo, số mạng rất khổ. Ngài coi 

tƣớng nói tôi hoàn toàn không có của cải, cũng không có chức vị, nghĩa là nói 

làm  quan,  tôi  không  có  số  làm  quan,  cũng  không  có  số  phát  tài.  Vậy  thì  số  gì? 

Bần tiện, bần tiện đến cùng tột, phải đi ăn xin. Mạng nhƣ vậy là do trong quá khứ 

không tu tài bố thí, không tu vô uý bố thí, cũng may là trong quá khứ có một chút 

pháp  bố  thí,  nên  còn  một  chút  thông  minh  trí  huệ.  Thầy  dạy  tôi  phải  nhanh  bổ 

sung những thứ thiếu sót đó. Vì sao vậy? Hoằng pháp lợi sanh cũng không thiếu 

đƣợc tài, không có tài lực ủng hộ, thì không làm đƣợc việc hoằng pháp lợi sanh. 

Nên dạy tôi nổ lực thực hành phƣơng pháp này. 

Lúc đó tôi nói với Thầy, tôi không có tiền tài, đến tiền ăn còn thành vấn đề thì 

làm gì có của cải mà bố thí? Chƣơng Gia đại sƣ rất nghiêm khắc nói với tôi. Thầy 

nói,  một  cắc  có  hay  không?  Tôi  nói  một  cắc  thì  đƣợc.  Một  hào  có  hay  không? 

Đƣợc. Một đồng thì sao? Cũng  miễn cƣỡng. Nên bắt đầu từ  một cắc,  một hào, 

một đồng đó. Cứ nhƣ vậy mà làm. Nhƣ vậy tôi mới hiểu! Một hào một đồng đi 

đâu để bố thí? Có. Vì tiếp xúc Phật giáo, trƣớc đây không hề vào chùa, hiện nay 

thƣờng  đi  đến  chùa.  Đến  chùa  làm  gì?  Mƣợn  Đại  Tạng  Kinh  xem,  tôi  ở  trong 

chùa xem kinh, chép kinh. Có ngƣời in kinh, in sách từ thiện. Cầm  một tờ giấy 

Tập 365  101 



đến kêu mọi ngƣời ủng hộ, tôi cũng đăng ký một đồng, năm hào. Nhƣ vậy chính 

là bố thí. Còn có phóng sanh, phóng sanh cũng lấy một tờ giấy, tập trung tiền lại 

mua cá phóng sanh. Điều này tôi cũng thích làm, đó là vô uý bố thí. Nên bắt đầu 

làm nhƣ thế. Chỉ cần thật có tâm bố thí là tốt rồi, càng thí càng nhiều. 

Lúc trẻ không giám mơ mình làm đƣợc nhƣ vậy. Những năm gần đây, mỗi năm 

bố thí bao nhiêu tiền? Trên một vạn tiền Mỹ, tiền từ đâu mà có? Không biết. Họ 

đến cúng dƣờng trên nhiều phƣơng diện, tôi đều bố thí hết, càng thí càng nhiều. 

Mới biết đức Phật không nói vọng ngữ. Quý vị xem những gì tôi đạt đƣợc, của 

cải dùng không thiếu, nhƣ vậy là đã đủ. Tiền đem đi làm việc có ích hết. 

Pháp  bố  thí  thì  tăng  trƣởng  thông  minh  trí  huệ.  Chính  tôi  cảm  nhận  đƣợc  điều 

này. Mỗi năm trí huệ không giống nhau, đích thực đang tăng trƣởng. Vô uý bố thí 

mạnh khoẻ trƣờng thọ. Tôi đã làm 60 năm, chứng minh lời Đức Thế Tôn nói đều 

là thật không phải giả. Chúng ta chịu làm, lập tức đƣợc lợi ích, không có gì phải 

lo lắng. Tiền tài thì lo lắng gì? Muốn làm gì cần bao nhiêu tiền nó sẽ đến, không 

có chƣớng ngại. Nó không đến, cũng có nghĩa là việc này không nên làm. Việc 

nên làm  thì tiền tự nhiên có. Chƣ Phật Bồ tát đang quan tâm, Chƣ Phật Bồ  Tát 

đang thúc đẩy. Quý vị nói tự tại biết bao, an vui biết bao. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





----------------------------------------------------------------------------------------------- 



 



 

102  Tập 365 



Tập 366 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:07.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 434, đoạn cuối của hàng thứ ba. Bắt đầu xem từ 

 đệ tứ A la hán quả. 

 “Tứ, A la hán, dịch vi sát tặc, ứng cúng, bất sanh”.  Có ba ý này.  “Nãi đoạn tận 

 thượng  chí  phi  tưởng  xứ  nhất  thiết  tư  hoặc  chi  Thanh  văn  thừa  cực  quả”.   Phi 

tƣởng xứ chính là trời phi tƣởng phi phi tƣởng xứ. Đây là tầng cao nhất trong tứ 

không thiên.  “Dĩ đoạn tận nhất thiết kiến tư hoặc, cố danh sát tặc”.  Sát tặc là ví 

dụ.  “Tức  đắc  tiểu  thừa  cực  quả,  ứng  thọ  nhân  thiên  cúng  dường,  cố  viết  ứng 

 cúng”. 

Đây là phƣớc báo lớn nhất trong tiểu thừa. Đức Phật từ bi thƣờng nhớ tƣởng đến 

chúng sanh, đều hy vọng chúng sanh tu phƣớc. Phƣớc báo thù thắng nhất của tu 

phƣớc là cúng dƣờng thánh hiền. A la hán là thánh nhân trong hàng tiểu thừa, nên 

cúng đƣờng họ có thể đƣợc đại phƣớc báu. 

       “Ư  nhất  sanh  trung  tận  chư  quả  báo,  nhập  vô  dư  niết  bàn,  bất  tái  lai  tam 

 giới, cố viết bất sanh”.  

Họ vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, không còn trở lại nữa, trở lại là để giúp đỡ 

chúng sanh, thông thƣờng chúng ta gọi là ngƣời tái sanh, chúng sanh có cảm ngài 

liền  có  ứng,  nên  gọi  tái  sanh,  đây  là  ứng  hoá  thân  không  phải  nghiệp  báo  thân, 

nghiệp báo trong lục đạo họ đã đoạn tận. 

       “Thượng  vân  đắc  tứ  chủng  thanh  văn  quả  giả”.   Từ  sơ  quả  đến  đến  tứ  quả. 

 “Giai chỉ đoạn hoặc nhi ngôn”.  Họ ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc còn phải đoạn 

hoặc, không đoạn hoặc thì không thể tiến bộ, không thể nâng cao cảnh giới. Từ 

đó cho thấy, oai thần bổn nguyện của Phật Di Đà gia trì. Về mặt hiện tƣợng, về 

mặt hình tƣớng thì trí huệ, thần thông, đạo lực giống nhƣ pháp thân đại sĩ, trên 

thực tế thì phiền não chƣa đoạn tận, vẫn phải ở bên đó đoạn phiền não. Nhƣ vậy 

Tập 366  103 



mới hợp tình hợp lý. Phật A Di Đà chỉ là giúp chúng ta môi trƣờng, còn công phu 

thì vẫn tự mình tu, vẫn phải tự mình buông bỏ. 

Thực tế mà nói thì những ngƣời vãng sanh này, đều phát tâm bồ đề và đều là 

nhất Phật thừa. Dùng tiểu thừa để làm ví dụ đoạn phiền não. Trên thực  tế, điều 

kiện sanh đến thế giới Cực Lạc, tam bối vãng sanh nói rất rõ ràng, phát tâm bồ 

đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Nếu không phát tâm bồ đề thì không thể vãng sanh. 

Chúng ta biết tứ quả A la hán chƣa phát tâm bồ đề. Nếu họ phát bồ đề tâm vãng 

sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Vì sao 

vậy? Vì họ đoạn hoặc, kiến tƣ phiền não đã đoạn. Không nhƣ phàm phu chúng ta, 

tuy phát tâm bồ đề nhƣng phiền não chƣa đoạn. Đến thế giới Cực Lạc còn phải 

đoạn phiền não, còn phải buông bỏ, chẳng qua là đến thế giới Cực Lạc dể buông 

bỏ thôi. Đối với đạo lý tại sao phải buông bỏ này rất rõ ràng, và thấu triệt. Ngày 

ngày nghe Phật A Di Đà thuyết pháp giáo hoá, những tập khí này đều có thể đoạn 

tận. 

 “Sở vị Thanh văn giả”.  Đây là chỉ trình độ đoạn hoặc của nó, là thuận theo thế 

tục để nói mà thôi. Ở đây nói rất rõ ràng, minh bạch. Bên dƣới nói A Duy Việt 

Trí và giải thích về từ A Duy Việt Trí.  “Hựu tác A bệ bạt trí”.  Tiểu bổn kinh Di 

Đà gọi là A Bệ Bạt Trí, cùng một ý nghĩa.  “Nãi bất thoái chuyển ư thành Phật 

 đạo  lộ  chi  nghĩa” .  Giải  thích  này  cũng  rất  hay.  Ƣ  thành  Phật,  con  đƣờng  này 

không thoái chuyển. Tiểu bổn Từ Ân Sớ Khuy Cơ đại sƣ chú giải. Trong chú giải 

kinh A Di Đà có nói.  “A Bệ Bạt Trí giả, a chi ngôn vô”.  Dịch thành chữ hán a có 

nghĩa là vô. “Bệ Bạt Trí ngôn thoái chuyển”, nên từ  tiếng phạn dich thành chữ 

hán có nghĩa là vô thoái chuyển.  “Cố đại phẩm kinh”,  đây là kinh Bát Nhã. Kinh 

Đại Phẩm Bát Nhã nói bất thoái chuyển, còn gọi là A Tỳ Bạt Trí.  “Kinh nhất đại 

 a tăng kỳ kiếp tu hành chi Bồ Tát phương chí thử vị” . Thông thƣờng trong kinh 

có  ví  dụ  nói  rằng,  tu  hành  phải  trải  qua  ba  đại  a  tăng  kỳ  kiếp  mới  có  thể  thành 

Phật.  Vị  Bồ  Tát  này  đã  tu  hành  một  a  tăng  kỳ  kiếp,  trên  con  đƣờng  thành  Phật 

nhất  định  không  thoái  chuyển.  Nên  gọi  là  A  Duy  Việt  Trí,  điều  này  trong  kinh 

luận nói nhƣ thế.   

 “Đản tịnh độ pháp môn đại dị ư thị”.  Pháp môn tịnh độ nói A Bệ Bạt Trí không 

giống  với  ý  này.  Tiểu  bổn  Di  Đà  nói   “Cực  Lạc  quốc  độ,  chúng  sanh  sanh  giả, 

104  Tập 366 



 giai thị A Bệ Bạt Trí”.  Phàm là ngƣời vãng sanh, chỉ cần đến thế giới Cực Lạc, 

đều là A Bệ Bạt Trí . “Kim viết, vị đắc A Duy Việt Trí giả, tắc đắc A Duy Việt Trí, 

 lưỡng bổn chánh đồng”.  Kinh Vô Lƣợng Thọ và trong tiểu bổn Kinh Di Đà nói 

giống  nhau.  “Hựu  Di  Đà  Yếu  Giải  viết,  A  Bệ  Bạt  Trí,  thử  vân  bất  thoái”.   Bất 

thoái có ba loại. 

Thứ nhất là: “vị bất thoái, nhập thánh lưu, bất đoạ phàm địa”.  Vị bất thoái, 

ngƣời nhƣ thế nào chứng đƣợc? Tu đà hoàn chứng đƣợc. Tiểu thừa sơ quả, đừng 

cho  rằng  quả  vị  của  họ  rất  thấp,  tuy  thấp  nhƣng  họ  là  thánh  nhân,  họ  sẽ  không 

thoái chuyển để làm phàm phu. Tuy chƣa ra khỏi luân hồi lục đạo,  ở trong lục 

đạo vãng sanh chỉ có hai cõi là cõi trời và cõi ngƣời. Ở trƣớc chúng ta đã học qua, 

cõi trời và cõi ngƣời còn bảy lần sanh tử_bảy lần đi về thì chắc chắn họ thành A 

la hán. Hay nói cách khác, họ vƣợt ra khỏi luân hồi lục đạo chứng A la hán, vĩnh 

viễn không còn trở lại trong lục đạo. Họ đến là để hoá độ chúng sanh, là nƣơng 

thuyền từ trở lại độ chúng sanh. Đây là vị bất thoái thứ nhất. 

Thứ hai  “hành bất thoái. Hằng độ sanh, bất đoạ nhị thừa địa”.  Điều này A la 

hán  không  có.  Bốn  loại  quả  vị  của  A  la  hán  đều  không  có  hành  bất  thoái.  Độ 

chúng  sanh  rất  khó!  Chúng  sanh  không  dễ  độ,  nó  không  nghe  lời,  làm  trái  với 

chúng ta, thậm chí còn làm tổn thƣơng chúng ta, A la hán nổi giận, thôi không độ 

ông nữa, nhƣ vậy là họ bị thoái chuyển. Bồ Tát không nhƣ vậy, Bồ Tát rất từ bi, 

họ có thể nhẫn chịu sự phản nghịch của chúng sanh, mà không trách cứ họ, vẫn 

chờ đợi cơ duyên. Nên Bồ Tát có hành bất thoái, hằng độ sanh. Họ sẽ không trở 

thành nhị thừa, nhị thừa là Thanh văn và duyên giác, cũng là những ngƣời giúp 

đỡ chúng sanh, nhƣng họ cứu giúp những chúng sanh có duyên, không có duyên 

thì không giúp. Chúng ta tìm họ, thì họ giúp chúng ta. Không tìm họ, họ sẽ không 

chủ động tìm chúng ta. Không giống Bồ Tát, họ chủ động đi tìm chúng sanh đau 

khổ, chủ động giúp đỡ. Nên làm bạn không mời mà đến của chúng sanh. Chúng 

sanh không mời nhƣng Bồ Tát lại đến. A la hán không nhƣ vậy, nhất định phải 

tìm họ. Họ hoan hỷ thì dạy, họ không hoan hỷ sẽ không để ý đến nữa. Đây là A la 

hán, Bích chi Phật. 

Thứ ba  “Niệm bất thoái”.  A Duy Việt Trí thực tế mà nói là niệm bất thoái. 

 “Niệm niệm lưu nhập tát bà khổ hải”.  Nhƣ thế nào gọi là tát bà khổ hải? Tát bà 

Tập 366  105 



khổ  hải  là  tiếng  phạn.  “Thử  vân  nhất  thiết  chủng  trí  hải”.   Nhất  thiết  chủng  trí 

quảng đại vô lƣợng vô biên vô tận. Nên dùng nƣớc biển để làm ví dụ.  “Tức Như 

 Lai quả hải”.  Nói thực tế chính là tự tánh, cũng gọi là tánh hải, hàng Biệt giáo sơ 

địa Bồ Tát chứng đƣợc, theo Kinh Hoa Nghiêm thì Viên giáo sơ trú Bồ Tát chứng 

đƣợc.  Điều  kiện  chứng  đắc  của  họ  là  phá  một  phần  vô  minh,  chứng  một  phần 

pháp than, mới có thể xả bỏ nhị biên, toàn quy về trung đạo, họ thật sự buông bỏ. 

Buông bỏ này là gì? Không khởi tâm, không động niệm. Đây gọi là trung đạo. 

Nhị biên là không hữu nhị biên, nghĩa là đối lập nhị biên, họ hoàn toàn không 

có, không lập nhị biên, trung đạo không tồn tại. Nếu còn ý niệm trung đạo thì họ 

chƣa rời đƣợc, chƣa chứng đƣợc cảnh giới này. Trung đạo là chỉ cho chúng ta nói 

mà thôi, chứ họ tuyết đối không đƣợc có ý niệm này. Nếu thấy có trung đạo thì 

nó lại đối lập với hai đầu có và không. Nên trung đạo cũng không có, chỉ là bất 

đắc dĩ dùng trung đạo, gọi là toàn quy trung đạo. Thực tế mà nói chính là hoàn 

toàn quy tự tánh, hoàn toàn quy thƣờng tịch quang. 

“Niệm niệm lưu nhập tát bà khổ hải, túc kiến niệm bất thoái chi na chứng”.  

Chúng ta hiện nay là ngƣời niệm Phật, nếu quý vị thật sự có thể phát tâm, nhất 

tâm xƣng niệm Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, tất cả tạp niệm đều buông 

bỏ hết. Tôi nói với các vị rằng, điều này đồng nghĩa với niệm niệm bất thoái tát 

bà khổ hải. Nên tịnh độ tông rất thù thắng, tịnh tông thật là đại viên mãn. Tát bà 

khổ hải phải là Viên giáo sơ trú và Biệt giáo sơ địa mới chứng đƣợc. Ngày nay 

chúng ta niệm Phật, nhất tâm niệm Phật A Di Đà, đồng nghĩa với niệm niệm nhập 

lƣu tát bà khổ hải. Đây là sự thật. Vì nhất tâm xƣng niệm nhất định đƣợc vãng 

sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc, đƣợc sức bổn nguyện công đức của Phật A Di 

Đà gia trì, quý vị ngang bằng với A Bệ Bạt Trí Bồ Tát. Nguyện thứ 20 trong 48 

nguyện, phàm là ngƣời vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đều làm A 

Duy  Việt  Trí Bồ  Tát. Đây là oai thần bổn nguyện của Phật  A  Di  Đà thành tựu. 

Nói cách khác, tu các pháp môn khác, nghĩa là chúng ta thƣờng nói đƣờng lớn, 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, chứng đƣợc quả vị này vô cùng khó khăn, nhất định 

phải cần rất nhiều thời gian, trong một đời chắc chắn làm không đƣợc. Nhƣng tu 

tịnh  độ  thì  điều  đó  rất  dễ  dàng,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  đồng  nghĩa  với 

chứng  đƣợc  A  Duy  Việt  Trí.  Vậy  tập  khí  phiền  não  thì  sao?  Từ  từ  mới  đoạn. 

106  Tập 366 



Giống nhƣ ở trƣớc nói kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não và vô minh phiền não 

đoạn từ từ. Trí huệ, thần thông, đạo lực của chúng ta tƣơng đƣơng với pháp thân 

Bồ Tát. Đây là Phật lực gia trì, không phải tự mình chứng đƣợc. Phật lực gia trì 

có tác dụng không phải không có tác dụng, nên có năng lực giống nhƣ pháp thân 

Bồ Tát. Cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh có duyên khắp biến pháp giới hƣ 

không  giới.  Nghĩa  là  chúng  sanh  có  duyên  với  chúng  ta  từ  vô  lƣợng  kiếp  trong 

pháp giới hƣ không giới, họ khởi tâm động niệm chúng ta đều biết hết. Họ có khổ 

nạn cần giúp đỡ, chúng ta tự nhiên mà ứng, để đến giúp họ. Công đức lợi ích thù 

thắng này, các kinh luận khác không có, các pháp môn khác không có, trong cõi 

báo của tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai không có, chỉ có thể giới Cực Lạc, thật là quá 

thù thắng, chúng ta cần phải biết. 

 “Đản tịnh độ diệu pháp”.  Diệu ở chỗ “ngũ nghịch thập ác”. Tạo tội địa ngục, là 

vô gián địa ngục, cũng gọi là A tỳ địa ngục. A tỳ là tiếng phạn, trong địa ngục 

này  chịu  khổ  không  gián  đoạn,  từ  ngày  vào  địa  ngục  cho  đến  khi  ra  khỏi,  chịu 

khổ trong đó, thật là từng phút từng giây đều không gián đoạn, khổ không sao nói 

hết,  không  thể  nào  hình  dung  đƣợc.  “Thập    niệm  thành  tựu,  đới  nghiệp  vãng 

 sanh. Cư hạ hạ phẩm giả, giai đắc tam bất thoái”.  Điều này thật không thể nghĩ 

bàn. Chúng sanh tạo ngũ nghịch thập ác, mà họ có thể tin, họ có thể phát nguyện, 

đây là nói lâm mạng chung thời, gặp thiện hữu đến khuyên bảo họ, họ thật sự có 

thể sám hối. Điều này rất quan trọng, thật sự có thể quay đầu, có thể tin, có thể 

nguyện, tiếp đến là niệm Phật, một câu hay mƣời câu đều có thể vãng sanh. Đây 

là điều không thể! 

Chúng  ta  đều  biết,  ngƣời  ác  nhƣ  vậy  khi  lâm  mạng  chung  có  ngƣời  khuyên 

bảo  họ  niệm  Phật,  họ  có  thể  tiếp  nhận.  Tôi  tin  rằng  ngƣời  này,  trong  nhiều  đời 

trƣớc thiện căn rất sâu dày. Đời này mê hoặc vì không có ngƣời dạy họ, họ không 

có nhân duyên để gặp đƣợc thiện tri thức. Nếu có ngƣời khuyên họ, hay gặp đƣợc 

thiện tri thức nhất định có thể tiếp thu. Vì sao vậy? Vì đời trƣớc của họ thiện căn 

sâu  dày.  Đây  là  nói  trong  đời  này  không  gặp  đƣợc  thiện  duyên,  khi  lâm  mạng 

chung gặp đƣợc thiện duyên, họ vẫn có thể tin, vẫn có thể tiếp thu. 

Trƣớc  đây  chúng  tôi  ở  Mỹ,  Ông  Chu  Quảng  Đại  ở  Mã  Lợi  Lan  Châu.  Suốt 

đời ông không có tôn giáo tín ngƣỡng, con ngƣời của ông rất tốt, tuyệt đối không 

Tập 366  107 



phải ngũ nghịch thập ác. Ông ta là một ngƣời thiện, là ngƣời tốt, chỉ là không có 

tín ngƣỡng tôn giáo. Ở Mỹ ông mở một tiệm bánh bao, ông mắc bệnh ung thƣ, 

bệnh viện đã từ bỏ trị liệu cho ông về nhà, nói rằng thọ mạng ông chỉ còn mấy 

ngày nữa. Lúc này ngƣời nhà đi khắp nơi cầu thần bái Phật, hy vọng có đƣợc dịp 

may. Lúc đó các bạn đồng học tịnh độ chúng tôi, thành lập ở bên đó hội Phật giáo 

Hoa Phủ, không bao lâu,  mời tôi làm  hội trƣởng. Mới thành lập chƣa đƣợc bao 

lâu,  chƣa  đến  một  năm,  thì  gặp  chuyện  của  Chu  Quảng  Đại,  ngƣời  nhà  đã  tìm 

đến. Chúng tôi có mấy vị đồng học rất nhiệt tâm đến giúp ông trợ niệm. 

Sau khi thấy ông và bệnh tình của ông, đích thực không có cách nào hồi phục 

đƣợc, nên khuyên ông ta cầu vãng sanh, nói với ông ƣu điểm của thế giới Cực 

lạc.  Ông  ta  nghe  rồi  rất  hoan  hỷ  và  thật  sự  đã  tiếp  nhận.  Ông  ấy  nói  với  ngƣời 

nhà, không nên trị liệu cho ông nữa, không nên tìm bác sĩ tìm thuốc, không cần. 

Tất  cả  mọi  ngƣời  hãy  niệm  Phật,  tất  cả  đều  niệm  Phật  để  giúp  ông  vãng  sanh. 

Nên ngƣời nhà rất hợp tác, cả gia đình họ cùng với những bạn đồng học chúng 

tôi, niệm Phật suốt ba ngày. Niệm Phật suốt ba ngày ba đêm, ông ấy thật sự vãng 

sanh. Chứng minh trong kinh Di Đà nói là từ một ngày, hai ngày, ba ngày. Đó là 

thật không phải giả. 

Quý vị xem suốt một đời không hề tiếp xúc Phật pháp, cũng chƣa từng nghe 

qua.  Chỉ  có  niệm  Phật  ba  ngày  khi  lâm  mạng  chung,  cũng  không  đọc  kinh,  chỉ 

niệm duy nhất câu Phật hiệu này, niệm theo nhƣ vậy, và ông ta thật sự đã vãng 

sanh. Đới nghiệp vãng sanh, thì vãng sanh thế giới Cực Lạc là hạ hạ phẩm, đều 

đƣợc tam bất thoái. Chúng tôi cũng rất may mắn, có cơ duyên tốt nhƣ vậy, tự thân 

thấy đƣợc một điển hình thực tế. Tin rằng những gì trong kinh nói không hề sai. 

 “Thị dĩ Linh Phong Đại Sư Tán viết”.  Linh Phong là Ngẫu Ích đại sƣ. Ngài ở Tây 

Thiên Mục Sơn, nơi ngài giảng kinh là giảng đƣờng Linh Phong. Ngài tán thán 

rằng:   “Thập  phương  Phật  độ,  vô  thử  danh  tướng”.  Không  có  danh  xƣng  này, 

cũng không có hiện tƣợng này.  “Vô thử giai vị”.  Vị thứ của Bồ Tát, không có địa 

vị này. “Vô thử pháp môn”,  trong tám vạn bốn ngàn pháp  môn, không có pháp 

môn  này,  chỉ  có  thế  giới  Cực  lạc  có,  quốc  độ  của  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  đều 

không có. 

108  Tập 366 



 “Phi tâm tánh chi cực chí”.  Đây là nói  về Phật A Di Đà, thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc  là  tâm  tánh  tột  cùng  của  Phật  A  Di  Đà  thành  tựu.  “Trì  danh  chi  kỳ 

 huân”.  Trì danh chi kỳ huân là nói ngƣời vãng sanh, thật là một niệm tƣơng ƣng 

một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật.  “Di Đà chi đại nguyện, hà 

 dĩ hữu thử!”  Làm gì có thành tựu trang nghiêm thù thắng nhƣ vậy? Ngẫu Ích đại 

sƣ  tán thán rất hay. Chúng sanh có thể  gặp đƣợc, nhân duyên này sâu dày biết 

bao,  phƣớc  báo  biết  bao.  Bài  kệ  khai  kinh  nói,  “trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp 

đƣợc.” Cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói cũng là tán thán điều này, nói rằng: “đây là ngày 

hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay”, mà chúng ta đã gặp đƣợc. Ngày nay 

chúng ta đã gặp đƣợc nhất định không thể để nó qua đi một cách vô ích. Bỏ qua 

thì thật đáng tiếc! Nhƣ vậy thì tội nghiệp này thật là vô lƣợng vô biên. 

Nhân duyên thù thắng nhƣ vậy, sao có thể bỏ lỡ đƣợc? Ít nhất thì cũng phải 

tranh thủ một địa vị của cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm, mới không có lỗi với Phật A Di 

Đà, mới thật sự báo ân Phật. Ít nhất chúng ta cũng là cõi đồng cƣ thƣợng bối vãng 

sanh. Điều này chúng ta có thể nỗ lực đạt đƣợc. Chúng ta đối với kinh sách tu học 

của Tịnh độ tông, có mƣời mấy năm, hai ba mƣơi năm, có thời gian dài nhƣ vậy, 

nhƣng  chƣớng  ngại  của  chúng  ta  chính  là  chƣa  buông  bỏ.  Năng  tín,  năng  giải, 

nhƣng lại thiếu hành. Ngay bây giờ, nếu chúng ta gặp đại thiên tai, không buông 

cũng không đƣợc. 

Tôi thƣờng nói hiện tại chỉ có hai con đƣờng, nếu không buông bỏ chính là 

địa ngục A tỳ, còn buông bỏ thì đến thế giới Cực Lạc. Trƣớc mặt chúng ta là hai 

con đƣờng, không còn cách  nào để lựa chọn. Quý vị có thể  nói  tội ngũ nghich 

thập ác mình chƣa tạo chăng? Quý vị đã hiếu thảo cha mẹ chƣa? Đã tôn kính sƣ 

trƣởng chƣa? Thật sự tin Phật chƣa? Đã thật tâm học Phật chƣa? Sánh với các bậc 

cổ đức thì còn kém xa. Niệm Phật, tụng kinh, bái sám mà không đầy đủ tâm chân 

thành cung kính, thì làm sao có cảm ứng đƣợc? Trong nhà Phật, bất luận làm điều 

gì, nhƣng nếu chƣa buông bỏ lợi ích của mình, tự tƣ tự lợi. Vì sao chúng ta lạy 

Phật? Vì sao học Phật? Vì thăng quan phát tài, cầu Phật Bồ Tát bảo bình an. Lạy 

Phật, học Phật để cầu xin những điều này.       Đức Phật rất từ bi nên không trách 

chúng  ta.  Cầu  Phật  gia  hộ  cho  phát  tài,  có  thể  phát  tài  chăng?  Không  thể.  Đức 

Phật không có năng lực này. Cầu Phật gia hộ đƣợc bình an. Đức Phật có năng lực 

Tập 366  109 



này  không?  Cũng  không  thể.  Nói  cách  khác,  chúng  ta  ở  trƣớc  Đức  Phật  cầu 

nguyện,  sẽ  không  đạt  đƣợc  bất  cứ  điều  gì.  Điều  này  trong  kinh  nói  rất  rõ.  Nếu 

muốn cầu điều gì, thì cần phải thay đổi tâm mình trƣớc. Tâm mình không chánh 

thì Phật Bồ Tát muốn giúp cũng không giúp đƣợc, tâm chánh mới giúp đƣợc. Nên 

khi Đức Phật giúp đƣợc, vẫn là tâm hành phải chánh. Mình tu hành có công đức 

thì Đức Phật có thể giúp đƣợc. 

Thế giới ngày nay quá loạn, chƣa từng thấy trong lịch sử. Giai đoạn cuối của 

nhà Thanh tuy rất loạn, ngƣời là gọi là “nguỵ quân tử”, nhƣng vẫn còn chút lƣơng 

tâm. Làm việc xấu vẫn còn sợ ngƣời phê bình, vẫn nghĩ nhiều cách để che đậy, 

miệng còn nói nhân nghĩa đạo đức. Còn con ngƣời bây giờ làm việc xấu không sợ 

ngƣời phê bình. Xã hội ngày nay rất kỳ quái, làm việc xấu mọi ngƣời còn khen 

ngợi là có bản lĩnh. Làm việc tốt trái lại bị cƣời nhạo, ngƣời này thật thà, lạc hậu. 

Hiện nay trở thành nhƣ thế, nên mới phát sanh đại kiếp nạn. Chúng ta gặp đƣợc, 

ngƣời học Phật gặp đƣợc, thì đây là việc tốt. Vì sao vậy? Để chúng ta có cảnh 

giác  cao  độ,  tỉnh  ngộ  ra  thấy  rằng  không  tu  không  đƣợc,  nhất  định  phải  siêng 

năng, hoàn cảnh ép chúng ta không thể không tu. Tin thật, nguyện thiết, một lòng 

chuyên niệm. Tin thật, nguyện thiết nghĩa là phát tâm bồ đề, một phƣơng hƣớng, 

một mục tiêu, ngoài ra đều buông bỏ, nhƣ vậy nhất định sẽ thành công. 

Sau cùng  “chư vãng sanh giả, nhân tuỳ ý tu hành. Thọ dụng chủng chủng đại 

 thừa  pháp  lạc,  tịnh  tự  tại  đắc  quả,  cố  mạc  bất  hoan  hỷ”.   Pháp  hỷ  sung  mãn, 

thƣờng sanh tâm  hoan hỷ. Đây là hoàn cảnh tu học  ở  thế  giới  tây phƣơng Cực 

Lạc. Chứng quả chỉ là đƣa ra ví dụ, đƣa tiểu thừa tứ quả. Tình trạng chứng quả 

thật sự trong kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ, có 51 địa vị. Sơ tín của thập tín ngang 

bằng với Tu đà hoàn. Tam tín bằng nhị quả, ngũ tín bằng tam quả. Thất tín bằng 

với tứ quả A la hán. Bát tín chính là Bích Chi Phật. Cửu tín là Bồ Tát trong mƣời 

pháp giới. Thập tín là Phật trong mƣời pháp giới. Đây đều chƣa kiến tánh, đều là 

vị bất thoái. 

Lên  cao  thêm  nữa  chính  là  sơ  trú,  sơ  trú  mới  thật  sự  chứng  đƣợc  hành  bất 

thoái  và  niệm  bất  thoái.  Ở  đó  tu  hành,  quả  vị  cũng  chính  là  thành  tích  học  tập, 

không ngừng nâng cao lên, pháp hỷ sung mãn, mỗi ngày đều có chỗ ngộ, đây là 

110  Tập 366 



ngồn  gốc  của  pháp  hỷ.  Vì  sao  nói  nhƣ  vậy?  Ngày  ngày  đều  có  điều  ngộ,  ngày 

ngày đều có tâm đắc mới. 

Chúng ta xem tiếp phẩm thứ 17.  “Tuyền trì công đức đệ thập thất”. Tuyền trì 

là ao thất bảo, công đức là nƣớc tám công đức. Đây cũng là hoàn cảnh lớn, hoàn 

cảnh tu học lớn. Chúng ta xem giới thiệu của Hoàng Niệm Tổ.  “Bổn phẩm minh 

 Cực Lạc tuyền trì, bất khả tư nghị công đức” . Đƣa ra ba điểm. 

Thứ  nhất   “Thủ  minh  trì  đức  chi  tổng  tướng,  tịnh  liệt  tiêu  trì  lượng”.   Đây  là 

giới thiệu sự lớn nhỏ của ao thất bảo_nƣớc trong ao thất bảo, cây xung quanh ao, 

và hoa sen trong ao. 

Thứ hai  “Trì  dương diệu pháp, thành thục thiện căn”.  Ao thất bảo  và nƣớc 

công đức cũng là pháp. 

Thứ  ba   “Thập  phương  sanh  giả,  liên  trì  hoá  sanh”.   Sanh  ra  từ  hoa  sen. 

Ngƣời sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, tất cả đều là liên hoa hoá sanh. Mời 

quý vị xem kinh văn. 

 “Hựu kỳ giảng đường tả hữu, tuyền trì giao lưu. Tung hoành thâm thiển, giai các 

 nhất đẳng”.  Trong ao lớn nhỏ không giống nhau.  “Hoặc thập do tuần, nhị thập 

 do tuần. Nãi chí bách thiên do tuần, trạm nhiên hương khiết, cụ bát công đức”.  

Ao báu này ở thế giới Cực Lạc rất nhiều. Ao nhỏ thì mƣời do tuần, 20 do tuần. 

Ao  lớn  thì  trăm  ngàn  do  tuần,  giống  nhƣ  đại  hải  vậy.  Ở  nơi  thế  giới  này  của 

chúng ta, ao nhỏ thì nhƣ ao hồ, ao lớn nhƣ đại hải. Bất luận là ao nhỏ hay ao lớn, 

 “Trạm nhiên hương  khiết”,  nƣớc đều đầy đủ tám công đức. Chúng ta xem chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ. 

 “Giảng đường tả hữu, tuyền trì giao lưu thị tổng tướng. Biểu bảo thọ liên trì, chu 

 biến kỳ quốc”.  Ở thế giới Cực Lạc quý vị có thể nhìn thấy.  “Quán Kinh viết, nhất 

 nhất trì thuỷ, thất bảo sở thành, kỳ na ni thuỷ, lưu chú hoa gian”.  Hoa gian là hoa 

sen  trong  ao,  hai  bên  ao  là  cây  báu.  Cây  báu  cần  nƣớc  công  đức  nuôi  dƣỡng. 

Nƣớc tự nhiên chảy đến rƣới vào cây, tự tìm cây mà đến. Nƣớc này thật vi diệu. 

Nƣớc trong ao chúng ta chỉ có thể chảy xuống, không thể chảy ngƣợc dòng. Nƣớc 

ở  thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  chảy  ngƣợc  dòng.  Có  thể  thấy  thế  giới  Cực  Lạc  rất 

trang nghiêm vi diệu, vƣợt trên tất cả. Tất cả các thế giới khác không có, đến thế 

giới Cực Lạc thấy đƣợc hết. 

Tập 366  111 



 “Biệt tướng trung, thủ vi tuyền trì chi hình lượng. Tung giả trường độ, quảng giả 

 khoan độ. Trì chi trường khoan thâm thiển, ứng cơ hoá hiện, kỳ lượng phi nhất”.  

Ao  lớn  hay  nhỏ,  nƣớc  sâu  hay  cạn  không  giống  nhau,  nó  tuỳ  theo  ý  của  con 

ngƣời.  Chúng  ta  thích  sâu  thì  nó  liền  sâu,  thích  cạn  thì  nó  liền  cạn.  Nó  tuỳ  ý 

ngƣời. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thƣờng nói, tất cả pháp từ tâm tƣởng 

sanh. Đến thế giới Cực Lạc hoàn toàn thành hiện thực. Tất cả pháp tuỳ tâm niệm 

mà sanh, nên ao lớn hay nhỏ, sâu hay cạn cũng nhƣ thế . 

 “Xưng kỳ hình thể, các vi nhất đẳng. Tùng thập do tuần, nãi chí bách thiên do 

 tuần, giai tuỳ ứng nhi hiện”.  

Trong này đặc biệt không thể nghĩ bàn đƣợc. Nó có thể ứng theo tâm niệm của 

mỗi  ngƣời.  Tôi  muốn  ao  này  nhỏ  một  chút,  quý  vị  muốn  ao  kia  lớn  một  chút. 

Chúng ta cùng ở trong ao này, nhƣng cảm xúc của tôi thì nhỏ, còn cảm thọ của 

quí vị lại lớn. Tôi muốn cạn, cảm thọ của tôi rất cạn, quý vị muốn sâu một chút, 

thì cảm nhận liền thấy rất sâu. Cùng trong một ao, thật không thể nghĩ bàn. Ở thế 

giới Cực Lạc không có gì không nhƣ ý. 

“Thứ  biểu  thuỷ  đức,  thị  chư  tuyền  trì,  tức  nhập  công  đức  trì.  Trì  thuỷ  trạm 

 khiết, thanh phân phương phức, cố viết trạm nhiên hương khiết”.  

Đây là công đức của nƣớc, ƣu điểm của nƣớc, thế giới chúng ta không có. Nó có 

tám loại công đức, ở dƣới đều nói đến. Nên nƣớc trong ao rất sạch, không nhiễm 

chút trần, thanh khiết thấu suốt. Trên mặt nƣớc nhìn thấy tận đáy ao, dƣới đáy ao 

trải  toàn  cát  vàng.  “Thanh  hƣơng,  thanh  phân  phƣơng  phức”.  Ngửi  mùi  hƣơng 

của nƣớc trong ao này, hƣơng thơm thanh khiết nhẹ nhàng. Thân tâm chúng ta ở 

trong hƣơng thơm này, nhƣ chúng ta nói là đạt đƣợc dƣỡng chất sung mãn, đạt 

đƣợc năng lƣơng đầy đủ. Nên trong kinh văn dùng từ“trạm nhiên hƣơng khiết” để 

tán thán nó. 

 “Thuỷ cụ bát đức, cố xưng bát công đức thuỷ. Xưng Tán Tịnh Độ Kinh viết, hà 

 đẳng danh vi bát công đức thuỷ. Nhất giả trừng tịnh”.  

Trừng  là  bất  động,  nƣớc  không  có  gợn  sóng.  Tịnh  là  sạch  sẽ,  không  có  chút 

nhiễm  ô  nào.  Nƣớc  bình  lặng  nhƣ  tấm  gƣơng  vậy.  “Nhị  giả  thanh  lãnh”,  

thông thƣờng chúng ta gọi là thanh lƣơng. Thanh lãnh có nghĩa là thanh lƣơng, 

khi  chạm  vào  nó  cảm  giác  rất  dễ  chịu.  “Trừng  tịnh  thanh  lãnh”  này,  thế  giới 

112  Tập 366 



chúng ta có. Trong hồ nƣớc có thể nhìn thấy. Hiện nay ít thấy, hiện nay vì không 

khí  ô  nhiễm,  nguồn  nƣớc  nhiễm  ô,  nên  không  có  nhiều  nguồn  nƣớc  trừng  tịnh 

thanh lƣơng này. Những nhiễm ô này đều do con ngƣời tạo nên. 

 “Tam giả cam mỹ”. Nƣớc ở thế gian chúng ta không có nhƣ vậy. Còn nƣớc ở thế 

giới Cực Lạc là ngọt. Đây là nói mùi vị của nƣớc, nó rất ngọt. 

 “Tứ giả khinh nhuyễn”,  điều này thế gian chúng ta cũng không thấy đƣợc. Nƣớc 

thế gian này rất nặng. Còn nƣớc ở đó nhẹ nhàng mềm mại. 

 “Ngũ giả nhuận trạch”.  Nhuận trạch thì nƣớc ở thế gian chúng ta có. Tƣ nhuận, 

là da dẻ chúng ta không khô khan. Đối với cây cỏ hoa lá đƣợc thấm nhuần. 

 “Lục giả an hoà”.  Điều này thì chúng ta không có. Nƣớc ở thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc bình an êm ấm. Không biết bơi bị rớt xuống ao cũng không chết đuối. Vì 

sao  vậy?  Nƣớc  tuỳ  theo  ý  mình.  Tôi  muốn  cạn  một  chút  thì  nó  liền  cạn,  muốn 

nƣớc cạn dƣới chân đi đến bờ thì liền đƣợc nhƣ vậy. Nó có thể tuỳ theo ý ngƣời. 

       “Thất giả ẩm thời trừ cơ khát”.  Uống nƣớc này có thể đạt đƣợc dƣỡng chất 

sung mãn, nuôi dƣỡng thân tâm chúng ta, nƣớc này giống nhƣ cam lộ vậy. Có thể 

trị trăm bệnh  “Trừ chi khát đẳng vô lượng quá hoạn”. 

       “Bát giả ẩm dĩ định năng trưởng dưỡng chư căn tứ đại” . Khi uống nƣớc này 

nó có thể trƣởng dƣỡng lục căn nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý. Tứ đại chính là thân thể 

chúng  ta.  “Tăng  ích”,   điều  này  thật  quá  tuyệt!  “Chủng  chủng  thù  thắng  thiện 

 căn”.  Nó có thể giúp chúng ta tăng trƣởng thiện căn. Điều này thế gian chúng ta 

không có.  “Đa phước chúng sanh thường lạc thọ dụng”.  Vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc là chúng sanh có phƣớc báu. Nên thế giới Cực Lạc không cần các loại 

ẩm thực khác. Trong ao thất bảo cung cấp nƣớc tám công đức, nó giải quyết mọi 

vấn đề. Nƣớc tám công đức đều là từ trong tự tánh chảy ra. 

 “Đức  thuỷ,  Cực  Lạc  chi  thuỷ,  năng  linh  ẩm  giả  tăng  trưởng  chủng  chủng  thù 

 thắng thiện căn. Khả kiến Cực Lạc bất khả tư nghị”.  

Đây là đem nƣớc công đức trong ao báu, công đức thù thắng không thể nghĩ bàn 

giới thiệu cho chúng ta. Thế giới Cực Lạc ao báu vô  lƣợng vô biên, nƣớc công 

đức lấy không hết dùng không cùng tận, giống nhƣ nƣớc suối vậy. Không nhƣ thế 

gian  chúng  ta,  thế  giới  này  các  nhà  khoa  học  đã  đƣa  ra  lời  cảnh  báo,  tƣơng  lai 

chúng ta sẽ có nguy cơ về lƣơng thực, nguy cơ về nguồn nƣớc, nguy cơ về nguồn 

Tập 366  113 



năng lƣợng. Nguy cơ quá nhiều. Thế giới Cực Lạc không nghe có những nguy cơ 

này. Nơi tốt đẹp này chúng ta nhất định có thể đến đó đƣợc, không phải không 

thể đi, thật sự có thể đi đƣợc. Phật A Di Đà, đại chúng ở thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc chẳng ai không hoan nghênh chúng ta đến. Vậy tại sao không đi? 

Đến thế giới Cực Lạc, thì những vật phẩm cần thiết đối với thân thể và sinh 

hoạt, không có điều gì phải lo lắng. Nơi ở cung điện lầu quán ở trƣớc chúng ta đã 

nói qua, toàn là do biến hóa ra. Muốn cung điện nhƣ thế nào, thì nó liền hiện cung 

điện nhƣ thế đó. Muốn lớn có lớn, muốn nhỏ có nhỏ. Muốn ở trên không trung 

cũng đƣợc, muốn ở trên mặt đất cũng không sao. Quý vị xem tự tại biết bao. Khi 

đi du lịch cung điện mang theo, ngƣời ở thế gian này không làm đƣợc. Thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc mỗi thứ đều hiện hành. Xem tiếp cây ở hai bên bờ. 

 “Ngạn thọ hương quang. Ngạn biên vô số chiên đàn hương thọ, kiết tường quả 

 thọ, hoa quả hằng phương, quang minh chiếu diệu, tu điều mật diệp. Giao phú ư 

 trì, xuất chủng chủng hương, thế vô năng dụ, tuỳ phong tán phức, duyên thuỷ lưu 

 phân”.  

Đây là phong cảnh hai bên ao sen bảy báu, ây cỏ hoa lá, vô số cây hƣơng chiên 

đàn. Đây là đƣa ra ví dụ. Chiên đàn là bảo hƣơng.  “Kiết tường quả thọ”,  có hoa 

có trái. Hoa quả thƣờng thoảng ra hƣơng thơm không bao giờ tàn. Nên mới gọi 

nó là nhất chân pháp giới. 

Trong mƣời pháp giới có cây cỏ hoa lá, nhƣng nó là vô thƣờng. Chúng sanh 

trong mƣời pháp giới, con ngƣời có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị diệt, 

sơn hà đại địa, khoáng vật có thành trụ hoại không. Không có gì là vĩnh hằng bất 

biến, không có, tìm không thấy. Thế giới Cực Lạc mọi thứ đều là vĩnh hằng bất 

biến. Điều này quá vi diệu! Nên gọi là nhất chân pháp giới. 

Vì sao nó không có biến hoá? Trong đại thừa kinh điển Đức Phật dạy chúng ta, 

vũ trụ vạn vật từ đâu mà có. “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Chúng sanh 

trong mƣời pháp giới có tình thức, đó chính là nói họ có biến hoá. Ngƣời ở thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc, sanh đến thế giới Cực Lạc, mỗi ngƣời đều chuyển thức 

thành trí. Trong cõi phàm thánh đồng cƣ tuy có tình thức, đây gọi là đới nghiệp, 

đem nghiệp đến đó nhƣng không khởi tác dụng. Chúng ta có lý do để tin, chúng 

ta đến thế giới Cực Lạc, quanh mình đều là đại Bồ Tát, đều là đẳng giác Bồ Tát. 

114  Tập 366 



Nên  phân  biệt  chấp  trƣớc,  khởi  tâm  động  niệm  không  thể  sanh  khởi.  Chúng  ta 

học theo những tấm giƣơng xung quanh, ai khởi tâm động niệm? Ai có phân biệt, 

ai có chấp trƣớc? Không có những thứ này là không có biến hoá, nên thân thể con 

ngƣời cũng không có biến hoá. 

Vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  không  phải  vãng  sanh,  giống  nhƣ  trẻ  em  từ  từ 

lớn lên, không phải nhƣ vậy mà do hoá sanh. Đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

hiện thân ở trong ao sen bảy báu, thân đó hoàn toàn giống với thân của Phật A Di 

Đà.  Thể  của  thân  là  thân  tử  ma  châu  kim  sắc.  Tƣớng  của  thân_trong  kinh  Vô 

Lƣợng  Thọ  đức  Thế  Tôn  giới  thiệu,  là  lấy  quan  niệm  của  ngƣời  Ấn  độ  đƣơng 

thời_có 32 tƣớng 80 vẽ đẹp. Cho rằng đây là tƣớng tốt, là quý tƣớng. Nhƣng trên 

thực tế trong Quán Kinh nói, thân Phật A Di Đà có tám vạn bốn ngàn tƣớng, mỗi 

một tƣớng đều có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp. Tức là không phải chỉ có 32 tƣớng 

tốt, 80 vẻ đẹp. 

Các bậc cổ đức xƣa nay thƣờng tán thán báo thân của Nhƣ Lai. Thân có vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Đó là thật. Ít nhất chúng ta phải tin lời 

trong kinh Quán Vô Lƣợng Thọ nói_Thập Lục Quán Kinh_báo thân của Nhƣ Lai 

có tám vạn bốn ngàn tƣớng, mỗi một tƣớng đều có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp tuỳ 

hình.  Nó  bất  biến.  Vì  sao  bất  biến?  Vì  họ  không  có  8  thức  và  51  tâm  sở,  đó  là 

năng biến, họ không có những thứ đó. Đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, vƣợt ra 

khỏi mƣời pháp giới. Nên thế giới Cực Lạc, đến những thứ trong cõi phàm thánh 

đồng cƣ đều bất biến. Khi đã hình thành thì không bao giờ thay đổi. Điều này quá 

hy hữu. 

Trong  chú  giải  nói:   “Hựu  hiển  trì  ngạn  diệu  thọ  trang  nghiêm  chi  tướng”. 

 “ Chiên đàn”ở trƣớc có nói qua. Ngƣời Trung quốc gọi là đàn hƣơng. Hiện nay 

chiên đàn thật không còn nữa. Thời Đức Phật còn tại thế có, ngày xƣa có. Chúng 

ta nhớ hình nhƣ trong kinh có ghi chép. Có một vị pháp sƣ Ấn độ mang đến loại 

hƣơng này, không nhiều, số lƣợng rất ít. Sau khi đến Trung Quốc, ông làm lễ vật 

để dâng cho hoàng đế, lễ vật dâng hoàng thƣợng, dù vật quý giá đến đâu, giống 

nhƣ hƣơng chiên đàn này thì ít nhất phải một ký, chƣa đƣợc một cân không thể 

dâng hoàng đế, nó không đủ. Số lƣợng không lớn nhƣ vậy, nên đã bị cự tuyệt. Vị 

pháp sƣ này nhặt một viên chiên đàn hƣơng, đốt một viên hƣơng chiên đàn này 

Tập 366  115 



lên. Không ngờ hƣơng thơm này có thể bay xa đến 40 dặm, trong vòng 40 dặm 

đều có thể ngửi đƣợc mùi hƣơng này. Hoàng đế thật sự biết đƣợc sự hiếm quý 

này, nên bất luận nhiều hay ít đều chấp nhận. Khi ngửi đƣợc hƣơng thơm chiên 

đàn này cũng có thể trị bệnh. Trị rất nhiều bệnh, đây là bảo hƣơng. 

 “Kiết tường quả”,  cũng là vật của Ấn Độ, Trung Quốc không có.  “Trạng tợ qua 

 lâu, hoàng xích sắc. Kim dĩ thử phương chi thạch lựu nghĩ sung chi”.  Đại khái 

gần giống nhƣ trái lựu vậy, hình dáng gần giống nhƣ vậy, đây là quả kiết tƣờng. 

 “Thạch lựu nhất hoa đa quả, cố dĩ thạch lựu nghĩ kiết tường quả. Kim kinh vân, 

 trì  lưu  hoa  thọ,  giai  dĩ  vô  lượng  bảo  hương  hợp  thành.  Thị  cố  hoa  quả  hằng 

 phương, hằng phương thị thường hương”.  

Mùi hƣơng của nó không bao giờ dứt, màu sắc của hoa không thay đổi, trái cây 

lại chín muồi. Không phải từ nhỏ lớn dần lên, nó là do biến hoá ra, chúng ta có 

thể tƣởng tƣợng đƣợc. Trái này chúng ta hái xuống, quý vị xem trên cây lại mọc 

ra trái khác. Nhƣ vậy mới tuyệt diệu! Thiên biến vạn hoá. Hƣơng thơm của hoa 

quả vô cùng tận, đẹp không sao nói đƣợc. 

 “Quang minh chiếu diệu giả”,  ở trƣớc chúng ta nói qua.  “Vô lượng quang viêm, 

 chiếu  diệu  vô  cực.  Khả  kiến  thử  chư  hoa  thọ” .  Tức  là  cây  cối  và  hoa  lá  xung 

quanh ao báu này.  “Ký thổ phân hương, phục phóng diệu quang dã”. Những điều 

này thế giới chúng ta không có. Cây cối ở thế gian này đều là thân cỏ thân cây, 

còn cây cối ở đó là trân bảo. Ở trƣớc có nói với chƣ vị, đều là bảy báu. Thất là 

trƣợng trƣng cho sự viên mãn, tƣợng trƣng cho vô lƣợng. Có thứ do một loại báu 

hợp thành, có thứ do hai loại báu hợp thành, cũng có chúng bảo hợp thành. Bảo 

có ánh sáng, nó tự nhiên phóng ra ánh sáng. Đặc biệt là thế giới Cực Lạc không 

có biến hoá, nên gọi là nhất chân pháp giới, nó là thật. Có biến hoá là giả. 

Mƣời pháp giới không phải thật,  vì nó có biến hoá, chẳng có điều gì  không 

biến  hoá.  Thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  hoàn  toàn  là  tự  tánh  sở  hiện.  Trong  đó 

không có thức, nên nó không có biến hoá. Trong mƣời pháp giới có tâm, có thức, 

chân và vọng hoà hợp. Thể là tự tánh, là chân, tƣớng tuỳ theo tâm niệm ngƣời mà 

khởi biến hoá. 

Ngƣời ở thế giới tây phƣơng, tâm đều nhƣ trên đề kinh nói là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Họ không có vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc. Không có vọng tƣởng, 

116  Tập 366 



nên  họ  tỉnh  giác,  giác  mà  không  mê.  Không  có  phân  biệt  nên  họ  bình  đẳng. 

Không  có  chấp  trƣớc  vì  thế  họ  đƣợc  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  đều 

tƣơng ƣng. Ba loại phiền não lớn của chúng ta, kiến tƣ phiền não là nhiễm ô. Trần 

sa  phiền  não  là  phân  biệt.  Vô  minh  phiền  não  là  không  giác.  Cho  nên  đoạn  tận 

đƣợc vô minh phiền não là giác mà không mê. Đoạn tận trần sa phiền não thì tâm 

bình đẳng hiện tiền. Đoạn trừ kiến tƣ phiền não thì tâm thanh tịnh hiển lộ. Đây là 

chân tâm, là thanh tịnh bình đẳng giác. Đạo lý của nó là nhƣ vậy. 

Bổn nguyện của Phật Di Đà và công đức năm kiếp tu hành đã thành tựu nên 

nhƣ thế. Chúng ta vãng sanh đƣợc Phật lực gia trì, nên tự tánh chúng ta với tự 

tánh  Phật  A  Di  Đà  là  một  không  phải  hai.  Cho  nên  có  thể  đem  công  đức  bổn 

nguyện của Phật Di Đà, biến thành bổn nguyện công đức của mình, nhiếp thọ của 

ngƣời khác thành của mình. Chúng ta thật sự đạt đƣợc lợi ích. 

Không những ở thế giới Cực Lạc, mà ở đây cũng đƣợc. Không thể đạt đƣợc 

viên mãn, thì cũng đạt đƣợc ít phần. Chỉ cần chúng ta thực hành thì đều có thể 

làm đƣợc. Tin thật, nguyện thiết, một lòng chuyên niệm thì có thể hƣởng đƣợc lợi 

ích.  Ở  sau  giải  thích  về   “tu  điều”.   Tu  có  nghĩa  là  dài,  cành  của  cây  này  dài. 

 “Giao giả, tương tiếp, phú giả, thuỳ cái”.  Giống nhƣ cây dƣơng liễu. Cành của 

cây  dƣơng  liễu  rất  dài.  Cành  dƣơng  liễu  cũng  thƣờng  mọc  ở  bên  ao,  che  phủ 

xuống  mặt  ao.  “Ngạn  trắc  bảo  lâm,  chi  trường  diệp  mậu”.   Cây  này  rất  đẹp. 

 “Lăng không tương tiếp”,  cây rất to lớn. Vô cùng tƣơi tốt, phủ xuống che lấy mặt 

ao.  “Như thị lâm thọ xuất chủng chủng diệu hương. Kỳ hương thù thắng, phi thế 

 gian sở hữu. Cố vân thế vô năng dụ” . Không cách nào có thể ví dụ, vì nó quá tốt. 

Mùi  hƣơng  này  cũng  giống  nhƣ  nƣớc  tám  công  đức  vậy,  có  thể  trƣởng  dƣỡng 

thiện  căn,  cũng  có  thể  hoá  giải  trăm  bệnh.  Ngƣời  ở  thế  giới  này  mạnh  khoẻ 

trƣờng thọ, xƣa nay chƣa từng nghe nói bị bệnh, không có đoản mệnh, không có. 

Mỗi ngƣời đều là vô lƣợng thọ. 

Chúng  ta  chỉ  thấy  vãng  sanh,  chứ  không  nghe  nói  thế  giới  Cực  Lạc  có  tử 

vong, không có. Chẳng những con ngƣời không có, mà cây cỏ hoa lá cũng không 

có. Nên gọi là nhất chân pháp giới. Đến khi nào không có? Đến khi đoạn tận hết 

tập khí vô thỉ vô minh, liền chứng đƣợc quả vị diệu giác. Cảnh giới chúng ta đƣợc 

nâng cao, cao đến thƣờng tịch quang, nhƣ vậy thì cõi thật báo cũng không còn. 

Tập 366  117 



Cho nên cõi thật báo phù hợp với những điều trong Kinh Kim Cang Bát Nhã nói: 

“phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng,” cõi thật báo cũng không phải là thật. Trở 

về cõi thƣờng tịch quang, nhƣ vậy chúng ta sẽ biết đƣợc cõi thật báo từ đâu mà 

có? Từ tập khí vô thỉ vô mình mà có. Vô minh đã đoạn, nhƣng tập khí vẫn còn, 

tập khí không còn, thì hiện tƣợng này cũng biến mất. Nhƣng tập khí và khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc không giống nhau. Khởi tâm động niệm, phân 

biệt chấp trƣớc đều là tình chấp, là vô thƣờng, là thức biến. Nó có thể biến. Tuy 

tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn, nhƣng nó sẽ không biến. Nên chúng ta thấy cõi 

thật  báo  ở  thế  giới  Cực  Lạc  là  vĩnh  hằng,  thƣờng  trú,  bất  diệt,  ở  đây  gọi  là  bất 

sanh bất diệt. Điểm thù thắng nhất của nó không phải là cỏi thật báo,  mà là cõi 

phàm thánh đồng cƣ. Cõi phàm thánh đồng cƣ cũng là bất biến. Đây là điều thật 

hiếm có. Chƣ vị cổ đức giải thích vì sao cõi phàm thánh đồng cƣ cũng không thay 

đổi? Đó là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà thành tựu nên, chứ không phải 

do nghiệp lực chúng sanh thành tựu đƣợc. Nên nghiệp lực chúng ta từ vô lƣợng 

kiếp đến nay ở trong mƣời phƣơng thế giới, tuyệt đối không phải chỉ có ở cõi Ta 

Bà. 

Kiếp trƣớc của mỗi chúng ta, có khi ở trên địa cầu này, có khi ở các tinh cầu 

khác. Các tinh cầu khác đến đầu thai ở địa cầu này. Rời thân thể này, thì không 

gian hoạt động của linh hồn rất rộng lớn, nó không bị câu thúc, nó không có hiện 

tƣợng vật chất nên không bị câu thúc. Tốc độ nhanh đến nỗi chúng ta không sao 

tƣởng tƣợng đƣợc. Nên chúng ta có duyên, có duyên với mƣời phƣơng thế giới, 

mƣời phƣơng thế giới đều là không gian hoạt động thác sanh của chúng ta. Sau 

khi lạc mất tự tánh, không có gì là không tạo nghiệp. Nên chúng sanh trong mƣời 

pháp giới, trong mƣời phƣơng thế  giới vãng sanh đến thế giới Cực  Lạc, toàn là 

đới nghiệp vãng sanh. Nhƣng những tập khí nghiệp này ở thế giới Cực Lạc không 

khởi tác dụng, tham sân si cũng không sanh khởi đƣợc. 

Tham sân si từ đâu  mà có? Từ vật chất, thƣờng gọi là trân bảo, nó rất hiếm 

nên biến thành vô cùng quý báu. Nếu nó có quá nhiều, quá nhiều thì mọi ngƣời sẽ 

không cần nữa. Thế gian chúng ta mọi ngƣời đều thích vàng ròng, nghĩ mọi cách 

để cất giữ. Còn ở thế giới Cực Lạc lấy vàng ròng để lót đƣờng. Nhƣ vậy còn cần 

nó chăng? Không cần. Tự nhiên không cần chúng. Còn chúng ta đây một hạt trân 

118  Tập 366 



bảo,  một  viên  bảo  thạch,  đem  nó  luyện  thành  nhẫn,  làm  thành  những  đồ  trang 

sức,  cảm  thấy  rất  quý  giá.  Còn  ở  đó  dùng  để  làm  gì?  Làm  vật  liệu  xây  dựng, 

giống nhƣ gạch ngói vậy. Nên khi đến đó tự nhiên tâm tham này đƣợc đoạn tận. 

Chúng ta ngày ngày đều lo miếng ăn chỗ ở, nhƣng đến đó không cần phải lo 

gì hết, khi ta cần nó liền biến hiện ra, không cần thì nó liền mất đi, không cần thu 

dọn. Muốn mang y phục, áo quần đã mặc trên thân, không muốn nó liền biến mất, 

cũng không cần cất dọn. Trong mỗi gia đình đều rất sạch sẽ, không có bất cứ thứ 

gì, nhƣng khi có khách đến, mỗi ngƣời đều có bảo toạ. Đó đều là do biến hoá làm 

ra. Khi khách đi, những thứ đó tự nhiên không còn. Thật là không nhiễm chút bụi 

trần. Đúng là lý tƣởng của chúng ta. So với lý tƣởng, chúng ta còn chƣa nghĩ đến, 

những  thứ  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng,  ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  thấy  đƣợc, 

đều hƣởng thụ đƣợc. Nhƣ vậy chúng ta mới nghĩ, cuộc sống ở thế gian này quá 

đau khổ. Nên ở đó mới gọi là thế giới Cực Lạc! 

Chúng ta muốn giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, trƣớc nhất chính bản than 

mình phải đƣợc lìa khổ đƣợc vui. Muốn làm đƣợc điều đó thì chỉ có vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc. Ở đây chỉ là lý tƣởng, không thể hiện thực đƣợc. Đến thế 

giới Cực Lạc mới thật là là khổ đạt đƣợc vui. Nếu thấu suốt minh bạch, chỉ hận 

mình không thể đi ngay bây giờ! Sống ở thế gian này thêm một ngày thì chịu tội 

thêm  một  ngày.  Sớm  một  ngày  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thì  sớm  một  ngày  hƣởng 

phƣớc.  Đây  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Nhƣ  vậy  còn  lƣu  luyến  thế  giới  này  chăng? 

Không lƣu luyến. Thế gian này còn rất nhiều thân bằng quyến thuộc, tôi muốn 

giúp họ, đƣợc! Đến thế giới Cực Lạc sau đó trở lại giúp họ. Đây là thật, có thể trở 

lại. 

Ngƣời thế gian này, bất luận đầu thai đến thế giới nào, con đƣờng nào. Chúng 

ta ở thế giới Cực Lạc đều thấy hết, đều quen biết. Lúc này mới có năng lực giúp 

họ. Nên thật sự thấu hiểu bộ kinh này, thì đúng là không thể không đến đó. 

Ở dƣới nói  “Tuỳ phong tán phức, tuỳ đức phong nhi tán bá kỳ hương phức. 

 Duyên thuỷ lưu phân, thuận kỳ thuỷ nhi lưu tống kỳ phân phương. Thử nãi đệ tứ 

 thập tam bảo hương phổ huân nguyện chi sở nhiếp”.  



Cũng là bảo hƣơng phổ huân nguyện thành tựu. Nên 48 nguyện trên thực tế 

chính là miêu tả y chánh trang nghiêm của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Đức Thế 

Tập 366  119 



tôn giảng bộ kinh này là để giới thiệu cho chúng ta, trên thực tế chính là giải thích 

48 nguyện. 48 nguyện là tự thân Phật A Di Đà nói. Chúng ta xem tiếp đoạn kinh 

văn bên dƣới. 

 “Hựu phục trì sức thất bảo địa bố kim sa”.  Địa ở đây là nói đến đáy ao.  “Ưu bát 

 la hoa, bát đàm ma hoa, câu mâu đầu hoa, phân đà lợi hoa, tạp sắc quang mậu, 

 di phú thuỷ thượng”.  Đây là tả sự trang nghiêm trong ao bảy báu. Trong ao toàn 

là hoa sen. Trong kinh chỉ đƣa ra bốn ví dụ, tức trong Kinh Di Đà nói  “thanh sắc 

 thanh quang” . Hoa sen màu xanh, hoa sen màu vàng, hoa sen màu đỏ, hoa sen 

màu  trắng.  Đức  Phật  đƣa  ra  bốn  loại  này,  trên  thực  tế  thì  vô  lƣợng  tạp  sắc_Vô 

lƣợng màu sắc. Bốn loại này là bốn màu gốc, khi trộn lẫn hoà hợp lại biến thành 

vô lƣợng màu sắc. 

Điều  này  khoa  học  chỉ  biết  đƣợc  ba  loại  màu  sắc  gốc,  là  đỏ,  xanh  và  vàng, 

màu trắng là do ba loại này trộn lẫn phối hợp  mà ra. Ba  màu gốc. Đây là trong 

kinh nói về khoa học. Nó tƣợng trƣng cho vô lƣợng màu sắc khác. Ngũ vị chua, 

ngọt, đắng, cay, mặn tƣợng trƣng cho vô lƣợng mùi vị. Nó đều là hỗn hợp. 

 “Hựu hiển trì trung trang nghiêm chi tướng. Trì sức thất bảo giả, Ngô Dịch viết, 

 giai phục hữu tự nhiên lưu tuyền dục trì, giai dữ tự nhiên thất bảo câu sanh”.  Ý 

của kinh văn rất rõ ràng. Nƣớc chảy trong ao. Trong Ngô Dịch đặc biệt là có ao 

tắm, giống nhƣ ngày nay chúng ta gọi là hồ bơi vậy. Là để chúng ta dùng.  “Giai 

 dữ tự nhiên thất bảo câu sanh” . Ở đây nói rõ rằng, những thứ này không cần thiết 

kế, không cần kiến tạo, cũng không cần vật tƣ để kiến trúc. Chúng ta cần là nó 

hiện tiền, ao tắm này sẽ hiện tiền, toàn là đồ trân bảo. 

Thất tƣợng trƣng cho sự viên mãn. Chúng ta muốn điều gì, nó liền hiện thứ 

đó. Tất cả đều tuỳ theo tâm nguyện của mình. Nhƣ Đức Phật thƣờng nói, tất cả 

pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  những  thứ  này  điều  thành  hiện 

thực. Tuỳ theo tâm tƣởng của mình, không phải tuỳ ngƣời khác, chúng ta muốn, 

thì  tất  cả  pháp  đều  tuỳ  theo  tâm  mình  muốn  mà  sanh  ra.  Nhƣ  vậy  thì  còn  tham 

muốn gì? Tâm tham không có, sân nhuế không có. Tham mà không đƣợc mới nổi 

nóng, mới sân nhuế. Còn ở đây nghĩ đến là có, làm gì có cơ hội để sân giận. 

Ở thế giới đó bất luận là thấy sắc hay thấy ánh sáng, hoặc là ngửi mùi hƣơng. 

Tất cả đều trƣởng dƣỡng thiện căn, khai mở trí huệ, không còn ngu si. Nên đến 

120  Tập 366 



thế giới Cực Lạc, Phật Di Đà không quan tâm đến tham sân si, tự quý vị sẽ đoạn 

tận, tự nhiên đoạn tận. Giới định huệ tự nhiên cũng hiện tiền. Nên đạo tràng tu 

hành không nơi nào có thể  sánh đƣợc sự  viên  mãn của thế  giới Cực  Lạc.  Tâm 

ngƣời tu hành chúng ta rất tốt, nhƣng tìm không ra đƣợc đạo tràng lý tƣởng, nên 

tham  sân  si  cũng  không  đoạn  đƣợc,  tập  khí  phiền  não  không  thay  đổi  đƣợc. 

Nhƣng khi đến thế  giới Cực  Lạc, không ai quan tâm  đến điều đó,  mà  tự  nhiên 

cũng  không  còn.  Tất  cả  tập  khí  phiền  não  đều  đoạn  tận,  giới  định  huệ  cũng  tự 

nhiên tăng trƣởng. Lục căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài đều làm tăng trƣởng 

trí huệ, sanh khởi thiện căn. 

       “Trì bố kim sa”.  Địa là chỉ cho đáy ao.  “Hán Dịch viết, hữu thuần bạch kim 

 trì giả, kỳ để sa giai hoàng kim dã. Trung hữu thuần hoàng kim trì giả, kỳ thuỷ để 

 sa giai bạch ngân dã. Trung phục hữu nhị bảo cộng tác nhất trì giả, kỳ thuỷ để sa 

 giai kim ngân dã. Nãi chí trung phục hữu thất bảo cộng tác nhất trì giả, kỳ trì để 

 sa giai kim, ngân, thuỷ tinh, lưu ly, san hô, hổ phách, xa cừ, mã não dã”.  

Ở đây đƣa ra ví dụ, trên thực tế thì thế giới Cực Lạc trân bảo này rất nhiều. Thế 

gian chúng ta không có, nên Đức Phật không đƣa ra. Đƣa ra, nói ra chúng ta cũng 

không hiểu, vì không có  ấn tƣợng. Những ví dụ đƣa ra đều là thế giới chúng ta 

có, khiến chúng ta có thể lãnh hội đƣợc một ít. Những thứ không có sẽ không nói. 

Đợi khi đến thế giới Cực Lạc, chúng ta sẽ hoàn toàn thấu triệt. 

Tình trạng chân thật ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thù thắng hơn rất nhiều 

so  với  nhƣng  gì  Đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  ở  đây.  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  tán  thán  thế 

giới Cực Lạc chƣa đến một phần vạn. Điều này chúng ta nhất định phải hiểu. Nên 

đến thế giới Cực Lạc  mới biết cảm ân Phật,  mới thật sự nghĩ đến báo ân Phật. 

Con ngƣời bây giờ thì sao? Họ không biết ân đức, không có ý niệm báo ân, không 

có khai niệm này. Vừa đến thế giới Cực Lạc mới hiểu ra điều này, không phải ân 

đức của Phật, thì làm gì có môi trƣờng tu học tốt nhƣ vậy? Trong môi trƣờng này, 

bảo đảm trong một đời nhất định thành vô thƣợng đạo. Chứng đƣợc quả Phật cứu 

cánh viên mãn. 

 “Hạ minh”,  đoạn kinh văn bên dƣới nói.  “Trì hoa hữu tứ chủng diệu liên. Hội Sớ 

 viết, ưu bát la”.  Ƣu bát la là tiếng phạn, dịch thành chữ Hán là liên hoa xanh. Bát 

đàm hoa, ở đây gọi hoa sen đỏ. Hoa này thế gian chúng ta có. Câu mâu đầu gọi là 

Tập 366  121 



hoa sen vàng, phân đà lợi là hoa sen trắng.  “Tiểu bổn sở vị tứ sắc hoa dã”. Tiểu 

bổn Kinh A Di Đà do ngài Cƣu Ma La Thập dịch nói thanh sắc thanh quang, xích 

sắc xích quang, hoàng sắc hoàng quang, bạch sắc bạch quang. Bốn màu này hổn 

hợp,  hoa  sen  trong  ao  này  đẹp  biết  bao,  vô  lƣợng  sắc  hoa.  Những  hoa  này  đại 

khái ở thế giới Cực Lạc, chỉ có hoa trong ao báu này có biến hoá, còn ngoài ra 

đều không thấy. 

Hoa này không phải ngƣời ở thế giới Cực Lạc trồng, không phải. Vậy nó từ 

đâu mà có? Ngƣời niệm Phật trong mƣời phƣơng thế  giới, có ngƣời niệm Phật 

muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, thì trong ao bảy báu mọc lên một đoá hoa. Trên 

hoa này có tên của ngƣời đó, tƣơng lai vãng sanh đức Phật liền cầm hoa này đến 

tiếp  dẫn.  Màu  sắc,  ánh  sáng  của  hoa,  lớn  hay  nhỏ  đều  tuỳ  theo  công  phu  niệm 

Phật  của  ngƣời  này.  Nên  hoa  này  có  lớn  có  nhỏ  không  giống  nhau.  Có  hoa  rất 

đẹp, có hoa mọc lên rồi dần dần khô héo. Đó là vì sao? Vì ngƣời đó đã thoái tâm. 

Niệm Phật mấy năm nay không niệm nữa, nay muốn tu pháp môn khác. Nên 

hoa  này  khô  héo  đi.  Họ  không  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nên  hoa  này  cũng 

không còn. Chỉ có điều này có biến hoá, ngoài ra đều không thấy có sự biến hoá. 

Chúng ta phát tâm niệm Phật cầu sanh tịnh độ, trong ao báu liền có hoa mọc 

lên. Khi nào hoa nở? Ngày chúng ta vãng sanh thì hoa nở. Đức Phật cầm đoá hoa 

này đến tiếp dẫn. Nên hoa này là công đức niệm Phật chúng ta thành tựu đƣợc. 

Tâm chúng ta phải thanh tịnh, phải thiện lƣơng, thì ánh sáng và sắc hoa mới đẹp. 

Không nên hoài nghi, không thể tạp niệm, hoài nghi tạp niệm thì hoa này liền bị 

phá hoại. Do đó chúng ta thật sự lãnh hội đƣợc những gì trong kinh điển dạy, phát 

bồ đề tâm một lòng niệm Phật. Tâm bồ đề là chân tâm. 

Mƣời mấy năm nay, cũng khoảng hơn hai mƣơi năm, khi tôi ở Mỹ đã đề xuất 

ra, nói với mọi ngƣời về tâm bồ đề, tôi dùng đề kinh Vô Lƣợng Thọ. Thể của tâm 

bồ đề là chân thành, tâm chân thành là thể của bồ đề tâm. Chúng ta cần phải dùng 

chân tâm, dùng thành ý để xử sự đối nhân tiếp vật. Không nên sợ ngƣời khác lừa 

gạt  mình,  ngƣời  khác  giả  dối  với  mình,  cứ  dùng  thành  tâm  đối  với  họ.  Vì  sao 

vậy? Tôi muốn đến thế giới Cực Lạc. Ngƣời khác giả dối với tôi, tôi cũng giả dối 

để đối phó họ, nhƣ vậy thì không thể đến thế giới Cực Lạc đƣợc. Nếu giả dối thì 

sao? Thì  lăn lộn trong luân hồi lục đạo. Đừng làm, không nên làm những điều 

122  Tập 366 



này!  Đừng  sợ  ngƣời  khác  lừa  gạt,  đừng  sợ  thiệt  thòi,  cũng  đừng  sợ  mắc  mƣu 

ngƣời khác, không sợ gì cả, chỉ nên dùng chân tâm đối đãi với ngƣời, dùng tâm 

chân thành đối đãi với ngƣời. Tâm chân thành đối với chính mình, đây là tự thọ 

dụng,  đối  với  ngƣời  khác  là  tha  thọ  dụng.  Tâm  bồ  đề  có  thể  có  dụng.  Đối  với 

mình,  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  đối  với  mình.  Điều  này  trong  kinh  điển  gọi  là 

thâm tâm. Thâm tâm là thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình. Đối với ngƣời 

thì đại từ đại bi. Nên tôi dùng chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. 

Đây chính là tâm bồ đề. 

Trong cuộc sông hằng ngày, khởi tâm động niệm phải dùng tâm này chăng? 

Nếu là tâm này, thì thật sự ta đang trú trên tâm bồ đề, đúng là đang phát tâm bồ 

đề. Niệm trong thời khoá không tính. Tụng xong thời kinh là quên ngay, đây là 

tâm hƣ nguỵ đối với ngƣời, nhƣ vậy là sai! Trong khoá tụng không có hiệu quả, 

chẳng những không hiệu quả, quý vị thử suy nghĩ kỹ xem đây có phải là dối Phật 

chăng? Tụng kinh sáng gạt ngài một lần, tụng kinh tối lại gạt ngài lần nữa. Quý vị 

thử nghĩ, tội  mình nặng bao nhiêu! Sao lại có thể gạt Phật? Phật không ở trƣớc 

mặt,  chúng  ta  cúng  chỉ  là  bài  vị,  cúng  chỉ  là  tƣợng  Phật,  nên  chúng  ta  lừa  gạt 

ngài. Tâm nhƣ vật thật quá bất thiện. Nên nhất định phải đem tâm bồ đề thực hiện 

trong cuộc sống hàng ngày. 

Bây giờ tôi khuyên chƣ vị đồng học, đem tâm đổi thành Phật A Di Đà, Phật A 

Di Đà chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Khi tôi dùng thanh tịnh bình đẳng giác 

để đối nhân tiếp vật, đây chính là tâm Phật A Di Đà, không khác gì Phật A Di Đà. 

Phật A  Di  Đà đích thực là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. 

Tôi cũng dùng tâm này, bao gồm ngƣời ác ý huỷ báng tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại 

tôi, tôi đều dùng tâm này đối với họ. Nhƣ vậy là đúng, chúng ta không có chút sai 

lầm  nào.  Chúng  ta  đều  biết  dùng  tâm  luân  hồi  thì  tạo  nghiệp  luân  hồi,  nhƣ  vậy 

cần phải chịu khổ. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, mỗi niệm ta không quên ngƣời 

có duyên. Thiện duyên là có duyên, ác duyên cũng là có duyên, bất luận thiện hay 

ác đều là ngƣời có duyên. Ngƣời có duyên sẽ có cảm ứng đạo giao với chúng ta. 

Họ  gặp  khó  khăn  và  có  nhu  cầu  giúp  đỡ,  ta  đều  biết  hết.  Họ  có  cảm  ta  liền  có 

ứng, nhƣ vậy là đúng! 

Tập 366  123 



 “Hựu  Tiên  Chú  viết”.   Tiên Chú về  kinh Vô Lƣợng Thọ  của cƣ sĩ Đinh Phƣớc 

Bảo.  “Tây phương chi liên, hữu thanh hoàng xích bạch tứ chủng. Hựu tuỳ vị phu, 

 khai, lạc chi tam thời nhi dị danh”.  

Thứ nhất là hoa chƣa khai, ngƣời niệm Phật chƣa vãng sanh. Nụ hoa sen chƣa nở. 

Thứ hai là hoa nở. Hoa nở chính là ngƣời vãng sanh, hoa nở thấy Phật. Thứ ba là 

hoa tàn. Hình nhƣ không có khi nào rụng, hoa không có khi nào rụng. Quý vị ở 

trong hoa sen, cũng trú trong hoa sen, cung điện lầu quán của chúng ta cũng trong 

hoa sen. Nhƣ vậy hoa sen làm sao tàn đƣợc? Không phải tàn, mà nó bay theo gió 

vào không trung. Chúng ta muốn đến đâu, thì hoa sen liền bay đến đó. Muốn ở 

trên mặt đất thì hoa sen liền đậu xuống mặt đất. Muốn ở trong ao bảy báu thì hoa 

sen ở trong hồ. Muốn ở không trung, thì hoa sen ở trên không trung. Đồng nghĩa 

với hoa sen là chỗ ở phòng nhà của chúng ta, nó tƣợng trƣng cho sự không nhiễm 

chút bụi trần nào. Hoa sen mọc lên từ bùn mà không nhiễm mùi bùn. Bùn tƣợng 

trƣng cho lục đạo. Trên mặt bùn là dòng nƣớc trong xanh. Nƣớc trong xanh này 

tƣợng trƣng tứ thánh pháp giới Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Hoa nở trên 

mặt  nƣớc  là  nhất  chân  pháp  giới.  Nên  bùn  và  nƣớc  là  tƣợng  trƣng  cho  việc  đã 

vƣợt trên  mƣời pháp giới. Chúng ta thƣờng nghĩ đến hoa sen, chẳng những lực 

đạo  không  nhiễm  ô,  không  tiêm  nhiễm,  mà  tứ  thánh  pháp  giới  cũng  không  ô 

nhiễm. Tứ thánh là tịnh độ, lục đạo là uế độ. Tịnh hay uế đều không nhiễm, chính 

là vào nhất chân pháp giới. Tứ thánh pháp giới trong mƣời pháp giới là tịnh độ, 

lục đạo phàm phu là uế độ. Tứ thánh hay phàm phu lục đạo đều bất nhiễm. Đây là 

thật sự vƣợt ra ngoài mƣời pháp giới. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

124  Tập 366 



Tập 367 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:08.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 438, hàng thứ sáu, câu cuối cùng. Bắt đầu xem từ 

câu  Hựu Tiên Chú viết. 

 “Tây phương chi liên, hữu thanh hoàng xích bạch tứ chủng. Hựu tuỳ vị phu khai, 

 lạc  chi  tam  thời  nhi  dị  danh.  Phân  đà  lợi  vi  bạch  liên  hoa  chi  chánh  khai  phu 

 giả” . Hoa phân đà lợi này đã nở, không phải chƣa nở.  “Hựu thử hoa tối đại, hoa 

 biện số bách, nhất danh bách diệp hoa. Diệu Pháp Liên Hoa Kinh chi liên hoa, 

 tức thử bạch liên hoa, bách diệp chi phân đà lợi hoa dã” . 

Đoạn này ở trƣớc chúng ta đã nói qua. Đức Phật dùng hoa sen để biểu tƣợng, hy 

vọng tâm ngƣời nhƣ hoa sen vậy. Nói về nhân quả đồng thời trong thực vật, thì 

hoa sen hiển thị điều này rõ ràng nhất. Khi chƣa nở, trong nụ hoa đã có hạt, khi 

hoa  nở  thì  hạt  đã  chín  muồi,  hoa  là  nhân,  hạt  là  quả,  nhân  quả  đồng  thời.  Nó 

không nhƣ các loại thực vật khác, nó nở hoa trƣớc rồi sau đó mới kết quả, nhân 

quả không đồng thời. Hoa sen khiến chúng ta lãnh hội đƣợc điều này rất rõ rang, 

trong nhân có quả, trong quả có nhân, nhân quả đồng thời, nhân quả không hai. 

Đây là chân tƣớng sự thật. Chúng sanh khởi tâm động niệm, khởi một thiện niệm 

là nhân, thì thiện quả thực sự sẽ hiển lộ, mà chúng ta không biết. 

Trong điển tịch của cổ nhân có ghi chép, ngƣời thiện này mới động niệm, hành 

vi thiện còn chƣa thành tựu, thì quả báo đã là cõi trời. Cung điện trên trời hầu nhƣ 

đã làm xong để chờ họ. Nhƣng nhân gian không biết, chính họ cũng không biết. 

Cùng  một  đạo  lý  này,  quý  vị  động  một  ác  niệm,  thì  địa  ngục  đã  hình  thành 

sẵn  chờ  quý  vị,  nhƣng  quý  vị  không  hề  biết.  Đợi  sau  khi  mạng  chung  liền  đến 

thẳng địa ngục, đích thực là nhân quả đồng thời. Đức Phật dùng hoa sen để tƣợng 

trƣng, ý nghĩa vô cùng sâu xa. Cũng là để cảnh tỉnh chúng ta, từng giờ từng phút 

phải  biết  khởi  tâm  động  niệm  chính  là  nhân,  huống  gì  là  ngôn  ngữ  tạo  tác,  thì 

nhân đó liền viên mãn. 

Tập 367  125 



Chúng  ta  đạt  đƣợc  rất  nhiều  thông  tin  về  địa  ngục.  Địa  ngục  vô  lƣợng  vô  biên 

không sao đếm hết. Làm gì có nhiều đến thế? Có. Một ý niệm ác chính là một địa 

ngục.  Một  niệm  thiện  chính  là  một  thiên  đƣờng.  Đối  với  đạo  lý  này  hiện  nay 

chúng ta đã có thể chấp nhận. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  rất  rõ  ràng  là  “xuất  sanh  vô  tận”.  Từng  niệm 

sanh ra thì từng niệm diệt tận. Trong hội Lăng Nghiêm Đức Phật nói: “đƣơng xứ 

xuất sanh, tùy xứ diệt tận.” Thực sự là ngay tại đây, nhân quả ngay tại đây, báo 

ứng ngay tại đây.  Chúng ta thấy thế  giới này  muôn hình  muôn vẻ, đó chính là 

tƣớng  tƣơng  tực  của  mỗi  niệm.  Ý  niệm  chấm  dứt  thì  quả  liền  diệt.  Niệm  là 

nhân_đã  chấm  dứt  thì  quả  cũng  không  còn.  Nên  các  bậc  cổ  nhân  thƣờng  nói: 

“không sợ niệm khởi chỉ sợ giác chậm.” Con ngƣời nhất định không thể mê hoặc. 

Mê hoặc,  mỗi niệm  là ác, đang tạo nghiệp địa ngục. Nếu niệm niệm là giác  mà 

không  mê,  nhất  định  nghiệp  mình  tạo  là  thiện,  quả  báo  chính  là  thiên  đƣờng. 

Ngƣời học Phật mỗi niệm đều tạo quả báo thế giới Cực Lạc. Hoa sen tƣợng trƣng 

cho ý nghĩa thậm thâm này. 

Chúng ta tiếp tục xem tiếp đoạn dƣới.  “Hựu thử hoa đa xuất ư A nậu đạt trì, 

 nhân gian vô hữu. Cố xưng vi nhân trung hảo hoa, hy hữu hoa đẳng”.  

Đây là xƣng tán nó. Ao A nậu đạt ở đâu? Tại trên đỉnh Hy Mã Lạp Sơn. Chúng ta 


gọi  nó  là  thiên  trì.  Nơi  cao  nhƣ  vậy  có  ao,  bên  cạnh  ao  có  loại  hoa  này,  rất  hy 

hữu. Các nơi khác không cách nào trồng đƣợc. Chỉ có nơi cao nguyên nhƣ vậy, 

trong hoàn cảnh khí hậu đó nó mới có thể sanh trƣởng. Hoa sen chỉ giới thiệu đơn 

giản đến đây thôi. 

 “Hựu  tạp  sắc  quang  mậu,  tạp  giả,  hoà  dã,  hợp  dã,  chúng  dã,  tập  dã”.   Có  rất 

nhiều ý nghĩa.  “Cố viết tạp sắc”. Tạp sắc tƣợng trƣng cho điều gì? Tƣợng trƣng 

cho điều hoà, tƣợng trƣng cho hợp tác. Nên Đức Phật áp dụng. Tiếng phạn gọi là 

cà sa. Trên thân chúng tôi đang mang đây là cà sa. Cà sa có nghĩa là gì? Là tạp 

sắc. Nó không phải một loại màu sắc. Năm sắc đỏ, vàng, lam, trắng, đen hỗn hợp 

nhuộm thành màu sắc này nên gọi là tạp sắc. 

Trong nhà Phật ngày xƣa là khất thực. Bát cơm này không phải một nhà cúng 

dƣờng, mỗi nhà cúng dƣờng một ít, bảy nhà hợp thành một bát cơm cũng gọi là 

cà sa, vì nó là hỗn tạp. Cơm không giống nhau, thức ăn cũng không giống nhau, 

126  Tập 367 



tất cả đều trộn chung một chỗ. Nên ý nghĩa cà sa chính là rất nhiều loại tập hợp 

lại một chỗ. Vì thế nó có nghĩa là chúng tập hoà hợp. Đức Phật áp dụng điều này 

để tƣợng trƣng cho sự bình đẳng, không có tâm thiên vị, không có tà niệm. Bình 

hoà trung chánh, ngài áp dụng ý nghĩa này. Bát cơm này chúng ta cần phải hiểu ý 

nghĩa của nó. Chúng ta mang lên mình tấm y này cũng phải hiểu ý nghĩa của nó. 

Từng ô từng ô trên y tƣợng trƣng cho điều gì? Khác chủng tộc, khác bộ lạc, khác 

văn hoá nhƣng tất cả đều hợp lại một chỗ, bao vây trên thân của ta. 

Mở ra xem kỹ từng ô này, dài ngắn nhƣ nhau, nhƣng sắp xếp thứ tự là xen 

nhau. Xen nhau có nghĩa là gì? Trùng trùng vô tận. Quý vị muốn tìm không ra cái 

nào  tề  chỉnh.  Nó  cứ  từng  ô  từng  ô  kéo  dài  xuống  dƣới,  nó  tƣợng  trƣng  cho  ý 

nghĩa vô cùng vô tận. Cho nên trong Phật pháp, mặc áo ăn cơm, tất cả dụng cụ 

đều  là  tƣợng  trƣng,  là  tƣợng  trƣng  cho  tự  tánh  viên  minh  cụ  đức,  trong  kinh 

thƣờng dùng bốn chữ này. Viên là viên mãn, minh là quang minh. Quang minh 

tƣợng trƣng giác ngộ, giác ngộ, thấu triệt. Trùng trùng vô tận. Tánh không cùng 

tận, tƣớng cũng không cùng tận, dụng cũng nhƣ vậy. 

Thông đạt thấu triệt chính là Phật, là Bồ Tát. Mê hoặc là không sáng suốt, đó 

gọi là phàm phu. Phật Bồ Tát và phàm phu không có sai biệt, bình đẳng nhất nhƣ. 

Chỉ có giác và mê là không tƣơng đồng, ngoài giác và mê ra, không có điều gì là 

không bình đẳng. 

  “Cố tạp sắc, chỉ chúng sắc hoà hợp dã”.  Hiểu đƣợc ý của nó là tốt.  “Quang mậu 

 giả” . Quang là quang  minh,  mậu là  tƣơi tốt.  “Minh thạnh dã. Tiểu bổn  viết, trì 

 trung liên hoa, đại như xa luân. Thanh sắc thanh quang, huỳnh sắc huỳnh quang, 

 xích sắc xích quang, bạch sắc bạch quang. Diệc hiển tạp sắc quang mậu dã”.  

Ở đây đại bổn, tiểu bổn đều nói đến. Điều này rất quan trọng. Quan trọng nhất là 

có thể lãnh hội đƣợc sự tƣợng trƣng thù thắng của nó. Thông đạt thấu triệt trƣợng 

trƣng cho nghĩa thú, mới thật sự gọi là viên minh cụ đức. Quý vị đã thật sự lãnh 

hội đƣợc. 

 “Di giả, mãn dã. Liên hoa biến mãn bảo trì, phú ấm thuỷ diện, cố viết di phú thuỷ 

 thượng”.  Hiển thị ngƣời niệm Phật trong mƣời phƣơng thế giới rất nhiều, vì hoa 

sen không phải do con ngƣời trồng. Vậy hoa sen từ đâu mà có? Mƣời phƣơng thế 

giới có một ngƣời, nghe đƣợc danh hiệu Phật Di Đà, nghe đƣợc kinh Vô Lƣợng 

Tập 367  127 



Thọ, hoặc là kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, tiểu bổn kinh Di Đà.  “Tâm hưởng 

 vãng chi” . Trong tâm muốn vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, muốn thân 

cận Phật A Di Đà, thì trong ao báu liền mọc một đoá hoa sen. Đoá hoa này chƣa 

nở. Tâm  cầu vãng sanh của họ càng khẩn thiết_tin thật nguyện thiết, niệm  Phật 

niệm thành khẩn tinh cần, thì hoa này sẽ lớn dần lên từng ngày. Cho nên hoa sen 

này lớn nhỏ không giống nhau, màu sắc cũng không giống nhau. Nếu ngƣời niệm 

Phật này thoái tâm,  muốn học pháp  môn khác, thì hoa này liền bị khô héo, nên 

hoa này có tàn. Sao lại bị tàn? Vì ngƣời này thoái tâm, không muốn đến đó nữa, 

vì thế nên hoa tàn. Đây là ở thế giới Cực Lạc, chỉ có hoa sen trong ao bảy báu là 

thấy  có  sanh  có  diệt,  ngoài  ra  tất  cả  vạn  vật  không  thấy  sự  sanh  diệt,  không  có 

tƣớng sanh diệt. 

Vì  hoa  sen  là  tâm  niệm  của  chúng  sanh  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới,  không 

phải tâm niệm của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà chỉ cung cấp ao bảy báu. Hoa sen 

là ý niệm của mỗi chúng sanh, ý niệm thành tựu. Trong kinh nói rất rõ rang: Trên 

hoa  sen  còn  có  tên  của  mình,  tuyệt  đối  không  nhầm  lẫn,  dù  cùng  tên  cùng  họ 

cũng  sẽ  không  nhầm  lẫn.  Nhất  định  phù  hợp,  sẽ  không  nhầm  lẫn.  Ngƣời  trong 

mƣời phƣơng thế giới vãng sanh tây phƣơng tịnh độ nhiều vô số, từng giây từng 

phút đều không gián đoạn. Mời xem đoạn kinh văn tiếp theo. 

 “Nhược bỉ chúng sanh”.  Bỉ là thế giới Cực Lạc.  “Quá dục thử thuỷ”.  Ao bảy báu 

có thể bơi lội, có thể ở trong đó tắm rửa.  “Dục chí túc giả”,  đây là nói nƣớc tám 

công đức. Tôi chỉ muốn nƣớc ở ngang chân tôi, thì nƣớc chỉ lên đến đó.  “Dục chí 

 tất giả” , muốn nƣớc đến đầu gối, nó liền đến đầu gối.  “Dục chí yêu dịch”,  muốn 

đến ngang hông thì nó đến ngang hông . “Dục chí cảnh giả”,  muốn đến ngang cổ 

thì nó đến ngang cổ. Nƣớc này rất nghe lời.  “Hoặc dục quán thân”,  nƣớc từ trên 

không trung xối xuống, hiện nay chúng ta gọi là tắm mƣa, nƣớc đích thực từ trên 

cao rƣới xuống thân. Đây là hoàn toàn nói về hình dáng. 

Bên dƣới nói về nhiệt độ.  “Hoặc dục lãnh giả, ôn giả, cấp lưu giả, hoãn lưu 

 giả.  Kỳ  thuỷ  nhất  nhất,  tuỳ  chúng  sanh  ý,  khai  thần  duyệt  thể,  tịnh  nhược  vô 

 hình”. 

128  Tập 367 



Đây chính là công đức chân thật. Tắm rửa ngay trong ao nƣớc này. “Khai thần” là 

tinh  thần  sảng khoái.  “Duyệt  thể”  là  thân  thể  nhẹ  nhàng,  chúng  ta  nói  là an  vui 

không gì sánh đƣợc. 

 “Bảo sa ánh triệt, vô thâm bất chiếu”.  Đáy hồ là cát vàng. Dù ao rất sâu vẫn thấy 

đáy một cách rõ ràng, chứng tỏ nƣớc rất sạch, rất thanh khiết, không hề có chút ô 

nhiễm.  Dù  cho  có  nhiều  chúng  sanh  tắm  rửa  trong  ao,  nƣớc  vẫn  không dơ  bẩn, 

không có chút ô uế nào, chứng tỏ thân thể mỗi ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc  đều  gọi  là  thân  kim  cang  bất  hoại.  Thân  thể  thanh  khiết,  không  hề  bị  cấu 

nhiễm, tắm trong ao thất bảo, ao thất bảo cũng không bị ô uế. Chúng ta xem chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ. 

 “Hựu hiển thuỷ cụ diệu dụng, thiện như nhân ý”.  Ở đây quan trọng nhất là chữ 

“thiện”. Nhƣ ý ngƣời là rất khó đƣợc. Thiện nhƣ nhân ý, là nhƣ ý muốn của mỗi 

ngƣời. Điều này thật không thể nghĩ bàn. Chúng ta ở trong ao nƣớc này, hy vọng 

nƣớc mát một chút thì nó liền mát, quý vị ở cùng với tôi, nhƣng quý vị hy vọng 

nƣớc nóng hơn một chút, thì liền cảm thấy nƣớc nóng, còn tôi thì cảm thấy mát. 

Cùng  trong  một  ao  nƣớc,  nhƣng  có  thể  tuỳ  ý  tất  cả  chúng  sanh.  Nhƣ  vậy  mới 

tuyệt diệu! Đây là diệu dụng, hiểu đƣợc ý ngƣời khác. 

       “Quá dục thử thuỷ giả. Hội Sớ viết, bỉ độ nhân thiên phi thuỷ xác thân”.  Nhƣ 

thế  nào  gọi  là  “thuỷ  xác  than”?  Con  ngƣời  ở  thế  gian  của  chúng  ta,  thân  gọi  là 

thuỷ xác thân. Mọi ngƣời đều biết, cơ thể của con ngƣời 70 phần trăm là nƣớc. 

Nuôi  thân  thể  này,  dùng  gạo,  lƣơng  thực  để  nuôi  thân  thể  này,  nếu  thiếu  gạo, 

thiếu nƣớc thì thọ mạng này không thể duy trì. Thế giới Cực Lạc không cần, con 

ngƣời ở đó hoàn toàn không giống với thể chất của chúng ta. Họ là thân kim cang 

bất  hoại,  không  cần  ẩm  thực.  Trong  kinh  nói  đến  ẩm  thực  nghĩa  là  sao? Là  tập 

khí. Ngƣời mới đến thế giới Cực Lạc chƣa bao lâu, thƣờng nghĩ sao lâu nhƣ vậy 

mà chƣa ăn cơm? Ý niệm vừa khởi thì cơm và thức ăn hiện ra trƣớc mắt. Có ăn 

chăng? Không ăn. Ngay khi đó nghĩ tôi bây giờ không cần nữa, vật của thế giới 

Ta  Bà  này  tôi  không  cần,  lập  tức  liền  không  có.  Không  thấy  nữa,  tất  cả  đều  do 

biến hoá làm ra. Nên ngƣời ở thế giới Cực Lạc thanh tịnh thành tựu. 

Có cần tắm rửa chăng? Không cần. Vì sao vẫn phải xuống nƣớc? Trong nƣớc 

đó, hai câu sau đã nói ra điều này.  “Tuỳ ý thọ lạc, đãng trừ tâm cấu”.  Nó có ƣu 

Tập 367  129 



điểm nhƣ vậy. Tắm trong nƣớc này đó là hƣởng thụ. Nó có thể rửa sạch tập khí 

phiền não thừ vô thỉ kiếp của chúng ta, vì thế thân tâm nhẹ nhàng thoải mái. Hay 

nói cách khác, ngƣời ở thế giới Cực Lạc ngâm mình trong ao bảy báu để làm gì? 

Để đoạn phiền não, khai trí huệ. Nó có công đức thù thắng nhƣ vậy. Hoàng Niệm 

Tổ giải thích ý của đoạn Hội Sớ này. Ý nói rằng, nhân và thiên ở quốc độ này đều 

do  hoa  sen  hoá  sanh,  không  cần  ăn  uống  để  duy  trì  thân  mạng,  họ  không  cần, 

hoàn toàn không nhƣ chúng ta.  “Bổn lai thanh tịnh, hà tu tẩy dục?”  Họ không 

cần tắm rửa.  “Cái tuỳ ý lạc nhi dục, vi trừ tâm cấu nhĩ” . Vì đoạn tập khí phiền 

não.  “Tâm  cấu  tiêu  trừ”,   tập  khí  phiền  não  đã  đoạn.  “Tự  nhiên  thần  khai  thể 

 thích”.  Tinh thần rất tốt, thân thể nhẹ nhàng thoải mái. 



Nên đoạn kinh văn sau tiếp tục  “khai thần duyệt thể. Thử công đức thuỷ chi diệu 

 dụng, thật bất khả tư nghì” . Diệu dụng chân thật của nƣớc tám công đức này thật 

không thể nghĩ bàn. Vị trí trên dƣới, nhiệt độ cao hay thấp, nƣớc chảy nhanh hay 

chậm, tất cả đều tuỳ theo ý  của chúng sanh. Điều này khoa học hiện đại không 

làm đƣợc, nhƣng thế giới tây phƣơng Cực Lạc hoàn toàn hiện thực. Nếu nhƣ có 

ngƣời muốn nƣớc này đến ngang chân, hoặc đến ngang eo, đến cổ hay tắm toàn 

thân. Cùng trong một ao nƣớc nhƣng tuỳ theo ý niệm của mỗi ngƣời mà nƣớc lên 

xuống tự tại. Thậm chí nƣớc từ trên hƣ không xối xuống, nƣớc dâng lên hƣ không 

rồi từ trên đó xối xuống, xối xuống để tắm, đây là thế giới Cực Lạc. Bên dƣới nói 

 “Nhân gian chi thuỷ, kỳ  tánh hướng hạ”.   Ở  nhân gian chúng ta nƣớc chỉ  chảy 

xuôi dòng, còn nƣớc ở thế giới Cực Lạc, lên xuống vô ngại, có thể chảy xuống, 

cũng có thể chảy lên. 

       “Cánh  hữu  tiến  giả”,   càng  tiến  thêm  một  bƣớc,  có  nhiều  ngƣời  cùng  tắm 

trong  một  aonƣớc,  nhƣng  tuỳ  theo  ý  thích  mỗi  ngƣời  mà  nƣớc  có  sự  khác  biệt. 

Nhƣ nƣớc cao hay thấp, ấm hay mát, chảy nhanh hay chậm. Nƣớc này có thể hiểu 

đƣợc ý của chúng sanh nên tất cả đều tuỳ theo ý của họ. Điều này ở trƣớc chúng 

ta đã nói đến. Đức Phật nói tất cả pháp đều tuỳ tâm tâm tƣởng của chúng sanh mà 

sanh ra, không sai. Ở thế giới Cực Lạc, đối với câu nói này của Phật không làm 

cho chúng ta sanh tâm nghi hoặc, nó hoàn toàn ứng nghiệm. Cùng ở một lúc một 

130  Tập 367 



nơi, nhƣng tuỳ theo sở nguyện của mỗi ngƣời mà hiện ra nhƣ thế. Đúng là “chế 

tâm nhất xứ, vô sự bất biện.” Đây là ở thế giới Cực Lạc. 

       “Đương tư thử thuỷ, thị hà đẳng chi thuỷ. Như tư cảnh giới, thị hà đẳng cảnh 

 giới”.  Hoàng Niệm Tổ đƣa ra hai câu này là để chúng ta suy nghĩ tận tƣờng. Đây 

là cảnh giới gì? Và đây là nƣớc gì? Ở thế giới Cực Lạc có thể làm đƣợc, vì sao ở 

thế  gian  chúng  ta  không  thể  đƣợc?  Về  lý  mà  nói,  thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  làm 

đƣợc, thì mọi lúc mọi nơi trong biến pháp giới hƣ không giới đều phải làm đƣợc. 

Vì sao vậy? Vì pháp tánh bình đẳng, pháp tƣớng bình đẳng và tác dụng cũng bình 

đẳng.  Nhƣ  vậy  thì  sao  có  chuyện  không  làm  đƣợc?  Nhƣng  vì  sao  làm  không 

đƣợc? Chính là do chúng ta đã mê thất tự tánh. Vấn đề chính là ở đây. Chúng ta 

đích thực là mê mà không giác, cho nên tất cả các khổ nạn đều từ đây mà sanh ra. 

Mê thất tự tánh nên tƣ tƣởng sai lầm, kiến giải sai lầm, và ngôn ngữ tạo tác lại 

càng sai hơn. Mê nên gọi là tạo nghiệp. Nghiệp có tịnh có nhiễm. Tịnh nghiệp thì 

sanh  tịnh  độ,  tịnh  độ  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  là  tứ  thánh  pháp  giới  trong  mƣời 

pháp giới, đây gọi là tịnh độ. Nhiễm độ _ nhiễm ô, là luân hồi lục đạo. Lục đạo 

thêm  tứ  thánh  gọi  là  mƣời  pháp  giới.  Trong  lục  đạo,  thiện  tâm  thì  sanh  vào  ba 

đƣờng lành, ác niệm liền sanh vào ba đƣờng ác. Đích thực ý niệm vừa khởi thì 

quả báo đã hình thành. Đức Phật nói không sai chút nào! 

Quý vị muốn hỏi, sao đức Phật biết? Đức Phật tận mắt thấy đƣợc, chứ không 

phải  suy  đoán,  cũng  không phải  tƣởng  tƣợng.  Ngài  thấy  đƣợc  khi  ở  trong  thiền 

định. Thiền định không có không gian duy thứ. Quá khứ, hiện tại, vị lai đều thấy 

rõ. Do đó chúng ta biết tu hành là tu điều gì? Tu tâm! Hàng thƣợng thƣợng căn họ 

tu khi đang khởi tâm động niệm. Làm sao có thể khiến tâm mình khôi phục về 

chân thƣờng_thƣờng trú chân tâm. Chân thƣờng là gì? Chân thƣờng là khi lục căn 

tiếp xúc với cảnh giới lục trần mà không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt,  không  chấp  trƣớc.  Đây  chính  là  tâm  Phật,  tâm  của  quả  vị  diệu  giác.  Nếu 

chúng ta hiểu đƣợc để tu ngay ở đây, niệm Phật cầu sanh tịnh độ đƣợc sanh vào 

cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  chứ  không  phải  cõi  đồng  cƣ,  cũng  không  phải  cõi 

phƣơng tiện, thành Phật cũng rất nhanh! Đây là hàng thƣợng thƣợng căn  

Thƣợng trung căn không làm đƣợc nhƣ vậy. Khi lục căn tiếp xúc với cảnh giới 

lực trần, họ tu không phân biệt, không chấp trƣớc, tu hai lĩnh vực này. Đức Phật 

Tập 367  131 



thƣờng dùng bốn chữ để tƣợng trƣng là y chánh trang nghiêm. Nghịch cảnh thuận 

cảnh, thiện duyên ác duyên. Duyên là ngƣời, việc và hoàn cảnh. Ngƣời thiện hay 

ác đều dùng tâm thanh tịnh để nhìn họ, dùng tâm bình đẳng để đối đãi họ. Đây là 

Bồ Tát, mới thật là thiện nhân. Biết đƣợc giữa vũ trụ không có nhiễm tịnh, không 

có thiện ác, chúng ta liền trở về với thanh bình. Thanh là thanh tịnh, bình là bình 

đẳng. Tâm niệm Phật nhƣ thế đƣợc vãng sanh về cõi phƣơng tiện hữu dƣ của thế 

giới Cực Lạc. Trong cuộc sống hằng ngày nên nuôi dƣỡng thói quen tốt này, đây 

gọi là tu định. Tâm tuyệt đối không dao động theo cảnh giới bên ngoài, luôn giữ 

tâm thanh tịnh bình đẳng cho chính mình. Nhƣ vậy tánh đức tuy chƣa hoàn toàn 

hiển lộ, những cũng có thể hiện ra một nửa, nên nhất định không đoạ vào trong 

lục  đạo,  không  vào  ba  đƣờng  ác,  sẽ  không  bị  đoạ  vào  trong  lục  đạo.  Nghĩa  là 

không còn trở lại trong ác đạo. Niệm Phật sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ ở thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc. Nên cần phải biết tu. Tu hành chơn chánh thì ở thế gian 

này, chỉ cần ta chế tâm một chỗ thì mọi việc sau đó không có gì không làm đƣợc. 

Liễu sanh tử, ra khỏi tam giới cũng không có gì là hy hữu, là chuyện thƣờng gặp. 

Đây là thật không phải giả. 

Thời nay chúng sanh khó độ. Độ có nghĩa là gì? Chúng ta dùng cách nói hiện 

nay chính là giúp đỡ, hiệp trợ. Chúng sanh hiện nay rất khó giúp họ, vì sao vậy? 

Vì họ không chấp nhận, không tin tƣởng. Nhƣ vậy thì không còn cách nào khác. 

Họ tiếp nhận hoặc là tin tƣởng mới có thể giúp đƣợc. Nên nói độ đƣợc ngƣời nào 

hay ngƣời đó. Không nên nghĩ rằng tôi đi giúp ngƣời khác, vì sao vậy? Vì chính 

mình chƣa thành tựu, tự mình chƣa thành tựu làm sao thành tựu ngƣời khác đƣợc! 

Trong  kinh  Đức  Phật  nói  rất  hay.  Tự  mình  chƣa  thành  tựu  mà  muốn  giúp 

ngƣời khác thành tựu, không có điều này, không có lý đó. Nhất định phải tự độ, 

sau đó mới thật có thể độ ngƣời. 

Nhƣ  vậy  đứng  trƣớc  thiên  tai.  Mạng  internet,  truyền  thông,  lời  dự  báo,  các 

nhà khoa học đều cho chúng ta biết rất nhiều thông tin, chúng ta đối phó không 

xuể.  Đừng  coi  trọng  những  lời  dự  báo,  mà  hãy  coi  trọng  điều  gì?  Coi  trọng 

phƣơng pháp đối phó của họ, nghĩa là họ dùng phƣơng pháp gì để đối phó những 

thiên tai này. Chúng ta thấy rất nhiều, đại đa số đều chủ trƣơng_giống nhƣ Bố Lai 

Đăng  ngƣời  Mỹ  nói  đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm. 

132  Tập 367 



Trong Phật pháp đều dạy chúng ta niệm Phật, niệm Phật A Di Đà cầu sanh tịnh 

độ. Nếu tin thật nguyện thiết, nhất tâm nhất ý niệm Phật cầu sanh tịnh độ, thì tất 

cả thiên tai đều hoá giải hết. 

Nếu  chúng  ta  có  cộng  nghiệp  với  thiên  tai  này.  Thiên  tai  giáng  xuống  thân 

mình, sẽ nhìn thấy Phật A Di Đà ở trên không trung tiếp dẫn mình đến thế giới 

Cực  Lạc. Nguyện  vọng bức thiết hằng ngày nay thật sự đã  ứng nghiệm.  Không 

vui sao? Tâm sanh đại hoan hỷ. Cuối cùng cũng thoát ly đƣợc luân hồi sanh tử. 

Từ vô lƣợng kiếp đến nay không có cách nào thoát ly, lúc này đƣợc thoát ly thật 

là chuyện vui lớn! Nếu nhƣ thọ mạng vẫn còn thì tự nhiên đƣợc bình an vƣợt qua 

thiên tai. Sống trên thế gian này, nhất định có sứ mạng và nhiệm vụ cho chúng ta. 

Chúng  ta  cần  phải  giúp  chúng  sanh  quay  đầu  là  bờ.  Sau  khi  thiên  tai  đi  qua, 

chúng sanh đều là thiện nhân, họ  đều tin, đều có thể  tin, có thể  hiểu và có thể 

hành trì, tất cả đều là ngƣời tốt. Cho nên khi thiên tai đến chúng ta lƣu lại là việc 

tốt, vãng sanh lại là việc tốt hơn. Nhƣ vậy chúng ta có cần biết về thiên tai chăng? 

Không cần thiết. Có ngƣời nói thì gật gật đầu, tôi biết rồi. Thật tâm niệm Phật cầu 

sanh tịnh độ, thì vấn đề này đã đƣợc giải quyết. 

Tâm  phải  định,  không  cần  biết  quá  nhiều.  Biết  nhiều  chính  là  chƣớng  ngại. 

Biết  ít  chuyện  thì  phiền  não  cũng  ít,  quen  nhiều  ngƣời  thì  thị  phi  cũng  nhiều. 

Không nên quen quá nhiều ngƣời, cũng không nên biết quá nhiều chuyện, không 

cần thiết. Thật tâm niệm Phật, mỗi ngày nghe kinh niệm Phật an lạc biết bao. Nhƣ 

vậy là đúng. 

Hoàng  Niệm  Tổ  đƣa  ra  hai  vấn  đề.  Nƣớc  ở  đây  là  gì?  Cảnh  giới  này  là  gì? 

Bên dƣới dẫn hai câu kệ trong kinh Pháp Hoa. Trong kinh Pháp Hoa nói: “thôi 

thôi chẳng nên nói, pháp của ta vi diệu thật khó nghĩ bàn.” Hoàng Niệm Tổ đƣa 

ra đáp án cho hai nghi vấn này. Rất tuyệt diệu! Hai câu này trong kinh Pháp Hoa. 

 “Thử chánh thị nan tư chi diệu pháp” , giống nhƣ những gì trong kinh Pháp Hoa 

nói. “Nan tƣ” nghĩa là không thể nghĩ bàn. 

Bên dƣới “tƣ ƣ”. Tƣ nghĩa là hiện nay không cần phải miễn cƣỡng nói ý của 

nó. Đức Phật Di Đà khi còn  ở nơi nhân địa, ngài trú trong huệ chân thật, Ngài 

khai hoá hiển thị chân thật rốt ráo cõi tịnh độ trang nghiêm. Đây là ý nghĩa tinh 

tuý của kinh Vô Lƣợng Thọ. Miễn cƣỡng nói về chân thật rốt ráo này, tức thực tế 

Tập 367  133 



lý thể. Vẫn là không dể hiểu, câu sau dễ hiểu hơn.  “Đương nhơn tự tâm”.  Thực tế 

lý  thể  là  gì?  Chính  là  chân  tâm  của  mỗi  chúng  ta,  không  phải  vọng  tâm,  mà  là 

chân tâm, mỗi chúng ta ai ai cũng có! Chỉ là hiện tại chúng ta đang mê. Khi mê 

dùng tâm gì? Dùng vọng tâm. Phiền phức của chúng ta là ở chỗ này. 

Biết  dùng  chân  tâm,  trong  Phật  pháp  đại  thừa  gọi  họ  là  pháp  thân  Bồ  Tát. 

Dùng vọng tâm thì là phàm phu. Chƣ vị nên biết, lục đạo là phàm phu, trong cõi 

tứ thánh pháp giới - Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật cũng gọi là phàm phu. 

Trong kinh đại thừa đều phân biệt rất rõ ràng. Lục đạo gọi là nội phàm, phàm phu 

trong lục đạo. Tứ thánh pháp giới là ngoại phàm, phàm phu bên ngoài lục đạo. Vì 

sao  vậy?  Vì  họ  dùng  là  vọng  tâm,  chứ  không  phải  dùng  chân  tâm.  Vọng  tâm 

chính là A lại da, mƣời pháp giới đều dùng A lại da. Nếu không dùng A lại da là 

vƣợt ra khỏi mƣời pháp giới, đó chính là pháp thân Bồ Tát. Họ không dùng A lại 

da, họ dùng chân tâm. 

Chân tâm nghĩa là chân thật rốt ráo, là lý và thể thực tế. Thế nào gọi là chân? 

Không  mang  theo  vọng  chính  là  chân.  Cái  gì  là  vọng?  Khởi  tâm  động  niệm  là 

vọng, phân biệt chấp trƣớc là vọng. Nói thô hơn một chút thì tự tƣ tự lợi là vọng, 

thị phi nhân ngã là vọng, danh văn lợi dƣỡng là vọng, thất tình ngũ dục là vọng, 

ngũ dục lục trần là vọng. Chúng ta suốt tháng suốt năm đều dùng vọng tâm, chứ 

không biết chân tâm. 

Chân tâm là gì? Chính là tâm bồ đề. Chúng tôi quy nạp nó thành mƣời chữ, 

rất  dễ  nhớ.  Chân  thành  là  chân  tâm,  thanh  tịnh  là  chân  tâm,  bình  đẳng  là  chân 

tâm, chánh giác là chân tâm, từ bi là chân tâm. Chúng ta khởi tâm động niệm, nếu 

có thể tƣơng ƣng với mƣời chữ này, đó là đang dùng chân tâm, đang hành Bồ Tát 

đạo.  Chúng  ta  đi  con  đƣờng  này  là  con  đƣờng  thành  Phật,  là  con  đƣờng  chính 

đáng! Nếu chúng ta còn phân biệt chấp trƣớc, còn tự tƣ tự lợi, còn tật đố phiền 

não. Nhƣ vậy là sai, không phải hành Bồ Tát đạo, mà chúng ta đi con đƣờng nào? 

Đi  vào  ba  đƣờng  ác.  Chúng  ta  nghĩ  đến  chính  mình,  đồng  thời  cũng  nghĩ  đến 

ngƣời  khác.  Nghĩ  đến  ngƣời  khác  nhƣng  vẫn  không  quên  chính  mình,  đây  là 

đƣờng nhân thiên. Không quên “ta”, đƣơng nhơn là chính mình. Tất cả pháp là tự 

tâm của chính mình. Rời tự tâm của chính mình thì không có tất cả pháp. 

134  Tập 367 



 “Diệc tức thị nhất pháp cú, nhất thanh tịnh cú”.  Vãng Sanh Luận nói  “chân thật 

 trí tuệ vô vi pháp thân”.  Đây chính là tự tâm của chính mình.  “Thử thuỷ tức thị 

 chân thật chi tế, cố năng phổ môn thị hiện. Quảng mãn chúng nguyện, nhất nhất 

 huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi  dã”.  Phải là ngƣời giác ngộ  mới đƣợc lợi ích này. Thế 

gian  này  của  chúng  ta  nƣớc  bị  nhiễm  ô,  lần  động  đất  này  của  Nhật  Bản,  không 

những nƣớc biển bị nhiễm ô, mà không khí cũng bị nhiễm ô. Tuy không nghiêm 

trọng,  nhƣng  đây  chính  là  ông  trời  cảnh  cáo  loài  ngƣời,  có  thể  sau  này  còn  có 

thiên tai nghiêm trọng hơn phát sanh, chúng ta cần phải chuẩn bị tâm lý. Chuẩn bị 

nhƣ thế nào? Nỗ lực niệm Phật để hoá giải thiên tai. Làm nhƣ thế có đƣợc chăng? 

Đƣợc. Đạo lý là gì? Cảnh tuỳ tâm chuyển. Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh ra. Tâm 

niệm chúng ta chuyển đổi, buông bỏ tự tƣ tự lợi. Mỗi niệm thƣờng nghĩ đến hết 

thảy chúng sanh khổ nạn trên địa cầu. Ý niệm đã chuyển đổi cho nên chí công vô 

tƣ. 

Ngƣời học đại thừa đều biết, biến pháp giới hƣ không giới với ta là một thể. 

Những điều phát ra là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. Nhƣ vậy thì quá tốt, đây 

chính là chân thật rốt ráo. Nó tƣơng ứng với tự tánh, chân thật tƣơng ƣng với tự 

tánh, nhƣ vậy năng lƣợng sẽ rất lớn. 

Những  vật  chất  nhiễm  độc  nghiêm  trọng,  vừa  tiếp  xúc  với  chúng  ta,  thì  trí 

huệ, thần thông, đạo lực của chúng ta sẽ làm cho nó đƣợc hồi phục trở lại bình 

thƣờng, trở thành không mang độc bệnh. Bệnh độc này đến bên chúng ta liền bị 

hoá giải. Vì sao vậy? Độc bệnh từ đâu mà có? Độc bệnh từ tham sân si biến hiện 

ra.  Chúng  ta  không  có  tham  sân  si,  nên  chúng  ta  có  thể  hóa  giải,  khiến  cho  nó 

đƣợc trở lại bình thƣờng. Đạo lý chính là nhƣ vậy, chúng ta cần phải tin tƣởng 

đạo lý này. Không tin nó không khởi tác dụng, tin mới thật sự khởi tác dụng. Nên 

nƣớc ở đây chính là rốt ráo chân thật. Chúng ta biết đƣợc câu này sẽ có năng lực, 

dùng năng lƣợng của chính mình để hoá giải nó. Cho nên thế giới Cực Lạc nó có 

thể phổ môn thị hiện. “Môn” là con đƣờng vào cửa, nghĩa là phƣơng pháp. “Phổ‟ 

là phổ biến, không có chƣớng ngại. Có thể hiện ra bất cứ điều gì, có thể là vừa 

lòng tất cả chúng sanh. Tất cả đều có thể ban cho lợi ích chân thật. 

       “Hạ viết, thuỷ diễn diệu pháp, di hiển thử ý”,  ý này ngày càng rõ ràng hơn, 

chúng ta xem tiếp đoạn giảng giải ở sau.  “Khai thần, thần giả, minh dã. Hựu hữu 

Tập 367  135 



 tình  chi  tâm  thức  linh  diệu  bất  khả  tư  nghị,  cố  viết  thần  thức,  tục  xưng  vi  linh 

 hồn”.  “Thần” nghĩa là thần thức, khai thần. Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc,  Bồ  Tát  của  cõi  đồng  cƣ,  Bồ  Tát  của  cỏi  phƣơng  tiện  vẫn  dùng  thần 

thức. Thần thức là vọng tâm, vẫn dùng nó, chƣa chuyển đổi. Sau khi chuyển đổi 

họ  không  còn  ở  cõi  phƣơng  tiện  hay  đồng  cƣ,  họ  không  ở  đây  mà  đến  cõi  thật 

báo.  Cho  nên  thế giới  Cực  Lạc  có  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,  có  cõi  phƣơng  tiện 

hữu dƣ. Giống nhƣ thế giới chúng ta có mƣời pháp giới vậy. 

Nhƣng ƣu điểm của họ là cho dù ngƣời ở cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, 

đều đạt đƣợc nguyện thứ 20 trong 48 nguyện gia trì. Nguyện thứ 20 nói đều làm 

A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này thật không thể nghĩ bàn. Tuy là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, nhƣng bản chất của họ chƣa rời thần thức, vẫn chƣa chuyển đổi, thực tế 

mà nói thì thật không thể nghĩ bàn. Nó là hiện tƣợng tự nhiên, cũng là hiện tƣợng 

tinh thần, nhƣng không có hiện tƣợng vật chất. Hoàn toàn đột phá đƣợc chƣớng 

ngại về vật chất. 

Giống nhƣ thiên nhân sanh vào cõi tứ không thiên vậy, nhƣng ngƣời ở trời tứ 

không mê mà không giác, còn các vị Bồ Tát này ở trong hai cõi phƣơng tiện và 

đồng cƣ của thế giới Cực Lạc, họ là những chúng sanh giác mà không mê, hoàn 

toàn không giống với mƣời pháp giới trong mƣời phƣơng thế giới. Họ không mê, 

vì sao không mê? Vì Phật A Di Đà ngày ngày dạy họ. Tuy chƣa khai ngộ, phiền 

não chƣa đoạn, nhƣng ngƣời này ngày ngày ở cùng với Chƣ Phật Bồ Tát, chƣa 

khai ngộ cũng nhƣ đã khai ngộ. Chúng ta đối với họ nhất định có cảm xúc này, 

hình nhƣ là đã khai ngộ. Thật ra họ chƣa khai ngộ. Vì sao hình nhƣ khai ngộ? Họ 

nghe Phật giảng kinh nhiều, nên đã đem thân tâm mình tắm trong ánh hào quang 

của Phật, đều tắm trong trí huệ của Phật, nên xem ra họ phảng phất giống Phật. 

Huống gì ở thế giới Cực Lạc đều đạt đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì, nhƣ vậy thì càng không cần phải nói. Không những mọi thứ giống, mà trí 

huệ cũng giống, thậm chí thần thông, đạo lực cũng giống, chẳng có gì là không 

giống. Mỗi ngày đều ngâm mình trong ao hoa sen, công lực nâng lên, ngày ngày 

đều đƣợc nâng lên. 

 “Hựu như Triệu Chú Duy Ma Kinh Tự viết, phu đạo chi cực giả. Khải khã dĩ hình 

 ngôn quyền trí, nhi ngữ kỳ thần vức tai!”  Câu này Hoàng Niệm Tổ có giải thích. 

136  Tập 367 



 “Thị tắc dĩ chân chứng chi bất khả tư nghì cảnh giới, vị chi thần vức”.  Quý vị 

thật sự chứng đƣợc cảnh giới không thể nghĩ bàn. Tìm không ra danh từ để hình 

dung  nó,  nên  bất  đắc  dĩ  gọi  là  thần  vức.  “Thần”  là  không  thể  nghĩ  bàn,  “vức” 

chính là cảnh giới. Đây là nghĩa của chữ “thần” ở chổ này. 

“Hựu  tự  tại  triệt  kiến  sự  lý  chi  trí  tuệ”.  Gọi  là  thần  trí,  là  trí  huệ.  Chúng  ta 

không hề tác ý, mà tự nhiên nhìn thấy, chẳng những nhìn thấy, mà còn nhìn thấy 

một cách triệt để. Trí huệ của tất cả sự lý trong vũ trụ, tự tánh vốn đầy đủ. Trí huệ 

bát nhã hiện tiền, mới thấy đƣợc chân tƣớng của tất cả sự và lý! Trong kinh đại 

thừa nói thật tƣớng các pháp. Chúng ta đã hiểu đã minh bạch tƣớng chân thật của 

tất  cả  pháp,  đây  gọi  là  thần  trí.  “Cố  tri  khai  thần”.   Khai  thần  có  nghĩa  là  gì? 

 “Năng sử dục giả”,  nghĩa là những ngƣời tắm rửa trong ao bảy báu.  “Khai hiển 

 thức tánh trung bổn hữu chi thần trí dã”.  Nƣớc tám công đức thật không thể nghĩ 

bàn! Thƣờng ở trong đó tắm rửa có thể minh tâm kiến tánh, đạt triệt đại ngộ. Nó 

có ƣu điểm nhƣ vậy, đó thật gọi là vô lƣợng công đức. 

Nƣớc  có  thể  rửa  sạch  tập  khí  của  kiến  tƣ  phiền  não,  trần  sa  phiền  não,  vô 

minh  phiền  não  từ  trong  vô  lƣợng  kiếp.  Tắm  mình  trong  dòng  nƣớc  này,  dòng 

nƣớc này có công năng nhƣ vậy, khiến chúng ta đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Đây gọi là khai thần. 

       “Hựu thuỷ cụ bát đức”,  ở trƣớc đã đọc qua.  “Điều hoà thích ý, cố duyệt thể”.  

Có  tám  ƣu  điểm  khi  tắm  trong  ao  nƣớc  này.  Thân  thể  cảm  thấy  rất  thoải  mái. 

Duyệt  là  hoan  hỷ.  “Tịnh  giả,  thanh  trừng  vô  cấu”,   nƣớc  này  rất  thanh  khiết. 

Trừng  là  bất  động,  thanh  là  bất  nhiễm.  Nƣớc  không  có  ô  nhiễm,  không  có  gợn 

sóng nên gọi là trừng thuỷ. Không có gợn sóng, có nghĩa là tịnh. 

 “Vô hình giả, biểu chí thanh dã. Dĩ thuỷ chí thanh, năng sử trì để bảo sa thanh 

 triệt ánh hiện”.  Nƣớc trong sạch không có chút vẩn đục, giống nhƣ mặt gƣơng, 

giống nhƣ lƣu ly  vậy. Trong xanh đến  mức độ nào? Trong xanh đến nỗi không 

thấy đƣợc hình trạng của nƣớc. Nhìn giống nhƣ không có gì cả, nƣớc hoàn toàn 

trong suốt. Từ trên mặt nƣớc nhìn xuống đáy ao, đáy ao là cát báu, cát báu phóng 

ánh sáng, nƣớc trong ao cũng phóng ánh sáng, nên mới có  ảnh hiện trong veo. 

Trong kinh nói là  “bảo sa ánh triệt. Triệt chiếu chí để, cố viết vô thâm bất chiếu. 

Tập 367  137 



 Tịnh nhược vô hình, thuỷ chi tướng dã”.  Hoàn toàn xuyên suốt, giống nhƣ không 

có hình tƣớng của nƣớc tồn tại. 

       “Khai  thần  duyệt  thể”   là  đức  dụng  của  nƣớc.  “Tướng  dụng  câu  diệu,  thật 

 nhân thuỷ chi bổn thể diệu dã”.  Ý cây này rất thâm sâu. Bổn thể là gì? Là chân 

nhƣ, là tự tánh. Bổn thể của muôn sự  muôn vật trong biến pháp giới hƣ không 

giới là một thể. Không có thể thì hiện tƣợng từ đâu mà có? Ngài Huệ Năng nói rất 

hay: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Pháp giới hƣ không đều là tự tánh 

sanh, đều là tự tánh hiện. Tự tánh năng sanh năng hiện. Vì sao chỉ có thế giới Cực 

Lạc mới cảm nhận đƣợc? Vì sao thế gian chúng ta không thể cảm nhận đƣợc? Ở 

trƣớc  nói  rất  rõ,  đại  chúng  ở  thế  giới  Cực  Lạc  dùng  chân  tâm,  thấy  đƣợc  chân 

tánh. Điều này trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất rõ. Vọng tâm chỉ có thể 

duyên đến cảnh giới hƣ vọng, không duyên đƣợc chân thật. Chân thật là gì? Thể 

của tất cả hiện tƣợng là chân thật. 

Tƣớng là huyễn tƣớng, thể nhƣ nhƣ bất động. Tƣớng là một tần suất, xƣa nay 

chƣa  hề  dừng  nghĩ.  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói,  một  khảy  móng  tay  là  32  ức  một  trăm 

ngàn  niệm.  Niệm  này  chính  là  tần  suất.  Một  giây  nó  chấn  động  bao  nhiêu  lần? 

1600 triệu lần. Đây là cách nói thông thƣờng. Bất luận là hiện tƣợng tinh thần hay 

hiện  tƣợng  vật  chất,  cho  đến  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  tần  suất  một  giây  chấn  động 

bao nhiêu lần? 1600 triệu lần. Nhƣng thể của nó là bất động, thể vốn không dao 

động, xƣa nay đều là bất động. 

Chúng ta không dùng A lại da thì lập tức nhìn thấy thể. Thể -tƣớng -dụng đều 

thấy  một cách rõ  ràng  minh bạch. Chúng ta không dùng chân tâm, dùng ý thức 

của A lại da, nhƣ vậy chỉ có thể thấy đƣợc A lại da, không thấy đƣợc tự tánh. Có 

thể thấy đƣợc tƣớng của A lại da, tác dụng của A lại da, còn thể của A lại da thì 

không thấy đƣợc. Những điều ở trƣớc nói đều là tƣớng và dụng của A lại da. Vì 

sao có tác dụng thù thắng không thể nghĩ bàn nhƣ thế? Vì họ đã kiến tánh. Nên 

bản thể của nƣớc chính là tự tánh. Chúng ta ở thế gian này minh tâm kiến tánh, 

thực tế mà nói thì hiện tƣợng này ở thế giới Cực Lạc, ở trên địa cầu cũng có thể 

nhìn thấy. Nghĩa là chúng ta cần phải buông bỏ tất cả vọng tƣởng phân biệt chấp 

trƣớc. Nhƣ vậy là có thể thấy. 

138  Tập 367 



Trong kinh Hoa Nghiêm nói, chứng đƣợc sơ trú Bồ Tát là phá một phẩm vô 

minh, thấy một phần pháp thân. Nên Phật pháp thật sự là khoa học, dạy chúng ta 

tự  thân  chứng.  Chỉ  nghe  Phật  nói  không  chƣa  đủ,  phải  tự  mình  chứng  đƣợc. 

Chứng  đƣợc  mới  hƣởng  đƣợc  lợi  ích,  nếu  không  chứng  đƣợc  thì  không  hƣởng 

đƣợc  lợi  ích.  Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  sau.  Nƣớc  này  càng  diệu  dụng,  nó  biết 

thuyết pháp. 

       “Thuỷ  diễn  pháp  âm.  Vi  lan  từ  hồi,  chuyển  tướng  quán  chú,  ba  dương  vô 

 lượng, vi diệu âm thanh. Hoặc văn Phật pháp tăng thanh, ba la mật thanh, chỉ 

 tức tịch tịnh thanh, vô sanh vô diệt thanh, thập lực vô uý thanh. Hoặc văn vô tánh 

 vô tác vô ngã thanh, đại từ đại bi hỷ xã thanh, cam lồ quán đãnh thọ vị thanh”.  

Nƣớc có thể diễn thuyết vô lƣợng diệu pháp. Ở đây Đức Phật giản lƣợc đƣa ra 

mấy ví dụ. 

Chúng  ta  xem  chú  giải.  “Hữu  đoạn”,   đoạn  kinh  văn  bên  trái.  “Minh  bổn 

 phẩm  chi  nhị” ,  đoạn  lớn  thứ  hai.  “Thuỷ  diễn  diệu  pháp.  Quảng  diễn  vô  tình 

 thuyết  pháp  chi  diệu  đế”.  Nƣớc  là  khoáng  vật,  trong  kinh  luận  gọi  động  vật  là 

hữu tình. Hữu tình nghĩa là có tình cảm. Hữu tình có  yêu có ghét, thuận theo ý 

của chính mình thì tham luyến, trái với ý mình thì oán hận. Đây gọi là tình chấp. 

Vô tình không có hiện tƣợng này, cây cỏ hoa lá không có hiện tƣợng này, sơn hà 

đại địa, khoáng vật cũng không có hiện tƣợng này. Cuối cùng chúng ta cũng hiểu 

đƣợc, thực vật, khoáng vật đều là vô tình, không phải không có hiện tƣợng này, 

hiện tƣợng này của nó biểu hiện chậm chạp hơn, trì trệ hơn. Không nhƣ biểu hiện 

kích động, kịch liệt nhƣ loài hữu tình. Trên thực tế nó cũng có cảm tình. 

Tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật làm thí nghiệm nƣớc, chính là chứng cứ khoa 

học rất rõ ràng. Nƣớc là khoáng vật, nó thật sự hiểu đƣợc ý ngƣời, chúng ta đối 

mặt với một ly nƣớc, nói tôi rất thích bạn, tôi yêu bạn. Nƣớc này biến thành kết 

tinh  để  đáp  lại,  là  một  đồ  án  rất  đẹp,  nó  cảm  nhận  đƣợc  nên  nó  phản  ứng  lại. 

Chúng ta nói, tôi ghét bạn, tôi không thích bạn. Nó kết tinh đồ án để đáp lại rất 

khó coi, thật đã khởi tác dụng. 

Trong đối thoại của đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc chúng ta đã thấu hiểu. Gọi 

là  hữu  tình  và  vô  tình  nhất  định  là  một  không  phải  hai,  nó  không  thể  nào  phân 

khai. Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm, mỗi 

Tập 367  139 



niệm  đều  thành  hình,  hình  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  hình  đều  có  thức.  Chỉ  cần  là 

hiện tƣợng vật chất, nó sẽ có thọ tƣởng hành thức. Nên trong Bát Nhã Tâm Kinh 

nói: “Bồ Tát Quán Tự Tại nhìn thấy ngũ uẩn đều là không”. Ngũ uẩn là gì? Ở 

trƣớc chúng ta đã nói qua. 

Điểm  vi  tế  của  một  sợi  lông  mảy  trần.  Các  nhà  lƣợng  tử  lực  học  nói,  hiện 

tƣợng  vật  chất  nhỏ  nhất  là  gì?  Tiểu  thể  thì  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy 

đƣợc, nguyên tử chúng ta cũng không nhìn thấy, tiểu thể còn nhỏ hơn cả nguyên 

tử. Ngày nay các nhà khoa học có thể nhìn thấy một phần trên một trăm ức tiểu 

thể, gọi là lƣợng tử, cũng gọi là tiểu quang tử. Một trăm ức tiểu quang tử tổ hợp 

thành một tiểu thể. Một vật nhỏ nhƣ vậy, nó là hiện tƣợng vật chất. Trong kinh 

Phật nói, một hiện tƣợng vật chất nhỏ nhƣ vậy, nó cũng có thọ tƣởng hành thức. 

Vật chất là sắc, nghĩa là nó có đầy đủ sắc thọ tƣởng hành thức, đầy đủ ngũ uẩn. 

Pháp nhãn của Bồ Tát Quán Thế Âm có thể nhìn thấy hiện tƣợng nhỏ này. Đƣơng 

thể giai không gọi là ngũ uẩn giai không, không phải thật. Nên nói “phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng.” Tin tức trong này, quan trọng nhất chính là trong tinh 

thần có vật chất, trong vật chất có tinh thần, tinh thần và vật chất không thể độc 

lập,  không  thể  phân  khai,  nó  là  một  thể.  Vật  chất  là  do  tinh  thần  biến  hiện  ra, 

không có thọ tƣởng hành thức, sẽ không có hiện tƣợng vật chất. 

Điều này nhà khoa học Phổ Lãng Khắc ngƣời Đức phát hiện. Phổ Lãng Khắc 

là thầy của Ái Nhân Tƣ Thản. Ông nói giữa vũ trụ vốn không có thứ gọi là vật 

chất. Bản chất của vật chất là ý niệm. Học thuyết này các nhà khoa học hiện đại 

đều thừa nhận, họ đều đã thật sự nhìn thấy. Nên nƣớc diễn nói pháp âm vi diệu là 

thật không phải giả. Phật A Di Đà có thể khiến nƣớc tám công đức trong ao bảy 

báu,  giúp  ngài  thuyết  pháp  lợi  sanh,  giúp  ngài  dạy  học.  Những  thứ  này  đều  trở 

thành công cụ dạy học của Phật A Di Đà. Mục đích dạy học là thuần thục thiện 

của chúng sanh ở thế giới Cực Lạc. Đây là trí huệ chân thật diệu dụng của Phật A 

Di Đà. Là do đại nguyện của Phật A Di Đà thành tựu nên. 

 “Vi lan, thuỷ sanh tế văn viết ba, đại ba viết lan. Kim viết vi lan, nãi chỉ tế ba”.  

Chƣ vị nên biết, khi tỉnh lặng, là bất động. Bất động không có âm thanh, nhƣng 

khi  nƣớc  chảy  liền  có  âm  thanh.  Nhƣ  âm  thanh  của  gợn  sóng  chúng  ta  không 

nghe đƣợc, tâm ý  chúng ta thô thiễn. Chúng ta có thể nghe đƣợc âm thanh gì? 

140  Tập 367 



Tiếng thác đổ, tiếng thác đổ rất rõ. Nƣớc từ trên cao chảy xuống, âm thanh đó rất 

lớn.  Tiếng  nƣớc  chảy  của  sóng  nhỏ  chúng  ta  có  thể  nghe  đƣợc,  sóng  biển  âm 

thanh này chúng ta nghe đƣợc. Chỉ có gợn sóng li ti chúng ta không nghe đƣợc. 

Từ điểm này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, tâm chúng sanh ở thế giới Cực Lạc 

tĩnh lặng biết bao. Vì họ đang ở trong định, đang ở trong tịch tịnh, nên gợn sóng 

cực kỳ vi tế họ cũng nghe đƣợc. Chúng ta đọc kinh văn này, nên đối chiếu tỷ mỷ 

tƣờng tận sẽ hiểu đƣợc điều vi diệu trong đó. 

       “Từ hồi”.  Từ là chậm chạp, hồi là chảy ngƣợc. Nƣớc chảy ngƣợc. Nếu lớn thì 

toàn bộ địa cầu, nƣớc biển là chảy ngƣợc. Trên mặt biển không nhìn thấy, nhƣng 

dƣới đáy biển thì nƣớc chảy ngƣợc. Ngƣời lặn sâu xuống đáy biển đều biết. Tốc 

độ và phƣơng hƣớng nó chảy có quỹ đạo nhất định, có trật tự nhất định. Hiện nay 

trật tự đã loạn, trật tự chảy ngƣợc của nƣớc biển đã loạn. Nƣớc chảy theo gió trên 

mặt  biển  cũng  có  phƣơng  hƣớng,  có  quỹ  đạo,  hiện  nay  cũng  loạn.  Điều  này  rất 

phiền  phức.  Đối  với  hàng  hải  tạo  nên  phán  đoán  sai  lầm,  dễ  làm  mất  phƣơng 

hƣớng, cũng dễ tạo thành tai nạn trên biển. Đây là nguyên nhân gì? Phật pháp nói 

tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Tâm con ngƣời có quy luật, có nguyên tắc, thì sơn 

hà đại địa cũng rất tuân thủ quy cũ, nó cũng có phƣơng hƣớng, có nguyên tắc. 

Tâm  con  ngƣời  nếu  không  có  quy  luật,  thì  hoàn  cảnh  lớn  bên  ngoài  cũng  mất 

theo. 

Xuân hạ thu đông là vận hành trật tự  của địa cầu trong vũ trụ. Hiện nay trật 

tự  này  rõ  ràng  rất  điên  đảo,  không  bình  thƣờng.  Hai  mùa  xuân  thu  ngày  càng 

ngắn. Các nhà khoa học nói, có thể mùa xuân và mùa thu chỉ có một tháng. Mùa 

hạ trở nên dài. Mùa hạ năm tháng, mùa đông năm tháng. Mùa hạ càng nóng, mùa 

đông càng lạnh. Khác thƣờng, không bình thƣờng. Những hiện tƣợng này là sở 

biến, năng biến là tâm niệm của chúng ta. Ý niệm chúng ta không bình thƣờng, 

nên chiêu cảm y báo của sơn hà đại địa bên ngoài cũng không bình thƣờng. Vấn 

đề này nên làm thế nào? Khôi phục bình thƣờng phải dựa vào trật tự. Trật tự gì? 

Luân lý là trật tự, đạo đức là trật tự, nhân quả là trật tự, giáo huân của thánh hiền 

là trật tự. Nếu vứt hết những thứ này thì xã hội đại loạn, địa cầu cũng đại loạn. 

Nhƣ vậy chúng sanh trên địa cầu sẽ rất khổ! 

Tập 367  141 



Đạo lý này chỉ có trong đại thừa kinh điển mới nói rõ ràng minh bạch. Nhƣng 

hiện nay không ai tin vào đại thừa,  nói đây là  mê tín,  không hợp với khoa học. 

Nhƣ vậy chỉ có đợi thiên tai nghiêm trọng phát sanh, đến khi nhân loại đi vào ngõ 

cụt  cũng  có  thể  sẽ  quay  đầu.  Ngạn  ngữ  thƣờng  nói:  “không  nghe  lời  ngƣời  đi 

trƣớc thì thiệt thòi ngay trƣớc mắt.” Trƣớc mắt nhất định chịu thiệt, phải chịu đại 

khổ nạn, nhƣ vậy mới có thể hồi đầu. Cũng chính là nói, chúng ta phải trả một giá 

rất thảm khốc mới đi tìm ngƣời có kinh nghiệm, tìm tổ tông. Không chịu tìm tổ 

tông, không chịu tìm ngƣời đi trƣớc thì không có phƣơng pháp giải quyết. Đây là 

sự thật. 

“Thuỷ  ba  từ  hoãn  vãng  phục,  hổ  tương  kích  đãng,  triển  chuyển  sanh  ba,  cố 

 vân  chuyển  tướng  quán  chú.  Thuỷ  ba  tương  kích,  phát  vi  diệu  duyệt  nhĩ  chi 

 thanh”.  

Hiện  tƣợng  này  ngƣời  ở  gần  biển  hằng  ngày  đều  có  thể  thấy.  Quý  vị  nhìn  thấy 

trên bãi biển, sóng biển vỗ vào bờ, sau đó lại trở ra, rồi lại tiếp tục con sóng khác, 

đây chính là từ hồi. Âm thanh nó phát ra cũng có tiết tấu. Nếu chúng ta quan sát 

tƣờng tận, yên tĩnh để lắng nghe, thì ở trên bờ biển quan sát biển cũng có thể khai 

ngộ. 

       “Kỳ thanh chi chủng loại vô lượng, vi diệu diệc vô lượng. Cố viết ba dương 

 vô lượng vi diệu âm thanh. Sở ngôn vô lượng vi duệ giả, dĩ năng quảng thuyết vô 

 lượng diệu pháp cố”.  

Điều này thật không thể nghĩ bàn, tất cả đều là bổn nguyện oai thần của Phật Di 

Đà. Oai thần năm kiếp tu hành và mỗi nguyện đều thực hiện, tự nhiên thành tựu 

đức  tƣớng  thù  thắng.  Đức  Phật  lấy  điều  này  để  tiếp  dẫn  đại  chúng  trong  mƣời 

phƣơng thế giới, giúp họ đoạn phiền não, khai trí huệ, giúp họ chuyển mê khai 

ngộ, chuyển phàm thành thánh. Không những nhƣ vậy, mà ngài còn làm một cách 

triệt  để  rốt  ráo.  Giúp  những  chúng  sanh  có  duyên,  phàm  là  ngƣời  cầu  sanh  thế 

giới Cực Lạc đều có duyên với Phật A Di Đà, càng tinh tấn càng dụng công thì 

duyên càng sâu. Ngài Di Đà giúp chúng ta thành vô thƣợng đạo, Ngài Di Đà giúp 

chúng ta trở về tự tánh, giúp chúng ta trở về thƣờng tịch quang. 

Chúng ta mới biết, thế giới Cực Lạc đích thực là một đạo tràng lớn_Đạo tràng 

lớn  để  thành  Phật.  Ngƣời  muốn  thành  Phật  đến  nơi  này,  chẳng  ai  không  thành 

142  Tập 367 



tựu.  Muốn  thành  Phật  nhất  định  phải  biết  ƣu  điểm  của  việc  thành  Phật.  Thành 

Phật vĩnh viễn không còn chịu khổ, thật đúng nhƣ thực tế của nó là lìa khổ đƣợc 

vui. Trong kinh Đức Phật thƣờng nói, rời đau khổ cùng cực để đạt cứu cánh an 

lạc. Cứu cánh là viên mãn, cứu cánh viên mãn. Thế giới Cực Lạc, nếu chúng ta 

muốn học Phật, thì nghe pháp là điều quan trọng nhất. Chỉ có nghe pháp mới có 

thể nhanh chống giúp chúng ta giác ngộ. 

Quý  vị  xem  thế  giới  Cực  Lạc  có  Phật  A  Di  Đà  thuyết  pháp,  Bồ  Tát  thuyết 

pháp, chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới đến thế giới Cực Lạc để thuyết pháp. 

Thế giới Cực  Lạc  lục trần thuyết pháp, cây thuyết pháp, nƣớc thuyết pháp,  mắt 

nhìn  thấy  sắc  tƣớng  thuyết  pháp,  tai  nghe  đƣợc  âm  thanh  thuyết  pháp,  lục  trần 

đều thuyết pháp. Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc nghe pháp nhất định không gián 

đoạn.  Thể  chất  con  ngƣời  với  mƣời  phƣơng  thế  giới  không  giống  nhau,  không 

phải thân huyết nhục nên không cần ăn uống, không cần ngủ nghỉ. 

Tôi nói cho chƣ vị biết, ngũ dục tài sắc danh thực thuỳ trên thế giới này của 

chúng ta, ở thế giới này hoàn toàn không có. Thế giới Cực Lạc là thế giới quang 

minh, đức Phật phóng ánh sáng, Bồ Tát phóng ánh sáng, mỗi ngƣời đều có thân 

ánh  sang,  vạn  vật  đều  phóng  quang  minh,  nên  gọi  nó  là  quang  minh  thế  giới. 

Không  cần  dùng  ánh  sáng  nhật  nguyệt,  mà  chính  bản  thân  mình  phóng  quang. 

Ánh sáng cũng rất nhu hoà, ánh sáng chiếu trên thân, chẳng khác nào tắm mình 

trong dòng nƣớc vậy, ánh sáng có thể tiêu trừ nghiệp chƣớng, có thể giúp hoá giải 

tập khí phiền não, có thể giúp tăng trƣởng trí huệ. 

Lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, đều là công đức không thể nghĩ bàn 

thành tựu. Nên ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc chỉ có tiến bộ không có thoái bộ. 

Trong  một đời nhất định thành Phật, điều này không thể không biết. Không thể 

không hƣớng đến và không thể không đi! 

 “Sở ngôn vô lượng vi diệu giả, dĩ năng quảng thuyết vô lượng diệu pháp cố”. 

Bên dƣới cũng lƣợc đƣa ra vài ví dụ. Hết giờ rồi, đoạn văn bên dƣới ngày mai 

chúng ta tiếp tục học. 



 

Tập 367  143 



Tập 368 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:09.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 441, hàng thứ sáu từ dƣới đếm lên. Bắt đầu xem từ 

“Phật Pháp Tăng thanh”. 

 “Phật Pháp Tăng thanh. Phật Pháp Tăng giả, tam bảo dã. Tiểu bổn viết, văn thị 

 âm giả, tự nhiên giai sanh niệm Phật niệm Pháp niệm Tăng chi tâm”.  

Ở đây Hoàng Niệm Tổ không có chú giải nhƣng vẫn phải nói sơ qua Phật Pháp 

Tăng ba danh tƣớng này, vì ngƣời học Phật đối với nó ngộ nhận quá nhiều. Nhƣ 

thế nào gọi là Phật? Nhƣ thế nào gọi là Pháp? Nhƣ thế nào gọi là Tăng? Vì sao 

gọi nó là Tam Bảo? Bảo có thể giúp chúng ta giải quyết rất nhiều vấn đề. Chúng 

ta có bảo tức là có tài bảo, của cải  có thể giải quyết tất cả vấn đề sinh  hoạt vật 

chất của chúng ta, cho nên gọi nó là bảo. Còn Phật pháp có thể giúp chúng ta giải 

quyết vấn đề luân hồi lục đạo, giúp chúng ta giải quyết vấn đề đoạn phiền não, 

giúp chúng ta giải quyết luân hồi lục đạo, thậm chí vấn đề của  mƣời pháp giới. 

Bảo này không phải châu báu thế gian có thể sánh đƣợc, cho nên Chƣ  Phật Bồ 

Tát đối với Tam bảo tán thán không ngớt. 

Đầu tiên là Phật, chữ Phật này tiếng phạn gọi là Phật đà da. Ngƣời Trung Quốc 

xƣa nay chỉ thích đơn giản vắn tắt nên thƣờng tỉnh lƣợc bớt âm đuôi. Phật đà da 

chúng ta chỉ gọi là Phật chỉ dùng một chữ này, ý của nó là giác ngộ. Hay nói cách 

khác, Phật đà da chính là nói đến giác tánh của chúng ta, ngƣời xƣa thƣờng gọi là 

ngộ tánh. Ngƣời Ấn độ nói giác tánh, nói rất nhiều, ngƣời Trung quốc gọi là ngộ 

tánh. 

Lúc nhỏ đi học ở trƣờng, trong lúc các thầy giáo nói chuyện, chúng ta ở bên 

cạnh nghe đƣợc họ nói với nhau, học sinh đó ngộ tánh rất cao, ý muốn nói rằng 

họ nghe hiểu bài thầy giảng, thậm chí ngƣời này đôi khi còn lãnh hội sâu sắc hơn 

ngƣời kia, đây gọi là ngộ tánh. Trên thực tế ngộ tánh này từ đâu mà có? Trong tự 

tánh của chúng ta vốn đầy đủ trí huệ bát nhã, trong Phật pháp gọi là Phật tánh. Tự 

144  Tập 368 



tánh vốn đầy đủ trí huệ bát nhã, chỉ đơn giản gọi phần này là Phật tánh. Nếu nói 

chung về tự tánh thì thƣờng dùng từ pháp tánh. Nói chung tự tánh là lý thể của tất 

cả  vạn  pháp  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Vạn  pháp  này  từ  đâu  mà  có? 

Hoàn toàn do tự tánh biến hiện ra nên tự tánh là năng sanh năng hiện. 

Khi  ngài  Huệ  Năng  khai  ngộ  nói  rằng:      “đâu  ngờ  tự  tánh  năng  sanh  vạn 

pháp.” Chữ “năng” trong câu “năng sanh vạn pháp” này,  ngày nay các nhà khoa 

học gọi là năng lƣợng, trong đại thừa Phật pháp thƣờng gọi là pháp tánh. Chƣ vị 

nên  biết  pháp  tánh  và  Phật  tánh  là  cùng  một  tánh.  Pháp  tánh  là  đứng  trên  toàn 

diện mà nói, còn Phật tánh chỉ đơn thuần là từ trong pháp tánh, trong bát nhã trí 

huệ mà nói, thì đều có thể gọi là Phật. Pháp tánh là Phật, giác tánh cũng là Phật, 

nó là một không phải hai. Tất cả chúng sanh đều có tự tánh, chẳng những có tự 

tánh mà tất cả chúng sanh đều có giác tánh. Cho nên trong kinh điển đại thừa Đức 

Phật thƣờng nói: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, tất cả chúng sanh vốn là Phật, 

lời  này  nói  không  hề  sai.  Tại  sao  hiện  nay  chúng  ta  lại  ra  nông  nỗi  này?  Trong 

kinh Hoa Nghiêm Đức Phật dạy: “vì vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc mà không 

thể chứng đƣợc.” Chúng ta ngày nay biến thành phàm phu, trở thành ngu muội, 

tạo nghiệp thọ những khổ báo này, điều này rốt cuộc là thế nào? Đều là do ta có 

vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, cho nên tuy có Phật tánh nhƣng cũng không 

thể  chứng  đắc.  Phật  tánh  của  chúng  ta  có  mất  đi  chăng?  Không  mất!  Chẳng 

những không mất đi mà nó còn khởi tác dụng, nhƣng tác dụng này đã bị méo mó, 

bị lệch lạc, dùng tà nguỵ, dùng thiên lệch, chứ không khởi tác dụng chơn chánh. 

Tác dụng chơn chánh là giác ngộ đƣợc các pháp, nghĩa là thông đạt thấu triệt tất 

cả pháp trong thế xuất thế gian, tác dụng nhƣ vậy là đúng.       Vì có vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc khiến cho tác dụng chơn chánh trở thành méo mó. Méo mó 

nên Phật dùng danh từ khác để gọi nó, gọi là phiền não, gọi là tập khí. Rất nhiều 

các  bạn  đồng  học  cũng  thƣờng  thấy  trong  kinh,  trong  kinh  Đức  Phật  nói  phiền 

não tức bồ đề, bồ đề chính là giác tánh. Bồ đề và phiền não là một, dùng chánh 

thì gọi là bồ đề, dùng sai thì gọi là phiền não. Hay nói cách khác quý vị dùng tâm, 

trong tâm này xen tạp tập khí phiền não, đây gọi là phàm phu. 

Phiền  não  có  ba  loại  lớn  là:  kiến  tƣ  phiền  não,  trần  sa  phiền  não,  vô  minh 

phiền não. Những phiền não này chúng ta đều đã học qua. Trong cuộc sống hằng 

Tập 368  145 



ngày của chúng ta, thực tế mà nói thì không phải bồ đề làm chủ. Nếu bồ đề làm 

chủ  thì  không  gọi  là  phàm  phu  mà  gọi  quý  vị  là  Phật  Bồ  Tát_dùng  chân  tâm. 

Chúng ta hiện nay là vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc làm chủ, đây gọi là phàm 

phu, cho nên cách xƣng hô giữa thánh và phàm do đây mà có. Phật Bồ Tát giác 

mà không mê, phàm phu chúng ta mê mà không giác. Mê ngộ không phải là hai, 

nó một thể nhƣng khởi hai tác dụng, tác dụng của giác và tác dụng của mê. Phật 

là đại giác viên mãn, Bồ Tát tuy giác ngộ nhƣng chƣa viên mãn cho nên gọi là 

Phật bảo. Ý nghĩa thật sự của Phật bảo chúng ta cần nên biết đó là giác tánh của 

chính mình. Phật bảo gọi là tự tánh Phật cũng chính là tự tánh giác. Vào cửa Phật 

điều đầu tiên là thầy đem điều này truyền cho chúng ta. Đây là cƣơng lĩnh chung, 

mục tiêu chung và phƣơng hƣớng chung của việc tu học Phật pháp.  Vì sao học 

Phật?  Học  Phật  chính  là  phục  hồi  tự  tánh.  Tự  tánh  giác  là  Phật  bảo.  Tự  tánh 

chánh là Pháp bảo. Tự tánh tịnh là Tăng bảo. Không phải ở bên ngoài, bên ngoài 

là giả không phải thật. Nhân thật sự là tự tánh Tam bảo. 

Pháp là đại danh từ chung. Tự tánh sở hiện nhƣ ngài Huệ Năng đại sƣ nói là 

năng sanh vạn pháp, “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp.” 

Muôn sự muôn vật trong vũ trụ,  trong kinh điển đại thừa thƣờng dùng sáu chữ 

nhƣng  nó  đã  bao  hàm  hết  thảy.  Thứ  nhất  là  tánh,  nghĩa  là  tự  tánh.  Thứ  hai  là 

tƣớng, tƣớng có thể sanh ra vạn pháp. Trong vạn pháp có sự lý nhân quả, cho nên 

tánh tƣớng sự lý nhân quả, nó bao hàm hết biến pháp giới hƣ không giới. Dùng 

một danh từ để tƣợng trƣng đó chính là “Pháp”. Cho nên “Pháp” là đại danh từ 

chung. 

Trong Tam bảo đều nói tự tánh. Pháp là tự tánh chánh_chánh tri chánh kiến. 

Đối với tất cả pháp hoàn toàn có thể lý giải rõ ràng thấu triệt, không có sai lầm, 

không thiên lệch tà nguỵ, gọi là chánh tri chánh kiến, đây gọi là Pháp bảo. Nếu 

nói đã mê, mê thì tri kiến chúng ta không chánh, biến thành tà tri tà kiến, nhƣ vậy 

là sai. 







146  Tập 368 



Thứ  ba  là  Tăng.  Tăng  có  nghĩa  là  hoà  hợp,  là  hài  hoà,  là  hoà  đồng,  nó  có 

nghĩa là nhƣ vậy. Thanh tịnh tức là hoà hợp, nhƣ vậy thì tự nhiên hoà hợp. Phiền 

não  tập  khí  đều  không  có,  tâm  thanh  tịnh  liền  hiện  tiền.  Trên  đề  của  kinh  này, 

thanh tịnh là Tăng, bình đẳng là Pháp, giác tức là Phật. Cho nên trên đề kinh có 

đầy đủ Tam bảo. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là Tam bảo Phật Pháp Tăng. 

Trong tự tánh mỗi chúng ta vốn đầy đủ tam bảo, nhƣng hiện nay bị mê, hoàn toàn 

mê. Học Phật không có gì khác ngoài mục đích giúp chúng ta phá mê khai ngộ, 

tìm lại tam bảo. Công đức của Tam bảo vô lƣợng vô biên. Sau khi tìm đƣợc rồi 

thật sự hạnh phúc viên mãn, đƣợc đại tự tại. 

Tăng là thanh tịnh, tịnh mà không nhiễm. Nhiễm ô chính là phiền não. Nhiễm 

ô từ đâu sanh khởi? Quan niệm sai lầm đầu tiên chính là chấp trƣớc cái gọi là ta, 

là ngã kiến trong Mạt na thức. Kiến chính là khái niệm sai lầm_hữu ngã, vấn đề 

này  về  sau  có  đề  cập  đến.  Hữu  ngã  nên  nó  cùng  khởi  lên  với  ngã_ngã  tham. 

Trong Mạt na thức của tƣớng tông gọi là ngã ái, ngã ái chính là tham_ngã tham, 

ngã  mạn chính là  sân nhuế, ngạo mạn, ngã si, quý vị xem tham sân si,  tam độc 

phiền não này do ngã mà sanh khởi, tam độc phiền não này là nguồn gốc tật bệnh 

sanh tử của tất cả chúng sanh. Nếu đoạn tận đƣợc tam độc này thì chẳng những 

không  có  bệnh  mà  sanh  tử  cũng  không  còn.  Nhƣng  điều  kiện  tiên  quyết  là  nếu 

muốn không có tham sân si, thì phải vô ngã mới có thể đạt đƣợc. Chỉ cần hữu ngã 

nhất định có tham sân si, phiền phức là đây vì nó sanh ra từ bản ngã. 

Mở đầu của Kinh Kim Cang đức Phật đã nói lời thật: “vô ngã tƣớng, vô nhân 

tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Nếu muốn tìm bản ngã sẽ không 

thể tìm đƣợc. Ta ở đâu? Tìm không ra ta nên thật sự cần phải tu quán. Trên thân 

này của chúng ta quý vị nói cái đầu là tôi, nhƣ vậy tay chân không phải là tôi, tôi 

chỉ có một, không thể có nhiều. Tƣơng lai thành Phật cũng chỉ có thể thành một 

vị Phật, không thể thành nhiều Phật, đầu thành một vị Phật, chân cũng thành một 

vị  Phật,  tay  cũng  thành  một  vị  Phật.  Quý  vị  thành  nhiều  Phật  nhƣ  vậy  chăng? 

Không có điếu đó. Chúng ta chỉ có thể thành một vị Phật nên ở trên thân thể này, 

đầu, mắt, não, tuỷ, lục phủ ngũ tạng đều không tìm thấy, nhƣ vậy thì làm gì có cái 

ta? Ta ở đâu? 

Tập 368  147 



Tiểu  thừa  dùng  phƣơng  pháp  này,  tìm  tới  tìm  lui  mới  biết  thật  sự  không  có 

ngã  nên  họ  đã  chấp  nhận,  nên  họ  liền  có  thể  phá  trừ  đƣợc  thân  kiến,  nghĩa  là 

không còn chấp trƣớc thân này là ta. Thân này tìm không thấy ta, phá đƣợc thân 

kiến thì chứng quả Tu đà hoàn, nhập vào dòng thánh. Tuy chƣa ra khỏi luân hồi 

lục đạo nhƣng vĩnh viễn không đoạ vào ba đƣờng ác. Cõi trời hay cõi ngƣời họ 

còn phải bảy lần đi về nữa mới chứng quả A la hán, vƣợt ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Cho nên cửa ải tu hành đầu tiên này khó phá nhất, phá đƣợc cửa này thì về sau sẽ 

dễ dàng hơn rất nhiều. Cửa ải đầu tiên là phá ngã kiến, đoạn tận đƣợc ngã kiến. 

Phá ngã kiến tiếp đến tham sân si đều đoạn tận, đó chính là chuyển Mạt na thức 

thành bình đẳng tánh trí đến khi đó sẽ phát hiện có chân ngã. 

Chân ngã là gì? Chân ngã nghĩa là muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hƣ 

không giới đều là ta. Vũ trụ vạn hữu với ta hợp thành một thể. Danh từ trong kinh 

điển đại thừa gọi là pháp thân, đã chứng đƣợc pháp thân. Chứng đƣợc pháp thân 

chính là pháp thân Bồ Tát. Pháp thân Bồ Tát đã tìm đƣợc ta. Pháp tánh là ta là thể 

của ta. Pháp tƣớng là ta là hình tƣớng của ta. Đã chứng đƣợc tam đức, nghĩa là đã 

tìm thấy Pháp thân- Bát nhã- giải thoát. Bát nhã là giải thoát, tự tánh vốn là giác, 

giải  thoát  ở  đây  là  khởi  tác  dụng,  đƣợc  đại  tự  tại.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói 

bốn loại vô ngại là: lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, thật sự 

giải thoát. Quý vị xem thể của ta, tƣớng của ta, tác dụng của ta. Đã tìm đƣợc chân 

ngã. Tự tánh là thể, bát nhã là tƣớng, giải thoát là dụng. Có chân ngã, quý vị nên 

biết về chân ngã, chứ không nên biết về giả ngã. Thiền tông nói về chân ngã “bản 

lai diện mục khi cha mẹ chƣa sanh”  , đó chính là chân ngã. Bản lai diện mục trƣớc 

khi cha mẹ sanh là pháp tánh là pháp thân. 

Học Phật bài học đầu tiên thầy truyền cho chúng ta là quy y Tam bảo. Chính 

là đem  mục tiêu sau cùng của Phật pháp truyền trao cho chúng ta. Học Phật là 

học điều gì? Là học Phật Pháp Tăng. Phật Pháp Tăng là tiếng Ấn Độ, dịch thành 

chữ hán có nghĩa là Giác Chánh Tịnh, nghĩa là học thanh tịnh bình đẳng giác trên 

đề kinh này. Thanh tịnh là Tăng, bình đẳng là Pháp, giác là Phật, không phải tu gì 

khác.  Nhƣ  vậy  quý  vị  đã  chứng  đƣợc  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  viên  mãn  rồi. 

Chúc  mừng  quý  vị,  quý  vị  đã  thành  Phật.  Siêng  năng  tu  học,  đích  thực  đã  ngộ 

nhập cảnh giới nhƣng chƣa viên mãn, đây gọi là Bồ Tát. 

148  Tập 368 



Nên biết rằng Phật Pháp Tăng không phải là mê tín, đây là đại học vấn. Tam 

bảo hoàn toàn nói về tự tánh. Tự tánh giác, tự tánh chánh, tự tánh thanh tịnh. Đến 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc nghe những âm thanh này. Âm ở đây có nghĩa gì? 

Âm thanh thuyết pháp của Phật ở thế giới tây phuơng Cực Lạc, âm thanh phát ra 

khi gió thổi động vào cây cỏ hoa lá, âm thanh nƣớc chảy. Nhĩ căn nghe đƣợc tất 

cả âm thanh đều sanh tâm niệm Phật niệm pháp niệm tăng. Câu này quý vị nên 

hiểu  niệm  Phật  là  tâm  đã  giác  ngộ,  niệm  pháp  là  tâm  chánh,  niệm  tăng  là  tâm 

thanh tịnh. Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc nhĩ căn tiếp xúc với tất cả âm thanh 

đều có thể giúp chúng ta trở về với chánh giác tịnh. Nghĩa của Phật Pháp Tăng là 

nhƣ thế. 

Chúng  ta  ở  thế  gian  này  cũng  rất  muốn  thanh  tịnh,  muốn  bình  đẳng,  muốn 

giác  ngộ  nhƣng  vẫn  cứ  là  mê  hoặc  điên  đảo.  Mê  mà  không  giác,  tà  mà  không 

chánh, nhiễm mà không tịnh. Chúng ta ngày nay đối với Tam bảo hoàn toàn thay 

đổi 180 độ. Chúng ta là mê, là tà, là nhiễm. Mê tà nhiễm mới tạo nghiệp, tạo vô 

lƣợng vô biên tội nghiệp nên chiêu cảm lấy khổ báo. Ngày nay xã hội đại loạn, 

địa cầu thiên tai dị thƣờng. Nhân tâm hoảng hốt không biết bắt đầu từ đâu, đây là 

do mê tà nhiễm gây nên. Con ngƣời nếu có thể thay đổi thái độ, từ mê tà nhiễm 

trở về với chánh giác tịnh, nhƣ vậy thì trật tự xã hội đƣợc khôi phục, thiên tai của 

địa cầu cũng tự nhiên đƣợc hoá giải, đây là thật không phải giả. 

Đức  Thế  Tôn  thƣờng  nói  tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh.  Tất  cả  hiện  tƣợng 

trong biến pháp giới hƣ không giới đều do tâm hiện thức biến. Trong kinh điển 

đại thừa nói một cách rõ ràng minh bạch rằng: mỗi ngƣời đều là Phật, đều là Bồ 

Tát, nghĩa là hồi đầu! 





Kế  đến  là  “Ba  la  mật”.  Trong  kinh  văn  nói:   “hoặc  văn  Phật  pháp  tăng 

 thanh, ba la mật thanh”.  Ba la mật là tiếng phạn dịch là đáo bỉ ngạn, cũng dịch là 

độ vô cực. Đơn giản là dùng một chữ độ, hoặc là sự cứu cánh. Sự cứu cánh viên 

mãn nên gọi là đáo bỉ ngạn. Đáo bỉ ngạn là tiếng Ấn độ, ngƣời Trung quốc không 

gọi là đáo bỉ ngạn. Ngƣời Trung quốc gọi là đến nơi đến chốn,  là công phu rất rốt 

ráo, nghĩa là viên mãn. Bất luận làm điều gì cũng làm một cách viên mãn. Ví dụ 

nhƣ nấu cơm nấu đến mức tốt nhất, nhƣ vậy là bản lĩnh nấu cơm của chúng ta đã 

Tập 368  149 



đến nơi đến chốn. Bất luận làm việc gì, việc làm đó làm rất tốt, rất viên mãn, thì 

ngƣời Ấn độ đều gọi là ba la mật. 

Văn chƣơng viết rất hay, công phu văn chƣơng của quý vị rất tuyệt nên đây là 

một thuật ngữ rất bình thƣờng. Trong Phật pháp gọi là đáo bỉ ngạn. Bỉ ngạn là đại 

niết bàn. Ngạn là sanh tử trong luân hồi lục đạo. Làm thế nào có thể từ nơi sanh 

tử  của  bờ  này,  độ  đến  bất  sanh  bất  tử  của  bờ  kia.  Bỉ  ngạn  bất  sanh  bất  tử,  thử 

ngạn là sanh tử. Điều này không giống với ý nghĩa thông thƣờng. 

Độ vô cực, vô cực nghĩa là bỉ ngạn. Độ có nghĩa là đến, cho nên độ vô cực và 

đáo bỉ ngạn có nghĩa tƣơng thông. Vô cực có nghĩa là cứu cánh, cũng có nghĩa là 

viên mãn, nói đơn giản là độ. Ý nghĩa của sự cứu cánh mọi ngƣời đều đã hiểu, bất 

luận là việc gì đều làm đến cứu cánh viên mãn, gọi là ba la mật. 

       “Dĩ Bồ Tát chi đại hạnh, năng cứu cánh nhất thiết tự hành dữ hoá tha chi sự, 

 cố danh sự cứu cánh”  

Trong kinh điển đại thừa, sự cứu cánh là chỉ cho Bồ Tát. Sự của Bồ Tát là tự độ 

và hoá độ chúng sanh, cả  hai điều này đều làm đến viên  mãn, nên gọi là ba la 

mật. Có tiêu chuẩn chăng? Có. Trong đại thừa giáo, thật sự có thể triệt để buông 

bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc là tự độ viên mãn. Khi tự độ viên mãn rồi, 

thì độ tha cũng đồng thời viên mãn. Cho nên trong kinh Phật nói, tự mình chƣa 

độ, mà muốn  độ chúng sanh, Đức Phật nói “vô hữu thị xứ”, nghĩa là không có 

đạo  lý  này.  Nhất  định  phải  tự  độ  viên  mãn,  sau  đó  mới  có  thể  độ  chúng  sanh. 

Mức độ thấp nhất là có thể chứng đƣợc pháp thân, mới có thể độ chúng sanh. Nếu 

không  thể  chứng  pháp  thân,  cũng  không  thể  độ  chúng  sanh.  Nếu  nói  độ  chúng 

sanh là giả không phải thật, không có đạo lý này. 

Pháp thân Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm là viên giáo sơ trú Bồ Tát mới tự 

độ. Vì sao vậy? Vì đã phá vô minh,  vô minh chính là vọng tƣởng. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói là vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Trong tất cả kinh giáo đại 

thừa đều nói nhƣ thế, vô minh phiền não là vọng tƣởng, trần sa phiền não là phân 

biệt, kiến tƣ phiền não là chấp trƣớc. Đại thừa nói đoạn tận ba loại phiền não này, 

trong Kinh Hoa Nghiêm nói buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc sẽ vƣợt 

ra khỏi mƣời pháp giới. Quý vị nên biết mƣời pháp giới là giả, không phải thật. 

“Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng: là nói về mƣời pháp giới. Đoạn tận ba loại 

150  Tập 368 



phiền não là thoát ly mƣời pháp giới, sanh đến cõi thật báo trang nghiêm.      Cõi 

thật  báo  là  thật,  gọi  là  nhất  chân  pháp  giới.  Hạng  ngƣời  nào  ở  nhất  chân  pháp 

giới? 41 vị pháp thân đại sĩ gồm có: thập trú Bồ Tát, thập hạnh Bồ Tát, thập hồi 

hƣớng Bồ Tát, thập địa Bồ Tát, đây là 40 vị, ở trên một vị nữa là đẳng giác. 41 vị 

Bồ Tát này ở cõi thật báo, thân của họ đƣợc gọi là báo thân, nơi họ ở gọi là cõi 

báo. Chỉ có tâm hiện không có thức biến nên thế giới đó không có biến hoá, con 

ngƣời không có biến hoá. Thọ mạng con ngƣời đƣợc bao nhiêu? Trong kinh Đức 

Phật nói họ đã đoạn vô minh nhƣng tập khí vô thỉ vô minh chƣa đoạn nên thế giới 

đó là do tập khí vô thỉ vô minh thành tựu, sự thật chính là nhƣ vậy. Đoạn tận tập 

khí  vô  thỉ  vô  minh  thì  thế  giới  này  không  còn  nữa.  Trong  kinh  Bát  Nhã  nói  rất 

hay: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng.” Tƣớng của nhất chân pháp giới cũng 

là hƣ vọng, có thập khí vô thỉ vô minh tồn tại thì thấy có, tập khí vô thỉ vô minh 

không tồn tại thì không có nó, không có là vô thỉ vô minh đã đoạn tận, tập khí đã 

đoạn tận, chính là diệu giác Nhƣ Lai. Diệu giác trú ở đâu? Diệu giác trú ở thƣờng 

tịch quang, từ cõi thật báo trang nghiêm chuyển đến thƣờng tịch quang, nó chính 

là ý này. Thƣờng tịch quang là thuần chân không vọng, đại giác viên mãn, thuần 

tịnh thuần thiện. 

Cõi báo là vì nhất chân, không có phân biệt, không có chấp trƣớc, không có 

hai thứ này là không có biến hoá. 41 vị Bồ Tát này từ sơ trú đến đẳng giác cần 

bao nhiêu thời gian để đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh? Ba đại a tăng kỳ kiếp, đây 

là thọ  mạng của Bồ Tát  ở cõi thật báo, vô lƣợng thọ.  Chúng ta gọi là vô lƣợng 

thọ.  Vô  lƣợng  này  là  vô  lƣợng  đối  với  hữu  lƣợng,  không  phải  vô  lƣợng  thật, 

nhƣng có thể  gọi  nó là vô lƣợng thật,  Vì sao vậy? Tiếp sau nó là diệu  giác, là 

thƣờng tịch quang, thƣờng tịch quang thật sự là vô lƣợng, nó không phải là vô 

lƣợng đối với hữu lƣợng. Cõi thật báo ba đại a tăng kỳ kiếp, thời gian dài nhƣ vậy 

nhƣng con ngƣời trẻ mãi, không có thay đổi, không có suy yếu, không có già nên 

gọi là nhất chân. 

Trong  mƣời  pháp  giới  có  sanh  lão  bệnh  tử  nhƣng  ở  đó  không  có.  Thế  giới 

Cực Lạc của Phật Di Đà rất vi diệu. Vi diệu chỗ nào? Vi diệu không phải ở cõi 

báo, vì cõi báo và cõi báo của mƣời phƣơng chƣ Phật Nhƣ Lai không phải hai, nó 

là tƣơng đồng. Vi diệu ở chỗ cõi phàm thánh đồng cƣ và cõi phƣơng tiện hữu dƣ, 

Tập 368  151 



nghĩa là mƣời pháp giới, vi diệu ở chỗ này. Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc, ở cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, nhƣng ở thế giới Cực 

Lạc đƣợc sự đãi ngộ ngang bằng nhƣ pháp thân Bồ Tát ở cõi thật báo. Điều này 

quá vi diệu, ở mƣời phƣơng thế giới không có. Cũng có nghĩa là Bồ Tát cõi phàm 

thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, thần thông đạo lực trí huệ đức năng của họ 

giống nhƣ pháp thân Bồ Tát. Không phải họ tu đƣợc, không phải họ chứng đƣợc, 

mà là nguyện lực không thể nghĩ bàn và oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì cho họ. Tuyệt diệu ở chỗ này,  thù thắng ở chỗ này. Cho nên thế giới Cực 

Lạc  là  thế  giới  bình  đẳng,  cõi  thật  báo,  cõi  phƣơng  tiện  và  cõi  đồng  cƣ  là  bình 

đẳng. Điều này trong quốc độ của mƣời phƣơng Chƣ Phật không tìm thấy. Chƣ 

Phật Nhƣ Lai tán than đối với thế giới Cực Lạc, tán thán đối với Phật A Di Đà 

chính là việc này. Bình đẳng thành Phật. 

Ở dƣới Hoàng Niệm Tổ giải thích.        “Thừa thử đại hạnh, năng do sanh tử chi 

 thử ngạn, đáo niết bàn chi bỉ ngạn, cố danh đáo bỉ ngạn. Nhân thử đại hạnh năng 

 độ chư pháp chi quảng viễn, cố danh độ vô cực”.  Đây hoàn toàn là chƣ vị cổ đức 

giải thích cho chúng ta.  “Chỉ tức, chỉ giả, đình chỉ chi nghĩa, trú chỉ ư đế lý bất 

 động” . Ngày nay chúng ta thƣờng gọi đế lý là chân lý, nghĩa của nó tƣơng đồng 

với  chân  lý,  thật  không  phải  giả.  Trong  Tứ  Thƣ  Đại  Học  nói  “chỉ  ƣ  chí  thiện”, 

“chỉ  ƣ  đế  lý” và “chỉ  ƣ  chí  thiện”  ý  nghĩa  tƣơng  đồng.  Cho  nên khi  Phật  pháp 

truyền  vào  Trung  quốc  nó  đã  dung hợp  thành  một  thể  với  văn  hoá  Trung  quốc. 

Đích thực Phật pháp đã làm đậm đà thêm giá trị nền văn hoá truyền thống bản 

địa. Nhƣ câu “chỉ ƣ chí thiện”, “chí thiện” ví nhƣ “đế lý”, nhƣ thế là đƣợc nâng 

cao  lên  rất  nhiều.  Đế  lý  là  thiện  đến  tột  cùng,  thật  sự  là  chí  thiện  viên  mãn.  Ai 

chứng đƣợc? Quả  vị Diệu giác   chứng đƣợc, nhƣ nhƣ bất động. Câu này  có rất 

nhiều nghĩa, nhƣ chúng đi học vậy, tiểu học tốt nghiệp là tiểu học đã đạt đƣợc chí 

thiện.  Tốt  nghiệp  trung  học  là  trung học  đã  chí  thiện. Tốt  nghiệp  đại  học  là  đại 

học đã đƣợc chí thiện đều là “chỉ ƣ chí thiện”. Cảnh giới cạn sâu rộng hẹp không 

giống nhau. 

Tiểu thừa tứ quả A la hán đã đạt đƣợc chỉ ƣ chí thiện. Đại thừa Bồ Tát đến 

đẳng giác là chỉ ƣ chí thiện. Nếu phân ra mà nói thì đệ thập trú trong thập trú Bồ 

Tát là chỉ ƣ chí thiện, đệ thập hạnh là chỉ ƣ chí thiện, đệ thập hồi hƣớng cũng là 

152  Tập 368 



chỉ ƣ chí thiện, đệ thập địa cũng là chí ƣ chí thiện. Một giai đoạn đạt đến chỗ cao 

nhất, viên mãn nhất gọi là chỉ ƣ chí thiện. 

Đứng về pháp môn niệm Phật mà nói, nếu công phu niệm Phật niệm đến chỗ 

công phu thành phiến thì đây là chỉ ƣ chí thiện. Cao hơn nữa là niệm đến sự nhất 

tâm  bất  loạn_chỉ  ƣ  chí  thiện.  Niệm  đến  lý  nhất  tâm  bất  loạn  cũng  là  chỉ  ƣ  chí 

thiện. Phẩm vị vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc không giống nhau. Chúng 

ta cần phải nổ lực không nên giải đãi, phải làm cho cảnh giới tu tập của ta ngày 

càng lên cao. Muốn nâng cao cảnh giới không có gì khác, chỉ cần buông bỏ vạn 

duyên.  Ngày  nay  chúng  ta  sinh  tồn  trong  xã  hội  này,  trên  địa  cầu  này  gặp  một 

cuộc  cách  mạng  lớn  của  thời  đại.  Thời  này  này  đối  với  ngƣời  tu  hành  mà  nói, 

nghĩa là xem chúng ta vận dụng nhƣ thế nào? Nếu vận dụng chánh đáng là việc 

tốt, dùng bất chánh là việc xấu. Phải dùng nhƣ thế nào? Tâm phải chánh, nhƣ vậy 

chúng ta sẽ làm đúng là việc tốt. Ở trong đại thiên tai này có thể vãng sanh thế 

giới Cực lac, sao không phải là việc tốt? Dụng bất chánh, trong lòng sẽ sợ hãi bất 

an, phiền phức này nhất định đƣa chúng ta vào ba đƣờng ác, đó chính là việc xấu. 

Là việc tốt hay việc xấu đều không phải ở bên ngoài, mà do việc dụng tâm của 

chính mình. 

Rất nhiều tin tức về thiên tai trên nhiều phƣơng diện. Có bạn đồng học nói với 

tôi  tin  tức  này  trên  mạng  rất  nhiều,  chúng  ta  có  cần  xem  nó  chăng?  Không  cần 

thiết.  Vì  sao  vậy?  Xem  nó  cũng  vô  dụng,  không  có  lợi  ích  gì.  Biết  đƣợc  nhiều 

nhƣ vậy thì phiền não càng nhiều, tâm không thể định đƣợc. Tất cả đều không 

xem không nghe không hiểu. Làm sao để hoá giải và đối phó những thiên tai này? 

Chính là một câu tổng nguyên tắc chung, dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, cải tà quy 

chánh. Giữu tâm tốt, nói lời hay, hành việc thiện và làm ngƣời tốt là đƣợc. Chúng 

ta còn có thọ mạng, chắc là chƣa ra đi lúc này. Sau khi thiên tai qua đi, chúng ta 

vẫn còn lƣu lại. Nếu số mệnh là nhƣ thế thì có cộng nghiệp sẽ ra đi trong thiên tai 

cùng với một số ngƣời khác. Tuy đi cùng một lần nhƣng mỗi ngƣời đến một nơi 

khác nhau, tôi đến thế giới Cực Lạc, là việc rất tốt. Cho nên bất cứ thiên tai nào 

cũng không kinh không sợ, tâm luôn an định, lấy bất biến ứng vạn biến. Đầu óc 

bình tĩnh, niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, để Phật A Di Đà trong tâm. Thƣờng 

nghĩ rằng tâm ta tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta, nhƣ vậy mỗi câu 

Tập 368  153 



Phật hiệu đều có cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. “Nhất niệm tƣơng ƣng nhất 

niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật”, nhƣ vậy làm gì có lý không 

vãng sanh! 

Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thì  tất  cả  đều  viên  mãn,  cho  nên đây  là  việc  tốt. 

Nhắc  nhở  chúng  ta,  khuyến  khích  chúng  ta,  đốc  thúc  chúng  ta  buông  bỏ  vạn 

duyên,  nhất  tâm  hƣớng  đạo.  Nhất  tâm  hƣớng  đạo  chính  là  nhất  tâm  niệm  Phật. 

Tuân thủ phƣơng pháp niệm Phật mà Bồ Tát Đại Thế Chí dạy cho chúng ta,  “đô 

nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”. đô nhiếp lục căn là thu lục căn từ cảnh giới 

bên ngoài trở về, thu hồi nhãn căn từ sắc, nhĩ căn từ  âm thanh, lục căn duyên với 

sáu trần bên ngoài. Phải duyên bên trong, bên trong là gì? Bên trong là tự tánh. Ở 

mắt là tánh thấy, ở tai là tánh nghe. Bồ Tát Quán Thế Âm dùng phƣơng pháp này, 

“phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thƣợng đạo”. Bồ Tát Quán Thế Âm thành 

Phật  nhƣ  thế  nào?  Là  ngài  tu  phƣơng  pháp  này  mà  thành  Phật.  “Đô  nhiếp  lục 

căn” chính là “phản văn văn tự tánh”. Nhãn phản quán, quán tự tánh tức là minh 

tâm kiến tánh. Tịnh niệm tƣơng tục là dùng tâm thanh tịnh niệm Phật, không hoài 

nghi,  không  xen  tạp.  Hai  câu  này  nói  thì  dễ  nhƣng  làm  rất  rất  khó.  Niệm  Phật 

chƣa đến một cây hƣơng mà trong đo có rất nhiều vọng niệm xen tạp, khiến công 

phu  niệm  Phật  bị  phá  hoại.  Điều  này  không  nên  nôn  nóng,  càng  nông nói  càng 

hỏng việc. Đó là gì? Từ đây quý vị có thể nhận ra rằng, tâm của  mình tán loạn 

biết bao. 

Bình  thƣờng  ta  không  phát  giác  đƣợc,  đến  khi  niệm  Phật  liền  phát  hiện  ra 

điều này, tại sao tâm lại loạn nhƣ vậy, sao vọng tƣởng lại nhiều nhƣ vậy?  Bây 

giờ  mới  phát  hiện.  Lúc  này  nên  làm  thể  nào?  Đừng  lý tới  nói,  mặc  kệ  nó.  Tâm 

chú ý vào danh hiệu Phật, không quan tâm đến tạp niệm. Lâu ngày vọng niệm sẽ 

ít đi, ngày càng ít, nhƣ vậy sẽ chứng minh công phu của quí vị ngày càng tiến bộ. 

Nỗ  lực  niệm  hy  vọng  có  thể  trong  một  năm  tạp  niệm  giảm  ít  đến  mức  độ  thấp 

nhất. Niệm Phật một tiếng có khoảng một hai tạp niệm, đƣợc, không thể có quá 

nhiều. Hai tiếng đồng hồ có năm ba tạp niệm cũng đƣợc, nhƣ vậy công phu cũng 

không tệ. Tạp niệm từ đâu mà có? Đều từ tự tƣ tự lợi mà có, cho nên bình thƣờng 

dùng tâm, tâm lƣợng phải mở rộng, không nên chỉ nghĩ đến mình, nghĩ nhiều đến 

154  Tập 368 



thế giới Cực Lạc, “nhớ Phật niệm Phật hiện tiền tƣơng lai nhất định thấy Phật”, 

đây là việc tốt. 

Nên nghĩ nhiều đến thế giới Cực Lạc, nghĩ nhiều đến Phật A Di Đà, cũng có 

thể  nghĩ  nhiều  đến  những  chúng  sanh  khổ  nạn.  Thấy  chúng  sanh  chịu  khổ  chịu 

nạn nhƣ vậy tâm từ bi liền sanh khởi. Tự mình nhất định nên biết, hiện nay chúng 

ta không có năng lực giúp họ, chỉ còn cách mau về thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Ở thế giới Cực Lạc đã thành tựu, tự mình có hrí tuệ, có năng lực, có thần thông 

rồi, thì  lên thuyền từ trở lại độ những chúng sanh đau khổ này vẫn còn kịp, điều 

này không thể không biết, cho nên tâm phải dừng lại ở chân lý, cũng có thể nói 

tâm trú nơi chân lý bất động. 

 “Tức giả”  là nghĩ.  “Chỉ Quán Tam viết”,  tam là quyển thứ ba.  “Tức nghĩa giả, 

 chư ác giác quán, vọng niệm tư tưởng, tịch nhiên hưu tức” . Thực tế nói chính là 

buông  bỏ,  buông  bỏ  hết  tất  cả  những  ý  niệm  bất  thiện.  Buông  bỏ  vọng  niệm, 

buông bỏ tƣ tƣởng tâm sẽ định gọi là tịch nhiên hƣu tức. Bình thƣờng thật sự cần 

phải nổ lực, vọng niệm ít thì thân tâm mạnh khoẻ. Thân tâm chúng ta không tốt 

chính là vọng niệm quá nhiều. Vọng niệm ít thì ăn uống cũng giảm ít. Lúc Đức 

Thế Tôn còn tại thế ngài biểu diễn cho chúng ta thấy trong suốt 49 năm_thị hiện 

ngày ăn một bữa. Ẩm thực là bổ sung năng lƣợng, ngày ăn một bữa có đủ chăng? 

Đủ. Ngày ăn một bữa ăn nhƣng cũng ăn không nhiều. Vì sao đủ? Vì ngài ít tiêu 

hao năng lƣợng. 

Năng lƣợng chúng ta hầu nhƣ là 90 phần trăm tiêu hao vào vọng niệm. Vọng 

niệm càng ít thì tiêu hao năng lƣợng càng ít. A la hán tâm thanh tịnh, một tuần đi 

khất thực một lần, cũng có nghĩa là một tuần ăn một bửa cơm. Công phu của Bích 

Chi Phật cao hơn A la hán. A la hán đã đoạn tận kiến tƣ phiền não nhƣng tập khí 

chƣa đoạn. Bích Chi Phật đã đoạn hết tập khí kiến tƣ phiền não. Bích Chi Phật 

nửa tháng đi khất thực một lần_nửa tháng ăn một bữa cơm, bổ sung một lần họ có 

thể  dùng  nửa  tháng.  Điều  này  nói  lên  rằng,  tâm  càng  thanh  tịnh  thì  vọng  niệm 

càng ít, năng lƣợng bổ sung càng ít. Ngày ngày ăm cơm không phải là việc tốt, 

mỗi ngày ba bữa, còn muốn ăn khuya, ăn điểm tâm. Một ngày từ sáng đến tối đều 

bận rộn cho việc ăn uống, quý vị nghĩ xem nhƣ vậy thì vất vã biết bao, ăn đến nỗi 

thân  mang  một  thân  bệnh.  Ẩm  thực  giảm  ít  không  phải  vì  điều  gì  khác,  có  thể 

Tập 368  155 



khiến năng lƣợng tiêu hao đến  mức  độ thấp nhất nên thân tâm  mạnh khoẻ, tinh 

thần sung mãn. Điều này không phải nói tuỳ tiện đâu. 

Ngày xƣa khi tôi còn trẻ, theo học kinh giáo với thầy Lý. Tôi theo thầy mƣời 

năm từ năm 33 đến 43 tuổi, mƣời năm. Thầy Lý tuy là cƣ sĩ tại gia nhƣng ngày ăn 

một  và ăn rất ít, tôi đã từng nói với chƣ vị lƣợng công việc của thầy bằng lƣợng 

công việc của năm ngƣời bình thƣờng, cho nên tôi mới biết điều này với lao tâm 

lao lực hoàn toàn không liên quan. Lao tâm lao lực tiêu hao năng lƣợng rất nhiều, 

tiêu hao năng lƣợng nhiều nhất là suy nghĩ lung tung. Suy nghĩ lung tung bị tiêu 

hao nhiều nhất. Cho nên ẩm thực có thể giảm ít cũng chứng minh rằng tâm chúng 

ta thanh tịnh. Năng lƣợng chúng ta duy trì rất tốt, không lãng phí. 

Bên  dƣới  nói,  “cố  tức  giả,  tức  chư  vọng  niệm  dã”,  buông  bỏ  vọng  niệm  là 

tức.  “Thử tựu sở quán nhi đắc danh, cố chỉ tức tức chỉ quán. Hựu Chỉ Quán Tam 

 viết, pháp tánh tịch nhiên viết chỉ, tịch nhi thường chiếu viết quán”.  Đây thuộc về 

tự  tánh,  là  bản  năng  của  tự  tánh.  Pháp  tánh  chính  là  tự  tánh  cũng  chính  là  bản 

tánh. Bản tánh vốn tịch nhiên_tự tánh chỉ. Quý vị xem khi ngài Huệ Năng khai 

ngộ đã nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt.” Tất cả đều 

thuộc  về  tịch  nhiên,  đều  thuộc  về  “chỉ”.  “Vốn  tự  đầy  đủ”,  đầy  đủ  là  chiếu  theo 

bản năng. “Vốn không dao động” là thuộc về chỉ, “năng sanh vạn pháp” thuộc về 

quán. Trong năm  câu  ngài nói hai câu  thuộc về “quán”, ba câu  thuộc về  “chỉ”, 

đây là tự tánh. Chúng ta nói nhìn thấu, buông bỏ. Buông bỏ chính là “chỉ”, nhìn 

thấu suốt là “quán”. 

       “Hựu vô minh tức minh, bất phục lưu động, cố danh vi chỉ” . Thế nào gọi là 

“vô minh tức minh”? Vô minh chỉ cần bất động thì đó chính là minh, động thì gọi 

là vô minh. Trong kinh Phật thƣờng dùng nƣớc để làm ví dụ. Nƣớc nếu nhiễm ô 

thì nƣớc này không sạch sẽ, nó bị nhiễm ô. Có gió thổi liền dậy sống, đây gọi là 

động. Nếu nƣớc sạch, không có ô nhiễm, cũng không có gió, mặt nƣớc bình lặng 

nhƣ gƣơng, thì nƣớc  ở đây chính là “chỉ” gọi là “chỉ thuỷ”. Nó giống nhƣ mặt 

gƣơng vậy. Cảnh giới bên ngoài đều chiếu vào đó một cách rõ ràng, đây gọi là 

“quán”. 

       “Lãng nhiên đại giác”,  gọi là đại tịnh cũng đƣợc,  “hô chi vi quán” , nó có thể 

khởi tác dụng quán chiếu . “Hựu Chỉ Quán Bổ Hành viết”,  đây là thời khóa tu học 

156  Tập 368 



quan  trọng  của  Tông  Thiên  Thai.  “Trung  đạo  tức  pháp  giới,  pháp  giới  tức  chỉ 

 quán, chỉ quán bất nhị, cảnh trí minh nhất”.  Ý nghĩa này rất sâu sắc. Trung đạo, 

trung đạo là gì? Trung quán chính là pháp giới, đúng vậy. Pháp giới chính là tất 

cả  pháp.  Trong  tất  cả  pháp  chúng  ta  dùng  chân  tâm  để  đối  đãi,  trong  chân  tâm 

không  có  vọng  tƣởng,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trƣớc,  nhất  niệm  bất 

sanh,  đây  là  chân  tâm.  Nhất  niệm  bất  sanh,  thì  chỉ    và  quán  đều  đầy  đủ.  Nhất 

niệm bất sanh là “chỉ”, tác dụng của “chỉ”  là chiếu, chính là quán_quán chiếu. 

Trong Bát Nhã Tâm Kinh nói: “Bồ Tát Quán Tự Tại hành thâm bát nhã ba la 

mật đa ngài nhìn thấy năm uẩn đều là không.” Thâm bát nhã ba la mật đa nghĩa là 

gì?  Chính  là  “chỉ”.  Trong  kinh  điển  Đức  Thế  Tôn  thƣờng  nói  chúng  ta  phải 

thƣờng xuyên ôn tập câu này, đừng quên: Chế tâm một chỗ chính là chỉ, nó khởi 

tác dụng chính là quán. Quán ở đây là gì? Không có gì không làm đƣợc. Chúng ta 

thể  hội  đƣợc  sâu  sắc  về  tầm  quan  trọng  trong  câu  nói  này  của  Đức  Thế  Tôn, 

chúng ta làm thế nào để thực hiện? Chúng ta đem tâm dừng ở Phật A Di Đà, đƣợc 

vậy thì thật quá tuyệt vời. Vì sao vậy? Vì dừng tâm ở trên Phật A Di Đà, chẳng 

những tự tánh chúng ta dùng chánh đáng mà còn đƣợc oai thần bổn nguyện của 

Phật  A  Di  Đà  gia  trì_đƣợc  hai  loại  lợi  ích.  Dừng  ở  một  nơi  là  một  loại  lợi  ích, 

dừng ở Phật A Di Đà thì đƣợc Phật A Di Đà gia trì. Đem vô lƣợng công đức của 

Phật A Di Đà chuyển thành công đức của chính mình. Điều này ở trƣớc đã nói rất 

rõ ràng tƣờng tận rồi. 

Dừng ở Phật A Di Đà công đức thật không thể nghĩ bàn, chƣa đến thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc đã đƣợc lợi ích. Tâm con ngƣời thế gian vì sao lại rất loạn? Họ 

cũng chế tâm một chỗ, nhƣng họ chế tâm ở chỗ nào? Ở danh lợi, danh lợi là hai 

nơi. Trong danh lại có rất nhiều chỗ, trong lợi cũng có rất nhiều chỗ nên tâm họ là 

tán loạn, họ không phải thật sự chế tâm  một chỗ. Tuyệt đại đa số ngƣời ở trong 

thời đại hiện nay đều để tâm vào việc kiếm tiền. Phƣơng pháp kiếm tiền rất nhiều, 

họ đều nghĩ đến nên tâm rất loạn. Tiền có thể tìm đƣợc hay chăng? Đó là do số 

của họ, phƣớc báo của họ. Nếu số có thì nhất định có thể kiếm đƣợc. Số không có 

thì cho dù có suy nghĩ bao nhiêu cách cũng không kiếm đƣợc, quý vị nghĩ xem có 

oan uổng chăng? 

Tập 368  157 



Số mạng có, hà tất phải nghĩ đến nó? Đến thời thì tự nhiên nó đến! Đây là thật 

không phải giả. Số mạng không có thì dù có nghĩ hết biện pháp cũng không kiếm 

đƣợc, đạo lý này không thể không hiểu. Dù sở hữu của cải nhiều cách mấy, địa vị 

cao cỡ nào, cũng chỉ có thể làm sung túc ngay trong đời này của chúng ta. Quý vị 

nghĩ  mình  có  thể  hƣởng  thụ  đƣợc  bao  nhiêu  năm?  Sau  khi  mạng  chung  cũng 

không mang theo đƣợc điều gì, tất cả đều là giả, để tâm ở chỗ Phật A Di Đà đó 

mới là thật. Tƣơng lai đến thế giới Cực Lạc_trong kinh này nói đều là giới thiệu 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Quý vị xem ở đó thù thắng biết bao, viên biết bao 

mãn,  tất  cả  đều  đạt  đƣợc.  Những  gì  có  thể  nghĩ  ra  đều  đạt  đƣợc,  những  thứ  ta 

không thể ngờ cũng rất nhiều, đến đó mới hiểu đƣợc, chƣa đến đó thì không biết 

đƣợc. Đức Phật cũng không nói, vì nói ra chúng ta cũng không hiểu đƣợc, cho 

nên  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  liền  đƣợc  đại  tự  tai,  đƣợc  đại 

viên mãn. 

Trong Chỉ Quán nói rất hay, pháp giới chính là chỉ quán, chỉ quán bất nhị là 

một  không  phải  hai.  Thấu  triệt  gọi  là  quán,  bất  động  nên  gọi  là  chỉ,  nó  là  một 

không  phải  hai.  Tâm  thanh  tịnh  là  chỉ,  tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ  đó  là  quán. 

Tâm bình đẳng là chỉ, tâm bình đẳng khởi tác dụng là quán. Vô duyên đại từ đồng 

thể đại bi thì tâm bình đẳng liền sanh khởi. 

 “Giác, chỉ quán quân đẳng, chỉ quán bất nhị, cảnh trí nhất minh”.  Đó là giác mà 

không mê. “Lãng nhiên đại giác”, tông môn thƣờng nói là đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh đó là chỉ và quán không phải hai.  “Tịch tịnh, kiến tiền chư căn tịch 

 tịnh chú”  điều này không còn lặp lại, nghĩa là thanh tịnh tịch diệt. 



 “Vô sanh vô diệt giả, niết bàn chi chân lý”.  Chân là không phải giả, lý là lý thể. 

Chân lý liên kết lại ý nghĩa cũng rất rõ ràng. Chân lý không phải giả, vốn không 

sanh diệt. Ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, đây là đại 

bát niết bàn. Tánh tƣớng nhất nhƣ, lý sự bất nhị. Cảnh giới này ở đâu? Ngay tại 

đây,  xƣa  nay  chƣa  từng  rời  xa  chúng  ta,  nhƣng  chúng  ta  mê  mà  không  giác, 

không  biết  nó.  Biết  thì  quá  tốt,  biết  thì  liền  thành  Phật,  thì  gọi  là  chứng  quả. 

Thông tin này Chƣ Phật Bồ Tát đã nói ra cho chúng ta biết. 

158  Tập 368 



Bồ Tát Di Lặc nói một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm. Ở đây 

muốn nói lên điều gì? Chính là nói chân lý của niết bàn vốn không sanh diệt. Một 

khảy  móng tay có 32  ức một trăm ngàn niệm là bao nhiêu? Trăm ngàn là  mƣời 

vạn, 32 ức nhân cho 10 vạn, có phải là 320 triệu. Một khảy móng tay có 320 triệu 

ý  niệm.  Một  phần  320  triệu  là  một  khảy  móng  tay.  Dùng  suy  nghĩ  cũng  không 

cách nào tƣởng tƣợng đƣợc, cho nên Đức Phật nói vốn không sanh diệt. Sanh diệt 

này  là  một  trên  320  triệu  phần  là  huyễn  tƣớng  của  cõi  thật  báo  trang  nghiêm. 

Trong tự tánh không có sanh diệt, mà do một niệm bất giác khởi hiện tƣợng dao 

động này. Chính là những điều Bồ Tát Di Lặc nói,  một khảy  móng tay có 320 

triệu ý niệm vi tế. Đó  là chấn động, là dao động vi tế. 

Bồ Tát lại tiếp tục nói “niệm niệm thành hình, hình giai hữu thức”. Mỗi niệm 

vi tế đều có hình, hình là hiện tƣợng vật chất. Thức là thọ tƣởng hành thức, mỗi 

hiện tƣợng vật chất đều có thọ tƣởng hành thức, đây là hiện tƣợng tinh thần. Tinh 

thần và vật chất là một thể, tinh thần có trƣớc sau mới có vật chất, nhƣng tốc độ 

của  nó  rất  nhanh,  chúng  ta  không  cách  nào  có  thể  thấy  đƣợc,  cũng  không  cách 

nào có thể nghĩ đƣợc, thật là không thể nghĩ bàn, nghĩ cũng không đƣợc, nhƣng 

cho chúng ta một khái niệm tinh thần và vật chất là một không hai. 

Bồ Tát Quán Thế Âm nhìn thấy ngũ uẩn đều là không. Quý vị xem trong dao 

động vi tế đó có sắc thọ tƣởng hành thức_có hiện tƣợng này, bất khả đắc nên gọi 

là “ngũ uẩn giai không”. Đây là đơn vị vật chất nhỏ nhất, đơn vị nhỏ nhất không 

tồn tại, tích luỹ thành những hiện tƣợng này, nó có thể tồn tại chăng? Hình nhƣ là 

tồn  tại  nhƣng  trên  thực  tế  không  tồn  tại.  Hình  nhƣ  tồn  tại  là  chúng  ta  thấy  sai, 

chúng ta mê nên thấy sai. Nếu khi ta thật sự giác ngộ thì sẽ biết đƣợc, tồn tại tức 

là  không  tồn  tại.  Thật  giống  nhƣ  chúng  ta  xem  hình  ảnh  các  tiết  mục  trên  ti  vi. 

Màn hình của ti vi là tự tánh vốn không sanh diệt. Chúng ta xem những tiết mục 

này  là  cảnh  tƣợng  ở  trong  đó,  những  cảnh  tƣợng  này  cho  chúng  ta  biết  một  sự 

thật, nghĩa là vốn không sanh diệt, quý vị có thể lãnh hội đƣợc chăng? Màn hình 

không  sanh  không  diệt  quý  vị  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  nhƣng  hình  ảnh  trên  màn 

hình  cũng  là  không  sanh  không  diệt,  quý  vị  thể  hội  đƣợc  chăng?  Nó  có  hiện 

tƣợng, thật sự thấy đƣợc, không sai. Hiện tƣợng trên màn hình là sinh diệt đồng 

thời nên cũng là không sanh không diệt_sanh diệt đồng thời. 

Tập 368  159 



Quý vị nói đã sanh đã diệt, rồi lại nói đã diệt nhƣng lại sanh, mỗi hiện tƣợng 

đều độc lập, không phải tƣơng tục. Tƣơng tục là cùng một tƣớng không có thay 

đổi, đó gọi là tƣơng tục. Nó không phải tƣơng tục nên chúng ta gọi nó là tƣớng 

tƣơng  tợ  tƣơng  tục,  không  phải  thật.  Tuyệt  đối  tìm  không  thấy  hai  hiện  tƣợng 

tƣơng đồng. Vì sao vậy? Vì năng sanh không giống nhau. Năng sanh là ý niệm, 

mỗi  niệm  đều  không  tƣơng  đồng.  Năng  sanh  là  ý  niệm,  sở  sanh  là  hiện  tƣợng. 

Niệm không giống nhau thì hiện tƣợng làm sao giống nhau đƣợc? 

Tƣớng ngƣời chúng ta tức là lấy thân thể này để làm ví dụ. Tôi của ngày hôm 

qua và tôi của ngày hôm nay nhất định không giống nhau, không phải một cái tôi. 

Tôi của một giờ trƣớc với tôi hiện tại, không phải một cái tôi. Cùng một đạo lý 

này,  tôi của một phút trƣớc và tôi của một phút sau, không phải một cái tôi. Nói 

thêm  với  quý  vị  đến  chỗ  cứu  cánh  thì  tôi  của  niệm  trƣớc  và  tôi  của  niệm  sau, 

không phải một cái tôi. Quý vị đi đến đâu để tìm cái tôi? Sau đó mới có thể lãnh 

hội  đƣợc  ý  của  Bồ  Tát  Di  Lặc,  một  khảy  móng  tay  có  320  triệu,  một  trên  320 

triệu phần cái tôi và hai trên 320 triệu phần cái tôi, không phải một cái tôi. Nhƣ 

vậy  chúng  ta  mới  hoát  nhiên đại  ngộ,  lời  Đức  Phật  nói  là  vô  ngã  tƣớng.  Chẳng 

những không có ngã tƣớng, mà ngã kiến cũng không có. 

Nửa phần trƣớc của bộ Kinh Kim Cang nói phá bốn tƣớng, nửa phần sau là 

phá bốn kiến nên bốn kiến cũng không có, nhƣ vậy dần dần mới có thể ngộ nhập. 

 “Chỉ quán bất nhị, cảnh trí minh nhất”.  Cảnh là cảnh giới, là sở giác. Trí là trí 

huệ, là năng giác. Chƣa có thể chuyển thức thành trí. Giác tánh này là từ trong A 

lại da sanh ra, đã chuyển thức thành trí, tự tánh nhƣ trong kinh đại thừa nói trí tuệ 

bát nhã. Cảnh giới này vô cùng vi tế, quý vị quán bằng cách nào? Hiện nay chúng 

ta đối với chân tƣớng sự thật này có nhận thức sơ bộ, nhƣng chúng ta chƣa làm 

đƣợc, vì sao vậy? Vì tâm niệm của chúng ta không tinh tế, gọi là thiếu thận trọng. 

Không có năng lực để giác sát. Ai có năng lực thấy đƣợc? Pháp thân Bồ Tát, Viên 

giáo sơ trú cấp bậc thấp nhất của pháp thân Bồ Tát, cũng có nghĩa là viên giáo sơ 

trú đã nhìn thấy. 

Chƣ Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới giống nhƣ chúng ta, chỉ nghe Phật nói 

nhƣng chƣa thấy đƣợc. Địa vị của họ cao hơn chúng ta, thần thông trí huệ cũng 

lớn hơn. Nói cách khác họ biết rõ hơn chúng ta, những vẫn chƣa chứng quả, nhất 

160  Tập 368 



định phải buông bỏ khởi tâm động niệm họ mới chứng đƣợc. Vừa chứng đƣợc họ 

liền  vƣợt  ra  mƣời  pháp  giới,  đã  thăng  cấp  sanh  đến  cõi  thật  báo  trang  nghiêm. 

Chúng ta gọi họ là pháp thân Bồ Tát, pháp thân đại sĩ. 

 “Nhân Vương Kinh viết, nhất thiết pháp tánh chân thật không, bất lai bất khứ, vô 

 sanh vô diệt” . 

Câu này nói rất thật, Đức Thế  Tôn tuỳ theo chân đế  mà nói. Chúng ta  biết Thế 

Tôn thuyết pháp y theo nhị đế, đây là nguyên tắc giảng kinh thuyết pháp của ngài, 

là nhị đế. Chân đế là cảnh giới tự thân ngài chứng đƣợc, phàm phu không hiểu. Y 

tục đế hoặc y thế đế, đó là thƣờng thức mà ngƣời thế gian có thể hiểu đƣợc, cho 

nên đức Phật vừa nói là chúng ta hiểu ngay. Đức Phật nói nhân nghĩa đạo đức, 

điều này chúng ta nghe hiểu đƣợc, tuỳ thuận tục đế. Tuỳ thuận chân đế chúng ta 

sẽ không hiểu, đây là thuộc về chân đế của tất cả pháp. Nói tất cả pháp là đứng về 

tƣớng mà nói, tất cả pháp tánh là đứng về thể mà nói, tất cả pháp là sở sanh sở 

hiện, tất cả pháp tánh là năng sanh năng hiện. Năng sanh sở sanh là  một không 

phải hai. Pháp tánh pháp tƣớng vĩnh viễn không rời nhau, nhƣng chúng ta không 

ở chỗ pháp tƣớng nhìn thấy pháp tánh, khó là khó ở chỗ này. Vì sao không thấy 

đƣợc pháp tánh? Vì mê! Mê nên có chƣớng ngại, chƣớng ngại này gọi là phiền 

não.  Vô  minh  phiền  não  là  chƣớng  ngại  nặng  nề  nhất.  Trần  sa  phiền  não  là 

chƣớng ngại nặng thứ hai. Kiến tƣ phiền não là chƣớng ngại nặng thứ ba. Chúng 

ta ở chỗ tƣớng không nhìn thấy tánh, chân tƣớng của tƣớng chúng ta cũng không 

hiểu. Chúng ta nhìn thấy là huyễn tƣớng, vọng tƣớng. “Phàm sở hữu tƣớng giai 

thị  hƣ  vọng.”  Chúng  ta  chỉ  thấy  đƣợc  tƣớng  này,  chứ  không  thấy  đƣợc  chân 

tƣớng. 

Trong  kinh  Nhân  Vƣơng  nói:  “nhất  thiết  pháp  tánh  chân  thật  không”,  năng 

sanh là chân thật không, sở sanh không thể biến thành chân thật hữu. Năng sanh 

sở sanh là một không phải hai. Tánh đã là không thì tƣớng làm gì có? Nên kinh 

điển đại thừa thƣờng gọi tánh là chân không, gọi tƣớng là diệu hữu. Chƣ vị tổ sƣ 

nói rằng: “chân không bất không, diệu hữu phi hữu.” Các ngài giải thích rất hay. 

Chân  không  bất  không  nghĩa  là  gì?  Là  nó  có  thể  sanh  ra  vạn  pháp  nên  không 

không phải là vô. Nó thật sự là chân không, nó có thể sanh vạn pháp. Tuy có vạn 

pháp nhƣng vạn pháp này đƣơng thể tức không, liễu bất khả đắc nên vạn pháp 

Tập 368  161 



này có thể thƣởng thức nó nhƣng không thể khống chế nó, bao gồm cả thân tƣớng 

chúng ta, thân tƣớng thân thiết nhất của chính  mình. Thân này chúng ta có thể 

khống chế nó chăng? Không thể. Có thể chiếm hữu nó chăng? Không thể. Nếu có 

thể khống chế nó, tôi sẽ khiến cho thân thể này không bị già yếu bệnh tật. Không 

làm đƣợc, không thể khống chế đƣợc. Ăn cơm phiền phức biết bao, nếu có thể 

khống chế nó, tôi  khiến nó không cần ăn đƣợc  chăng? Không đƣợc, không làm 

đƣợc  nhƣ  thế.  Nhƣ  vậy  chiếm  hữu  càng  không  cần  nói.  Khống  chế  cũng  làm 

không đƣợc thì làm sao có thể chiếm hữu? Nên nói khống chế, chiếm hữu là vọng 

tƣởng,  không  phải  thật.  Vọng  tƣởng  thật  sự  quá  nhiều.  Có  thể  nói  chúng  sanh 

trong  lục  đạo  hoàn  toàn  sống  trong  cảnh  giới  vọng  tƣởng,  không  có  điều  gì  là 

chân thật. Biết đƣợc tất cả pháp tánh thật sự là không, thì chúng ta sẽ biết đƣợc tất 

cả pháp tƣớng vô sở hữu, tất cả pháp tƣớng bất khả đắc, không đến không đi. Đó 

chính  là  điều  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  Đức  Thế  Tôn  nói.  Điều  này  rốt  cuộc  là 

nhƣ thế nào? “Đƣơng xứ xuất sanh, tuỳ xứ diệt tận”. Quý vị thử nghĩ xem niệm 

mà Bồ Tát Di Lặc nói có phải là đƣơng xứ xuất sanh tuỳ xứ diệt tận chăng? Mỗi 

niệm đều là đƣơng xứ xuất sanh tuỳ xứ diệt tận, bất khả đắc. 

Chúng  tôi  xem  qua  một  lƣợt  kinh  Đại  Bát  Nhã  và  tổng  kết  thành  20  chữ, 

“Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Tất cả pháp là bao gồm 

cả thế pháp và Phật pháp. Phật pháp cũng là vô sở hữu, tất cánh không bất khả 

đắc. Cho nên Đức Thế Tôn nói “pháp còn phải xả, huống là phi pháp”, đến Phật 

pháp còn phải xả, không chấp trƣớc huống là tất cả pháp của thế gian. Buông bỏ 

tất cả liền trở về tự tánh và chứng đƣợc quả Phật cứu cánh viên mãn. Vô lƣợng 

công đức, vô lƣợng trí huệ và vô lƣợng tƣớng hảo trong tự tánh, chúng ta hoàn 

toàn hƣởng đƣợc lợi ích. Đây là cảnh giới gì? Đây là cảnh giới của cõi thật báo. 

Cõi thƣờng tịch quang không có hiện tƣớng, hiện cõi thật báo trang nghiêm, trở 

về tự tánh, trở về thƣờng tịch quang còn có thể hiện chăng? Có thể hiện. Vì sao 

vậy? Vì pháp thân Bồ Tát trong cõi thật báo có cảm, chƣ Phật trong cõi thƣờng 

tịch quang tự nhiên có ứng_ hồi ứng. Vừa hồi ứng chính là hiện tƣớng, không hồi 

ứng là không hiện tƣớng, nhất định hồi ứng. Hồi ứng này là hiện tƣợng tự nhiên. 

Giống  nhƣ  chúng  ta  đánh  trống  vậy,  chúng  ta  vừa  đánh,  nó  nhất  định  phát  ra 

162  Tập 368 



tiếng. Đánh mạnh thì kêu lớn, đánh nhẹ thì kêu nhỏ, không đánh thì không kêu, 

nhất định có hồi ứng. 

Không  sanh  không  diệt,  không  thể  nói  nó  sanh  cũng  không  thể  nói  nó  diệt. 

Nếu nói nó sanh thì nó đã diệt, nếu nói nó diệt thì nó lại sanh. Sanh diệt không 

trú! Đây là chân tƣớng sự thật. 

 “Hựu Viên Giác Kinh viết, nhất thiết chúng sanh ư vô sanh trung, vọng kiến sanh 

 diệt, thị cố thuyết danh luân chuyển sanh tử” . 

Đây là lời chân thật. Nhất thiết chúng sanh là nói chúng sanh trong lục đạo, thực 

sự  là  vô  sanh.  Trong  vô  sanh  họ  đã  nhìn  sai,  cho  rằng  có  sanh  diệt,  họ  đã  nhìn 

thấy sanh diệt. Nhìn thấy hoa nở, qua mấy ngày đã thấy hoa tàn, hoa này có sanh 

diệt. Thấy ngƣời này ra đời, sau mấy mƣơi năm nhìn thấy ngƣời này già chết, có 

sanh có diệt. Động vật thì sanh lão bệnh tử, thực vật thì sanh trụ dị diệt, khoáng 

vật nhƣ sơn hà đại địa có thành trụ hoại không. Những hiện tƣợng này ngƣời thế 

gian đều nhìn thấy, đều cho rằng là thật. Nếu thật sự có thể lãnh hội đƣợc nhất 

niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, khi nghe thêm những lời Phật dạy  “đƣơng xứ xuất 

sanh, tuỳ xứ diệt tận”, chúng ta mới hiểu đƣợc thật sự không có sanh diệt. 

Chúng ta nhìn thấy sanh diệt là vọng kiến, không phải chân kiến. Chỉ có đại 

Bồ Tát mới có chân kiến, còn phàm phu toàn là vọng kiến. 

 “Cố thuyết danh chuyển luân sanh tử”.  Cố thuyết danh, đây không phải lời thật. 

Có sanh tử luân hồi chăng? Không có, giống nhƣ nằm mộng vậy. Trong kinh Bát 

Nhã Đức Phật đƣa ra ví dụ, nhƣ mộng huyễn bào ảnh, đây là chân tƣớng. Chân 

tƣớng không ai biết, hiện nay chúng ta đọc những kinh văn này, thấy báo cáo của 

các nhà lƣợng tử học. Họ đều đã chứng minh những lời Phật nói trong kinh, khiến 

chúng ta càng rõ rang hơn, đối với vấn đề này không còn hoài nghi nữa. Khiến 

chúng ta tin rằng những gì trong kinh Phật nói là khoa học tối cao. 

 “Hựu thanh lương vân, nhược văn vô sanh giả, tiện tri nhất thiết chư pháp giai 

 tất không tịch vô sanh vô diệt” . 

Nghe Phật nói vô sanh, ngài nói câu này, họ liền biết tất cả các pháp đều là không 

tịch, không sanh không diệt. Đây là ai? Là ngƣời nhƣ thế nào? Là pháp thân Bồ 

Tát. Chƣ Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới không đƣợc, nhƣng Chƣ Phật Bồ Tát 

trong mƣời pháp giới nghe Phật nói lời này không hoài nghi, có thể tiếp nhận, có 

Tập 368  163 



thể tin tƣởng tuy công phu chính mình chƣa đủ. Cũng có nghĩa là tâm thanh tịnh 

của chính mình chƣa đạt đến trình độ này, cần phải thanh tịnh hơn. 

Thật sự đạt đƣợc thanh tịnh tịch diệt Bồ Tát có thể thấy đƣợc, pháp thân Bồ 

Tát đều đã nhìn thấy. Trong Kinh Hoa Nghiêm có thể nói là trên sơ trú đã nhập 

vào cảnh giới này, đây là thật hoàn toàn không phải giả. Chúng ta ngày nay có thể 

tin rằng, có thể nói câu này, không phải chúng ta chứng đƣợc. Chúng ta thấy báo 

cáo  của  các  giới  khoa  học  hiện  đại,  các  nhà  khoa  học  chứng  minh,  họ  đã  nhìn 

thấy,  nhìn  thấy  vật  chất  rốt  cuộc  là  gì?  Họ nói  bản  chất  của  vật  chất  là  ý  niệm, 

chính là ý niệm của chúng ta, là ý niệm tích luỹ sinh ra huyễn tƣớng.  Điều này 

với những gì Bồ Tát Di Lặc nói cùng một đạo lý. Nhƣng huyễn tƣớng này, ý thức 

huyễn tƣớng này rốt cuộc là từ đâu mà có? Thì họ lại nói là bịa đặt. 

Phật pháp nói đó là từ trong tự tánh sanh ra. Giới khoa học không nhìn thấy tự 

tánh,  tự  tánh  vĩnh  viễn  không  nhìn  thấy  đƣợc,  vì  sao  vậy?  Tự  tánh  không  thể 

dụng sáu thức để nhìn vì nó không phải là hiện tƣợng. Nó không phải hiện tƣợng 

vật  chất  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự 

nhiên  nên  không  thấy  đƣợc,  khoa  học  cũng  không  thể  đo  lƣờng  đƣợc.  Nhƣ  thế 

nào mới thấy đƣợc? Buông bỏ vọng niệm phân biệt chấp trƣớc là thấy đƣợc, chân 

tƣớng đƣợc phơi bày. Phật pháp là khoa học tối cao, là cảnh giới và thành tựu cao 

nhất của khoa học. Chúng ta nên đem những thông tin này nói với các nhà khoa 

học. Chỉ  cần họ buông bỏ thì sẽ hiểu đƣợc ngay. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

164  Tập 368 



Tập 369 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên Tập: Bình Minh 

Thời gian:10.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải ,  trang 442, hàng thứ bảy, bắt đầu xem từ câu  thập lực. 

       “Thập lực giả, Như Lai chứng đắc thật tướng chi trí, liễu đạt nhất thiết, vô 

 năng hoại, vô năng thắng, cố danh vi lực. Tường kiến đệ tứ thập lục phẩm thập 

 lực chú”.  



Phẩm 46 vẫn còn ở sau. Ở đây chúng ta đơn giản giới thiệu qua về Nhƣ Lai 

quả địa. Có  mƣời  loại năng lực  thù  thắng  mà  ngƣời  thƣờng  chúng  ta không  có. 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát cũng không có, đều chƣa đạt đến cảnh giới của 

Nhƣ Lai. Bồ Tát cũng có thập lực nhƣng so với thập lực của Phật thì còn kém xa, 

đây là chứng đƣợc trí huệ nhận biết về chân tƣớng của các pháp một cách viên 

mãn. Thật tƣớng là chân tƣớng của tất cả pháp. Nó khởi tác dụng là liễu đạt tất 

cả, tất cả pháp trong biến pháp giới hƣ không giới “vô năng hoại. Chúng ta cần 

phải lãnh hội đƣợc tất cả pháp tánh không tƣớng có. Tánh thị chân không, tƣớng 

thị huyễn có, có mà không có, chân không bất không cho nên “vô năng hoại.” Ý 

muốn nói rằng không có năng lực nào có thể phá hoại nó. 

Thứ  hai  là  “vô  năng  thắng”,  thắng  là  siêu  thắng.  Ý  muốn  nói  tất  cả  pháp  là 

bình đẳng, tất cả pháp là nhất nhƣ. Chúng ta cần phải lý giải cách đối thoại của 

đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh, thì chúng ta mới có 

thể lãnh hội đƣợc hai câu này. 



Bên  dƣới  liệt  kê  ra  danh  tƣớng  của  Thập  lực.  Thứ  nhất   “như  thị  xứ  phi  xứ  trí 

 lực”.  Thế nào là thị xứ? Thế nào là phi xứ? “Xứ” là xứ sở. Nhất là trong thời đại 

hiện nay của chúng ta, xã hội động loạn, trên địa cầu thiên tai đích thực chƣa từng 

có trong lịch sử, mấy ngàn măm trƣớc không có hiện tƣợng này, hiện nay chúng 

ta đã gặp, cho nên biết bao ngƣời đều muốn tìm một môi trƣờng cƣ trú an toàn. 

Đến đâu để tìm? Có thể tìm thấy chăng? Nếu quí vị có phƣớc báo thì bất luận ở 

Tập 369  165 



đâu cũng an toàn, nếu không có phƣớc báo thì đến đâu cũng không an toàn. Từ 

đó cho thấy, “thị xứ” thật sự là thiện tâm. Còn phi xứ thì sao? Chính là tâm bất 

thiện. Có tâm nhất định có hành, ba nghiệp thân khẩu ý nó dính liền nhau không 

thể tách rời. Có tâm đƣơng nhiên có hành động, cho nên tâm hành thiện là thiện 

xứ. Trong thiện xứ lại có thiện xứ thật và thiện xứ giả. Trong thiện xứ lại có thiện 

xứ  vĩnh  hằng,  có  thiện  xứ  nhất  thời,  nó  không  giống nhau,  nhƣng  Nhƣ  Lai  biết 

hết. Thiện xứ cứu cánh viên mãn là thƣờng tịch quang. Trong thƣờng tịch quang 

thân và cõi là nhất nhƣ, thân pháp tánh và cõi pháp tánh là một không phải hai, đó 

thật là  cứu cánh kiên cố, đích thực là “vô năng hoại, vô năng thắng”, không có 

thể thắng đƣợc. 

Thứ hai vẫn là “thị xứ”, chứ không phải “phi xứ”, đó chính là cõi thật báo trang 

nghiêm của chƣ Phật Nhƣ Lai, chỉ kém là chƣa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. 

Ngoài điều này ra thì cũng có thể nói là cứu cánh viên mãn, đây là “thị xứ‟ chân 

thật, đã chứng đƣợc pháp thân. Phá vô minh chứng pháp thân đây là “thị xứ”, còn 

mƣời pháp giới đều là “phi xứ”. 

Chúng ta tu đạo nếu có thể đem mục tiêu định ở A la hán, Bích chi Phật, Bồ 

Tát, Phật trong mƣời pháp giới đều coi là “phi xứ”, nhƣ vậy là sai. Tiểu thừa cho 

là “thị xứ” nhƣng đại thừa biết đó không phải là “thị xứ”. Phàm phu tham lam đối 

với lục đạo, mỗi niệm đều hy vọng hƣởng thụ phƣớc báo nhân thiên. Mục tiêu họ 

tu thiện tích đức là sanh thiên, họ không biết rằng cõi trời vẫn chƣa ra khỏi luân 

hồi lục đạo, sau khi thọ mạng kết thúc vẫn bị đọa lạc. Cho nên ở trong lục đạo, ba 

đƣờng ác là “phi xứ”, ba đƣờng thiện là “thị xứ”. Trong ba đƣờng thiện  sắc giới, 

vô sắc giới là “thị xứ”, cõi nhân thiên là “phi xứ”. Mỗi cấp bậc đều có “thị xứ” và  

“phi  xứ”.  Đức  Phật  đối  với  những  điều  tánh  tƣớng,  sự  lý,  nhân  quả,  thông  đạt 

thấu triệt viên mãn, đây gọi là “tri thị xứ phi xứ trí lực” 

Ngƣời ta thƣờng nói, tạo ác nhất định chịu ác báo. Bình thƣờng chúng ta nói thiện 

có thiện báo ác có ác báo, nhân quả báo ứng không sai chút nào, đây đều là “thị 

xứ phi xứ trí lực”. Chúng ta nghe Đức Phật giảng kinh thuyết pháp thật sự nghe 

hiểu đƣợc rõ ràng, “thị xứ” nên cố gắng nổ lực thêm để học tập, “phi xứ” nên xả 

bỏ nó một cách sạch sẽ, đây là đệ tử chân chánh của đức Phật. Nhƣ vậy chúng ta 

sẽ hiểu thập thiện là “thị”, thập ác là “phi”. Lục độ là “thị”, lục tệ là “phi”. Điều 

166  Tập 369 



gì cần đoạn thì phải đoạn,  điều gì cần buông bỏ thì phải buông bỏ. Nói đến chỗ 

cứu cánh, nói cho chƣ vị biết, phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm, cầu sanh 

Tịnh độ tuyệt đối là “thị xứ”, không muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, chúng ta 

thật sự là “phi xứ”, nhƣ vậy là sai. 

Pháp môn khác chẳng phải là không tốt, mà cần phải trƣờng thời huân tu, hiện 

nay  thời  gian  quá  gấp,  không  còn  kịp  nữa,  chẳng  thể  không  buông  bỏ.  Tất  cả 

pháp trong thế xuất thế gian đều không thể phan duyên đến, phải buông bỏ. Nhất 

tâm nhất ý trở về với câu A Di Đà Phật nhƣ vậy là đúng. Ngay trong đời này tuỳ 

thời có thể ra đi, Phật Di Đà cũng tuỳ thời đến tiếp dẫn, nhƣ vậy là đúng, hoàn 

toàn đúng. 

Thứ hai  “tri tam thế nghiệp báo trí lực”.  Tam thế là quá khứ hiện tại vị lai. 

Quý vị tạo nghiệp nhƣ thế nào thì có quả báo nhƣ thế đó, nghiệp duyên quả báo 

không sai tí nào. Tất cả chúng sanh tâm có sở niệm, tất cả chúng sanh trong biến 

pháp giới hƣ không giới, huống gì là Chƣ Phật Bồ Tát, chẳng ai không biết. Vì 

sao vậy? Vì tự tánh khởi tác dụng. Lý thể trong pháp giới hƣ không giới là một. 

Chân  nhƣ  tự  tánh,  tự  tánh  “năng  sanh  vạn  pháp”,  liên  quan  mật  thiết  với  vạn 

pháp. Chúng ra nói từng giờ từng phút, thời gian này vẫn quá dài. Tình hình thực 

thế thật là không thể nghĩ bàn. Ý niệm cực kỳ vi tế vừa động thì mƣời phƣơng thế 

giới đều nhận đƣợc tin tức này. Quả báo không phải ngƣời khác sắp đặt, thực tế 

mà nói thì không liên quan gì đến Chƣ Phật Bồ Tát, không liên quan đến thiên 

thần, không liên quan đến quỷ thần. Quả báo từ đâu mà có? Quả báo là do nghiệp 

lực của chính mình thành tựu, nhƣ ở trƣớc chúng ta đã học qua. 

Trong Vãng Sanh luận nói y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc có 29 

loại trang nghiêm, 29 loại thành tựu, là tự nhiên. Chúng ta khởi tâm động niệm là 

nhân, quả báo tự nhiên hiện tiền, cho nên nói tự làm tự chịu. 

Có ngƣời hoài nghi vì nghe nói địa ngục nhiều vô lƣợng vô biên, sao lại nhiều 

nhƣ vậy? Tâm khởi một niệm địa ngục thì liền hiện một địa ngục. Chúng ta có 

bao nhiêu tâm địa ngục thì hiện ra bấy nhiêu địa ngục. Ý niệm đó không có cảnh 

dừng nên địa ngục cũng không có cảnh dừng. Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, 

tâm bất động thì mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm cũng không có. Tâm động 

nó liền xuất hiện, quý vị có thể thấy đƣợc nó tồn tại. Tâm bất động thì hoàn toàn 

Tập 369  167 



không có, đích thực giống nhƣ màn hình ti vi vậy. Quý vị bấm nút  mở nó liền 

hiện ra. Nó không có không phải thật không có, nó có cũng không phải thật có, 

đây là chân tƣớng sự thật. Nhất định phải hiểu cho rõ ràng minh bạch thì đƣờng 

đạo bồ đề không có chƣớng ngại, không có hoài nghi, rất thuận lợi không có chút 

chƣớng ngại nào. 

Nên  nghiệp  là  hoạt  động,  hoạt  động  của  thân  khẩu  ý  chẳng  thể  không  cẩn 

thận, nhất định không thể tạo ác nghiệp, tự làm tự chịu. Đặc biệt là không thể làm 

gƣơng  xấu  cho  đại  chúng  trong  xã  hội,  tội  đó  rất  nặng.  Ngƣời  học  mình  càng 

nhiều thì tội mình càng thêm nặng. Nếu đoạ vào địa ngục vô gián thì biết khi nào 

mới ra đƣợc? Nghiệp nhân thứ nhất để ra khỏi luân hồi là chúng ta đã có hồi tâm 

chuyển  ý,  có  một  chút  giác  ngộ,  biết  mình  đã  làm  sai,  nhƣ  vậy  sẽ  có  cơ  hội  ra 

khỏi địa ngục. Tuy tự mình biết sai, nhƣng ngƣời bị hại vẫn tiếp tục bị hại, trong 

tình huống này không thể ra khỏi đƣợc. Nhất định phải đợi đến những ngƣời bị 

chúng ta làm hại dần dần hồi phục, sức khoẻ của họ dần dần trở lại bình thƣờng, 


đây là điều kiện bên ngoài. Sám hối trong tâm và điều kiện bên ngoài nhất định 

phải phối hợp thì chúng ta mới có thể ra khỏi đƣợc. Ý nghĩa trong này rộng sâu 

vô cùng tận, cho nên mỗi loại lực của mƣời điều này đều gọi là trí lực, nó là trí 

huệ chân thật. 

Trong kinh điển Đức Thế Tôn hiển thị sức mạnh thành tựu mƣời loại trí huệ 

của  Nhƣ  Lai,  hiện  nay  gọi  là  năng  lƣợng.  Năng  lƣợng  này  có  thể  giúp  tất  cả 

chúng sanh giải quyết vấn đề. Ba đời, nghiệp nhân tạo trong quá khứ thì đời này 

thọ báo, đời này tạo nghiệp nhân thì đời sau thọ quả báo hoặc là nói đời sau nữa 

thọ báo, khi nào thọ quả báo? Ở chỗ gặp duyên không giống nhau. Chúng ta tạo 

có nhân, nhân gặp duyên liền khởi hiện hành, đó gọi là thọ báo, gọi là nhân duyên 

quả báo. Chẳng thể không cẩn thận, bất luận là ai cũng không tránh đƣợc.  Giết 

ngƣời phải đền mạng, thiếu nợ thì phải trả nợ. Sát hại những chúng sanh có linh 

tánh lớn, thƣờng bị báo ứng ở hiện đời rất nhanh. Trong sách sử có ghi chép, chỉ 

cần chúng ta lƣu ý một chút liền có thể thấy rất nhiều ví dụ, điều này không hề 

giả. 

Thứ ba  “Tri chư thiền giải thoát trí lực.”  Có trí huệ này. Thiền rất phức tạp. 

Tám vạn bốn ngàn pháp  môn, nghĩa là tám vạn bốn ngàn phƣơng pháp tu hành 

168  Tập 369 



đều có thể đạt đƣợc thiền định, đều có thể đạt đƣợc lợi ích trong thiền định, gọi là 

giải  thoát.  Phật  pháp  coi  trọng  thiền  định,  thế  gian  cũng  có  không  ít  giáo  phái 

trong Tôn giáo, đối với thiền định rất coi trọng và rất nổ lực học tập. Cảnh giới 

trong thiền định, trí huệ đức tƣớng trong thiền định, đức Nhƣ Lai rất rõ ràng. 



Giải  thoát  cũng  phân  ra  nhiều  thứ  lớp,  giải  trừ  lớp  này  thì  còn  lớp  khác. 

Ngạn ngữ thƣờng nói “trong tâm có muôn ngàn khúc mắc”, khúc mắc này chính 

là phiền não trói buộc, mở từng cái từng cái, thoát ly từng việc từng việc. Đến khi 

nào  giải  thoát  hết  tất  cả  kiến  tƣ  phiền  não,  trần  sa  phiền  não  và  vô  minh  phiền 

não? Mở đƣợc kiến tƣ phiền não liền thoát lý luân hồi lục đạo. Chúng ta có thể 

giải  trừ  ý  niệm  ác,  ngôn  ngữ  ác  và  hành  vi  ác.  Thật  sự  buông  bỏ  thì  vĩnh  viễn 

không đoạ vào ba đƣờng ác, thật sự giải trừ nó. 

Có  thể  đoạn  trừ  đƣợc  tƣ  hoặc  phiền  não  thì  vƣợt  lên  trên  luân  hồi  lục  đạo, 

không còn chịu khổ báo luân hồi nữa.  Luân hồi không còn, không thấy. Có thể 

đoạn tận trần sa phiền não thì thoát ly hai vị thứ cuối cùng của tứ thánh pháp giới, 

là A la hán và Bích chi Phật, từ đây ta đƣợc giải thoát. Nếu tiếp tục cố gắng giải 

trừ  luôn  trần  sa  phiền  não  và  vô  minh  phiền  não,  chúc  mừng  quý  vị,  quí  vị  đã 

vĩnh  viễn  thoát  ly  mƣời  pháp  giới,  đây  là  thiền  định  giải  thoát.  Đức  Phật  hiểu 

đƣợc nên gọi ngài là đại y vƣơng. Bất luận ta bị bệnh tật gì đến gặp Phật, ngài 

đều có phƣơng pháp giúp chúng ta, thật là thuốc đến bệnh lành. Giúp chúng ta 

giải thoát khổ đau sanh tử, sanh tử là nguồn gốc của tất cả khổ. 

Thứ tƣ  “Tri chư căn thắng liệt trí lực”.  Chƣ căn là nói đến lục căn: nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân ý_lục căn này, căn nào lanh lợi, căn nào chậm chạp, đức Phật biết. 

Biết điều này có lợi ích gì? Biết đƣợc điều này mới có thể giáo hoá chúng sanh, 

đây là khế cơ dạy học. Biết đƣợc đạo lý có thể khế lý, biết căn tánh của chúng 

sanh là khế cơ, nhƣ vậy thì dạy học có thể đạt đƣợc thành tựu thù thắng. Cho nên 

tìm một vị thầy tốt không phải dễ! Không biết căn tánh của chúng sanh làm sao 

dạy đƣợc? Dạy học nhƣ vậy là thất bại. 

Hiện  nay  ngƣời  ta  dùng  phƣơng  pháp  trắc  nghiệm  để  kiểm  tra,  chuẩn  xác 

chăng?  Chẳng  thể  nói  không  chuẩn,  cũng  không  thể  nói  rất  chuẩn,  đạo  lý  này 

chúng  ta  cần  phải  hiểu.  Dùng  phƣơng  pháp  khoa  học  ngày  nay  để  trắc  nghiệm, 

trắc nghiệm đƣợc điều gì? Đƣợc tri thức, nhƣng không trắc nghiệm đƣợc trí huệ. 

Tập 369  169 



Trí huệ và tri thức là hai việc khác nhau. Ngày nay xã hội xảy ra vấn đề, nguyên 

nhân thật sự ở đâu? Là lạc mất trí huệ, con ngƣời không có trí huệ, hoàn toàn dựa 

vào  vọng  tƣởng  vọng  tác  của  mình,  cổ  nhân  gọi  là  làm  xằng  nghĩ  bậy,  làm  sai 

việc mang đến quả báo. Nên biết rằng sáu căn của chúng sanh không tốt, điều này 

vô  cùng  quan  trọng.  Ai  biết  đƣợc?  Phàm  phu  rất  khó  nhận  ra.  Cổ  nhân  thƣờng 

nói:  “tri  nhân  tri  diện  bất  tri  tâm”.  Trong  lòng  họ  đang  nghĩ  gì,  ta  không  biết 

đƣợc, nhƣng Phật Bồ Tát biết, biết đƣợc căn cơ của chúng sanh thì sẽ dễ dạy hơn. 

Thứ  năm   “tri  chủng  chủng  giải  trí  lực.”   Đây  cũng  là  nói  về  căn  tánh  của 

chúng  sanh.  “Giải”  nghĩa  là  họ  có  thể  lý  giải,  có  thể  tiếp  thu  vài  phần,  đây  là 

phƣơng tiện thiện xảo. Thế gian này đích thực có hàng thƣợng thƣợng căn, nên 

một lần nghe ngàn lần ngộ. Nghe đƣợc một câu một chữ trong kinh Phật, họ có 

thể thông đạt toàn bộ ý nghĩa của kinh. Ngộ tánh cao, một điều ngộ thì tất cả đều 

ngộ, chƣa học đã biết, nhƣng hạng ngƣời này rất ít, không thấy nhiều. Thời xƣa 

hạng ngƣời này có. Cách truyền đạt cũng không giống nhau, có ngƣời một ngày 

học đƣợc rất nhiều, có ngƣời một hai tháng không có tiến bộ, nguyên nhân ở chỗ 

gặp duyên không giống nhau. Cho nên Phật pháp là nhân duyên sanh pháp, duyên 

liên quan đến sự thành công hay thất bại của một con ngƣời. 

Hiện tại duyên của chúng ta vô cùng thù thắng, gặp đƣợc đại thừa, gặp đƣợc 

pháp môn trong đời này thành tựu đới nghiệp vãng sanh, thật sự có thể gọi là vô 

thƣợng  đại  pháp,  một  đời  thành  tựu  viên  mãn.  Then  chốt  vẫn  ở  chỗ  thiện  căn, 

phƣớc  đức,  ngƣời  có  thiện  căn  và  chịu  tu  phƣớc  nhất  định  đƣợc  độ.  Không  có 

thiện căn, không có phƣớc đức bây giờ siêng năng nổ lực tu học vẫn còn kịp. Nên 

biết cửa Phật không từ bỏ một ai, đây là lời chân thật không phải giả. Đức Phật 

xƣa nay chƣa từng nói vọng ngữ. 

Trong Kinh Kim Cang nói Nhƣ Lai có ngũ ngữ, những điều ngài nói đều y theo 

năm nguyên tắc này. Thứ nhất là “chân ngữ”, nhất định không có hƣ vọng. “Nhƣ 

ngữ” là những lời nói ra nhất định tƣơng ứng với chân tƣớng sự thật, đây đều là 

cảnh giới không thể nghĩ bàn. Hàng thƣợng thƣợng căn thì Đức Phật giảng cho 

họ pháp thƣợng thƣợng thừa, đó chính là hoa khai kiến Phật. Đối với hạng hạ hạ 

căn ngài giảng pháp thƣợng thừa họ sẽ không hiểu đƣợc, không thể lý giải đƣợc 

170  Tập 369 



cho nên không đƣợc lợi ích. Phải tùy theo căn cơ của họ, hàng hạ hạ căn thì giảng 

hạ hạ pháp họ mới đƣợc lợi ích. 

Hạ  hạ  pháp  là  gì?  Thiện  nhân  thiện  quả,  ác  nhân  ác  báo.  Tu  thập  thiện  thì 

đƣợc phƣớc, tạo thập ác liền bị tai hoạ. Nói nhƣ vậy hạng hạ hạ căn sẽ dễ hiểu, dễ 

tiếp thu nên Phật không có nói pháp nào nhất định mà tuỳ cơ để nói. 

Thứ năm  “trí chủng chủng giải”.  Giải ở đây ngày nay chúng ta gọi là lý giải, 

khác với giải thoát ở trƣớc. Giải thoát là đứng về mặt quả mà nói. Giải ở đây nhƣ 

ngày nay chúng ta nói, xem sách đã hiểu đƣợc, nghe giảng đã minh bạch. Năng 

lực này mỗi chúng sanh trong mƣời pháp giới không giống nhau. 

Rõ ràng nhất là thấy từ việc phiên dịch, rất ít ngƣời có thể y theo ý nghĩa vốn có 

của  nó  để  dịch,  hoàn  toàn  phiên  dịch  ra,  điều  này  hầu  nhƣ  vô  cùng  khó  khăn. 

Phiên dịch có thể duy trì một nữa ý nghĩa vốn có của nó, đó là cũng rất khó rồi. 

Dịch đến sáu phần bảy phần là vô cùng hy hữu. Đây là hiện tƣợng phổ biến, là sự 

thật  trƣớc  mắt.  Nói  nhƣ  vậy  thì  kinh  điển  phiên  dịch  ở  Trung  quốc  có  đáng  tin 

chăng? Chúng ta lấy một bài trong Cổ Văn Quán Chỉ ra để những ngƣời thông 

đạt tác phẩm văn cổ phiên dịch thành văn bạch thoại. Một trăm ngƣời dịch thì có 

một trăm cách khác nhau, tuyệt đối không thể có hai ngƣời dịch hoàn toàn tƣơng 

đồng.  Điều  này  khiến  chúng  ta  thấu  triệt  rằng,  giải  có  vô  lƣợng  cách  giải,  mỗi 

ngƣời có cách lý giải khác nhau. Tự mỗi ngƣời hàng ngày lý giải khác nhau. Lý 

giải ngày hôm qua và lý giải của ngày hôm nay không giống nhau, ngày mai đọc 

lại  có  lý  giải  mới  nên  giải  có  rất  nhiều.  Trí  huệ  của  Nhƣ  Lai  là  hoàn  toàn  thấu 

triệt, chẳng có gì không thông suốt. 

Loại  thứ  sáu   “tri  chủng  chủng  giới  trí  lực”.   Giới  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là 

“loại biệt”. Trong Kinh Dịch nói “vật dĩ loại tụ, nhân dĩ quần phân”, đây là hiện 

tƣợng tự nhiên. Ngƣời có sở thích hợp với nhau, họ luôn tập trung lại một nơi, 

ngƣời sở thích không giống nhau thì họ không hợp lại đƣợc, vạn vật cũng nhƣ 

vậy. Quý vị xem cây cỏ hoa lá không nên xem công nhân vun xới đó là nhân lực 

đang chi phối nó. Quý vị thấy cỏ dại nó cũng mọc theo từng loại từng loại. Vạt 

này là cây Sam, chúng ta xem cả một vạt lớn toàn là cây Sam. Sƣờn núi đó là cây 

Tùng thì tất cả đều là Tùng. Đó là tự nhiên, không phải do nhân công trồng trọt, 

có thể nói đây là tánh đức hiển lộ. Đức Phật biết chủng loại khác nhau của mỗi 

Tập 369  171 



chúng sanh. Họ là thuộc hàng Thanh văn hay thuộc hàng Bồ Tát, là quyền giáo 

Bồ Tát hay là thật giáo Bồ Tát, điều này  Đức  Phật đều biết. Cho nên gặp Phật, 

đƣợc ngài dạy mới thật là khế lý khế cơ cứu cánh viên mãn. Học với Phật chắc 

chắn không khô khan vô vị, nhất định đƣợc pháp hỷ sung mãn. Đức Phật rất khế 

cơ nên những gì ngài dạy, chẳng những chúng ta có thể lý giải, mà còn có thể lý 

giải  một  cách  sâu  sắc.  Chúng  ta  đƣợc  lợi  ích  gọi  là  pháp  hỷ  sung  mãn.  Vì  sao 

vậy? Vì nó có liên quan mật thiết với đời trƣớc của mình. Trong quá khứ đã từng 

học  pháp  môn  này,  trong  đời  này  gặp  đƣợc  cảm  thấy  rất  quen  thuộc,  cảm  thấy 

không khó khăn. Trong quá khứ chƣa từng học, lần đầu tiên gặp đƣợc sẽ rất khó 

khăn, đây là thiện giáo trong  mƣời  lực.  Đầy đủ  mƣời lực này là phổ  độ  chúng 

sanh. 

Thứ bảy  “tri nhất thiết chí xứ đạo trí lực”.  Những thứ tất cả chúng sanh học, 

và tạo chủng chủng nghiệp khác nhau. “Chí xứ” chính là nơi họ đạt đƣợc, chúng 

ta có thể nói là họ nhất định chiêu cảm lấy quả báo. Tu nhân nhất định chiêu cảm 

đƣợc quả, Đức Phật biết đƣợc. Chúng ta tu học đời đời kiếp kiếp trong quá khứ 

đƣợc quả báo là duyên. Trong A lại da thức của mỗi ngƣời nghiệp thức chủng tử 

vô lƣợng vô biên vô cùng vô tận. Trong kinh Đức Phật nói rất hay, nếu những 

nghiệp tập chủng tử này có thể tích, thì thể tích này dù nhỏ, nhỏ nhƣ hạt nguyên 

tử  ngày  nay  vậy.  Đức  Phật  nói  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  cũng  không  dung 

nạp đƣợc. Có thật nhƣ vậy không? Là thật. 

Nên biết chúng ta mỗi phút khởi bao nhiêu ý niệm? Bồ Tát Di Lặc nói, 1600 

triệu trong một giây. Nhƣ vậy một ngày ta khởi bao nhiêu ý niệm? Một năm khởi 

bao nhiêu ý niệm? Suốt đời khởi bao nhiêu ý niệm? Còn có đời trƣớc, từ vô thỉ 

kiếp  trong  quá  khứ,  Đức  Phật  nói  lời  này  không  hề  hƣ  vọng.  Nhiều  nghiệp  tập 

chủng tử nhƣ vậy,  mỗi nghiệp tập chủng tử khi gặp duyên đều có quả báo. Khi 

thọ quả báo lại tạo nghiệp, nghiệp tập chủng tử chỉ có gia tăng không có giảm ít, 

quý vị nghĩa xem đáng sợ biết bao, không dừng đƣợc! 

Ngƣời tu hành chơn chánh đều y theo giáo huấn của Phật để tu hành. Họ biết 

dừng  lại,  họ  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này,  nên  biết  tâm  chúng  ta  cần  phải  nhƣ  nƣớc 

không  gợn  sóng  vậy,  phải  thanh  tịnh,  bất  động.  Đây  chính  là  nói  công  phu  tu 

hành, đây là tam muội, là công phu thiền định. Định ở một nơi không để họ tạo 

172  Tập 369 



nghiệp.  Nguyên  tắc  chung,  cƣơng  lãnh  chung  chính  là  trên  đề  Kinh  Vô  Lƣợng 

Thọ, định ở nơi thanh tịnh, định ở nơi bình đẳng, định ở giác, giác mà không mê, 

đây là nguyên tắc chung, cƣơng lĩnh chung, là chánh giác tịnh. Chánh giác tịnh 

tuy là ba điều nhƣng sự liên quan của nó rất mật thiết. Một cái đạt đƣợc thì cả ba 

đều  đạt  đƣợc.  Ngƣời  giác  ngộ  làm  gì  có  không  chánh,  làm  gì  có  không  định. 

Không chánh không định làm sao giác đƣợc? Ngƣời tâm địa thanh tịnh nhất định 

có định, định khởi tác dụng nhất định là huệ, nhất định là giác nên đây là một mà 

ba, ba mà một. Tu một cái nhƣng cả ba cái đều đạt đƣợc. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai và chƣ vị tổ sƣ dạy chúng ta dừng lại một nơi, chế tâm một 

chỗ là vô cùng chính xác, đây là lời chân thật không hề giả dối. 

Ngày nay chúng ta nên để ý niệm trên Phật A Di Đà, mục tiêu chắc chắn ở thế 

giới Cực Lạc, nhất tâm nhất ý cầu sanh Tịnh độ. Cuốn Kinh Vô Lƣợng Thọ này 

giới  thiệu  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  là  cuốn  sách  nói  rõ  về  lý  sự  nhân  quả. 

Sau khi chúng ta đọc rồi, đối với thế giới tây phƣơng Cực Lạc rõ nhƣ trong lòng 

bàn tay. Biết đƣợc thế giới Cực Lạc là tất cả chƣ Phật giới thiệu pháp môn thành 

đạo cứu cánh cho pháp giới chúng sanh. Pháp môn này đơn giản, dễ, ổn thoả và 

nhanh, thành tựu lại rất thù thắng. Mỗi ngƣời đều có thể tu, ngƣời ngƣời đều có 

thể thành tựu, vậy tại sao không học? 

Thứ  tám   “tri  thiên  nhãn  vô  ngại  trí  lực”.   Năng  lực  lớn  nhỏ  của  thiên  nhãn 

cũng  là  mỗi  ngƣời  không  giống  nhau.  Đức  Phật  đều  biết,  ngài  đều  có  thể  thấy 

đƣợc. 

Thứ chín  “tri tức mạng vô lậu trí lực”.  Túc mạng là chúng sanh trong lục đạo 

đời  đời  kiếp  kiếp  ở  trong  lục  đạo  xả  thân  hay  thọ  thân,  chủng  chủng  tạo  tác, 

chủng chủng quả báo, Đức Phật đều thấy nghe và đều hiểu đƣợc. Lậu tận là phiền 

não đã đoạn tận, đoạn tận kiến tƣ phiền não. Kiến hoặc đã đoạn tận chứng đƣợc 

sơ quả tiểu thừa. Đoạn tận tƣ hoặc chứng đƣợc tứ quả A la hán. Đoạn tận trần sa 

phiền não, quý vị chứng đƣợc quả vị Bồ Tát. Vô minh đã buông bỏ, biết rằng quý 

vị chứng đến quả vị của Nhƣ Lai nhƣng tập khí vô thỉ vô minh chƣa đoạn đƣợc, 

vì thế ở trong cõi thật báo. Chúng ta đạt đƣợc thân pháp tánh, cõi pháp tánh nên 

gọi nó là nhất chân pháp giới. Pháp giới này là bình đẳng, mỗi ngƣời đều không 

Tập 369  173 



khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc  nên  nó  tự  nhiên 

bình đẳng. 

Cho  nên  mỗi  ngƣời  đoạn  tập  khí  nhiều  ít  không  giống  nhau.  Tập  khí  nhiều 

hơn một chút thì thập trú, thập hạnh. Nhạt hơn một chút thì thập địa. Địa vị của 

Bồ  Tát  ở  trong  này  quá  vi  tế  ngƣời  thƣờng  chắc  chắn  không  nhìn  thấy  đƣợc, 

nhƣng Nhƣ Lai biết rất rõ quý vị còn mấy phần tập khí chƣa đoạn, Đức Phật đều 

biết hết, đây là tri túc mạng vô lậu trí lực. 



Điều cuối cùng  “tri vĩnh đoạn tập khí trí lực”.  Thấy đẳng giác Bồ Tát đoạn 

tận phẩm cuối cùng của tập khí vô thỉ vô minh, họ chứng đƣợc diệu giác quả vị. 

Từ  đẳng  giác  nâng  lên  đến  diệu  giác  quả  vị.  Ai  biết  đƣợc  điều  này?  Phật  biết 

đƣợc, tự ngài biết đƣợc, ngƣời chứng đƣợc diệu giác quả vị biết, ngƣời có địa vị 

tƣơng đồng với họ biết. Dƣới thập địa đều không biết. Mƣời loại này gọi là thập 

lực  “thị vi thập lực” . 



Bên dƣới nói có bốn loại vô sở uý. Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói là tứ 

vô uý. 

 “Vô uý giả, hựu vân vô sở uý”  không có sợ hãi.  “Phật ư đại chúng trung thuyết 

 pháp, thái nhiên vô uý chi đức giả” , chƣ Phật Bồ  Tát  ở  trong đại chúng giảng 

kinh thuyết pháp giáo hoá, thái độ tự nhiên không hề sợ hãi, không sợ ngƣời đặt 

vấn  đề.  Đặt  vấn  đề  không  đáp  đƣợc  thì  thật  khó  coi,  do  đây  mà  sinh  ra  sợ  hãi. 

Đƣa ra bất cứ vấn đề nào ngài cũng đối đáp đƣợc nhƣ nƣớc chảy, không có vấn 

đề nào làm khó đƣợc ngài, điều này thật không dễ. Đức Thế Tôn khi còn tại thế 

có ai cố ý làm khó ngài chăng? Có rất nhiều. Trong kinh điển tiểu thừa quý vị có 

thể  thấy  đƣợc.  Trong  Kinh  Chăn  Trâu,  Đức  Thế  Tôn  không  có  chăn  trâu,  đột 

nhiên đƣa ra vấn đề này. Tôi chăn trâu thì trâu nên chăm sóc nhƣ thế nào? Làm 

sao có thể chăm sóc tốt nó? Ngài sẽ nói cho quý vị mỗi thứ đều biết. Đây là gì? 

Đây là một vài ngƣời không tin rằng, đức Nhƣ Lai có nhất thiết trí và hiểu hết 

mọi  điều,  họ  không  tin  nên  cố  ý  tìm  phiền  phức  để  thẩm  vấn  ngài,  để  khảo 

nghiệm ngài, Đức Phật đều đối đáp rất có đạo lý và rõ ràng, khiến ngƣời ta tâm 

phục khẩu phục, điều này có bốn loại gọi là tứ vô uý. 

174  Tập 369 



Thứ nhất  “nhất thiết trí vô sở uý. Phật ư đại chúng trung minh ngôn ngã vi 

 nhất thiết tri nhân nhi vô uý tâm”. Đây là điều ngƣời thông không dám nói, đến 

Khổng Lão Phu Tử cũng không dám nói. Khổng Lão Phu Tử trả lời ngƣời khác 

rằng: “tri chi vi tri chi, bất tri vi bất tri, thị tri dã”. Quý vị đến hỏi tôi, những gì tôi 

biết đều nói với quý vị. Tôi không biết thì nói với quý vị điều này tôi chƣa từng 

học. Ai dám nói  mình là ngƣời nhất thiết trí? Chỉ có Đức Phật dám nói. Phật ở 

đây, quý vị nói viên giáo sơ trú Bồ Tát chính là Phật thật. Thập lực, tứ vô uý ngài 

có chứng đƣợc chăng? Chứng đƣợc, sơ trú Bồ Tát đã chứng đƣợc nên trong mƣời 

pháp giới hoá độ chúng sanh, ngài thật không có gì sợ hãi. Ngài không học nhƣng 

những điều này ngài đều biết. Vì sao vậy? Vì đã minh tâm kiến tánh, tất cả pháp 

không rời tự tánh. Chỉ cần kiến tánh thì tất cả pháp tự nhiên thông suốt hoàn toàn. 

Bất luận quý vị hỏi điều gì, không có gì ngài không biết. 

Lúc Đức Thế Tôn tại thế, chúng ta biết năm 19 tuổi ngài xuất gia đi cầu học, 

thân cận các bậc cổ đức đƣơng đại. Các bậc đại sƣ của Tôn giáo và giới học thuật 

ngài đều thân cận, suốt 12 năm. 12 năm có thể học hết các điều chăng? Không 

thể, học suốt một đời cũng không thể, giống nhƣ đại học hiện nay vậy, mỗi khoá 

phải học bốn năm, mƣời khoá mất hết 40 năm, có thể có 100 khoá chăng? Quý vị 

làm sao có thọ  mạng dài đến thế. Quý vị không học thì không biết đƣợc nhƣng 

học rồi chƣa chắc hoàn toàn biết đƣợc, nhƣ vậy mới biết đƣợc điều này rất khó. 

Chƣ Phật Bồ Tát đều không cần học, các ngài cần là kiến tánh, là khai phát trí 

huệ vốn có trong tự tánh. Huệ Năng đại sƣ nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, 

đây là điều các ngài cần. Đã kiến tánh đó chính là hàng nhất thiết trí. Không kiến 

tánh thì đến thánh nhân của thế gian cũng không làm đƣợc, nên trong nhà Phật 

gọi thánh nhân là gì? Là minh tâm kiến tánh, mới gọi là đại thánh. 

Tứ  quả  La  hán  là  tiểu  thánh  chỉ  thoát  ly  luân  hồi  lục  đạo  nhƣng  chƣa  kiến 

tánh. Minh tâm kiến tánh mới thật sự là đại thánh, gọi họ là Bồ Tát Ma Ha Tát. Ở 

Trung quốc ngài Huệ Năng kiến tánh, điều này trong Lục Tổ Đàn Kinh đã chứng 

minh cho chúng ta thấy. Ngài Huệ Năng không biết chữ, chƣa từng học qua kinh 

giáo. Sau khi kiến tánh ngài lại có năng lực giải thích tất cả các kinh điển. Quý vị 

đọc cho ngài nghe, nơi nào không hiểu có hoài nghi, ngài đều giảng giải tƣờng 

tận cho quý vị hiểu. Ví dụ này xuất hiện ở Trung quốc, ngƣời nhƣ vậy rất nhiều, 

Tập 369  175 



đây là dùng ngài để làm đại biểu. Trong Ngũ Đăng Hội Nguyên có 1700 ngƣời, 

trí  huệ  năng  lực  của  họ  bằng  với  ngài  Huệ  Năng.  Còn  trong  Cảnh  Đức  Truyền 

Đăng Lục, giáo môn đại khai viên giải niệm Phật nhất tâm bất loạn đều là cảnh 

giới này, cùng một cấp bậc, họ đều có năng lực này. 









Ngƣời xƣa đọc sách không nhƣ ngƣời hiện nay. Ngƣời bây giờ cầu tri thức, 

cổ nhân cầu trí huệ. Trí huệ có thể thành tựu nhất thiết trí, còn tri thức thì không 

thể. Tri thức nếu quý vị không học_thƣờng nói không trong nghề không biết tình 

hình nghề đó_thì không thể thông suốt nhƣng trí huệ thì thông suốt, nên nói một 

kinh  thông  suốt  thì  tất  cả  kinh  đều  thông.  Một  pháp  môn  thông  thì  tất  cả  pháp 

môn đều thông. Đây là phƣơng pháp học tập của Đông và Tây phƣơng, là ở chỗ 

không tƣơng đồng của lý niệm mục tiêu và hiệu quả. 



Thứ hai  “lậu tận vô sở uý. Phật ư đại chúng trung minh ngôn ngã đoạn tận 

 nhất thiết phiền não, nhi vô uý tâm” . Đây là thật, ở đây nói về Phật, chúng ta có 

thể coi ngài là phần chứng tức Phật trên sơ trú, ngài đích thực có năng lực này. Vì 

sao vậy? Vì ba phiền não lớn, vô minh phiền não là khởi tâm động niệm, trần sa 

phiền não là phân biệt, kiến tƣ phiền não là chấp trƣớc. Chúng ta đem những điều 

đại thừa và Kinh Hoa Nghiêm nói hợp lại sẽ rất dễ hiểu. Bồ Tát này đã hoàn toàn 

buông bỏ ba loại phiền não này, cũng chính là nói lục căn ở trong cảnh giới lục 

trần không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc. Phiền 

não  này  đã  đoạn  tận,  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  không  làm  chƣớng  ngại  sự  việc. 

Trong nhất chân pháp giới không chƣớng ngại sự việc, thật đã đoạn tận. 

Nhân đây tôi nói với mọi ngƣời, vì ở trong thời thế loạn lạc này tôi tin rất nhiều 

ngƣời thƣờng nghe đƣợc ai đó là Bồ Tát gì đó tái sanh, là Phật gì đó tái sanh, tất 

cả  đều  không  phải  thật.  Ngày  xƣa  thƣờng  nói  chân  nhân  bất  lộ  tƣớng,  lộ  tƣớng 

không phải chân nhân. Nói họ là Bồ Tát gì đó tái sanh, họ vẫn ở nhân gian chƣa 

176  Tập 369 



nhập niết bàn. Nếu là thật khi thân phận bị bại lộ thì sao? Thị họ viên tịch ngay, 

ra đi liền. Đó là thật không phải giả. 

Lịch sử Trung quốc ghi chép khi thân phận Vĩnh Minh Diên Thọ bại lộ ngài 

liền ra đi. Bố Đại hoà thƣợng tự mình tuyên bố, ngài là Bồ Tát Di Lặc tái sanh, 

sau khi tuyên bố rồi ngài liền nhập niết bàn, ngài liền ra đi, đây là thật. Hiện nay 

chúng ta nghe đƣợc rất nhiều lời đồn họ là Bồ Tát gì đó tái sanh, họ vì sao không 

đi? Chúng ta nên biết chúng ta nói Bồ Tát Quán Âm, Bồ Tát Quán Thế Âm có 

bao  nhiêu?  Vô  lƣợng  vô  biên!  Họ  là  Bồ  Tát  Quán  Âm  nào?  Không  phải  một 

ngƣời. Nếu nói vị Quán Thế Âm Bồ Tát nào đó, nhƣ vậy thì đƣợc đó là chỉ chính 

ngài.  Nếu  chỉ  đơn  thuần  nói  Bồ  Tát  Quán  Âm  thì  nhân  số  rất  nhiều.  Phàm  là 

ngƣời  tu  học  pháp  môn  này  đều  gọi  Quán  Âm  Bồ  Tát.  Tu  học  Pháp  môn  Địa 

Tạng đều gọi Địa Tạng Bồ Tát. Tu học pháp môn Phổ Hiền đều gọi là Phổ Hiền 

Bồ Tát. Bồ Tát có bao nhiêu địa vị? 51 địa vị, họ là Bồ Tát Phổ Hiền của năm thứ 

mấy? Có Phổ Hiền Bồ Tát sơ tín vị, có Phổ Hiền Bồ Tát thập tín vị, có Phổ Hiền 

Bồ Tát sơ trú có Phổ Hiền Bồ Tát sơ hạnh, có Phổ Hiền Bồ Tát thập hồi hƣớng, 

thập địa. Ngài là địa vị nào? Chúng ta đã thấu triệt sẽ không cảm thấy kỳ lạ. 

Ngày nay chúng ta học là pháp môn gì? Chúng ta học vô lƣợng thọ, chúng ta 

học Phật A Di Đà. Phàm là ngƣời học Phật A Di Đà thì tất cả đều là Phật A Di 

Đà, quý vị phải học thật giống. Hiện tại chúng ta học vẫn chƣa giống. Lớp học 

của chúng ta hiện nay là lớp học nào? Chúng ta đang học lớp dự bị, năm thứ nhất 

còn chƣa đạt đƣợc. Chúng ta học Phật A Di Đà, lớp dự bị của Phật A Di Đà_khoa 

dự bị. Vì sao vậy? Chúng ta phải đoạn 88 phẩm kiến hoặc mới học đƣợc năm thứ 

nhất lớp của Phật A Di Đà. Kinh Hoa Nghiêm có 51 địa vị. Thập tín chúng ta ví 

nó nhƣ tiểu học_thập tín là tiểu học. Thập trú là trung học, sơ trung. Thập hạnh là 

cao  trung.  Thập  hồi  hƣớng  là  đại  học.  Thập  địa  là  thạc  sĩ.  Đẳng  giác  là  tiến  sĩ. 

Chúng ta dùng cách này để ví dụ sẽ dễ hiểu hơn. 

Chƣơng trình chúng ta học là gì? Là Phật A Di Đà. Quý vị là địa vị nào? Phật 

A Di Đà của lớp nào? Tôi giải thích nhƣ vậy quý vị chắc đều đã hiểu. Tâm Phật 

A  Di  Đà  là  tâm  gì? Chúng  tôi  thƣờng  khuyến  khích  và  hƣớng  dẫn  chƣ  vị  đồng 

học, để Phật A Di Đà trong tâm, tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là 

tâm tôi. Lời này không phải tôi nói, mà là Trung Phong thiền sƣ đã nói trong Hệ 

Tập 369  177 



Niệm  Pháp  Sự,  đây  là  nói  thật  không  phải  giả.  Ở  đây  tức  là  Tịnh  độ,  Tịnh  độ 

chính là ở đây, đều là nói rất thật. Đây là Chƣ Phật Bồ Tát thuận theo chân đế mà 

nói pháp, không phải tục đế là tuỳ thuận chân đế. Chúng ta dùng lý niệm này để 

giải thích sẽ rất thông suốt, không có gì gọi là hy hữu. Họ không phải, họ là học 

vị Bồ Tát này, họ không phải đẳng giác Bồ Tát. Rất nhiều học sinh đều giống nhƣ 

chúng ta đang học lớp dự bị. Đây là lớp mẫu giáo, chƣa lên đƣợc lớp một. Mẫu 

giáo cũng có lớp lớn, lớp nhỏ, lớp trung, quý vị là Bồ Tát của lớp nào? Điều này 

không thể không hiểu. 

Ngƣời học Phật A Di Đà nhiều, cần phải thực hiện bộ kinh này và bốn mƣơi 

tám  nguyện.  Phẩm  32  chúng  ta  chƣa  học  đến,  từ  phẩm  32  đến  phẩm  37  là  giới 

luật trong kinh Vô Lƣợng Thọ. Hoàn toàn giảng nhân quả, trong đó nói về ngũ 

giới thập thiện nói rất tƣờng tận. Chúng ta phải thực hành nó, phải làm đƣợc. Đó 

là hạnh của Phật A Di Đà, giới là hạnh, 48 nguyện là nguyện. Tâm của Phật A Di 

Đà thật là từ bi đến tột cùng, chỉ có một lý niệm mà ở trƣớc chúng ta đã học, là tất 

cả đều thành Phật. Đây là tâm của Phật A Di Đà, cũng chính là tâm này thành tựu 

thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  giúp  tất  cả  chúng  sanh  chứng  đƣợc  quả 

Phật viên mãn ngay trong đời này, cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta còn nghe ngƣời ta nói đây là Phật hay Bồ Tát gì đó tái sanh, chúng 

ta sẽ dùng tâm bình thƣờng để đối đãi, nhƣ vậy là chính xác. Biết đƣợc điều gì? 

Họ là Phật Bồ Tát, tôi cũng là Phật Bồ Tát và quý vị cũng nhƣ thế. Không có ai 

không phải, mỗi ngƣời đều là Phật Bồ Tát. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: tất cả 

chúng sanh vốn là Phật, Đức Thế Tôn đã nói nhƣ thế. Vậy quý vị là Phật gì? Là 

vị Phật nào? Quý vị học vị Phật nào thì quý vị chính là vị Phật đó. Quý vị học 

Đức Thế Tôn thì quý vị chính là Đức Thế Tôn, học Phật A Di Đà thì quý vị chính 

là Phật A Di Đà, học Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai thì quý vị chính là Phật Dƣợc Sƣ. Vì Phật 

Di Dà là  mƣời phƣơng chƣ Phật đều tán thán,  mƣời phƣơng chƣ Phật đều giới 

thiệu nên ngƣời học Phật A Di Đà rất đông. Phật A Di Đà chu biến thế giới. Tánh 

Phật biến khắp mọi nơi, nguyện của Phật cũng biến khắp mọi nơi, thần thông đạo 

lực của Phật cũng biến khắp mọi nơi. 

Chƣ vị tổ sƣ dạy nếu chúng ta phát lòng tin chân thật và nguyện thiết tha một 

lòng xƣng niệm, sẽ có năng lực nhiếp lấy vô lƣợng công đức của Phật A Di Đà 

178  Tập 369 



trở thành công đức chính mình, nhƣ vậy vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

không khó. Chẳng những nhất định vãng sanh, mà vãng sanh thế giới Cực Lạc có 

phẩm vị rất cao, cần nên học, đây là nói đoạn phiền não. Tập khí phiền não nhất 

định phải buông bỏ, buông bỏ mới có thể thâm nhập kinh tạng. Kinh tạng chính 

là cuốn Kinh Vô Lƣợng Thọ này và chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ chính là 

cuốn này. 

Thứ  ba   “thuyết  chướng  đạo  vô  sở  uý.  Phật  ư  đại  chúng  trung,  thuyết  cảm 

 nghiệp đẳng chư  chướng pháp nhi vô uý tâm”.  Chƣớng đạo, chƣớng là chƣớng 

ngại.  Những  gì  là chƣớng  ngại?  Mê hoặc  là  chƣớng  ngại,  tạo  nghiệp  là  chƣớng 

ngại,  hoặc  chính  là  vô  minh.  Nghiệp  thì  phân  biệt  chấp  trƣớc  đều  là  nghiệp. 

Nghiệp là tạo ra, khi đang tạo ra là sự, chúng ta gọi nó là sự, sau khi tạo xong thì 

gọi nó là nghiệp. Nghiệp là nguyên nhân thứ nhất của quả báo. Đức Phật có thể 

nói rõ ràng điều này, vô minh chƣớng đạo, chƣớng điều gì? Chƣớng ngại sự khai 

ngộ, chƣớng ngại sự tu hành. Vô minh là không có trí huệ nên chƣớng ngại chúng 

ta tu hành, chƣớng ngại ta đạt định, nghĩa là chƣớng ngại ta đƣợc tâm thanh tịnh, 

và chƣớng ngại ta chứng quả. Trong pháp môn niệm Phật thì chƣớng ngại ta vãng 

sanh,  điều  này  phiền  phức  chăng?  Nên  ngƣời  niệm  Phật  nhất  định  phải  cầu  trí 

huệ. Tu hành phải phối hợp mật thiết với kinh giáo, những gì trong kinh giáo nói 

chúng ta đều phải thực hiện nó mới đƣợc. 

Chúng ta nghe hiểu, nghe hiểu nhƣng không thể thực hành nó thì không có lợi 

ích. Nghe hiểu rồi có thể thực hành mới thật sự đƣợc lợi ích. Lợi ích này chính là 

oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, chúng ta đã tiếp nhận và có cảm 

ứng. Nếu nghe hiểu nhƣng không làm đƣợc vẫn là một loại chƣớng ngại, nhƣ vậy 

chúng ta hiểu đƣợc tín nguyện hạnh thì hạnh quan trọng biết bao. Hạnh nghĩa là 

đem những lý luận trong kinh điển nói, biến thành tƣ tƣởng kiến giải của mình. 

Tƣ  tƣởng  kiến  giải  của  chúng  ta  là  chánh  tri  chánh  kiến.  Cách  nhìn  cách  nghĩ 

không giống với kinh điển là tà tri tà kiến. Chuyển tà thành chánh cần phải dựa 

vào kinh giáo, lấy kinh giáo làm tiêu chuẩn. Không có tiêu chuẩn thì chuyển bằng 

cách nào? Dựa vào đâu để chuyển? Dựa vào tiêu chuẩn này để chuyển. 

Nghe kinh phải nghe nhƣ thế nào mới thật sự hiểu đƣợc? Các bậc cổ đức dạy 

tâm chân thành, tâm cung kính. Ấn Quang đại sƣ dạy mọi ngƣời, một phần thành 

Tập 369  179 



kính đƣợc một phần lợi ích, hai phần thành kính đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần 

thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Hay nói cách khác, không có tâm thành kính 

thì dù ngày ngày nghe kinh, nghe đến cả trăm năm cũng không đƣợc lợi ích. Vì 

sao vậy? Vì quý vị coi nó nhƣ trò đùa, không siêng năng, nhƣ vậy làm sao đƣợc 

lợi ích? Tâm chân thành từ đâu mà có? Từ việc hiếu thảo với cha mẹ. Ngƣời bây 

giờ rất khó, vì sao vậy? Vì không còn ai dạy về hiếu thảo, từ nhỏ chƣa học, cha 

mẹ chúng ta cũng không dạy, không ai làm tấm gƣơng hiếu thảo để chúng ta noi 

theo, cũng không ai dùng lời nói để dạy. Vì thế quý vị không hiểu hiếu đạo cũng 

không thể trách quý vị, nhƣ trong kinh này Đức Phật nói:  “ tiên nhân bất thiện”, 

tiên nhân là cha mẹ, tổ phụ mẫu, tằng tổ phụ mẫu thậm chi là cao tổ phụ mẫu họ 

đều đã lãng quên và không nổ lực dạy quý vị. Họ không phải không biết điều này 

mà là họ lơ là. Ngày nay quý vị phạm những lỗi lầm này đều nên tha thứ không 

nên trách cứ quý vị. Chƣ Phật Bồ Tát có lòng thƣơng xót. 

Nhƣng khi chúng ta đến ba bốn mƣơi tuổi, đến tuổi già mới nghe đƣợc giáo 

huấn của Phật, mới biết thì ra có điều này. Thật hiếm có, thật không dễ! Sau khi 

nghe xong có thể ngộ nhập bao nhiêu, đó là tâm biết xấu hổ và tâm biết sám hối 

của chúng ta, từ đây chúng ta có thể đạt đƣợc vì chúng ta thật tâm sám hối, thật 

biết xấu hổ nên đã bù đắp cho tâm cung kính. Có đƣợc một chút nhƣ vậy thì quý 

vị thật sự nghe hiểu đƣợc một chút. Từ đây dần dần trƣởng dƣỡng, kiên trì không 

bỏ tìm tâm thành kính của chúng ta trở về. Đây là gì? Đây là chân tâm của mình. 

Tất cả pháp mà Đức Phật dạy đều từ chân tâm hiển lộ ra. Chỉ có dùng chân tâm 

mới có thể tiếp nhận họ còn dụng vọng tâm không tƣơng ƣng với họ đƣợc. Dù Họ 

giảng có nhiều bao nhiêu cũng chỉ hoài công, một câu cũng không nghe lọt vào 

tai. Chân tâm đối với chân tâm thì pháp này sẽ truyền cho quý vị và thật đã đạt 

đƣợc. 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này là Phật A Di Đà trực tiếp truyền cho chúng ta. 

Quý vị có 12 phần chân thành, quý vị có 12 phần chân thành nên Phật A Di Đà 

truyền bộ kinh này cho quý vị. Họ cũng có tâm chân thành nhƣ vậy, Phật A Di 

Đà cũng đem bộ kinh này truyền cho họ, nhƣ vậy không phải hiện tại có ba vị 

Phật A Di Đà rồi sao? Đây là nói thật với quý vị, không phải dùng lời hƣ vọng, 

quý vị có đồng ý tiếp nhận chăng? 

180  Tập 369 



Bồ Tát Quan Âm có ba bộ kinh. Trƣớc đây chúng ta có đề cập đến, cả ba bộ 

kinh đều đƣợc ấn chứng. Nó không phải độc lập mà ở trong Đại Tạng Kinh. Mọi 

ngƣời đều biết Kinh Phổ Môn là một phẩm trong kinh Pháp Hoa. Quan Âm còn 

có trong Kinh Hoa Nghiêm 53 lần tham bái cầu học của Thiện Tài Đồng Tử, “Đệ 

thất  hồi  hƣớng”  là  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát.  “Đệ  thất  hồi  hƣớng  chƣơng”  này  là 

Quán Thế Âm Bồ Tát nói trong Kinh Hoa Nghiêm. Trong Kinh Lăng Nghiêm có 

Quán Thế Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông Chƣơng. Y theo pháp môn này tu là 

tu pháp môn Quán Âm. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  Bồ  Tát  làm  thế  nào  để  thành  tựu?  Ngài  dùng 

nhĩ  căn,  dùng  tánh  nghe  nghe  âm  thanh  của  tánh,  “phản  văn  văn  tự  tánh,  tánh 

thành vô thƣợng đạo”. Đây là Bồ Tát Quán Âm nói ra, ngài đã tu hành nhƣ thế 

nào để thành Phật. Dùng pháp môn này là tu pháp môn Quán Âm. Đại từ đại bi, 

nhìn  thấy  chúng  sanh  khổ  nạn  lập  tức  đƣa  tay  giúp  đỡ,  thiên  thủ  thiên  nhãn  là 

tƣợng trƣng cho ý này, nên hoặc nghiệp chƣớng đạo, nói về nó một cách rõ ràng 

là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói khởi 

tâm động niệm là hoặc, phân biệt chấp trƣớc là nghiệp. Chúng ta chỉ cần có ba 

thứ này thì việc tu học Phật pháp sẽ rất khó, vì sao vậy? Vì có ba thứ này thì tâm 

quý vị không thành, không kính_không có chân thành cung kính. Đức Phật có thể 

đem điều này nói một cách rõ ràng minh bạch, không sợ hãi điều gì, vì sao vậy? 

Vì ngài hoàn toàn không có những chƣớng ngại này, ngài đã đoạn tận tất cả. 

Điều thứ tƣ sau cùng là  “thuyết tận khổ đạo vô sở uý. Phật ư đại chúng trung, 

 thuyết giới định tuệ đẳng chư tận khổ chi chánh đạo, nhi vô uý tâm, thị danh tứ 

 vô uý” . Đây là gì? Ở trƣớc là biết khổ, phƣơng pháp nào có thể đoạn tận khổ, đây 

chính là tận khổ đạo. Phƣơng pháp này chính là tam học giới định tuệ. Tam học, 

lục độ, thập nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát. Tam học là tổng cƣơng lĩnh, tất cả Phật 

pháp  không  rời  tam  học  nên  quý  vị thấy  Đại  Tạng  Kinh,  phƣơng  pháp biên  tập 

của nó là kinh luật luận. Luật là giới học, kinh là định học, luận là huệ học, không 

rời  đƣợc  ba  cƣơng  lĩnh  lớn  này.  Nếu  chúng  bỏ  giới,  không  trì  giới,  điều  này 

không  thể  đƣợc?  Không  trì  giới  làm  sao  có  thể  đƣợc  định?  Tâm  thanh  tịnh  là 

định, tâm bình đẳng là định. Không trì giới thì không thể phục hồi thanh tịnh bình 

đẳng. Không có thanh tịnh bình đẳng thì trí huệ không khai mở. Giác ở đằng sau 

Tập 369  181 



là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Là chữ giác trong thanh tịnh bình đẳng 

giác. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  hiện  tiền,  quả  báo  chính  là  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng 

Thọ Trang Nghiêm ở trên đề kinh. Đại thừa là tự tánh vốn đầy đủ trí huệ bát nhã, 

vô  lƣợng  thọ  là  đức,  trang  nghiêm  là  tƣớng  hảo.  Quý  vị  xem  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm Đức Phật nói tất cả chúng sanh đều có trí huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai. 

Trí huệ của Nhƣ Lai là đại thừa, đức là vô lƣợng thọ, tƣớng là trang nghiêm, tất 

cả đều ở trên đề kinh. 

Cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  tức  là  trung  bổn  Hoa  Nghiêm, 

không sai, là thật không phải giả. Cho nên đặc biệt trong hoàn cảnh hiện tại này 

chúng tôi dừng lại không giảng Kinh Hoa Nghiêm, gấp rút giảng bộ kinh này một 

lƣợt tƣờng tận tỷ mỹ, chúng ta ở đây cùng nhau chia sẻ. Trong kiếp nạn này, dùng 

bộ  kinh  này,  dùng  phƣơng  pháp  này  nhất  tâm  trì  danh  hiệu  Phật.  Văn  tự  trong 

kinh  là  “phát  tâm  bồ  đề  một  lòng  chuyên  niệm”,  nhƣ  vậy  chúng  ta  có  thể  giải 

quyết thiên tai, giải quyết vấn đề chính mình. Cũng giúp xã hội, giúp địa cầu này 

hoá giải thiên tai. Làm nhƣ vậy đƣợc vô lƣợng công đức, chúng ta nên biết và cố 

gắng nổ lực. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

182  Tập 369 



Tập 370 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:10.04.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện _Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 443, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

 “Vô tánh giả, Pháp Hoa Kinh viết, tri pháp thường vô tánh. Tánh giả thể dã, nhất 

 thiết chư pháp giai vô thật thể, cố viết vô tánh”. 

Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng một câu trong Kinh Pháp Hoa là: “tri pháp thƣờng vô 

tánh”, đây là chân trí, Phật tri Phật kiến. Tánh là gì? Tánh là thể. Chúng ta thƣờng 

gọi là tánh chất, tánh thể. Cái gì thành tựu  pháp tánh này? Ví dụ chúng ta xem 

một cuốn sánh thì sách này là nhất pháp. Thể của sách là gì? Là trang giấy. Khi 

những trang giấy này tập trung lại đóng thành một cuốn sách nhƣng xé nó ra thì 

không gọi là sách nữa mà gọi là giấy, từng trang từng trang giấy. 

Thể của sách là giấy, giấy thật sự có thể chăng? Giấy không có thể, giấy do 

xơ chế tạo thành. Không có xơ thì giấy cũng không có nên sách không có tự thể, 

giấy nó cũng không có tự thể. Phân tích tỷ mỷ thì tất cả pháp trong thế gian này 

đều không có tự thể. Những ngƣời thông minh, ngƣời có trí huệ biết, cho nên biết 

tất cả pháp thƣờng vô tánh. Tất cả pháp đều không có thật thể, cho nên gọi là vô 

tánh. Trong kinh Đức Phật thƣờng nói duyên tụ thì hiện, duyên tán thì mất. Nhƣ 

cuốn sách chúng ta lấy giấy đóng lại thì nó hình thành cuốn sách, nhƣng sau khi 

tách rời ra thì sách cũng không còn. Một ngôi nhà cũng cùng một đạo lý nhƣ vậy, 

trong  đó  có  sắt  thép,  có  nƣớc  xi  măng,  có  rất  nhiều  chất  liệu  kiến  trúc,  sau  đó 

chiếu theo đồ hoạ kết hợp xây dựng nên, phòng nhà liền hiển thị ra nhƣng khi phá 

bỏ  thì  nó  lại  trở  về  thành  từng  đống  vật  tƣ  xây  dựng  ban  đầu,  phòng  ốc  cũng 

không  còn  nên  tất  cả  pháp  đều  là  khi  duyên  tụ  thì  có,  duyên  tán  không,  do  đó 

chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. 

Đức Phật nói con ngƣời chúng ta là duyên tụ bốn đại năm uẩn. Tứ đại là nói 

đất nƣớc gió lửa, hiện tƣợng vật chất. Ngoài hiện tƣợng vật chất ra có thọ tƣởng 

hành  thức  là  hiện  tƣợng  tinh  thần,  nên  nó  là  duyên  tụ.  Năm  uẩn  tụ  tập  hiện  ra 

Tập 370  183 



tƣớng ngƣời này, khi năm uẩn tán thì tƣớng ngƣời này cũng không tồn tại, duyên 

tụ  duyên  tán.  Khi  duyên  tụ  có  nhƣng  không  có  thật.  Khi  duyên  tán  mất  cũng 

không phải là thật mất. Nếu chúng ta thấu triệt đƣợc điều này, mới lãnh ngộ đƣợc 

tất cả pháp vốn không sanh không diệt, tất cả đều là duyên tụ duyên tán mà thôi. 

Duyên tụ duyên tán thì sức mạnh nào tạo thành hiện tƣợng này? Hiện nay các nhà 

khoa học không ngừng nghiên cứu nhƣng Phật pháp đã có đáp án từ sớm. 

Quý vị xem trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sƣ nói 

“hiển nhất thể”, nhất thể này là tự tánh là chân nhƣ, là chân tâm, lại gọi là bổn 

tánh, danh từ rất nhiều. Nó tồn tại, nó là bản thể của tất cả pháp, nhƣng lục căn 

của chúng ta nhãn nhĩ tỷ thiệt thân đều duyên không đƣợc nó, cũng không cách 

nào tiếp xúc đƣợc nó. Lục căn có thể tiếp xúc đƣợc hiện tƣợng, vì sao không tiếp 

xúc đƣợc tự tánh? Tự tánh nó không phải hiện tƣợng, không có hiện tƣợng, nó 

không có vật chất, không có hiện tƣợng vật chất, nó cũng không phải tinh thần, 

nó cũng không phải hiện tƣợng tự  nhiên. Trong vũ trụ  có  rất nhiều hiện tƣợng 

nhƣng quy nạp lại thì không ra ngoài ba loại lớn này. 

Nếu  là hiện tƣợng vật chất thì năm căn trƣớc  có thể duyên tới. Chúng ta có 

thể thấy đƣợc, có thể nghe đƣợc. Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân có thể duyên đƣợc hiện 

tƣợng vật chất. Nếu hiện tƣợng tinh thần thì đệ lục ý thức duyên đƣợc, đệ lục ý 

thức  là  tƣ  tƣởng,  có  thể  tƣ  có  thể  tƣởng,  có  thể  tƣ  duy  tƣởng  tƣợng  nhƣng  nó 

không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần,  nó  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Nó 

không phải là gì cả nhƣng nó tồn tại, nó hiển diện mọi lúc mọi nơi, tuy nó tồn tại 

mọi lúc mọi nơi nhƣng lục căn không tiếp xúc đƣợc, nên trong Phật pháp đại thừa 

thƣờng gọi là không, gọi là vô. Vô chẳng phải là không có, không ý của nó cũng 

không phải là vô nhƣng nó có thể hiện. Cái gì nó cũng không phải, nhƣng nó có 

thể hiện hiện tƣợng, đến hiện tƣợng tự nhiên cũng là nó hiện, nó không phải hiện 

tƣợng tự nhiên. 

Khi một niệm bất giác liền hiện ra A lại da. Điều thứ nhất trong ba tế tƣớng 

của A lại da là nghiệp tƣớng. Nghiệp tƣớng chính là hiện tƣợng dao động. Bồ Tát 

Di  Lặc  nói  một  khảy  móng  tay  có  32  ức  một  trăm  ngàn  niệm,  hiện  tƣợng  dao 

động này là nghiệp tƣớng, thuộc về hiện tƣợng tự nhiên. Từ nghiệp tƣớng biến 

hiện ra chuyển tƣớng, chuyển tƣớng chính là thức thứ bảy tức là Mạt na. Mạt na 

184  Tập 370 



là  bốn  đại  phiền  não  thƣờng  tƣơng  tuỳ,  đây  chính  là  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Thứ 

nhất là ngã kiến, thứ hai là ngã ái, thứ ba là ngã mạn, thứ tƣ là ngã si. Quý vị xem 

cái đầu tiên là cái “ngã” đã xuất hiện. Không có ngã nhƣng ngộ nhận cho rằng có 

ngã, theo ngã xuất hiện chính là tham sân si. 

Quý vị xem ái chính là tham, mạn tức là sân nhuế còn ngã si là tham sân si. 

Tam độc phiền não liền theo đến, đây là hiện tƣợng tinh thần. Hiện tƣợng tinh 

thần, họ lại yêu cầu, họ có ý niệm này. Từ trong ý niệm liền xuất hiện ngã kiến 

ngã  ái  ngã  mạn  ngã  si,  nên  xuất  hiện  hiện  tƣợng  vật  chất,  xuất  hiện  cảnh  giới 

tƣớng. Tứ phần của bát thức thì kiến phần và tƣớng phần xuất hiện. Tƣớng phần 

là hiện tƣợng vật chất. Vật chất từ đâu mà? Các nhà khoa học nói vật chất xuất 

hiện từ ý niệm, không có ý niệm thì không có vật chất, cho nên ý niệm có trƣớc 

vật chất có sau, cũng có nghĩa là hiện tƣợng vật chất có trƣớc, hiện tƣợng vật chất 

có sau. Hiện tƣợng tinh thần đến từ hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tự nhiên là 

hiện tƣợng dao động. Trong tự tánh cả ba loại hiện tƣợng đều không có, nên ba 

loại hiện tƣợng này đều là vô tánh, tất cả là không tự tánh. Quí vị chẳng thể nói 

nó có, cũng không thể nói nó không có. Nói nó không có nhƣng hiện tƣợng đích 

thực tồn tại, nói nó có nhƣng hiện tƣợng này đƣơng thể tức không, liễu bất khả 

đắc, nhƣ vậy mới thật sự hiểu rõ chân tƣớng sự thật. 

Nhƣ vậy làm sao biết đƣợc có tự tánh? Đối với nó thì khoa học không có biện 

pháp, triết học cũng không có cách nào. Vì sao vậy? Vì khoa học, triết học không 

rời ý thức. Chúng ta muốn nghiên cứu  thì phải dùng đệ lục ý thức, đệ lục ý thức 

là  hƣ  vọng.  Hƣ  vọng  chỉ  có  thể  duyên  đƣợc  hƣ  vọng,  không  duyên  đƣợc  chân 

thật.  Đức  Phật  làm  sao  biết  có  chân  tƣớng?  Đức  Phật  từng  nói  buông  bỏ  tất  cả 

khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  liền  thấy  đƣợc.  Vì  sao  vậy?  Vì  khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là vọng tâm. Vọng tâm buông bỏ thì chân 

tâm liền hiện tiền, đó gọi là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh mới có tác 

dụng,  mới  có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Thực  tế  mà  nói  thì  triết  học  và  khoa  học 

không giải quyết đƣợc vấn đề, mà càng làm cho vấn đề phức tạp hơn, nhƣ vậy rất 

phiền phức. 

Thế giới ngày nay khoa học kỷ thuật văn minh đã đem địa cầu đến ranh giới 

của sự huỷ diệt, đây là tác dụng phụ của nó. Cho nên học thuật đông phƣơng tôn 

Tập 370  185 



sùng trí huệ, chứ không phải tri thức. Khoa học và triết học đều là tri thức. Đặc 

biệt là Phật pháp đại thừa, là cầu trí huệ chân thật, không phải tri thức. Trí huệ và 

tri thức là hai lãnh vực khác nhau. Tri thức xuất hiện từ trong vọng tâm, lấy A lại 

da làm nền tảng. Trí huệ lấy chân tâm, lấy tự tánh làm nền tảng, trong tự tánh vốn 

có. Ngài Huệ Năng khi kiến tánh ngài dùng năm câu để miêu tả tự tánh. Câu thứ 

nhất ngài nói tự tánh là thanh tịnh, “đâu ngờ  tự tánh vốn tự thanh tịnh ”.  Đâu ở ở 

đây nếu dùng cách nói hiện nay nghĩa là thật không ngờ, thật không ngờ tự tánh 

vốn tự thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng nhiễm ô. Hiện nay chúng ta mê nhƣ vậy, tự 

tánh có nhiễm ô chăng? Không có, nó nhất định không bị nhiễm ô. 

Hiện tƣợng thứ hai nó không sanh không diệt. Hiện tƣợng thứ ba nó vốn tự 

đầy đủ. Nó tuy không có gì cả nhƣng nó lại có thể hiện tất cả, đây gọi là tánh đức. 

Câu này trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói rất rõ ràng, ngài nói tất cả chúng 

sanh đều có trí huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, đây chính là câu ngài Huệ Năng nói 

“vốn tự đầy đủ”. Đầy đủ điều gì? Đầy đủ trí huệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tƣớng 

hảo. Hiện tƣợng thứ tƣ nó vốn bất động, xƣa nay chƣa hề động, “vốn không dao 

động”. Huyễn tƣớng đang động nhƣng nó bất động. Câu cuối cùng nói “đâu ngờ 

tự  tánh  năng  sanh  ra  vạn  pháp”,  tất  cả  các  pháp  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không 

giới  đều  là  nó  sở  sanh,  nó  sở  hiện.  Nó  là  năng  sanh  năng  hiện,  vạn  pháp  là  sở 

sanh sở hiện. Nó không có hiện tƣợng nào, không phải vật chất, không phải tinh 

thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên, nên nó hiện ra những hiện tƣợng này, 

đƣơng thể tức không liễu bất khả đắc. Vậy nó hiện nhƣ thế nào? Bồ Tát Di Lặc 

nói đó chính là phƣơng pháp hiện. Điều này các nhà khoa học cũng đã nhìn thấy. 

Chúng ta đối với các nhà khoa học này không thể không khâm phục. Cảnh giới vi 

tế nhƣ vậy họ có thể thấy đƣợc. 

Phổ Lãng Khắc nhà khoa học ngƣời Đức, thầy của Ái Nhân Tƣ Thản, suốt đời 

chuyên  môn  nghiên  cứu  về  nguyên  tử,  nghiên  cứu  về  lƣợng  tử.  Ông  ta  nói  trên 

thế  giới  này  không  có  thứ  gì  gọi  là  vật  chất.  Bản  chất  của  vật  chất  là  gì?  Là  ý 

niệm, điều này hoàn toàn tƣơng đồng với Phật pháp nói. Cảnh giới tƣớng từ đâu 

đến? Từ chuyển tƣớng biến hiện ra. Chuyển tƣớng chính là ngã kiến, ngã ái, ngã 

mạn, ngã si. Từ những thứ này biến hiện ra, những thứ này từ đâu mà có? Trong 

tự tánh nó vốn đầy đủ trí huệ đức tƣớng. Trong tự tánh có những thứ này nhƣng 

186  Tập 370 



nó không hiện tƣớng, gặp duyên nó liền hiện tƣớng. Tự tánh có trí huệ, trong tự 

tánh có kiến văn giác tri. Khi kiến văn giác tri mê liền biến thành thọ tƣởng hành 

thức, nơi tự tánh gọi là kiến văn giác tri. Trong A lại da thì biến thành A lại da, 

nó chính là thọ tƣởng hành thức trong A lại da. Phật pháp nói rốt ráo viên mãn 

hơn khoa học. 

Các nhà khoa học nói đến tin tức, họ nói trong vũ trụ ba loại là năng lƣợng, 

tin tức, vật chất, chính là tam tế tƣớng. Họ nói năng lƣợng chính là nghiệp tƣớng 

của A lại da, tin tức chính là chuyển tƣớng của A lại da, vật chất chính là cảnh 

giới tƣớng của A lại da. Thật đáng nể. 

Điều này trong kinh Đức Phật nói rất rõ, năng lực phan duyên của thức thứ sáu 

rất lớn. Đối với bên ngoài nó có thể duyên đến hƣ không pháp giới. Đối nội nó có 

thể duyên đến A lại da, nhƣng không duyên đƣợc tự tánh, vì nó là vọng tâm, nó 

không thấy đƣợc chân tâm. Buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc chân tâm 

tự nhiên hiện tiền. Minh tâm kiến tánh chính là nhƣ vậy! 

Thành Phật không phải là học rộng nghe nhiều, học rộng nghe nhiều có thể 

trở thành một vị tiến sĩ, một vị chuyên gia nhƣng không thành Phật đƣợc. Vì sao 

vậy? Trong Phật pháp nói học rộng nghe nhiều là sở tri chƣớng. 

Đức Thế Tôn khi còn tại thế đã biểu diễn cho chúng ta, thị hiện cho chúng ta 

thấy. Ngài biểu diễn là một ngƣời thanh niên tri thức hiếu học, 19 tuổi ra đi tham 

học, học suốt 12 năm. Tất cả học thuật, học phái và Tôn giáo của Ấn Độ ngài đều 

thân  cận  và  học  hỏi,  19  tuổi  rời  gia  đình,  xả  bỏ  dục  vọng,  nghĩa    là  buông  bỏ 

phiền  não  chƣớng.  Ngài  sống  cuộc  đời  khổ  hạnh  tăng,  buông  bỏ  phiền  não 

chƣớng. Học suốt 12 năm, đến năm 30 tuổi dƣới gốc cây bồ đề ngài đã buông bỏ 

hết sở học trong 12 năm, nhƣ vậy mới khai ngộ. Buông bỏ hai chƣớng nên thành 

Phật. Sau khi thành Phật mới thật sự là “vô sở bất tri, vô sở bất năng. Ở nơi Đức 

Thế Tôn chúng ta thấy rất rõ ràng, ngài buông bỏ phiền não chƣớng, buông bỏ sở 

tri chƣớng. 

Ở Trung quốc thông qua ngài Huệ Năng, quý vị có thể thấy đƣợc, thấy đƣợc 

điều gì? Không cần học gì cả, nhƣng ngài “vô sở bất tri, vô sở bất năng”. Ngài 

Huệ Năng không biết chữ, ở nơi đạo tràng của Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn tám tháng, 

ngài  chƣa  từng  đến  giảng  đƣờng.  Hay  nói  cách  khác  chƣa  từng  nghe  qua  bài 

Tập 370  187 



giảng nào, ngài cũng chƣa từng vào thiền đƣờng, đến một cây hƣơng cũng chƣa 

từng ngồi. Ngũ tổ sai ngài đến giả gạo chặt củi trong nhà bếp, làm nghề tiều phu 

cũ của mình. Ngài là tiều phu chặt củi lƣợm củi, ngài chƣa học qua gì cả. Trong 

Lục Tổ Đàn Kinh chúng ta nhìn thấy và lãnh hội đƣợc. Tâm địa ngài thanh tịnh, 

thiện lƣơng, thật thà, từ bi, khiêm  tốn, cung kính. Chúng ta thấy ngài  có những 

đức hạnh này, ngài chính là ngƣời nhƣ vậy. 

Sau khi khai ngộ Ngũ tổ dạy ngài mau chóng ra đi. Vì sao vậy? Vì sợ sự đố 

kỵ  làm chƣớng ngại. Vì những ngƣời đó theo Ngũ tổ đã nhiều năm, nhƣng pháp 

của Ngũ tổ lại không truyền cho họ,  mà truyền cho  một ngƣời từ ngoài đến, lại 

không biết gì hết, cho nên họ sẽ không phục. Vì thế Ngũ Tổ dạy ngài đi trốn, ẩn 

mình đi. Ngài đi lánh nạn suốt 15 năm. 15 năm mọi ngƣời cũng đã quên dần sự 

việc  này,  ngài  mới  xuất  hiện.  Trong  thời  gian  lánh  nạn,  trên  đƣờng  lánh  nạn  ở 

thôn Tào Hầu, ngƣời đầu tiên ngài gặp là Tỳ Kheo Ni Vô Tận Tạng, vị Tỳ Kheo 

này thọ trì Kinh Niết Bàn, Kinh Niết Bàn phân lƣợng rất lớn. Mỗi ngày cô ấy đọc 

tụng ngài đều ngồi bên cạnh nghe, nghe vị Tỳ Kheo này đọc kinh. Sau khi vị Tỳ 

Kheo  này  đọc  xong  Huệ  Năng  đại  sƣ  liền  giảng  giải  cho  cô  ấy  nghe.  Ý  nghĩa 

trong kinh nhƣ thế nào, ngài liền giảng giải cho cô ta nghe. Vị Tỳ Kheo này giật 

mình, khâm phục đến ngũ thể đầu địa, cho nên đem kinh đến thỉnh giáo với ngài. 

Ngài nói tôi không biết chữ cô không nên đƣa kinh cho tôi. Không biết chữ 

thì  ngài  làm  sao  biết  đƣợc?  Ý  nghĩa  trong  này  ngài  giảng  rất  rõ  ràng.  Ngài  nói 

điều này không liên quan đến việc biết chữ hay không, cũng liên quan đến việc 

biết đọc kinh hay không. Ngài thị hiện nhƣ vậy là nói với chúng ta nếu thật có trí 

huệ  thì  thật  có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Tất  cả  các  kinh  mà  Đức  Thế  Tôn  thuyết 

trong suốt 49 năm, chỉ cần đọc cho ngài nghe, thì ngài đều có thể giảng giải. Ngài 

hoàn  toàn  thông  đạt,  hoàn  toàn  thấu  triệt.  Nhƣ  vậy  mới  có  thể  hoằng  pháp  lợi 

sanh, nhƣ vậy mới có thể cứu độ chúng sanh. Cứu độ chúng sanh cần có trí huệ, 

tri thức thì không thể làm đƣợc. 

Quý vị thử nghĩ xem bắt đầu từ niên đại 1970, liên hiệp quốc khởi xƣớng thế giới 

hoà bình, hoá giải xung đột, xúc tiến xã hội an định thế giới hoà bình. Mỗi năm 

đều mở hội nghị này, tham dự hội nghị này đều là học giả chuyên gia là tiến sĩ, là 

những  vị  giáo  thọ  nổi  danh.  Làm  việc  này  đã  hơn  30  năm  đến  nay  cũng  đƣợc 

188  Tập 370 



khoảng 40 năm.  Mƣời năm lại đây tôi cũng tham gia hơn mƣời lần hội nghị. Tôi 

hiểu điều này không thể giải quyết đƣợc vấn đề. 

Quý vị xem hội nghị một năm không biết mở bao nhiêu lần, nhƣng thế giới 

này tần suất xung đột mỗi năm càng tăng, phạm vi xung đột mỗi năm càng rộng 

hơn, dẫn đến rất nhiều thiên tai. Nhƣ vậy không phải rất rõ ràng rồi sao? Tri thức 

không  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Ngày  nay  thiên  tai  đã  xuất  hiện,  mọi  ngƣời  đều 

hoảng hốt, không biết dùng phƣơng pháp gì để đối phó. Thật ra mầm mống của 

bệnh có thể là do hiện nay con ngƣời chƣa giác ngộ, chúng ta tin rằng có một số 

ngƣời đã giác ngộ. Mầm mống của bệnh là gì? Là lòng ngƣời đã băng hoại, tự tƣ 

tự  lợi  đạt  đến  đỉnh  cao  nhất.  Khởi  tâm  động  niệm  là  tổn  ngƣời  lợi  mình.  Tổn 

ngƣời là đƣa ngƣời khác đến con đƣờng chết, không lƣu lại chút tình, nhƣ vậy là 

sai.  Ông  trời  có  báo  ứng,  thời  hiện  đại  này  các  nhà  khoa  học  đặc  biệt  là  giới 

lƣợng tử học cũng nói đến điều này. 

Năm ngoái Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ, mở hội nghị ở Tuyết Lê, thảo luận về vấn 

đề lời dự báo sang năm có thiên tai của Mã Nhã. Ông ta nói rất hay, ông nói năm 

2012 nếu con ngƣời trên toàn thế giới có thể bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm, thì chẳng những có thể hoá giải thiên tai mà còn đem đến 

cho địa cầu  một tƣơng lai tốt đẹp hơn. Lời  của ông cùng  một đạo lý với trong 

kinh Phật và truyền thống văn hoá nói. Ngày xƣa khi gặp thiên tai đế vƣơng tắm 

rửa trai giới. Thật sự sám hối, đoạn ác tu thiện, đại xá thiên hạ làm việc tốt, nhƣ 

vậy có thể làm giảm nhẹ thiên tai. 

Trong kinh Đức Phật nói rất hay, vì sao có thể giảm nhẹ? Vì thiên tai là do ý 

niệm  bất  thiện  tạo  thành,  ý  niệm  bất  thiện,  ý  niệm  vừa  chuyển  thành  thiện  thì 

thiên  tai  liền  đƣợc  hoá  giải.  Mặc  dù  không  thể  hoàn  toàn  hoá  giải  nhƣng  cũng 

giảm nhẹ rất nhiều. Trong kinh Phật nói rằng: tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Câu 

này  đƣợc  các  nhà  lƣợng  tử  học  hiện  đại  chứng  minh.  Ba  ngàn  năm  trƣớc  Đức 

Phật nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, Kinh Hoa Nghiêm nói toàn thể vũ trụ là 

“duy tâm sở hiện duy thức sở biến”, mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm là thức 

biến. Thức là gì? Là phân biệt chấp trƣớc. Trong phân biệt chấp trƣớc có nhiễm 

có tịnh, có thiện có ác. Tâm tịnh sở hiện sơn hà đại địa là thanh tịnh, tâm nhiễm 

Tập 370  189 



chính là ô uế. Tâm thiện thì hiện ba đƣờng ác, tâm ác liền biến ra ba đƣờng ác, tất 

cả đều do tự tâm mình biến hiện ra. Trong tự tánh không có những thứ này. 

Hay nói cách khác tốt cũng đƣợc, không tốt cũng không đƣợc, tất cả đều là tự 

làm tự chịu, đều không liên quan đến bất cứ ai. Chính ý niệm của mình biến hiện 

ra cảnh giới, chỉ có Phật pháp nói rõ ràng minh bạch. Nhƣng thế nào? Mọi ngƣời 

đều cho rằng Phật giáo là mê tín nên không tin, nhƣ vậy chỉ có thể để họ tự nhận 

chịu. Khi nào quay đầu_nhƣ một số tôn giáo nói là khi đó họ đƣợc cứu. 

Bên  dƣới  dẫn  chứng,  “Hựu  Lăng  Nghiêm  Kinh,  Duy  Thức  Luận  đẳng  minh 

 tam chủng vô tánh”.  “Tam vô tánh” này trong Phật pháp đại thừa thƣờng nói, đây 

là Phật học thƣờng thức.  “Nhất, tướng vô tánh”.  Tƣớng là hiện tƣợng, tánh là tự 

thể. Không có tự thể, tất cả đều là duyên tụ duyên tán.  “Nhất thiết chúng sanh dĩ 

 vọng tâm hướng nhân duyên sanh chi sự vật”.  Muôn sự muôn vật không rời đƣợc 

nhân duyên.  “Kế độ vi ngã, vi pháp”,  “kế” nghĩa là tƣ tƣởng đang phân biệt, đang 

chấp  trƣớc.  Chúng  ta  nói  trong  tâm  đang  lên  kế  hoạch  tính  toán.  “Độ”  là  đo 

lƣờng, “độ” là chấp trƣớc, “kế” là phân biệt. Cho rằng hữu ngã nên ngã kiến cũng 

từ đây mà hiện ra,  từ kế độ phân biệt mà có. Tất cả pháp bên ngoài cũng từ kế độ 

mà sanh ra, đều là từ phân biệt chấp trƣớc sanh ra. Tính toán đo lƣờng có ngã, 

đây gọi là ngã chấp, nghĩa là chấp trƣớc có cái ta. Chấp trƣớc tất cả pháp gọi là 

chấp  pháp  nên  chấp  trƣớc  phân  thành  hai  loại  lớn.  Ngã  chấp  và  pháp  chấp,  hai 

loại lớn này. 

 “Tịnh mê chấp vi thật ngã dữ thật pháp”.  Chấp trƣớc đến mức nghiêm trọng, mê 

quá sâu cho rằng đây là thật, cho rằng thật có ngã, thật có pháp điều này rất phiền 

phức.  “Thị  danh  biến  kế  sở  chấp  tánh”.   Nó  không  có  tánh,  nó  phổ  biến  đang 

phân biệt chấp trƣớc cho rằng, là thật có, là thực tại. Ở sau đƣa ra một ví dụ, ví dụ 

này trong kinh Đức Phật thƣờng nói,  “như kiến thằng”,  một sợi dây, sợi dây này 

rất thô. Ngày xƣa dây đa phần dùng sợi đay hay dùng cỏ. Dây cỏ thì càng to, dây 

sợi đay thì nhỏ hơn một chút. Sợi dây cỏ đích thực buổi tối sẽ ngộ nhận nó là rắn. 

Bây giờ dây làm  bằng ni lông, làm bằng tơ nên rất nhỏ. Điều này lúc Đức Phật 

còn tại thế, tôi tin rằng ở Trung quốc và Ấn độ dùng dây cỏ là nhiều nhất, dùng 

dây  cỏ.  Nhìn  thấy  sợi  dây  mà  ngộ  nhận  cho  rằng  đó  là  rắn.  “Xà  phi  thật  hữu” , 

vốn không có rắn nhƣng nhƣ thế nào? Chúng ta đã ngộ nhận. Buổi tối khi ở trong 

190  Tập 370 



bóng đêm, thấy không rõ nên cho rằng nó là rắn. Trong tâm chỉ có tƣớng của con 

rắn nên sinh sợ hãi,  rất ít ngƣời không sợ  rắn vì thế rất sợ hãi.  “Thử  tướng  phi 

 thật  hữu,  đãn  nhân  vọng  tình  nhi  hiện,  cố  viết  tướng  vô  tánh”.   Tƣớng  của  rắn 

không có thật. Vì sao có hiện tƣợng này? Là do vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc 

mà  hiện  ra,  nên  nói  tƣớng  vô  tánh.  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  sum  la  vạn 

tƣợng, nó giống nhƣ ví dụ này vậy. Hiện tƣớng, tƣớng rất ngắn ngủi, quý vị hoàn 

toàn không hiểu đƣợc chân tƣớng. Quý vị nhìn thấy là vọng tƣởng. 

Ngày xƣa không có điện ảnh, nếu có điện ảnh tôi tin rằng Đức Thế Tôn nhất 

định dùng ví dụ này. Trên màn hình chúng ta thấy đƣợc hiện tƣợng này, ngộ nhận 

rằng nó là thật. Thật ra điều này là sao? Thật ra nó là từng cuộn băng đang mở ra 

trên  màn  hình  này  mà  thôi.  Mỗi  cuốn  đều  là  bất  động,  nó  di  chuyển  quá  nhanh 

khiến mắt chúng ta sanh cảm giác sai lầm, cho rằng nó có thật, nhƣng thật ra nó 

không hề có. Tƣớng có động tác chăng? Không có, nó nhƣ nhƣ bất động. Tƣớng 

phải chăng là giống nhau? Không giống nhau, mỗi tấm đều không nhƣ nhau, mỗi 

ý niệm sanh một tƣớng phần. Quý vị thấy một khảy móng tay, thời gian một khảy 

móng  tay  có  320  triệu  ý  niệm,  nghĩa  là  một  khảy  móng  tay  có  320  đoạn  băng, 

không có cái nào tƣơng đồng. 

Tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật làm thí nghiệm nƣớc. Hình nhƣ năm 2004 tôi 

đi tham vấn, tham quan phòng thí nghiệm của ông ta. Ông ta nói với tôi_ông đã 

làm mƣời năm_có mấy mƣơi vạn cảnh tƣợng nhƣng không có hai cảnh nào giống 

nhau. Ông ta nói với tôi, tôi trả lời_Tôi nói không thể có hai loại tƣơng đồng, dù 

có làm  một vạn lần, mƣời vạn lần, trăm vạn lần, ngàn vạn lần, ức vạn lần cũng 

không tìm đƣợc một cái tƣơng đồng. Ông ta rất kinh ngạc liền hỏi tôi vì sao? Tôi 

nói vì ý niệm không tƣơng đồng. Ý niệm của ai? Ý niệm của chính chúng ta. Nếu 

mỗi  ý  niệm  của  chính  chúng  ta  đều  tƣơng  đồng  nhƣ vậy  thì  tốt,  vì  sao  vậy?  Vì 

quý vị sẽ không già. Vì sao quí vị già? Niệm niệm không tƣơng đồng mới bị già 

yếu. Nếu là hoàn toàn tƣơng đồng con ngƣời làm sao già đƣợc! Làm gì có đạo lý 

này? Tại sao bị già? Vì quý vị nghĩ đến già. Trong ý thức nghĩ đến già, nên năm 

này già hơn năm kia, tháng này già hơn tháng trƣớc, ngày này già hơn ngày kia. 

Chính là loại ý thức này, đây là phân biệt chấp trƣớc. Phân biệt chấp trƣớc khiến 

Tập 370  191 



thân thể chúng ta trở thành nhƣ vậy. Thật sự hiểu đƣợc và minh bạch, buông bỏ 

tất cả phân biệt chấp trƣớc, nó liền dừng lại, lão hoá của quý vị sẽ dừng lại. 

Chúng ta đọc trong bộ kinh này, vì sao ngƣời trong cõi thật báo trang nghiêm 

không già? Họ không có tâm phân biệt, không có tâm chấp trƣớc nên họ không 

già, đạo lý chính là nhƣ vậy. Cũng chính là nói ý niệm của họ giống nhƣ cuốn 

băng  này  vậy.  Mỗi  đoạn  đều  giống  nhau,  không  có  biến  hoá,  chúng  ta  thì  mỗi 

đoạn đều không giống nhau, đều có biến hoá, công phu chính là đây. Họ thật sự 

có thể triệt để buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Sanh đến cõi 

thật báo trang nghiêm, cõi thật báo là thân pháp tánh,  cõi pháp tánh. Thọ  mạng 

dài bao nhiêu? Ba đại a tăng kỳ kiếp, không già không yếu không thay đổi. Thời 

gian dài nhƣ vậy họ không có biến hoá. Về lý nói thông suốt chúng ta mới tin 

tƣởng. Không hiểu đƣợc đạo lý này thì cho rằng đây là thần thoại, chỉ nghe thôi 

chứ không tin. Khi chúng ta thật sự minh bạch thì ra mọi việc chính là nhƣ vậy, 

rất có thể. 

Nếu cuộn băng này từng đoạn từng đoạn đều giống nhau, thì chúng ta sẽ thấy 

hình ảnh trên màn hình là bất động, sẽ không di động. Đức Phật nói với chúng ta 

rất  nhiều  lần  rồi,  chúng  ta  cũng biết  nói  “tâm  hiện  thức  biến”.  Tâm  có  thể  hiện 

nhƣng không biến đƣợc. Thức sẽ biến, thức không thể hiện. Nó làm cho sở hiện 

bị thay đổi. Thức là gì? Thức chính là phân biệt chấp trƣớc, đạo lý này không thể 

không hiểu. Tất cả đều là vọng tình hiện ra, duy thức sở biến nên tƣớng vô tánh. 

Tất cả hiện tƣợng không có thực thể. 

Khi đức  Thế  Tôn  còn tại thế, ngài nói suốt 20 năm, cho chúng ta biết về  chân 

tƣớng của vũ trụ vạn hữu gọi là bát nhã.       Bộ kinh lớn nhất trong các kinh điển 

là  600  quyển  Kinh  Đại  Bát  Nhã,  nhiều  hơn  Kinh  Hoa  Nghiêm  rất  nhiều.  600 

quyển kinh này nói đều gì? Thật sự chỉ có một câu tổng kết “nhất thiết tƣớng, vô 

sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, đây là chân tƣớng. Cho nên Bồ Tát ứng hoá 

ở thế gian đều tuỳ duyên diệu dụng. Hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công đức, 

trong  đó  nhƣ  nhƣ  bất  động.  Vì  sao  vậy?  Nhƣ  nhƣ  bất  động  là  không  khởi  tâm 

không động niệm, có thể tuỳ duyên, có thể tuỳ hỷ công đức. Bồ Tát còn kém một 

bậc vẫn chƣa làm đƣợc. Bồ Tát có khởi tâm động niệm nhƣng Bồ Tát không có 

192  Tập 370 



phân  biệt  chấp  trƣớc.  A  la  hán  còn  phân  biệt  nhƣng  không  chấp  trƣớc.  Vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc đều có đủ là phàm phu trong lục đạo. 

Hiện tại lục đạo phàm phu dùng vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc đến cực điểm, 

cho nên đại thiên tai xuất hiện. Cực điểm này là dùng theo chiều hƣớng tiêu cực, 

không phải tích cực, tích cực thì rất tốt. Chánh diện là gì? Chánh diện là luân lý 

đạo đức nhân quả. Cũng có thể nói giáo dục tôn giáo đều là chánh diện, đáng tiếc 

phƣơng hƣớng họ dùng đều là ngƣợc lại tạo thành thiên tai nghiêm trọng. Hiểu rõ 

đƣợc chân tƣớng thì con ngƣời rất dễ hồi đầu, không thấu triệt chân tƣớng rất khó 

quay đầu, họ có chấp trƣớc rất sâu sắc. 

 “Nhị, sanh vô tánh. Do nhân duyên nhi sanh chi nhất thiết vạn pháp, vị chi y tha 

 khởi  tánh”.   Biến  chấp  ở  trƣớc  hoàn  toàn  là  do  quan  niệm  sai  lầm  tạo  thành, 

không có sự thật. Đây là nói tất cả pháp đƣợc sanh ra nhƣ thế nào. Tất cả pháp 

đều  là  chúng  duyên  hoà  hợp  mà  sanh  ra.  Chúng  duyên  hoà  hợp  chính  là  y  tha 

khởi, y tha sanh khởi gọi là y tha khởi tánh. Các nhà duy thức học nói tam tánh, 

tam  vô  tánh.  “Tha  tức  chỉ  nhân  duyên” ,vẫn  lấy  ví  dụ  ở  trƣớc  để  nói,  “liệt  như 

 thằng tùng ma chi nhân”,  sợi gai bện thành dây, thể của dây là sợi gai, nhờ nhân 

công  trợ  duyên  mà  thành.  Nếu  con  ngƣời  không  bện  nó  thì  sợi  gai  không  biến 

thành dây, con ngƣời đem nó bện thành dây nên con ngƣời là trợ duyên của nó. 

 “Ly vọng tình nhi tự tồn”,  con ngƣời đem nó bện thành dây, nó có tƣớng của dây. 

 “Đãn thằng vô thật tánh, duyên tán thằng không”,  nếu mở mấy múi đan ra, sợi 

gai  mở  bung  ra  thì  dây  không  còn.  “Cố  viết  sanh  vô  tánh”,   y  tha  khởi  tánh  và 

sanh  vô  tánh  đồng  thời  tồn  tại,  tƣớng  vô  tánh  và  biến  kế  sở  chấp  tánh  cũng  là 

đồng thời tồn tại. Cũng có nghĩa là về mặt tƣớng mà nói thì là biến kế sở chấp 

tánh, về mặt tánh mà nói thì là tƣớng vô tánh. Đứng về mặt hiện tƣớng sanh khởi 

mà nói thì là y tha khởi tánh, từ tự tánh của tƣớng mà nói là sanh vô tánh. 



       “Tam, thắng nghĩa vô tánh” . Thế nào gọi là thắng nghĩa? Thắng nghĩa là thật, 

hai cái ở trƣớc là giả, hoàn toàn do ta thấy sai.  “Thắng nghĩa giả, vị viên thành 

 thật tánh, chỉ viên mãn thành tựu chi chân thật tánh, diệc danh pháp tánh, diệc 

 viết chân như”,  cũng gọi là tự tánh, cũng gọi là chân nhƣ, đây là thật.  “Thị nhất 

 thiết hữu vi pháp chi thể tánh”.  Hữu vi pháp chính là hữu sanh hữu diệt chính là 

Tập 370  193 



nhân duyên sanh pháp, bao gồm các pháp biến kế sở chấp. Thông thƣờng nói biến 

chế sở chấp là khái niệm trừu tƣợng, không phải thật. Là hiện tƣợng sanh ra trong 

thấy biết sai lầm,  điều này trong Bách Pháp Minh Môn có 24 loại. Bao gồm cả 

thời gian và không gian mà hiện nay chúng ta nói, đều thuộc về biến kế sở chấp 

tánh. Từ trong ngộ nhận sanh ra nên nó không có thực thể. Pháp tánh, chân nhƣ 

đây là tánh thể của tất cả pháp. 

 “Liệt như thằng chi bảo tánh vi ma, viên thành thật tánh vi tuyệt đãi chi pháp, ly 

 nhất thiết tướng. Nhược kiến như thi ma, tắc ly xà thằng chi tướng, cố viết thắng 

 nghĩa vô tánh”. 

Hiểu rõ chân tƣớng sự thật thì không còn chấp trƣớc nhị biên. Đầu tiên coi sợi 

dây thành con rắn, nhƣ vậy là sai, hiện nay biết đƣợc thì ra là sợi dây. Hai bên sợi 

dây và rắn đều buông bỏ, đây gọi là viên thành thật tánh. Viên mãn thành tựu nên 

chân tƣớng rõ nhƣ ban ngày. Chúng ta hiểu rõ một cách thấu triệt. Tánh của dây 

là sợi gai, tánh của sợi gai là thớ, là thớ của thực vật. Nếu từng bƣớc từng bƣớc 

truy cứu, nhƣ hiện nay khoa học nói, quý vị phát hiện vật chất này là tế bào hợp 

thành_tế bào của thực vật tổ hợp thành. Tế bào tiếp tục phân tích là nguyên tử, 

phân tích nữa là điện tử. Từng tầng từng tầng phân tích, hiện nay các nhà khoa 

học  phân  tích  nhỏ  nhất  là  lƣợng  tử,  thật  không  dễ.  Lƣợng  tử  cũng  gọi  là  tiểu 

quang tử, lớn chừng nào? Điện tử rất nhỏ, điện tử chạy quanh hạt nguyên tử. Một 

điện tử là 100 ức tiểu quang tử tổ hợp thành.  Một điện tử nếu đem nó phân tích 

ra là 100 ức tiểu quang tử, trong kinh Phật nói là vật cực kỳ vi tế. Không còn cách 

nào phân tích tiếp, phân tích tiếp thì không còn nữa, thành lân hƣ trần. Loại tiểu 

quang tử nhỏ nhƣ vậy nhƣng nó đầy đủ năm uẩn sắc thọ tƣởng hành thức vì nó có 

hiện  tƣợng  vật  chất.  Chính  là  cảnh  giới  tƣớng  mà  trong  A  lại  da  nói,  nó  có  thọ 

tƣởng hành thức. Trong một điện tử có 100 ức tiểu quang tử, vi tế nhƣ vậy nhƣng 

trong Phật pháp nói càng vi diệu hơn, vƣợt lên trên khoa học. Đức Phật nói trong 

tiểu vật chất nhỏ nhƣ vậy có vũ trụ lớn cỡ nào? Lớn nhƣ biến pháp giới hƣ không 

giới vậy. Tự tánh không có lớn nhỏ, tự tánh không có tƣơng đối. Trong đó có vũ 

trụ, có đại thiên thế giới. 

Ai có thể vào đó? Ở trƣớc chúng ta đã học qua, Bồ Tát Phổ Hiền có thể vào, 

vào trong thế giới vi trần để thấy Phật nghe pháp. Trong thế giới vi trần đó lại có 

194  Tập 370 



vi  trần,  trong  vi  trần  lại  có  thế  giới  trùng  trùng  vô  tận,  đây  là  chân  tƣớng  trong 

kinh Phật nói. Những điều này khoa học hoàn toàn không nói đến. Khoa học ngày 

nay  chỉ phát hiện tiểu quang tử đây là nhỏ nhất không thể nhỏ hơn. Nguồn gốc 

của tiểu quang tử  là ý niệm, điều này họ đã phát hiện. Chúng ta cũng rất khâm 

phục đối với sự phát hiện của khoa học, thật đáng nể vì hiện tƣợng này chúng ta 

lâu nay đều hoài  nghi, đều không cách  nào nói rõ đƣợc, xem  cổ  nhân chú giải 

cũng không hiểu rõ. Báo cáo này của khoa học xem nhƣ là vạch trần đƣợc chân 

tƣớng, khiến chúng ta hoàn toàn thông suốt. 

Trong kinh điển nói ý nghĩa càng thâu sâu hơn,  chúng ta cũng có thể khẳng 

định rằng không có cùng tận. Cho nên cổ nhân có hai câu nói về tánh là:  “kỳ đại 

 vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”.  Trong kinh Phật nói là “vô nội”, là không có nội, trong 

nội vẫn còn nội, chúng ta tìm không ra đƣợc vật sau cùng, tìm không ra. Đây là 

những điều khoa học trong kinh Phật nói. 

 “Viên thành thật thị tuyệt đãi chi pháp”,  nó không phải tƣơng đối, không có đối 

lập. Tiểu thừa Tu đà hoàn bắt đầu phá ngã kiến, phá biên kiến. Biên kiến chính là 

đối lập nhị biên, họ không có. Trong tự tánh không có biên kiến, không có hiện 

tƣợng  này.  Không  có  cự  ly  nghĩa  là  không  có  không  gian,  không  có  trƣớc  sau 

nghĩa là không có thời gian. Cho nên thời gian và không gian trong Bách Pháp 

Minh  Môn  đều  thuộc  về  bất  tƣơng  ƣng  hành  pháp.  Nó  hoàn  toàn  là  khái  niệm 

trừu tƣợng không có sự thật làm y cứ, nên thế giới tây phƣơng Cực Lạc ở đâu? 

Chính là ở tại đây. Thiền sƣ Trung Phong nói rất hay: “ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh 

độ tức là ở đây”. “Tâm ta tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta”. Đây là 

nói đến viên thành thật, chân thật tánh viên mãn thành tựu, đây gọi là thắng nghĩa 

vô tánh. 

 “Vô tác giả, vô nhân duyên tạo tác nghĩa đồng vô vi”.  Vô tác và vô vi cùng một 

ý nghĩa, vi có nghĩa là làm. Tất cả pháp không có nhân duyên tạo tác, điều này vô 

cùng khó hiểu.  “Hoa Nghiêm Đại Sớ viết”, Thanh Lương đại sư nói, “dĩ hữu sở 

 tác vi, cố danh hữu vi, hữu vi thị vô thường. Vô sở tác vi, cố danh vô vi, vô vi tức 

 thị thường dã”.  Thƣờng là vĩnh hằng bất biến vô sở tác vi, vô vi là tự tánh. Trong 

bốn cõi Tịnh độ là thƣờng tịch quang và cõi thật báo. Thƣờng tịch quang thật sự 

là vô tác vô vi, thật nhƣ vậy. Cõi thật báo trang nghiêm vì họ đã đoạn khởi tâm 

Tập 370  195 



động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Có thể nói họ cũng là vô tác vô vi, chẳng qua 

tập khí vô thỉ vô minh của họ chƣa đoạn. Tập khí của họ còn chút tác dụng, tác 

dụng gì? Tác dụng của cảm. Vì họ có cảm nên diệu giác quả vị trong thƣờng tịch 

quang tự nhiên liền có ứng, gọi là phản ứng. Ý niệm  chúng ta truyền đến họ tự 

nhiên  họ  có  phản  ứng,  phản  ứng  tức  là  hiện  tƣớng.  Trong  thƣờng  tịch  quang 

không có bất cứ hiện tƣớng nào, phản ứng tức là hiện tƣớng. Họ có thể hiện thân 

trong cõi thật báo, hiện thân gì? Hiện pháp thân Nhƣ Lai, Tỳ Lô Giá Na Nhƣ Lai. 

Giúp những pháp thân Bồ Tát, giúp đỡ đó cũng là vô tác vô vi. Nếu hữu tác hữu 

vi  họ  liền  đoạ  vào  trong  mƣời  pháp  giới,  nhƣ  vậy  lại  khởi  phân  biệt  khởi  chấp 

trƣớc.  Họ  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Đến  khởi  tâm 

động niệm cũng không có thì tại sao hiện thân? Làm sao hản ứng? Nhƣ chúng ta 

đánh trống vậy, chúng ta đánh một tiếng thì âm thanh nó lập tức phản ứng. Nó 

không có khởi tâm động niệm, nó cũng không có phân biệt chấp trƣớc nên diệu 

giác quả vị trong thƣờng tịch quang tự nhiên phản ứng, họ ứng cõi thật báo. 

Nếu  muốn  hỏi  chúng  sanh  trong  mƣời  pháp  giới  và  lục  đạo  cho  đến  chúng 

sanh trong ba đƣờng ác khởi tâm động niệm, tự tánh có phản ứng chăng? Chƣ vị 

nên  biết  tự  tánh  chính  là  thƣờng  tịch  quang,  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  “tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể” cũng gọi là pháp tánh,  gọi là chân nhƣ, nhất định 

có phản ứng. 

Ngày xƣa khi Đức Thế Tôn thị hiện tại Ấn Độ, phải chăng trên địa cầu có một 

số ngƣời lấy tâm chân thành cung kính, cầu Phật xuất hiện ở thế gian để hoá độ 

chúng sanh? Chỉ cần có ngƣời này, có ý niệm này thì tự nhiên ngài đến đến. Đến 

để thị hiện cho chúng ta, đích thực ngài không hề khởi tâm động niệm. Khởi tâm 

động niệm còn không có thì làm gì có phân biệt chấp trƣớc! Điều này chúng ta 

không dễ gì hiểu đƣợc, không cách nào tƣởng tƣợng, gọi là không thể nghĩ bàn. 

Chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  nó  hoàn  toàn  là  phản  ứng  của  tự  tánh. 

Đích thực biến pháp giới hƣ không giới ngài hoàn toàn là “vô sở bất tri, vô sở bất 

năng”.  Ngài  dùng  là  tự  tánh  thanh  tịnh  tâm,  họ  không  phải  dùng  vọng  tƣởng. 

Hiện nay chúng ta dùng là vọng tâm, phân biệt chấp trƣớc dùng nhiều nhất. Vọng 

tƣởng  nhƣng  tự  mình  không  biết,  lại  tƣởng  xƣa  nay  chƣa  hề  dùng.  Dùng  vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc, quý vị thuần tuý là phàm phu lục đạo. Dùng tâm này 

196  Tập 370 



có  thể  hiểu  nghĩa  chân  thật  của  Nhƣ  Lai  chăng?  Trong  bài  kệ  khai  kinh  nói 

“nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”, quý vị có thể hiểu đƣợc chăng? Không 

hiểu đƣợc, nghe mấy mƣơi năm cũng không hiểu, nên điều này khó, rất khó! Nhƣ 

thế nào mới có thể hiểu? Ấn Quang đại sƣ đã hé ra thông tin, trên thực tế là ngài 

dạy chúng ta: một phần thành kính thì nghe hiểu đƣợc một phần, hai phần thành 

kính nghe hiểu đƣợc hai phần, mƣời phần thành kính nghe hiểu đƣợc mƣời phần, 

một  trăm  phần  thành  kính  nghe  hiểu  đƣợc  một  trăm  phần,  vạn  phần  thành  kính 

nghe hiểu đƣợc vạn phần. Đối với điều này chắc chắn thành ví dụ chính đáng. 

Kinh  mở  ra  trƣớc  mắt  nhƣng  mỗi  ngƣời  xem  lãnh  hội  không  giống  nhau,  ý 

nghĩa sâu cạn rộng hẹp không tƣơng đồng, tự mình xem cũng không giống nhau. 

Nếu chúng ta dùng tâm thành kính của chính mình có đƣợc hai phần ba phần, thì 

xem hiểu đƣợc hai ba phần ý  nghĩa. Kiên trì không bỏ thì càng xem  càng hoan 

hỷ, càng xem càng cung kính thì càng xem càng hiểu, chính là nhƣ vậy. 

Trƣớc  đây  tôi  ở  Đài  Trung  học  kinh  giáo với  thầy  Lý.  Chúng  tôi  đƣợc  thầy 

chọn chỗ ngồi ở hàng thứ nhất, đối diện với thầy. Ngồi cùng bàn với tôi là cƣ sĩ 

Chu Gia Lân. Hai ngƣời chúng tôi ngồi chung một bàn, đối diện với thầy. Chu 

Gia  Lân  viết  bài,  ghi  chép  rất  tƣờng  tận,  anh  ta  viết  cũng  rất  nhanh.  Có  khi  tôi 

cũng viết một vài điều nhƣng bị thầy nhìn thấy, tan học thầy kêu tôi đến phòng 

hỏi,  khi  nghe  kinh  anh  viết  gì?  Tôi nói:  dạ!  Viết  điều  gì?  Viết  bài.  Anh  viết  để 

làm gì? Tôi nói sợ quên. Thầy nói vô ích, nên chuyên tâm nghe, cảnh giới sang 

năm đã đƣợc nâng cao thì cái này hoàn toàn không dùng đến. Tôi nghĩ rất có lý 

nên tôi theo thầy mƣời năm không hề viết bài. Vở viết bài của tôi chỉ mỏng nhƣ 

thế  này,  nhƣng  phía  sau  vẫn  còn  hơn  một  nửa,  mới  viết  mấy  trang  trƣớc,  thầy 

không cho tôi viết. 

Vì sao thầy không cấm Chu Gia Lân viết? Vì căn tánh của chúng tôi không 

giống nhau, năng lực lãnh ngộ của tôi cao hơn Chu Gia Lân, năng lực ký ức của 

Chu  Gia  Lân  mạnh  hơn  tôi  nên  anh  ta  viết  bài  thầy  không  hề  hỏi  đến.  Anh  ta 

giảng kinh hoàn toàn giảng theo trong bài viết. Khi tôi giảng kinh hoàn toàn dựa 

theo những đều tôi hiểu. Tôi có thể dùng nội dung sâu sắc, văn tự ngôn ngữ dễ 

hiểu, nói năng rất lƣu loát, nên nghe tôi giảng rất hoạt bát. Mỗi năm không giống 

nhau không nên bỏ lỡ thời gian đó. Tâm chân thành cung kính này mỗi năm một 

Tập 370  197 



nhiều,  mỗi  năm  một  tăng  trƣởng.  Không  có  gì  khác,  thầy  cho  tôi  bốn  chữ:  “chí 

thành cảm thông”, thầy nói chúng ta cầu điều gì? Nếu muốn đọc sách cho tốt, đó 

là điều không thể làm đƣợc. 

Chúng  ta  có  thể  đọc  thuộc  làu  Kinh  Đại  Tạng  từ  đầu  đến  cuối  chăng?  Thế 

gian  pháp,  thông  hiểu  xuất  thế  gian  pháp  mà  không  thông  pháp  thế  gian  cũng 

không  thể  giảng  kinh.  Vì  sao  vậy?  Thông  xuất  thế  gian  pháp  là  khế  lý,  không 

thông pháp thế gian là không khế cơ. Thông thế gian pháp không thông Phật pháp 

là khế cơ không khế lý. Thế xuất thế gian đều phải thông, đó mới là điều rất phiền 

phức. 

Thầy đƣa ra một ví dụ rất đơn giản, thế gian pháp là Tứ Khố Toàn Thƣ, xuất 

thế  gian  pháp  là  Đại  Tạng  Kinh,  quý  vị  có  năng  lực  chăng?  Nhƣ  vậy  phải  làm 

sao?  Thầy  dạy  chúng  tôi  bốn  chữ:   “ chí  thành  cảm  thông ”,   cầu  cảm  ứng  thông 

thƣờng ngƣời ta nói cầu Phật gia hộ. Dùng điều gì để cầu Phật? Dùng cảm, chân 

thành tâm để chiêu cảm, chân thành cung kính đến cực điểm. Nhƣ vậy là sao? Đó 

là  chân  tâm  của  chúng  ta  đã  hiện  tiền,  nghĩa  là  bồ  đề  tâm  hiện  tiền.  Bồ  đề  tâm 

hiện  tiền  là  cùng  với  tâm  Phật,  tự  nhiên  liền  cảm  ứng,  vừa  xem  liền  hiểu,  vừa 

nghe liền minh bạch. Không cần nhớ dai cũng không cần nghe nhiều. Nghe nhiều 

nhớ  dai  có  khi  thật  sự  tạo  thành  sở  tri  chƣớng,  tạo  thành  thành  kiến  của  chính 

mình, cho rằng tôi thấy nhƣ vậy, tôi nghĩ nhƣ vậy, không có. Đức Phật không có 

quan điểm, không có quan điểm của ngài, Phật không có nhận xét của ngài. Tất 

cả các kinh Đức Phật nói là tự nhiên hiển lộ ra, ý muốn  nói rằng ngài không có 

thông qua tâm ý thức. Tâm là ký ức, chúng ta có thể ghi nhớ là tác dụng của tâm, 

tác  dụng  của  A  lại  da.  Phân  biệt  là  thức  thứ  sáu,  chấp  trƣớc  là  thức  thứ  bảy. 

Chúng ta đang dùng loại tâm này. Dùng tâm này cầu chánh pháp chân thật trong 

tự tánh là không cầu đƣợc, mà chỉ có thể cầu đƣợc pháp thế gian. Vì sao vậy? Vì 

ngƣời thế gian dùng tâm này, những thứ họ có chúng ta có thể lý giải. Ngƣời xuất 

thế gian không dùng tâm này, họ đã lìa tâm ý thức. Lìa A lại da nghĩa là không 

lƣu  lại  ấn  tƣợng,  vĩnh  viễn  tâm  ta  đƣợc  thanh  tịnh  bình  đẳng,  nhƣ  vậy  giác  tự 

nhiên hiện tiền. Không dùng phân biệt nghĩa là không dùng thức thứ sáu, không 

dùng chấp trƣớc tức là không dùng thức thứ bảy. A lại da, Mạt na, Ý thức gọi là 

tam tâm. Ý thức và Mạt na gọi là nhị ý. Thức thứ bảy gọi là ý căn, thứ sáu gọi là 

198  Tập 370 



ý thức, đây gọi là nhị ý. Tam tâm nhị ý, chúng sanh trong lục đạo đều dùng tam 

tâm nhị ý. Chẳng những lục đạo dùng nó mà mƣời pháp giới vẫn dùng nó. Quý vị 

thấy  A  la  hán,  Bích  chi  Phật,  Bồ  Tát,  Phật  trong  mƣời  pháp  giới  đều  dùng  tam 

tâm nhị ý. Trong đại thừa phân loại rất nghiêm khắc, chỉ cần dùng tâm ý thức đều 

gọi là phàm phu nên lục đạo gọi là nội phàm là phàm phu trong lục đạo. Tứ thánh 

pháp giới gọi là ngoại phàm nghĩa là bên ngoài lục đạo, họ vẫn là phàm phu. Vì 

sao vậy? Vì họ dùng tâm ý thức, nhƣng tâm ý thức của họ dùng ngay thẳng, vì 

sao? Vì họ hoàn toàn nghe theo giáo huấn của chƣ Phật Bồ Tát, họ thật sự y giáo 

phụng hành, chỉ là chƣa đoạn tận đƣợc tâm ý thức nhƣng dùng chơn chánh, cho 

nên tứ thánh pháp giới là cõi tịnh, lục đạo là cõi uế. 

Trong tứ thánh pháp giới có nhiễm tịnh, không có thiện ác. Trong lục đạo có 

thiện  ác,  thiện  ác  đều  là  nhiễm,  đều  không  phải  thanh  tịnh.  Trong  thanh  tịnh 

không có thiện ác. Cao hơn nữa đến cõi thật báo, đến nhiễm tịnh cũng không có, 

càng lên cao hơn càng vi diệu. Đến thế giới Cực Lạc quý vị hoàn toàn thấy đƣợc 

thế giới Cực Lạc rất tốt. Ngƣời vãng sanh ở cõi đồng cƣ, mặc dù là cõi đồng cƣ 

hạ phẩm hạ vãng sanh, cũng đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, 

nguyện 20 nói đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát nhƣ vậy không quá tuyệt sao! 

A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là  ai?  Là  Bồ  Tát  ở  cõi  thật  báo,  pháp  thân  Bồ  Tát. 

Không phải chúng ta thật sự tu thành mà là nhờ Phật A Di Đà gia trì. Ý muốn nói 

rằng  tuy  chúng  ta  không  phải,  nhƣng  trí  huệ  thần  thông  đạo  lực  không  khác  gì 

pháp thân Bồ Tát, Phật A Di Đà thật sự đã gia trì, sự gia trì của ngài nên quý vị 

đã đạt đƣợc. Chƣ vị tổ sƣ dạy chúng ta, nhiếp bổn nguyện công đức của Phật A 

Di Đà thành công đức của chính mình. Câu này đối với cõi phàm thánh đồng cƣ 

của thế giới Cực Lạc mà nói thì quý vị rất rõ ràng minh bạch. Vì sao vậy? Vì mỗi 

ngƣời đều nhƣ vậy, họ thật sự đem công đức của Phật A Di Đà biến thành công 

đức chính mình, lấy trí huệ của Phật A Di Đà trở thành trí huệ mình, thần thông 

của Phật A Di Đà thành thần thông của mình, họ thật làm đƣợc nhƣ thế. 

Chúng ta ở đây ngày ngày đều giảng,  Phật A Di Đà có gia trì, nhƣng chúng ta 

không tiếp nhận đƣợc. Vì sao không tiếp nhận đƣợc? Chúng ta có chƣớng ngại. 

Ánh sáng Đức Phật chiếu đến chúng ta, nhƣng ta có vọng tƣởng phân biệt chấp 

trƣớc đã làm chƣớng ngại không để nó chiếu đến. Cho nên tuy Phật quang phổ 

Tập 370  199 



chiếu  nhƣng  chúng  ta  không  có  chút  cảm  giác  nào.  Phiền  não  chƣớng,  sở  tri 

chƣớng  hai  chƣớng  ngại  nặng  nề  này,  trong  phiền  não  có  vô  minh,  có  vọng 

tƣởng,  có  chấp  trƣớc.  Quang  minh  của  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  tuy  phổ  chiếu  nhƣng 

chúng ta không hề cảm nhận đƣợc, thật là đáng thƣơng. Khởi tâm động niệm còn 

cho là đúng, nhƣ vậy là sai, hoàn toàn sai! 

Trong  hoàn  cảnh  trƣớc  mắt,  mọi  ngƣời  đều  biết  thiên  tai  là  thật  không  phải 

giả.  Chúng  ta  nhìn  từ  đâu?  Nhìn  từ  tâm  con  ngƣời.  Tâm  ngƣời  lƣơng  thiện  sẽ 

không có thiên tai, tâm ngƣời bất thiện nhất định có thiên tai. Lòng ngƣời phổ 

biến_quý vị xem nam nữ già trẻ các ngành các nghề, quý vị khách quan quan sát 

họ xem họ đang nghĩ gì? Họ đang nói gì? Và họ đang làm gì? Thì quý vị sẽ hoàn 

toàn minh bạch. Nếu những gì họ nghĩ, họ làm trái với luân lý, trái với đạo đức, 

trái với nhân quả, trái với giáo huấn của thánh hiền, nhƣ vậy thì phiền phức rất 

lớn, quả báo nhất định hiền tiền. Con ngƣời trên toàn thế giới tất cả đều làm trái 

đó chính là cộng nghiệp lớn nhất. Cộng nghiệp lớn nhất thì thiên tai sẽ có tính 

toàn cầu, không phải cục bộ. Bất cứ thiên tai cục bộ ở đâu nó cũng lan tràn trên 

toàn thế giới. 

Ngày nay chúng ta đặc biệt chọn bộ kinh này, chọn chú giải của Hoàng Niệm 

Tổ,  chúng  ta  cùng  nhau  học  tập,  hy  vọng  có  thể  đối  phó  với  lần  thiên  tai  này. 

Trong thiên tai nếu chúng ta tạo tội nghiệp mà nhất tâm sám hối cầu sanh thế giới 

Cực Lạc, lâm chung một niệm hay mƣời niệm Phật đều tiếp dẫn. Điều này trong 

kinh nói rất rõ, chỉ cần chịu quay đầu, thật sự quay đầu khi thiên tai qua đi chúng 

ta vẫn tồn tại ở thế gian này, nhƣ vậy tức là có nhiệm vụ phải làm. Thiên tai qua 

đi mà còn lƣu lại thế gian đều là ngƣời tốt, đều là thiện nhân, rất dễ giáo hoá. Quý 

vị  phải  ở  thế  gian  này  chủ  trì  chánh  pháp,  giáo  hoá  chúng  sanh  nên  có  trách 

nhiệm, có sứ mạng. Quả báo thật là nhân quả báo ứng không sai chút nào. Thiện 

có thiện quả, ác có ác báo, giới hạn rất rõ ràng. Không thể không giác ngộ, không 

thể không tinh tấn tu hành. 

Hữu  vi  là  có  tạo  tác,  tức  có  sanh  có  diệt.  Vô  vi  là  không  sanh  không  diệt. 

“Thám Huyền Ký viết”, đây là tác phẩm của Hiền Thủ quốc sƣ, chú giải về Lục 

Thập Hoa Nghiêm. Đại sƣ nói  “Duyên sở khởi pháp, danh viết hữu vi”,  nghĩa là 

pháp nhân duyên sở sanh khởi, tất cả pháp gọi là hữu vi pháp.  “Vô tánh chân lý, 

200  Tập 370 



 danh  viết  vô  vi,  cố  tri  vô  tác  vô  vi,  giai  chân  lý  chi dị  danh”,   bốn  câu  kệ  trong 

Kinh  Kim  Cang  nói  rất  rõ  ràng,  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  nhƣ  mọng  huyễn  bào 

ảnh”. Cái gì là pháp hữu vi? Trong Bách Pháp Minh Môn nói trừ sáu pháp vô vi ở 

sau còn 94 pháp trƣớc toàn là pháp hữu vi, có sanh có diệt. Quý vị chỉ nghĩ đến 

trong tất cả pháp có sanh có diệt, động vật có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh 

trụ dị diệt, khoáng vật có thành trụ hoại không, đây đều gọi là pháp hữu vi. Chỉ có 

hƣ không không thấy nó có hữu vi, không nhìn thấy hiện tƣợng sinh diệt, đây là 

pháp vô vi. Tƣơng tự vô vi không phải thật sự vô vi. Thật vô vi chỉ có một là tự 

tánh, chân nhƣ tự tánh là thật vô vi. Minh tâm kiến tánh nghĩa là thấy đƣợc đều 

này, đó là bản thể của muôn sự  muôn vật trong vũ trụ. Thông thƣờng ngƣời ta 

cũng gọi nó là chân lý, chân lý đích thực chỉ có một, không có hai. 

       “Hựu Pháp Sự Tán viết, Cực Lạc vô vi niết bàn giới”.  Đây là lời tán thán thế 

giới Cực Lạc, Cực Lạc vô vi là niết bàn giới. Niết bàn là không sanh không diệt. 

 “Niết bàn vi bất sanh bất diệt, tuyệt nhất thiết hữu vi chi tướng, thị danh vô vi. Ly 

 nhất thiết hữu vi tạo tác, thị danh vô tác. Cực Lạc quốc độ cử thể thị nhất thanh 

 tịnh cú. Chân thật trí tuệ vô vi pháp thân, cố viết vô vi niết bàn giới”.  

Đoạn kinh văn này đích thực có  mức độ  thâm sâu nhất định. Chúng tôi những 

năm  lại  đây,  có  nền  tảng  của  kinh  Pháp  Hoa,  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Lăng 

Nghiêm,  có  những  cơ  nền  tảng  này.  Trƣớc  đây  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  cũng  đã 

giảng mƣời lần, đây là lần thứ 11, nên đối với những kinh giáo này ít nhiều cũng 

có thể lãnh hội đƣợc, đặc biệt là nhìn thấy báo cáo của các nhà khoa học cận đại 

dần dần tƣơng ƣng với kinh điển đại thừa. 

Trƣớc  đây  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  tôi  là  triết 

học. Thầy nói Phật pháp là triết học tối cao, kinh Phật là đỉnh điểm của triết học 

thế  gian.  Thông  qua  60  năm  học  tập  đến  hôm  nay,  chúng  tôi  khẳng  định  Phật 

pháp không những là triết học tối  cao,  mà  đồng thời  cũng là khoa học  tối cao. 

Những vấn đề khoa học và triết học không thể giải quyết đƣợc, nó đều nằm trong 

Phật  pháp.  Bản  thể  trong  triết  học  đến  nay  vẫn  chƣa  giải  quyết  đƣợc,    rốt  cuộc 

bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu  là  gì?  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  tự  tánh  thanh  tịnh 

viên minh thể. Chỉ có chứng đƣợc mới biết, chứ không thể tƣởng tƣợng, chúng ta 

không thể nghĩ đến đƣợc, gọi là không thể nghĩ bàn. 

Tập 370  201 



Ở trƣớc có nói qua với chƣ vị, vì nó không có hiện tƣợng, có thể tƣởng tƣợng 

là  nhất  định  phải  có  hiện  tƣợng,  có  thể  quan  sát  cũng  nhất  định  phải  có  hiện 

tƣợng. Ba loại hiện tƣợng nó đều không phải nên không có cách nào phát hiện ra 

nó.  Nó  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần  cũng 

không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  nhƣng  ba  loại  hiện  tƣợng  này  đều  do  nó  biến 

hiện  ra,  tuyệt  diệu  chính  là  chỗ  này.  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta  làm  thế  nào  để 

chứng  đƣợc?  Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  liền  chứng 

đƣợc, nó ở mọi lúc mọi nơi. Nó là lý thể của tất cả pháp, chân lý của tất cả pháp, 

bản thể của tất cả pháp. 

 “Cực Lạc quốc độ cử thể thị nhất thanh tịnh cú”.  Nhất thanh tịnh cú này ở trƣớc 

chúng ta đã học rất nhiều, đây đều là lời trong Vãng Sanh Luận do Thiên Thân 

Bồ Tát nói. Chú giải này là của Đàm Loan pháp sƣ. Thế giới Cực Lạc“chân thật 

trí tuệ vô vi pháp thân”, là 48 nguyện năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà, một 

thời gian rất dài. Thành tựu công đức, thành tựu tự nhiên. Tự nhiên chính là vô vi. 

Phật  A  Di  Đà  không  hề  nghĩ  thế  giới  này  của  tôi  phải  nhƣ  thế  nào?  Không  hề 

nghĩ đến. Trong nguyện có, sau khi phát nguyện liền thực hành. Thực hành bằng 

cách nào? Chính là buông bỏ. Chƣơng Gia đại sƣ dạy chúng ta nhìn thấu buông 

bỏ.  Buông  bỏ  là  “chỉ”,  nhìn  thấu  là  “quán”.  Nhìn  thấu  cũng  chính  là  thấu  triệt 

chân tƣớng sự thật. Buông bỏ tất cả mới tƣơng ƣng với tự tánh, không buông bỏ 

không thể tƣơng ƣng với tự tánh vì trong tự tánh không có gì cả. 

Vì thế niệm Phật yêu cầu chúng ta, niệm Phật phải dùng tâm thanh tịnh niệm, 

không  đƣợc  có  tạp  niệm.  Khi  niệm  Phật  có  tạp  niệm  xen  vào  sẽ  làm  phá  hoại 

công  phu  niệm  Phật  của  chúng  ta.  Không  đƣợc  hoài  nghi,  không  thể  tạp  niệm, 

đây gọi là tịnh niệm. Nhƣ thế nào mới có thể làm đƣợc? Ở trƣớc đã học qua, Bồ 

Tát Đại Thế Chí nói “đô nhiếp lục căn”. Đô nhiếp lục căn chính là buông bỏ vạn 

duyên,  thế  xuất  thế  gian  pháp  tất  cả  đều  phải  buông  bỏ.  Trong  Kinh  Kim  Cang 

nói rất hay: “pháp còn phải bỏ huống là phi pháp”. Pháp đây là Phật pháp, Phật 

pháp vì sao phải bỏ? Phật pháp là nhân duyên sanh pháp, không phải thật. Đừng 

nên coi là thật, nếu xem nó là thật thì hoàn toàn sai. 

Phật  pháp  từ  nhân  duyên  nào  mà  có?  Vì  có  pháp  thế  gian  nên  mới  có  Phật 

pháp. Cũng giống nhƣ con ngƣời vì bị bệnh mới có thuốc, con ngƣời không bị 

202  Tập 370 



bệnh thì làm gì có thuốc? Tức là không có thuốc nên Phật pháp đƣợc sanh ra từ 

pháp tƣơng đối của thế gian, là nhân duyên sanh pháp. Hiểu đƣợc tánh chất của 

nó, nó có thể giúp chúng ta trị bệnh. Làm thế nào để trị lành bệnh? Xả bỏ nhị biên 

bệnh liền tiêu trừ. Bệnh trừ thì thuốc cũng không cần, bỏ nó bệnh mới hoàn toàn 

khỏe mạnh. Bệnh lành mà ngày ngày còn uống thuốc, không phải uống đến phát 

bệnh là gì, Phật pháp là thuốc.  Chúng sanh có tam vạn bốn ngàn phiền não, Phật 

có  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  để  đối  trị.  Phiền  não  không  có,  nếu  còn  dùng 

thuốc liền phát sanh vấn đề, bệnh càng thêm nặng, còn khó trị hơn cả bệnh phiền 

não, nên Đức Phật nói rất rõ ràng minh bạch “chân thật trí tuệ vô vi pháp thân”. 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nói  ba  loại  chân  thật,  thật  ra  ba  loại  chân  thật  này  là  thể 

tƣớng dụng. Chân thật rốt ráo là thể, trí tuệ chân thật là tƣớng, lợi ích chân thật là 

tác dụng, nói ba loại chân thật này. 

Vô vi pháp thân_vô vi pháp thân là thể.  “Cố xưng chi vi vô vi niết bàn giới. 

 Vô ngã, ngã giả, cụ thường nhất chi thể, hữu chủ tể chi dụng giả dã. Ư nhân thân 

 thể  chấp  hữu  thử,  vị  chi  nhân  ngã.  Ư  pháp  chấp  hữu  thử,  vị  chi  pháp  ngã” . 

Chúng tôi giới thiệu sơ qua mấy câu này trƣớc.  “Ngã giả, cụ túc”  cụ là đầy đủ. 

 “Thường  nhất  chi  thể”,   nếu  thƣờng  chấp  trƣớc  thân  này  là  của  mình.  Ý  của 

“ngã”, thế nào gọi là “ngã”? Phật pháp định nghĩa, nghĩa thứ nhất là chủ tể, nghĩa 

thứ hai là tự tại. Nếu nhìn từ nghĩa này thì cả hai nghĩa đều không tìm thấy trên 

thân của chúng ta, nhƣng thƣờng ngƣời ta đều chấp trƣớc, cho rằng thân thể này 

là ta. Trong Phật pháp gọi điều này là nhân ngã chấp, chấp trƣớc. Nó từ đâu mà 

có? Là nói khái niệm này, khái niệm này của tôi là biến kế sở chấp tánh, thân thể 

chúng ta là y tha khởi sanh. Một khái niệm của tôi là biến kế sở chấp tánh, không 

phải thật mà là giả. Nếu có pháp, quý vị đối với tất cả pháp này chấp trƣớc nó là 

thật, thật có đều này đây gọi là pháp chấp. 

Bên dƣới nói:  “nhiên nhân thân giả, ngũ uẩn chi giả hoà hợp, vô thường chi 

 nhất ngã thể”.  Quý vị tìm thƣờng nhƣng tìm cũng không tìm thấy. Thân này của 

chúng ta là một bộ phận của vật chất. Nhục thể này bên ngoài có ngũ quan nhãn 

nhĩ tỷ thiệt thân, trong đó có những khí quản nhƣ lục phủ ngũ tạng. Khí quản là 

gì? Phân tích khí quản thì toàn bộ là tế bào, phân tích tiếp tế bào thành phân tử, 

thành nguyên tử, thành điện tử. Càng phân tích càng nhỏ, phân tích đến sau cùng 

Tập 370  203 



thành  tiểu  quang  tử.  Là  những  thứ  này  tụ  tập  lại  một  nơi  biến  thành  tƣớng  của 

thân thể này. 

 “Ngũ uẩn chi giả hoà hợp”.  Vì sao là giả? Vì nó bị phân tán nên không thể vĩnh 

hằng. Giả hoà hợp này đều là ý niệm chủ tể chúng ta, ý niệm. Đức Phật nói tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh, tâm tƣởng chính là ý niệm. Con ngƣời theo tuổi tác thời 

gian  mà  dần  bị  già  yếu,  vì  sao  bị  già?  Đến  năm  sáu  mƣơi  tuổi  thì  đã  già,  trong 

tiềm ý thức có ý niệm già, nghĩa là ngày càng bị lão hoá. Đến bảy tám mƣơi tuổi 

thì già sắp chết, ý thức ý niệm của họ là họ sẽ chết, cho nên họ sẽ có diệt. Nếu 

căn bản họ không có ý niệm về chết thì thọ mạng của họ rất dài. Họ có ý niệm 

chết, tôi nghĩ làm sao có thể sống thêm vài năm nhƣng vẫn là chết, vẫn là ý niệm 

này. Khi tuổi đã già họ liền nghĩ đến bệnh, muốn thân thể  mạnh khỏe vẫn là vì 

bệnh,  không  thoát  khỏi  sự  liên  quan  với  bệnh.  Không  có  ý  niệm  bình  thƣờng, 

bình thƣờng thì không có ý niệm này. 

Chỉ có ngƣời tu hành chân chánh mới hiểu đƣợc đạo lý này, không có ý niệm 

này. Hoàn toàn không có ý niệm sanh lão bệnh tử nên rất mạnh khỏe, thị phi nhân 

đều không có ngã, vì sao vậy? Vì là giả. Những ý niệm này đối với quý vị nhất 

định có hại, nó là một sức mạnh thúc đẩy quý vị luân hồi sanh tử, quý vị ở trong 

lục đạo không ngừng lặn ngụp trong luân hồi sanh tử. Cho nên quý vị phải biết 

đây là giả hoà hợp, không phải thật. Nhất định phải nhìn thấu suốt nó, nhất định 

phải  buông  bỏ  nó.  Buông  bỏ  quý  vị  liền  đƣợc  đại  tự  tại,  thân  tâm  mạnh  khoẻ. 

Buông bỏ thân này thì tự tại biết bao! Trong Phật pháp gọi quý vị là thánh nhân. 

Trong tiểu thừa chứng đƣợc Tu đà hoàn quả. Trong đại thừa, nhƣ trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói thì quý vị là sơ tín vị Bồ Tát trong thập tín. 

Tuy địa vị rất thấp là tiểu tiểu thánh nhƣng đã đạt đƣợc vị bất thoái thứ nhất 

trong tam bất thoái. Quý vị tuyệt đối sẽ không thoái đoạ xuống phàm phu. Tuy 

chƣa ra khỏi lục đạo nhƣng quyết định không đoạ vào ba đƣờng ác. Chỉ cần quý 

vị có thể nhìn thấu bản ngã của mình và buông bỏ. Nhìn thấu suốt, thật sự hiểu rõ 

nhƣ thế nào gọi là ngã, thân thể tôi rốt cuộc là gì, ý niệm rốt cuộc là gì đều hiểu 

hết thấu đáo hết. Không còn chấp trƣớc ý niệm, không còn chấp trƣớc thân thể, 

quý vị rất tự tại. Thân thể ở thế gian này tuỳ duyên độ nhật. 

204  Tập 370 



Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất hay, tuỳ duyên diệu dụng. Diệu dụng là gì? 

Không còn chấp trƣớc đó chính là diệu. Dụng nhƣ thế nào? Dùng nó để nâng cao 

linh tính của chính mình, dùng nó để giúp chúng sanh đoạn ác tu thiện, phá mê 

khai  ngộ,  chuyển  phàm  thành  thánh,  dùng  nó  để  giúp  chúng  sanh,  giúp  chúng 

sanh có duyên, có duyên nghĩa là gì? Là họ có thể tin là có duyên, họ tin thật là 

có  duyên.  Họ  không  tin  là  không  có  duyên,  không  có  duyên  không  cần  miễn 

cƣỡng. Bất luận là có duyên hay không có duyên, chỉ cần mọi ngƣời cùng sống 

đoàn kết vui vẻ là đƣợc. Có duyên thì họ đƣợc nâng cao cảnh giới, vƣợt ra khỏi 

luân  hồi  lục  đạo.  Không  có  duyên  khiến  họ  tiếp  tục  luân  hồi.  Tự  mình  thật  sự 

muốn thành tựu thì bất luận họ sanh vào đƣờng nào quý vị đều biết. Khi nào có 

thể tiếp nhận quý vị cũng biết đƣợc, đến khi duyên của họ thuần thục thì quý vị tự 

nhiên đến giúp họ. Tất cả đều là tự nhiên, không có khởi tâm động niệm, không 

có phân biệt chấp trƣớc. Tuyệt diệu, vô cùng tuyệt diệu! 

 “Như Chỉ Quán Thất vân”,  quyển thứ bảy Chỉ Quán.  “Dĩ vô trí huệ cố”,  đây là 

thật. Vô trí huệ tức là có vô minh, nói khó nghe một chút thì gọi là mê hoặc. Quý 

vị đã mê thất tự tánh nên vô minh gọi là hoặc, vì thế mới phân biệt chấp trƣớc có 

ngã có pháp, tất cả đều tạo nên nhƣ vậy. Trên thực tế nó vốn không có. Nhƣ hiện 

nay  ngƣời  nào  không  cho  rằng  vật  chất  là  thật?  Vì  cuộc  sống  mà  tranh  đoạt  tài 

nguyên, tài nguyên chính là vật chất. Pháp thân Bồ Tát thấy đƣợc ngƣời này thật 

tội nghiệp, vật chất là giả không phải thật. Cơ sở vật chất là ý niệm, ý niệm tốt thì 

vật chất phong phú, ý niệm xấu vật chất liền bị phá hoại. Vì sao vậy? Vì cảnh tuỳ 

tâm chuyển. Điều đầu tiên là thân thể chúng ta, nếu thân thể chúng ta cứ nghĩ về 

phƣơng diện không lành mạnh, thì thân thể này ngày càng suy yếu đi. Nếu có thể 

nghĩ đến phƣơng diện mạnh khoẻ thì thân thể sẽ ngày một tốt hơn. Chúng ta cần 

phải có lòng tin đối với chính  mình, không có lòng tinh thì bệnh tật dễ bị nặng 

hơn, có lòng tin liền có thể trị lành. Điều gì trị lành bệnh? Là lòng tin của quý vị 

trị lành. 

Trƣớc đây khi tôi ở Mỹ có một lần bị cảm. Bác sĩ bệnh viện là ngƣời Trung 

quốc, tôi thảo luận với ông ta về đạo lý trị bệnh này. Tôi nói bác sĩ trị lành cho 

ngƣời bệnh, đều kiện đầu tiên và quan trọng nhất là gì? Ngƣời bệnh có niềm tin 

vào  bác  sĩ,  bác  sĩ  cũng  có  niềm  tin  với  bệnh  nhân,  đây  là  điều  kiện  thứ  nhất. 

Tập 370  205 



Nguyên nhân thứ hai thật sự trị lành bệnh hình nhƣ đến bảy tám mƣơi phần trăm 

là tâm lý. Bệnh nhân có tâm  lý  mạnh khoẻ thì bệnh nhất định lành, không hoài 

nghi.  Nếu  bệnh  nhân  hoài  nghi  bệnh  của  mình,  không  có  lòng  tin,  nhƣ  vậy  thì 

không cách nào trị đƣợc. Ông ta đồng ý với nhận xét của tôi, ông ta nói điều này 

rất có lý. Đây chính là điều trong Phật pháp nói: tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. 

Đạo lý trong kinh giáo nhiều điều hay mà pháp thế gian không tìm thấy, ở cõi trời 

hay cõi ngƣời  cũng tìm không thấy. Trong mƣời pháp giới không có nên các bậc 

cổ đức xƣng kinh điển của Phật là bảo. 

Bảo  có  nghĩa  là  gì?  Có  bảo  liền có  thể  giải  quyết  vấn  đề.  Có  thể  giải  quyết 

đƣợc vấn đề sức khoẻ của chúng ta, có thể giải quyết vấn đề cuộc sống của chúng 

ta, có thể giải quyết vấn đề sanh tử  của chúng ta, có thể giải quyết vấn  đề kiếp 

nạn của chúng ta. 

Ngày nay thế giới biến loạn nhƣ vậy, nếu y theo lời Phật nói trong kinh thì rất 

dễ giải quyết, vậy mà không ai tin. Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ nói ba câu thật hiếm 

thấy,  hoàn  toàn  giống  nhƣ  trong  kinh  Phật  nói.  Ông  nói  “khí  ác  dƣơng  thiện”, 

chính là đoạn ác tu thiện trong Phật pháp nói, “cải tà quy chánh, đoan chánh tâm 

niệm”, đoan chánh tâm niệm chính là chánh tri chánh kiến trong Phật pháp, nhƣ 

vậy vấn đề lập tức đƣợc giải quyết. Nhƣng lời ông nói ra ai chịu làm theo. Ai là 

ngƣời nào chịu bỏ ác hƣớng thiện? Ai đồng ý cải tà quy chánh? Nếu mọi ngƣời 

không chịu quay đầu, không tin tƣởng thì thiên tai này không thể tránh đƣợc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





----------------------------------------------------------------------------------------------- 











206  Tập 370 





 

Tập 371 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:11.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải trang 444, hàng thứ hai. Bắt đầu xem từ Chỉ Quán Thất. 

“Như „Chỉ Quán Thất‟ vân, dĩ vô trí huệ cố, kế ngôn hữu ngã, dĩ huệ quán chi, 

 thật  vô  hữu  ngã”.  Dƣới  đây  còn  có  4  câu,“ngã  tại  hà  xứ,  đầu  túc  chi  tiết,  nhất 

 nhất  đế  quán,  liễu  bất  kiến  ngã”.  Cho  nên  thân  thể  này,  có  thể  tƣ  duy  tƣởng 

tƣợng, chấp là ta. Thân thể của ta, tƣ tƣởng của ta, kiến giải của ta, đây đều là 

nhận  thức  sai  lầm.  Cho  nên  trong  kinh  nói  không  có  trí  huệ.  „Kế‟  là  phân  biệt. 

„Độ‟ là chấp trƣớc. Từ trong phân biệt vọng tƣởng, sanh ra một khái niệm trừu 

tƣợng. Trên thực tế, bất luận từ vật chất, hay từ tinh thần đều tìm không ra cái ta. 

Cho  nên  dùng  trí  huệ  quán  nó,  đây  là  ngƣời  có  trí  huệ.  Ở  trƣớc  là  nói  ngƣời 

không  có  trí  huệ,  cho  rằng  có  cái  ta.  Ngƣời  có  trí  huệ,  họ  hiểu  đƣợc  quả  thực 

không có cái ta. 

Dƣới đây là một ví dụ về „cái ta ở đâu‟? Nếu nói cái đầu là ta, thì tay chân phải 

làm  sao?  Đầu,  tay,  chân  toàn  là  ta,  vậy  thì  tƣơng  lai  thành  Phật,  quý  vị  muốn 

thành bao nhiêu vị Phật? Cái này trên logic nói không thông, nếu giống nhƣ các 

nhà khoa học bây giờ chia nhỏ hơn nữa, mỗi đốt xƣơng, mỗi khí quản của thân 

thể phân tích thành tế bào. Tế bào phân tích thành nguyên tử, tiếp tục phân tích 

nhƣ thế. Hiện nay các nhà khoa học đã nhìn thấy lƣợng tử, chấm nhỏ của một sợi 

lông, một hạt bụi, ở trƣớc chúng ta đã học rồi, chấm nhỏ này là 1/100 ức của một 

điện tử, cũng chính là 100 ức chấm nhỏ, tập hợp lại một chỗ thành một điện tử. 

Vật nhỏ nhƣ vậy nó cũng có đủ ngũ uẩn- sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Đây có phải 

là ta không? không thể nói là ta đƣợc. Nếu nói là ta thì thân thể này có bao nhiêu 

cái ta? Quả thật là vô số vô tận. 

Tập 371  207 



“Hựu Nguyên Nhân Luậnviết, hình hài chi sắc”. Đây là sắc thân-hiện tƣợng vật 

chất. “Tư lự chi tâm”, đây là đệ lục ý thức- hiện tƣợng tâm lý. “Tùng vô thỉ lai, 

 nhân duyên lực cố”. Hai chữ nhân duyên này rất quan trọng. “Nhân duyên lực cố, 

 niệm  niệm  sanh  diệt,  tương  tục  vô  cùng”. Những câu  này chúng ta nên  hiểu rõ. 

Chúng ta biết rằng, tất cả hiện tƣợng, đều là tƣớng tƣơng tự tƣơng tục, không có 

cái nào là thật. 

“Như  thủy  quyên  quyên,  tiền  lãng  khứ  nhi  hậu  lãng  lai.  Như  đăng  diệm  diệm- 

đèn phóng quang , tân diệm sanh nhi cựu diệm diệt”. 

Hiện nay đèn điện cũng không ngoại lệ, ánh sáng trƣớc diệt đi, ánh sáng sau lại 

sanh khởi. Đều là tƣớng tƣơng tục. Cho nên nó không phải là thật, nó là giả. 



“Thân tâm giả hợp”, gọi là giả hòa hợp, “tợ nhất” gần giống nhƣ một, một 

thân thể, “tợ thường” gần giống nhƣ nó luôn luôn tồn tại. 

“Thật tắc sát na chi tế sanh diệt vô cùng”. Đây chính là chân tƣớng mà Bồ Tát Di 

Lặc đã nói. Trong một giây có 1.600 triệu lần sanh diệt, đơn vị là triệu. 

“Phàm ngu chi giác”, Phàm ngu là phàm phu lục đạo, họ không biết, không hiểu 

đƣợc chân tƣớng sự thật. 

“Chấp chi vi ngã, bảo thử ngã cố”, đối với thân tâm của mình, dùng hết tâm tƣ 

bảo hộ nó, không để nó bị tổn hại, không để nó mất đi. 

“Tức khởi tham, sân, si tam độc, tam độc kích ý”, kích nghĩa  là đánh, đánh động 

ý căn. 

“Phát động thân khẩu, tạo nhất thiết nghiệp”. Hiện tƣợng tạo nghiệp này từ đâu 

ra? Mấy câu này nói rất rõ ràng, nguồn gốc của tất cả nghiệp là tham, sân, si-tam 

độc! Bên trong có tam độc đang phát động, thì thân khẩu ý tạo nghiệp rồi. Ý là ý 

niệm, ý niệm bất thiện sanh khởi. Ý niệm bất thiện là gì? Là ý niệm tham, sân, si. 

Quý vị nên biết rằng, tham, sân, si ở trong Mạt na thức không tạo nghiệp, nó có 

độc tính tồn tại, nó không có duyên, phải thông qua ý thức, thì duyên mới thành 

thục. Ý là thức thứ sáu. Năm thức trƣớc- mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân và ý tạo nghiệp, 

cũng là nói tam độc tiềm ẩn trong Mạt na thức, chúng ta gọi là ý thức tiềm ẩn, 

đến thức thứ sáu thì phát tác, nó mới thật sự khởi tác dụng. Cho nên, câu trong 

này  nói  rất  hay,  “Tam  độc  kích  ý,  phát  động  thân  khẩu,  tạo  nhất  thiết  nghiệp”. 

Nghiệp thì có nghiệp nhiễm, nghiệp tịnh, nghiệp thiện, nghiệp ác, rất nhiều chủng 

208  Tập 371 



loại, không thể đếm đƣợc.  Đúng là vô lƣợng, vô biên, vô số, vô tận. Vì sao vậy? 

Bởi  nó  là  ý  niệm  sanh.  Bây  giờ  chúng  ta  biết  rất  rõ,  một  khảy  móng  tay  là  ba 

mƣơi hai ức trăm ngàn ý niệm, niệm niệm tƣơng tục, vĩnh viễn không dừng nghỉ. 

Ngƣời nào không tạo nghiệp? Ngƣời thật sự không tạo nghiệp, chỉ có Phật Nhƣ 

Lai. Pháp thân Bồ Tát trong cõi Thật Báo Trang nghiêm, quý Ngài không còn tạo 

nghiệp. Vì sao vậy? Vì các vị đó đã buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt, 

chấp trƣớc. Cho nên gọi là thành Phật, gọi là Niết bàn. Chúng sanh trong  mƣời 

pháp giới, kể cả Phật, Bồ Tát đều đang tạo nghiệp. Nghiệp mà Phật và Bồ Tát tạo 

là nghiệp tịnh, tịnh mà không nhiễm. Nghiệp mà Thanh Văn, Duyên Giác tạo là 

còn có nhiểm ô. Vì sao vậy? Vì họ có phân biệt, không có chấp trƣớc, nhƣng họ 

còn có phân biệt. Nhƣng mức độ nhiểm ô nhẹ, không nghiêm trọng nhƣ lục đạo 

chúng sanh. Lục đạo chúng sanh chấp tình cảm, cho nên họ bị nhiễm ô nghiêm 

trọng. Chúng ta cần phải biết những điều này. 

Phật trong mƣời pháp giới, đã buông bỏ khởi tâm động niệm rồi, tức là đã đoạn 

hết vô minh phiền não. Khởi tâm động niệm gọi là vô minh. Hiện tƣợng tự nhiên, 

trong tự tánh không có. Tự tánh bổn định. Đại sƣ Huệ Năng bảo chúng ta: “Đâu 

ngờ  tự  tánh,  vốn không  dao động”.  Đây  là  tự  tánh  bổn  định.  Cho  nên  những  vị 

trong  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  không  tạo nghiệp. Họ  đạt  đƣợc  là  định  tánh, 

chính  là  tự  tánh  vốn  không  dao  động,  ở  trong  cảnh  giới  này,  đây  là  cảnh  giới 

tuyệt vời! 

Chúng ta học Phật, mục tiêu cuối cùng là trở về tự tánh. Trong Tịnh tông là trở 

về Thƣờng Tịch Quang Độ. Đây mới gọi là rốt ráo viên mãn. Quả báo trong lục 

đạo rất phức tạp, khác nhau rất nhiều. Lục đạo là ô nhiểm, trong đó có thiện có 

ác. Thiện nghiệp hoặc tam thiện đạo, ác nghiệp hoặc tam ác đạo. Thiện ác khác 

loại, mức độ vô cùng phức tạp. Cho nên quả báo sai biệt cũng hiện rõ, vô lƣợng, 

vô biên, vô số, vô tận, nó chuyển theo ý niệm. Chính là lời Phật dạy, tất cả pháp 

từ  tâm  tƣởng  sanh,  “chỉ  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”. Đoạn  này  là  nói  về  nhân 

ngã. Ngã là chánh báo, pháp là y báo. Ngoài sáu căn và sáu thức của chúng ta ra, 

đều gọi là y báo, là hoàn cảnh sinh tồn của chúng ta. Y báo gọi là pháp, danh từ 

chung gọi là pháp. 

Tập 371  209 



Cho nên dƣới đây nói “Tái ngôn pháp giả, tổng vi nhân duyên sở sanh, diệc vô 

 thường nhất chi ngã thể”, đây gọi là pháp vô ngã. Thân thể của chúng ta, ý thức 

thứ sáu có thể tƣ duy tƣởng tƣợng. Chúng ta xem nó là tâm, tâm của ta, thân ta 

đều là nhân duyên sanh. Tất cả pháp bên ngoài cũng nhƣ thế, cũng là nhân duyên 

sanh. Cho nên nó cũng là một ngã thể bình thƣờng. Chính là tự thể. 

Đại  Thừa  Nghĩa  Chƣơng  quyển  thứ  hai  nói:  “Pháp  vô  tánh  thật”.  Thật  là  chân 

thật. Ý nói là pháp không có tự tánh chân thật. Ở dƣới trong phần ngoặc kép nói 

rất rõ: “Nhất thiết pháp giai vô thật tánh, cố vân vô ngã”. „Vô ngã‟ này là pháp 

vô ngã, ở trƣớc là nhân vô ngã. Nói cách khác, ngã và tất cả pháp đều là giả, đều 

không phải thật. “CốThập Địa Kinh Luận viết, vô ngã trí hữu nhị chúng, nhất thị 


 ngã không, nhị thị pháp không ngã pháp câu không, liễu bất khả đắc”.  

Khi Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 22 năm giảng kinh Bát Nhã. Đây là chủ đề 

nghiên cứu kinh Bát Nhã, chủ đề này giúp chúng ta biết đƣợc, chân tƣớng của vũ 

trụ nhân sanh, đều là giả, không thật. Không có trí huệ, cho đó là thật, thân thể là 

thật, những vật ngoài thân cũng là thật. Quý vị xem, quý vị chấp trƣớc, cho rằng 

của cải của quý vị là thật. Cho rằng đất đai của quý vị là thật. Cho rằng nhà cửa 

của quý vị là thật. Cho rằng bạn bè của quý vị là thật. Cho rằng sự nghiệp của quý 

vị là thật. Hoàn toàn sai rồi! Đến lúc nào thì quý vị mới giác ngộ đƣợc đó hoàn 

toàn là giả. Phật dạy, “phàm sở hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”. Quý vị chấp trƣớc 

các thứ này là thật, đem cái giả nhận lầm là thật, thì tự tánh chân thật của quý vị 

bị mê thất rồi, không phải mất mà là mê mờ, quý vị không thấy đƣợc. Quý vị cho 

rằng những cái mê đó là thật. Trong kinh nói đây là ngƣời đáng thƣơng xót, quả 

thực đáng thƣơng! 

Trong tự tánh của quý vị có trí huệ vô tận. Có đức năng tƣớng hảo vô lƣợng. Tất 

cả đều không hiển lộ đƣợc. Nói không hiển lộ đƣợc, câu này hàm nghĩa rất thâm 

sâu, không dễ gì hiểu đƣợc. Chúng ta nói cách khác, trí huệ đức tƣớng trong tự 

tánh, hiển lộ ra đều đã biến chất rồi. Nó vốn không phải nhƣ vậy, vốn là nhƣ vậy, 

là Báo độ của Phật, Bồ Tát. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm, phải nhƣ vậy mới đúng. 

Tại sao hiện ra mƣời pháp giới, tại sao hiện ra 3 đƣờng ác? Cong đến không hợp 

lý, cong quá mức rồi, cong đến pháp giới tứ Thánh còn đƣợc, còn tạm đƣợc, cong 

đến lục đạo, cong đến tam đồ đó là sai hoàn toàn. Thế giới chúng ta hôm nay, là 

210  Tập 371 



cong đến địa ngục trong tam đồ. Quý vị nghĩ xem, khổ biết bao, tội nghiệp biết 

bao! Là ai cong? là chính mình. Không có bất kỳ lực bên ngoài nào thêm cho quý 

vị. Trong định luật nhân quả nói, tất cả đều là tự làm tự chịu, trách mình mê thất 

tự  tánh,  thời  gian  mê  thất  quá  dài,  mê  thất  quá  sâu.  Phật,  Bồ  Tát,  đạiThánh  đại 

Hiền  hối  thúc  nhiều  lần,  quý  vị  chẳng  chịu  quay  đầu,  quý  vị  không  quay  đầu 

đƣợc,  tự  cho  mình  là  đúng.  Trong  phiền  não,  nghiêm  trọng  nhất  là  nghi  hoặc, 

nghi hoặc lời giáo huấn của Thánh Hiền. Nghi hoặc đối với tất cả ngƣời và vật. 

Quả  thật  rất  khó  quay  đầu!  Nhất  là  thời  đại  hiện  nay,  chúng  ta  bỏ  mất  lới  giáo 

huấn của Thánh Hiền, khoảng 200 năm rồi. Trong 200 năm đó, những ngƣời này 

càng mê càng sâu. Cách tánh đức càng lúc càng xa, tạo thành xã hội loạn động, 

địa  cầu  thiên  tai  nhƣ  ngày  nay.  Không  những  địa  cầu  thiên  tai,  mà  cả  hệ  thái 

dƣơng cũng có biến hóa. Hệ ngân hà có bộ phận sản sanh biến hóa. Đây chẳng 

phải là chuyện nhỏ, mà là chuyện lớn đấy. 

Lời giáo huấn của chƣ Phật Bồ Tát, củaThánh Hiền, còn lƣu lại trên thế gian, rất 

tiếc là không có ngƣời học. Có những ngƣời học, nhƣng không hiểu đƣợc nghĩa 

của nó, ý muốn nói là không giải đƣợc nghĩa của nó, không biết đƣợc đạo của nó! 

nhƣng có học hơn không, rớt vào trong A lại da  ít nhiều hạt giống, kiếp sau có 

duyên gặp lại thì tiếp tục học. Cho nên, vì sao Phật nói thành Phật phải vô lƣợng 

kiếp, nguyên nhân là ở chỗ này. Không phải chúng ta mất đi thân ngƣời, kiếp sau 

lại đƣợc làm ngƣời, không phải, chẳng dễ nhƣ vậy. Tất cả chúng sanh trong lục 

đạo, theo nghiệp lƣu chuyển, mình không làm chủ đƣợc, theo nghiệp lƣu chuyển. 

Nghiệp là gì? Nghiệp là ý niệm của quý vị. Bản thân quý vị không làm chủ đƣợc, 

ý  niệm  bất  định,  lúc  nghĩ  chuyện  này,  lúc  nghĩ  chuyện  khác,  thiện  ác  hỗn  tạp. 

Quý vị suy nghĩ lại xem, nhất định là thiện ít ác nhiều. 

Phiền não tâm sở có 20, thiện tâm sở chỉ có 11. Trong Bách Pháp Minh Môn sắp 

xếp, Tâm sở ác nhiều hơn tâm sở thiện, còn nhiều hơn gấp hai lần. Cho nên học 

cái xấu rất dễ, học điều tốt vô cùng khó khăn, nguyên nhân chính là đây. Tâm sở 

thiện của chúng ta ít, tâm sở ác nhiều. Khởi tâm động niệm, khẳng định là niệm 

ác nhiều, niệm thiện ít. Đối với chính mình còn mê hoặc điên đảo, huống gì đới 

với cảnh giới bên ngoài? Những đạo lý này, chân tƣớng sự thật, thật sự nói không 

khó hiểu, đặt ở trƣớc mặt chúng ta. 

Tập 371  211 



Nếu tâm thanh tịnh, thì sự cầu học này, bất luận là pháp thế gian hay Phật pháp, 

nguyên lý là thông nhau. Phải dùng chân tâm học, dùng tâm thanh tịnh học, dùng 

trí huệ học, quý vị mới có thể học đƣợc. Những câu này nói thì dễ, làm rất khó. 

Vì  sao  vậy?  Bởi  không  có  tâm  thanh  tịnh.  Một  số ngƣời  tâm  luôn  luôn  có  nghi 

ngờ, có nghi ngờ, có lo ngại, có tham,  có si. Những thứ này đối với sự học tập 

của  chúng  ta  tạo  thành  sự  tổn  thƣơng  nghiêm  trọng.  Vì  sao  vậy?  Bởi  nó  làm 

chƣớng ngại chân tánh của chúng ta, khiến chúng ta đối với những điều đã học 

sanh lòng nghi ngờ. Khiến chúng ta đối với Phật Bồ Tát khởi nghi hoặc. Đối với 

các bậc thánh hiền khởi nghi hoặc. Nghi là chƣớng ngại Bồ Tát lớn nhất. Vì sao 

đem  nghi  viết  ở  trong  căn  bản  phiền  não?  Trong  6  căn  bản  phiền  não,  nghi  là 

phiền  não  thứ  5,  sau  tham  sân  si  mạn  là  nghi.  Không  phải  nghi  những  chuyện 

bình  thƣờng,  mà  nghi  tự  tánh,  nghi  pháp  tánh,  nghi  Phật  Bồ  Tát,  nghi  Thánh 

Hiền.  Mặc  dù  chúng  ta  có  tâm  học  Phật  cầu  đạo,  nhƣng  không  thể  thành  tựu. 

Nhất  định  phải  phá  mê  khai  ngộ,  quý  vị  mới  có  thẻ  thành  tựu.  Bởi  vì  lời  giáo 

huấn của Thánh Hiền, kinh giáo của Phật Bồ Tát, là từ chân tâm bộc lộ ra. Tâm 

của chúng ta không chân, nên hoàn toàn xa lạ với nó. 

Mở  quyển  kinh  ra,  mỗi  chữ  mỗi  câu,  chúng  ta  đều  thiết  lập  chƣớng  ngại  vật. 

Ngày ngày đọc tụng, ngày ngày hy vọng, cuối cùng là tan vỡ. Vì sao vậy? Bởi 

chƣớng ngại không trừ đƣợc. Cho nên, trong kinh Phật dạy chữ tín này rất hay: 

„Tín vi đạo nguyên công đức mẫu‟. Lòng tin là nguồn gốc của Phật đạo, là mẹ 

của tất cả công đức, nghĩa là lòng tin có thể sanh tất cả công đức. Nghi tâm học 

Phật, có thể cho ngƣời phƣớc đức, không thể cho ngƣời công đức. Phƣớc đức và 

công đức không giống nhau. Quả báo của phƣớc đức là quý vị ở trong lục đạo, 

hƣởng thụ ngũ dục lục trần. Ngũ dục là tài, sắc, danh, thực, thùy. Quý vị có thể 

hƣởng thụ sung mãn, nhƣng không thể thoát vòng sanh tử, không thể ra khỏi tam 

giới. 

Công đức không nhƣ vậy, công đức có thể giúp quý vị thành tựu giới định huệ. 

Có thể giúp quý vị thoát ly luân hồi lục đạo, thoát ly mƣời pháp giới. Có thể giúp 

quý vị đến thế giới Cực Lạc thành Phật. Đó là công đức. Ngƣời học Phật, nhƣ thế 

nào là công đức, nhƣ thế nào là phƣớc đức, phải phân biệt rõ ràng. Nhƣ thế nào 

để duy trì công đức? Đó là nhẫn nhục, nhẫn nhục có thể duy trì công đức. Bố thí 

212  Tập 371 



có thể tạo ra công đức, nó cần nhẫn nhục để duy trì, công đức mới có thể khởi tác 

dụng. Tác dụng này là gì? là khai trí huệ, chứng diệu quả, chứng quả vị diệu giác. 

Chứng đắc vạn pháp đều không. 

Trong  Đại  Bát  Nhã  nói:  “Nhất  thiết  pháp,  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả 

đắc”, chính là ở đây 4 chữ “ngã không pháp không”. Thật sự đối với ngã, đối với 

pháp không chấp trƣớc, buông bỏ hoàn toàn. Buông bỏ ngã chấp, hết phiền não 

rồi, thì là “ngã không”. Buông bỏ pháp chấp, không còn tri kiến, quý vị mới có 

thể thấy Nhƣ Lai. Thấy Nhƣ Lai là thấy tánh, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, quý vị mới đạt đƣợc công đức trang nghiêm thù thắng không gì sanh bằng 

của thế xuất thế gian. Quý vị đạt đƣợc. 

“Hựu Kim Cang kinh viết, thông đạt vô ngã pháp giả, Như Lai thuyết danh chân 

 thị Bồ Tát”. Đây không phải giả, là thật, pháp thân đại sĩ! “Thông đạt vô ngã” tức 

là chứng đắc vô ngã. Trong kinh giáo nói: “triệt kiến chƣ pháp thật tƣớng”. Nhân 

tƣớng, pháp tƣớng đều bao gồm trong đó, thấy triệt để tƣớng chân thật của tất cả 

pháp. Nhƣ lai nói ngƣời này thật sự là Bồ Tát. Bồ tát là ngƣời giác ngộ, họ thật sự 

đã giác ngộ. Ở trong tâm, mọi lúc, mọi nơi không chấp trƣớc ngã, chí công vô tƣ. 

Không chấp trƣớc ngã chính là chí công vô tƣ. Không chấp trƣớc pháp, bình đẳng 

nhất  nhƣ,  vạn  pháp  bình  đẳng  nhất  nhƣ.  Cảnh  giới  này  trong  cõi  Thƣờng  Tịch 

Quang có. Trong thập pháp giới có tƣơng tự thôi không phải thật, nhƣng tƣơng tự 

cũng là tốt rồi. 

Tiếp tục xem đoạn dƣới, nói về bốn vô lƣợng tâm. “Đại từ đại bi hỷ xả thanh”. 

Chữ đại này nối liền với đại hỷ, đại xả. “Từ bi hỷ xả, danh tứ vô lượng tâm. Từ vô 

 lượng, bi vô lượng, hỷ xả dã giai vô lượng. Năng dữ lạc chi tâm dã”. Hy vọng hết 

thảy chúng sanh đƣợc an vui. Đây là tâm Phật, đây là chân tâm! 

Một số ngƣời thấy ngƣời khác đƣợc an vui, họ không hoan hỷ, họ có tâm đố kỵ. 

Nhìn thấy những ngƣời ở đó chịu khổ, họ rất vui. Họ có tâm kiêu hãnh, có tâm 

háo thắng. Những tâm này đều là phiền não, vả lại là phiền não rất nghiêm trọng. 

Chƣớng ngại chúng ta tu học giới định huệ. Các thứ này nếu không loại bỏ, công 

phu tu học của chúng ta làm sao có hiệu quả? Có các thứ này xen lẫn bên trong, 

khi  chúng  ta  tụng  kinh,  những  tạp  niệm  này  xen  lẫn  bên  trong.  Khi  niệm  Phật 

Tập 371  213 



cũng xen lẫn bên trong. Đem công phu mỗi ngày phá hoại hết, công đức không 

còn, còn lại là phƣớc đức. Điều này chẳng thể không biết đƣợc. 

Trên  thế  gian  hiện  nay,  có  đƣợc  mấy  ngƣời  dùng  chân  tâm?  Bao  gồm  cả  chính 

mình ở trong đó. Mình phải yên tĩnh, phải siêng năng quan sát, ta có dùng chân 

tâm đối với Phật Bồ Tát, đối với kinh giáo, đối với đồng học, đối với thầy giáo, 

có dùng chân tâm không? Nếu không dùng chân tâm, thì quả báo rất khổ, rất thê 

thảm! Ở đâu vậy? Ở trong 3 đƣờng ác. Tuy ta không tạo nghiệp ba đƣờng ác, bậc 

trƣởng bối của ta, lớn hơn một bậc, lớn hơn hai bậc, lớn hơn ba bậc, họ đã tạo ác 

nghiệp. Ác nghiệp của họ sẽ ảnh hƣởng đến chúng ta. Bởi chúng ta với họ có mối 

quan  hệ  rất  mật  thiết,  chắc  chắn  bị  ảnh  hƣởng.  Đã  bị  ảnh  hƣởng  rồi,  thì  quý  vị 

không cách nào thoát khỏi quả báo. Thiện nhân ứng với thiện quả. Ác nhân ứng 

với ác quả. 

Cho nên, trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, nhất là ở trong thời đại hiện 

nay, dám không cẩn thận sao? Còn dám tạo nghiệp ác sao? Chúng ta biết rằng, 

cũng cần phải biết rằng, biến pháp giới hết thảy chúng sanh khởi tâm động niệm, 

mọi  ngƣời  đều  biết  đƣợc.  Trong  tâm  họ  nghĩ  những  chuyện  xấu,  tôi  biết  đƣợc 

không? Biết đƣợc. Quý vị biết đƣợc không? Cũng biết đƣợc. Không có ngƣời nào 

chẳng biết. Vì sao vậy? Vì tự tánh là thông, giống nhƣ  mạng lƣới liên lạc nhau 

không khác. A lại da cũng là thông, bất luận ngƣời nào tạo nghiệp ra sao, tin tức 

này chúng ta lập tức nhận đƣợc, tốc độ rất nhanh. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  bảo  chúng  ta  rằng,  “xuất  sanh  vô  tận”.  Bất  luận  là 

thiện,  hay  là  ác,  đều  là  xuất  sanh  vô  tận.  Nếu  chúng  ta  vâng  lời,  vâng  lời  Phật, 

nghe  kinh  điển,  y  giáo  phụng  hành, thì  ma  không  thể  đến  quấy  nhiễu.  Tập  khí 

phiền não là ma, phiền não ma. Tâm chúng ta mới có thể định đƣợc. Tâm thật sự 

định rồi, Tam Muội liền hiện tiền. Thông thƣờng cũng không cần thời gian dài, 

khoảng 2, 3 năm là quý vị đạt đƣợc Tam Muội. 



Tam Muội nếu có thể tích lũy đƣợc, nhất định sẽ khai mở trí huệ. Niệm thứ nhất 

của tôi là tâm định. Niệm thứ hai tâm cũng là định. Niệm thứ ba tâm cũng là định. 

Niệm  niệm  đem  tâm  dừng  lại  một  chổ,  thì  sanh  trí  huệ.  Phật  tổ  thiên  kinh  vạn 

luận xứ xứ chỉ quy. 

214  Tập 371 



Không phải họ có sai lầm gì, chúng ta nhìn không thấy. Vì sao nhìn không thấy? 

Bởi  mơ hồ, không có trí huệ, không có định công. Thậm  chí  mở kinh ra  không 

kiên nhẫn. Loại ngƣời này phải làm sao? Khó độ! Khuyên họ buông bỏ, họ không 

buông  bỏ  đƣợc.  Học  khởi  dục  vọng  rất  mạnh,  làm  sao  họ  chịu  buông  bỏ?  Bậc 

thánh  hiền  dạy  họ  nhất  môn  thâm  nhập,  họ  hoài  nghi,  không  có  một  ví  dụ  nào 

hay. Kết quả nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, họ nhìn thấy rồi, nếu họ 

không nhìn thấy, thật khó tin đƣợc! những câu này làm cho tiền đồ của họ bị mất 

rồi, họ không tin tƣởng. 

Cho nên học hành chẳng ai tự học mà biết đƣợc. Đều là nhờ thầy giáo chỉ bảo, 

đặt nền tảng học tập, sau này nếu thật sự tinh tấn, bền lòng vững chí, có thể vƣợt 

trội  hơn  thầy  giáo.  Ngạn  ngữ  có  câu:  “Màu  xanh  có  từ  màu,  lại  đẹp  hơn  màu 

lam”, càng đẹp hơn màu lam. Đều là từ trong tâm chân thành cung kính mà có. 

Chẳng thể không biết điều này.  

Hôm nay chúng ta học các thứ, không vào đƣợc chủ yếu là đối với nó không có 

lòng tin, hoài nghi nó, không có chút lòng cung kính, dửng dƣng trong học tập, 

cho rằng là học tập, thật sự không có. Không biết đƣợc ý nghĩa chính xác trong 

kinh điển, đều hiểu đƣợc là ý của  mình, không phải nghĩa chân thật trong kinh 

điển, bệnh của ngƣời mới học là ở chỗ này. 

Cho  nên  mới  học  Phật,  mới  học  Đạo,  mới  học  Nho,  thầy  giáo  đầu  tiên  là  then 

chốt. Thầy giáo vỡ lòng, liên quan đến cuộc đời của quý vị! Cho nên trƣớc đây, 

gia đình lớn đệ tử nhiều, mở  trƣờng học, chính là trƣờng tƣ. Một gia đình trên 

dƣới nhân khẩu mấy trăm ngƣời. Một số gia đình bình thƣờng khoảng 300 ngƣời, 

nhân khẩu thịnh vƣợng sáu bảy trăm ngƣời. Quý vị nói xem, con cái nhà họ nhiều 

hay ít! Chúng ta dùng tiêu chuẩn phổ thông nhất để nói, 300 ngƣời, 300 ngƣời thì 

con  cái  của  họ  nhiều  ít?  Con  cái  không  phải  mỗi  cặp  vợ  chồng  nuôi  một  đứa, 

không phải vậy. Quan niệm của ngƣời trƣớc đây là nhiều phƣớc, nhiều thọ, nhiều 

con cái. Con cháu càng nhiều càng tốt, con cháu đầy đàn. Cho nên đại gia đình 

300 ngƣời, mở một trƣờng học rất thịnh vƣợng, học trò ít nhất cũng năm sáu chục 

ngƣời, mở một lớp học. 

Mời thầy giáo dạy, ai mời? là gia trƣởng mời, gia trƣởng đại khái là bậc ông nội, 

năm sáu mƣơi tuổi. Lớn tuổi, họ đã nghĩ hƣu rồi, họ  giao việc nhà lại cho con 

Tập 371  215 



trai. 70 tuổi trở lên là dƣỡng lão rồi, không quản việc nhà nữa. Thật sự làm chủ 

trong nhà là năm sáu mƣơi tuổi. Cho nên họ cũng có con, họ cũng có cháu. Mời 

thầy giáo là ngƣời rất có tâm, phải mời những ngƣời có học, ngƣời có đức hạnh, 

có  học  vấn,  có  lòng  thƣơng.  Gia  trƣởng  đối  với  thầy  giáo  phải  hành  lễ  3  quỳ  9 

lạy, cung kính mời họ, để cho con cháu trong nhà, những đứa trẻ này nhìn thấy 

cha ông của nó, đối với thầy giáo cúng kính nhƣ vậy, thì nó không còn gì để nói 

nữa.  Nó  chẳng  dám  không  tin  tƣởng,  chẳng  dám  không  vâng  lời.  Cho  nên  việc 

tôn sƣ trọng đạo là cha mẹ, ngƣời nhà làm cho quý vị xem. 

Nhà chúng tôi thì thật tội nghiệp, hình nhƣ khi tôi ra đời thì nhà đã suy rồi. Cho 

nên phụ thân phải ra ngoài mƣu sinh, mang theo mẫu thân, và anh em chúng tôi, 

đây là tiểu gia đình hiện tại, chúng tôi thoát khỏi cảnh đại gia đình, nhƣng vẫn ở 

tại nông thôn. Thoát ly đại gia đình, dựa vào thân thích, nƣơng vào ngƣời cô, chị 

của phụ thân tôi, họ là đại gia đình. Đại gia đình có trƣờng tƣ, chính là một lớp 

học  tại  nhà.  Gia  tộc  mở  trƣờng  học.  Tôi  đi  học,  là  học  ở  trƣờng  tƣ  của  đại  gia 

đình  họ.  Ngày  nhập  học  phụ  thân  tôi  mang  theo  lễ  vật,  trả  tiền  công  cho  thầy 

giáo. 

Học đƣờng ở trong từ đƣờng. Từ đƣờng làm chổ học rất lý tƣởng, truyền từ đời 

này sang đời khác. Từ đƣờng chỉ có tế tự xuân thu, hoạt động cũng không quá hai 

ba ngày. Bình thƣờng bỏ không, cho nên dùng nó làm lớp học. Một nơi vô cùng 

lý tƣởng. Ở trên điện thờ thần vị tiên sƣ Đại Thành Chí Thánh Khổng Tử, thờ 1 

bài vị. Lên lớp, thầy giáo dẫn học trò, học trò làm lễ. Trƣớc hết hƣớng về Khổng 

Tử  làm  lễ  cung  kính  nhất,  3  quỳ  9  lạy.  Lạy  Khổng  Tử  xong,  mời  thầy  giáo  lên 

chỗ  ngồi,  thầy  giáo  ngồi dƣới  bài  vị  của  Khổng  Tử,  phụ  thân  tôi  dẫn  tôi  đến  lễ 

làm thầy giáo 3 quỳ 9 lạy. Đứng hai bên là học trò dự lễ. Đây là giáo dục. Dạy 

điều gì? Là dạy tôn sƣ  trọng đạo.  Chúng tôi đã đƣợc  ảnh hƣởng giáo  dục này, 

suốt đời không dám xem thƣờng thầy giáo. Cho nên có chút cội rễ nhƣ vậy. 

Đến  Đài  Loan,  tôi  gặp  đƣợc  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ,  gặp  đƣợc  đại  sƣ  Chƣơng 

Gia, thầy Lý Bỉnh Nam. Dựa vào chút tôn sƣ trọng đạo này, thầy giáo khẳng định 

tôi, có thể nói là đặc biệt quan tâm tôi. Nguyên nhân là gì? Nguyên nhân là ở chổ 

tôn trọng thầy giáo, tôn trọng bạn bè. Đại sƣ Ấn Quang nói: quý vị có một phần 

thành kính, thì quý vị có đƣợc một phần lợi ích, quý vị có mƣời phần thành kính, 

216  Tập 371 



thì quý vị có đƣợc mƣời phần lợi ích, quý vị có trăm phần thành kính, thì quý vị 

có đƣợc trăm phần lợi ích. Chúng ta không có trăm phần, khoảng 20-30 phần thì 

có thể, thầy giáo cũng đã rất coi trọng rồi. Vì sao vậy? Bởi các bạn đồng học khác 

không có, không có tâm cung kính nhiều nhƣ tôi. 

Thầy giáo biết quý vị có thể học nhiều ít, không phải thầy có thần thông, không 

phải  cảm  ứng,  mà  hoàn  toàn  xem  quý  vị  đối  với  việc  học  hành,  đối  với  Thánh 

Hiền,  đối  với  thầy  giáo  có  tâm  cung  kính  đƣợc  mấy  phần,  thì  biết  đƣợc  quý  vị 

học đƣợc mấy phần. 

Tôi cảm ơn thầy Phƣơng Đông Mỹ, tôi tôn kính thầy, tôi viết thƣ thăm thầy, và 

tự giới thiệu về mình, hy vọng đƣợc ở trƣờng nghe môn học của thầy. Không ngờ 

rằng  thầy  mở  một  lớp  đặc  biệt  cho  tôi,  mỗi  tuần  hai  tiếng  đồng  hồ  ở  nhà  thầy, 

giảng cho tôi nghe khái luận triết học. Mỗi tuần hai tiếng đồng hồ, 8 giờ vào lớp, 

10 giờ nghỉ, thật không dễ! Vì sao vậy? Vì chính là chút lòng thành kính đó. Tôi 

với thầy không thân không thích, chỉ là nghe danh ngƣỡng mộ, viết một bức thƣ 

xem sao  mà thôi.  Tiếp nhận bộ triết học khái luận này của thầy, đã đƣa tôi đến 

cửa Phật. Tiết học cuối cùng của chúng tôi là “Phật kinh triết học”, khiến cho tôi 

trƣớc đây đối với Phật giáo, có rất nhiều sự hiểu lầm, hoàn toàn quét sạch, nhận 

biết Phật giáo lại từ đầu, chăm chỉ học tập. 

Nếu không phải là thầy, là thầy giáo vở lòng, chúng tôi căn bản không thể đến 

với Phật giáo đƣợc. Bởi vì ở niên đại đó, bản thân chúng tôi có quan niệm sai lầm 

nghiêm  trọng,  cho  rằng  Phật  giáo  là  tôn  giáo,  là  mê  tín.  Cho  nên  không  có  ý 

muốn tiếp xúc với Phật giáo. Sự việc của 60 năm về trƣớc! Học tập 60 năm, thầy 

Phƣơng bảo tôi, học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, tôi đã đạt đƣợc 

rồi. Hƣởng thụ cao nhất không phải của cải, không hải địa vị. Vậy là gì? Là hỷ 

lạc, là hoan hỷ vui vẻ! Ngƣời sống một cuộc sống vui vẻ, không phải là chuyện 

dễ. Chứng minh lời nói của Khổng Tử “học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ”. 

Ngƣời xƣa nói: “Khổng Nhan chi lạc”, nghĩa là niềm vui của Khổng Tử và Nhan 

Hồi. Họ lấy đâu ra niềm vui? Bởi học là khi thực hành nó. Tôi 60 năm này, học là 

lúc thực hành nó. Pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh lòng hoan hỷ. Đối nhân xử thế, 

tiếp ngƣời đãi vật không mê, có chút trí huệ rồi. Đây là học vấn chân chánh, thật 

sự là những điều tốt, ở thế gian không có. 

Tập 371  217 



Sách luận của Phật, Bồ Tát, Thánh Hiền lƣu hành trong thế gian, đáng tiếc là mọi 

ngƣời không học. Nhƣ tôi 60 năm về trƣớc không khác, không tin tƣởng, không 

học  nó.  Bỏ  qua  cơ  duyên.  Chúng  tôi  thật  sƣ  nhận  biết  Phật  pháp,  hiểu  rõ  Phật 

pháp, siêng năng học tập, cho nên vui vẻ vô cùng. Thế gian này, lời bàn luận của 

học giả triết học, chúng tôi hiểu đƣợc. Báo cáo của giới khoa học, chúng tôi cũng 

hiểu đƣợc. Chúng tôi nghe rồi đem so sánh với kinh giáo đại thừa, hoàn toàn có 

thể hiểu đƣợc. 

Bất luận ở trong nghịch cảnh hay thuận cảnh, thiện duyên hay ác duyên cũng đều 

tự tại. Đây là học vấn chân chánh. Ngƣời xƣa gọi là thật học, học vấn chân thật. 



Trong giáo lý đại thừa để quý vị thật sự hiểu đƣợc ngã không pháp không. Khi 

Phật còn tại thế, đề bài này Ngài dạy 22 năm. Cho nên chúng ta phải hỏi, cuộc 

đời đức Phật Thích Ca, cuối cùng là nói những gì? A Hàm 12 năm, Phƣơng Đẳng 

8 năm, Bát Nhã 22 năm, Pháp Hoa 8 năm. Thì quý vị nghĩ, thời gian  mà Ngài 

dùng dài nhất, đó là Ngài cần dạy kinh giáo quan trọng nhất. 

Trí huệ bát nhã, trí huệ cao  nhất của đại thừa. Giới, định là phƣơng tiện, bởi vì 

tâm định thì sanh trí huệ. Làm sao để tâm định đƣợc? Là phải trì giới. Cho nên 

định là điểm mấu chốt học tập của đại thừa. Giới là phƣơng tiện tu học của đại 

thừa. Huệ là mục tiêu tu học của đại thừa. Huệ nhất định là từ tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng sanh ra. Làm sao trong đời này, tâm của quý vị vĩnh viễn duy trì đƣợc 

thanh tịnh bình đẳng. Đây là công phu. Đây chính là điều đại sƣ Chƣơng Gia nói: 

nhìn thấu, buông bỏ. Nhìn thấu là gì? Là hiểu rõ chân tƣớng sự thật, hiểu rõ ta và 

các  pháp  đều  bất  khả  đắc.  Vì  sao  vậy?  Vì  pháp  do  nhân  duyên  sanh,  trong  đó 

không có thƣờng, không có một. Thƣờng và một ở đâu? Thƣờng và một ở trong 

tự tánh. Tự tánh là chân thƣờng, tự tánh là một. Một này là nhất thể của biến pháp 

giới hƣ không giới. 



Cho nên bất luận là hiện tƣợng tâm lý, chúng ta khởi tâm động niệm, hiện tƣợng 

vật lý, quý vị phải hiểu, sự tồn tại của hiện tƣợng vật chất hoàn toàn là không ổn 

định. Nếu  mỗi khi nó động, hiện tƣợng vật chất liền không có. Hiện tƣợng vật 

218  Tập 371 



chất là hiện tƣợng không ổn định. Vật chất không ổn định với ý niệm không ổn 

định của chúng ta. Mỗi khi nó động, đều biến pháp giới hƣ không giới. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  là  “chu  biến  pháp  giới”,  vừa  động  là  biến  khắp 

pháp giới. Thân thể của chúng ta là máy phát. Tế bào thân thể của chúng ta không 

ổn định. Ý niệm tƣ tƣởng của chúng ta không ổn định, biến pháp giới, hƣ không 

giới  tất  cả  đều  nhận  đƣợc.  Ý  niệm  của  quý  vị  có  thể  dấu  đƣợc  mọi  ngƣời  sao? 

Không  đƣợc,  không  thể.  Tịnh  niệm,  nhiểm  niệm,  thiện  niệm,  ác  niệm  đều  biết 

hết. Thân thể này của chúng ta đồng thời cũng là máy tiếp nhận, biến pháp giới 

hƣ không giới, tất cả hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, họ khởi tâm động 

niệm,  mình  cũng  nhận  đƣợc  hết  thảy.  Nhƣng  vấn  đề  là  tuy  ta  tiếp  nhận  đƣợc, 

nhƣng ta không có cảm xúc. Đây là gì? Chính là  máy  móc bị  trục trặc. Không 

phải  quý  vị  không  tiếp  nhận  đƣợc,  mà  là  có  trở  ngại.  Chúng  ta  không  có  phản 

ứng. 

Ai không có trở ngại? là pháp thân Bồ Tát không có trở ngại, chƣ Phật Nhƣ Lai 

không có trở ngại, các Ngài đều hiểu rõ. Chúng ta làm rất nhiều chuyện sai, các 

Ngài có trách ta chăng? Không trách. Vì sao không trách? Vì là nhất thể. Giống 

nhƣ chúng ta không cẩn thận, bị răng cắn vào lƣỡi, làm cho lƣỡi bị rách, lƣỡi có 

trách răng không? Có báo thù không? Không báo thù, vì sao vậy? Vì là nhất thể. 

Trong một thể sanh lòng thƣơng, gọi là đại từ đại bi, đồng thể đại bi, vô duyên 

đại bi, vô duyên là không có điều kiện. Chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát, đối 

với tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không giới, tình và vô tình, thƣơng 

bình đẳng, thƣơng không có điều kiện. Phàm phu không biết đƣợc tình thƣơng 

đồng thể. Cho nên dù chúng ta có làm những chuyện sai đi nữa, chỉ cần quay đầu 

là Phật Bồ Tát lập tức xuất hiện, đến giúp đở quý vị, thân thiết nhƣ vậy, nhƣ cha 

mẹ đối với con cái không khác. 

Chƣa bao giờ nghe nói Phật Bồ Tát phạt trừng phạt ngƣời, không có. Con ngƣời 

làm chuyện sai, đọa vào ba đƣờng ác, ba đƣờng ác đó là chính mình biến hiện ra, 

tự làm tự chịu, không phải Bồ Tát biến, không phải thƣợng để biến, cũng không 

phải quỷ thần biến, không liên can đến bất cứ ai, là tự mình biến ra. Giống nhƣ 

quý vị nằm mộng không khác, ác mộng không khác. Quý vị mộng thấy điều ác, ai 

bắt quý vị chịu? Không phải sức  bên ngoài, là tự mình biến ra. Cho nên tam đồ 

Tập 371  219 



lục đạo tất cả đều tự mình biến hiện ra. Thiên đƣờng là thiện niệm biến hiện. Địa 

nguc là ác niệm biến hiện. Khi rời khỏi ý niệm thiện ác, thì thiên đƣờng địa ngục 

đều không còn nữa. 

Trong đại thừa kinh điển nói cho chúng ta thật tƣớng của các pháp. Hiểu rõ rồi, 

thì chúng ta biết đƣợc chính  mình nên đối với bản thân nhƣ thế  nào, thuần tịnh 

thuần thiện là tƣơng ƣng với Phật đạo. Nếu nhƣ thuần tà thuần ác, thì tƣơng ƣng 

với địa ngục. Hoàn toàn ở chính mình, không phải ở ngƣời khác, không ai quản 

đƣợc. Đức Phật không phải dùng điều này để khuyên chúng ta, không phải. Nếu 

quý vị nghĩ nhƣ vậy là quý vị hoàn toàn không hiểu, đức Phật chƣa bao giờ khởi 

tâm  động  niệm  qua,  cho  nên  vốn  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Phật  giúp  đỡ 

chúng  sanh,  chỉ  là  nói  cho  chúng  ta  biết  chân  tƣớng  sự  thật,  chúng  ta  tin  đƣợc, 

hiểu đƣợc là khai ngộ, là giác ngộ rồi. 

Học vị trong Phật giáo là có thật, nhƣng nó không phải là hình tƣợng. Nếu chúng 

ta có thể đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, bao gồm  Phật pháp, không chấp 

trƣớc, thì quý vị đạt đƣợc học vị thứ nhất, quý vị chứng đƣợc A La Hán. Nếu cao 

thêm nữa, chẳng những không chấp trƣớc, mà tâm phân biệt cũng đoạn hết, quý 

vị  đạt  đƣợc  học  vị  thứ  hai-Bồ  Tát.  Hƣớng  lên  cao  hơn  nữa,  ngay  cả  khởi  tâm 

động niệm cũng không có, đều buông bỏ rồi, vậy là chúc mừng quý vị, quí vị đạt 

đƣợc học vị cao nhất - Phật Đà. Đây là ba học vị trong Phật giáo, học vị này thật 

có lợi ích. Đạt đƣợc học vị thứ nhất, quý vị thoát ly lục đạo. Đạt đƣợc học vị thứ 

hai, quý vị thoát ly mƣời pháp giới. Đạt đƣợc học vị thứ ba, quý vị thoát ly cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm. Quý vị trở về Thƣờng Tịch Quang. Thƣờng Tịch Quang 

là một, Thƣờng Tịch Quang là thƣờng, thƣờng là vĩnh hằng không thay đổi. 

Câu cuối cùng nói rằng: “Hựu Kim Cang kinh viết, thông đạt vô ngã pháp, Như 

 Lai thuyết danh chân thị Bồ Tát”. Học vị thứ hai này, A La Hán biết đƣợc vô ngã, 

nhƣng họ còn chấp có pháp. Họ cho rằng pháp có, ngã không, pháp có. Bồ Tát 

biết đƣợc pháp cũng không có, đây là chân Bồ Tát. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây. 

 “Đại từ đại bi hỷ xả thanh, từ bi hỷ xả, danh tứ vô lượng tâm”. Ngƣời ở trời sắc 

giới thì có vô lƣợng. Từ vô lƣợng, bi vô lƣợng, hỷ vô lƣợng, xả vô lƣợng, Phƣớc 

báo cõi trời lớn hơn chúng ta. Ngạn ngữ xƣa gọi là “lƣợng lớn phƣớc lớn”. Phƣớc 

220  Tập 371 



báo cõi trời lớn, Vì sao vậy? vì tâm lƣợng họ lớn, cho nên phƣớc báo của họ lớn. 

Họ tu thập thiện thƣợng phẩm, tu tứ vô lƣợng tâm, cho nên sanh về cõi trời. Cõi 

trời này không phải ở trên mặt đất, là Không Cƣ thiên. Địa Cƣ thiên chúng ta biết 

rằng, Tứ Vƣơng thiên là Địa Cƣ thiên, Đao  Lợi thiên  là Địa Cƣ thiên.  Đao Lợi 

thiên  ở  trên  đỉnh  Tu  Di  sơn.  Từ  Dạ  Ma  trở  lên  là  Không  Cƣ  thiên,  nó  không  ở 

trên mặt đất, là ở trên không trung. Đâu Suất thiên, Hóa Lạc thiên, Tha Hóa Tự 

Tại thiên. Tầng trời này thù thắng hơn tầng trời trƣớc. Tầng trời này tâm  lƣợng 

lớn hơn tầng trời trƣớc. 

Chúng ta sống trên đời này, nếu thật sự nghĩ đến niềm vui vô tận suốt cuộc đời. 

Đây là lời thầy Phƣơng nói: “hƣởng thụ  lớn nhất của đời ngƣời”.  Tứ  vô lƣợng 

tâm, môn học bắt buộc, quý vị mới có thể hƣởng thụ niềm vui. 

Dƣới đây nói sơ lƣợc “từ vô lượng tâm, năng dữ lạc chi tâm dã”. Đối với tất cả 

chúng  sanh,  giúp  họ  đƣợc  vui,  giúp  họ  đƣợc  hạnh  phúc.  Hạnh  phúc  chân  thật 

không  phải  là  hƣởng  thụ  vật  chất,  cũng  không  phải  hƣởng  thụ  cuộc  sống  tinh 

thần. Đó là cái vui của thế gian, đó là vô thƣờng. Cái vui đó không thể vĩnh viễn 

giữ đƣợc, vui hết khổ lại đến. Cho nên Phật nói “lạc vi hoại khổ”. Phật Bồ tát cho 

chúng ta niềm vui là gì? Là giúp chúng ta khai ngộ, giác ngộ. Giác ngộ là niềm 

vui chân thật, đối với chân tƣớng nhân sanh vũ trụ, thật sự hiểu rõ, thật sự hiểu 

thấu, đó là niềm vui chân thật! 

Niềm  vui  của  Khổng  Tử  là  bất  luận  ở  đâu,  quý  vị  thấy  ông,  ông  đều  rất  vui, 

không  lo  sầu,  không  phiền  não,  không  bận  tâm.  Ông  vui  điều  gì?  Vui  với  đạo, 

ngày ngày đọc sách Thánh hiền, ngày ngày tiếp cận Thánh hiền. 

Nhan Hồi là đệ tử của Khổng Tử, cuộc sống vật chất của ông gian khổ nhất, dùng 

lời bây giờ  mà nói, ngay cả ba bữa ăn của ông cũng thành vấn đề, nhƣng trong 

nhóm đệ  tử  của  Khổng tử, chỉ  có ông là vui vẻ  nhất, những ngƣời khác không 

bằng ông. Ông vui điều gì? Là những điều Khổng Tử nói, ông thật sự hiểu đƣợc, 

hoàn  toàn  hiểu đƣợc,  hoàn  toàn  rõ  ràng.  Ông  là  đệ  tử  thứ  nhất  đƣợc  Khổng  Tử 

khen ngợi. Đáng tiếc là chết sớm, 30 tuổi đã chết rồi. Bây giờ chúng ta đã biết, đã 

rõ ràng, vì sao ông có thể tiếp nhận, ông có thể khế nhập cảnh giới? Chúng tôi tin 

rằng, ông làm đƣợc hai chữ “thành kính” này, tất cả các bạn đồng học đều không 

bằng  ông  ta.  Thành  kính  đối  với  Thánh  hiền,  thành  kính  đối  với  lời  dạy  của 

Tập 371  221 



Thánh  hiền,  thành  kính  đối  với  thầy  giáo,  ông  làm  đƣợc.  Nhan  Hồi  chân  thành 

cung  kính  đối  với  tất  cả  mọi  ngƣời,  tất  cả  việc,  có  trách  nhiệm,  khiêm  tốn  hạ 

mình. Dùng Phật pháp mà nói, ông đã đoạn hết tham sân si mạn nghi. Đối với lời 

giáo  huấn  của  Thánh  Hiền,  lẽ  nào  ông  không  khế  nhập?  Cho  nên  niềm  vui  của 

ông là niềm vui của Thánh Hiền, không liên can với vật chất, tinh thần. Niềm vui 

vật chất tinh thần đều là niềm vui thế tục, ông đạt đƣợc niềm vui của Thánh hiền. 

Trong  Phật  pháp  đại  thừa,  niềm  vui  của  Phật  Bồ  Tát,  cao  hơn  niềm  vui  của 

Khổng  Tử  và  Nhan  Hồi  rất  nhiều,  không  thể  so  sánh.  Có  ngƣời  nói,  không  chỉ 

một ngƣời nói, tôi nghe rất nhiều ngƣời nói, khổng Tử ở Đao Lợi thiên. Lão Tử 

cao hơn Khổng Tử. Lão Tử từng nói: „Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân‟. Ông 

ta nói, hoạn nạn lớn nhất của ta, là ta có thân thể, nếu không có thân thể thì hay 

biết mấy. Nếu từ trên cảnh giới này mà xem, Lão Tử là sanh vào trời vô sắc giới, 

không  có  thân  thể.  Tầng  trời  thứ  tƣ  vô  sắc  giới,  là  trời  Tứ  không,  không  biết  ở 

tầng trời nào. Cho nên Lão Tử có ý này. 

Luân  hồi  lục  đạo,  là  do  tâm  mình  biến  hiện  ra.  Không  muốn  thân  thể  này  là 

đúng, đúng tuyệt đối. Thân thể này là thứ không tốt, hết sức phiền toái. Có thân 

thể này không biết tạo bao nhiêu nghiệp, thật là oan uổng! Không có thân thể này 

tự tại biết bao. Không có thân thể này, tự nhiên có ngũ thông. Cho nên ngƣời trời 

có ngũ thông, quỷ thần có ngũ thông. Vì sao vậy? Vì họ không có nhục thể này, 

có nhục thể là làm chƣớng ngại ngũ thông. Vì sao vậy? Vì quý vị sanh phiền não, 

quý vị sanh tham sân si mạn, nên mất đi năng lực này, không phải mất đi, mà là 

bị chƣớng ngại. Chỉ cần quý vị đem chƣớng ngại bỏ đi, năng lực này trở lại nhƣ 

xƣa, thì có thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mệnh và thần túc thông. Thần túc là 

đi đến tự tại trong hƣ không pháp giới. 

Có  thiên  nhãn,  cao  quá  hoặc  thấp  quá  vẫn  không  nhìn  thấy.  Tứ  thiền  bát  định 

mới có thể nhìn thấy toàn bộ lục đạo. Nếu chỉ có tứ thiền, ở trên, quý vị chỉ đạt 

đƣợc cảnh giới trời Tứ thiền, chẳng thấy đƣợc trời Tứ không. Ở dƣới có thể thấy 

đƣợc  địa  ngục  Vô  Gián.  Nếu  quý  vị  chỉ  có  công  phu  sơ  thiền,  quý  vị  chỉ  thấy 

đƣợc trời Đại Phạm, trên trời Đại Phạm quý vị không thấy đƣợc. Cho nên những 

điều này, bây giờ chúng ta ít nhiều cũng hiểu đƣợc đôi chút. Đối với tất cả chúng 

sanh, phải giúp họ khai ngộ. Nếu chính mình không khai ngộ, thì quý vị không có 

222  Tập 371 



năng lực giúp đở họ, bởi vì đây không phải là bố thí tài lực, vật lực, không phải 

cái này. 

“Bi vô lượng tâm, năng bạt khổ chi tâm dã”. Nhìn thấy chúng sanh khổ, giúp họ 

thoát  khổ,  đây  là  tâm  từ  bi.  Từ  và  bi  luôn  luôn  gắn  liền  nhau,  giúp  chúng  sanh 

thoát khổ đƣợc vui. Giúp chúng sanh thoát khổ là tâm từ. Giúp chúng sanh đƣợc 

vui là tâm bi. Giúp thoát khổ, nếu cuộc sống vật chất của họ quá khổ, cần giúp đỡ 

họ, giúp đỡ nhƣng đừng để họ khởi lòng tham, giúp họ có chừng mực, họ không 

khởi lòng tham. Quyết phải giúp họ giác ngộ, chủ yếu là giúp họ giác ngộ. Giúp 

họ trên phƣơng diện đời sống, đó là phụ giúp mà thôi, không phải là quan trọng. 

Cho  nên  thoát  khổ  đƣợc  vui,  nhất  định  phải  hiểu  nghĩa  chân  thật  của  nó.  Biết 

mình phải làm nhƣ thế nào, nhất định không đƣợc hiểu lầm, hiểu lầm, quý vị làm 

không đúng pháp, quý vị làm sẽ có tác dụng phụ, vậy là sai rồi. Đây là trí huệ 

chân thật, lợi ích chân thật. 

“Hỷ vô lượng tâm”, hỷ là hoan hỷ, “kiến nhân ly khổ đắc lạc sanh khánh duyệt 

 chi  tâm  dã”.  Nhìn  thấy  ngƣời  khác  thoát  khổ,  nhìn  thấy  ngƣời  khác  đƣợc  vui, 

lòng hoan hỷ, không đố kỵ, không chƣớng ngại. Ngƣời khác làm những việc này, 

chúng ta có năng lực thì cố gắng trợ giúp, giúp đỡ họ, thành tựu họ, không đƣợc 

cản trở họ. 

Chân  thật  giúp  chúng  sanh  thoát  khổ  đƣợc  vui,  nhất  định  phải  biết  là  dạy  học. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, sau khi thị hiện khai ngộ, 30 tuổi bắt 

đầu  dạy  học,  79  tuổi  viên  tịch.  Giảng  kinh  hơn  300  hội,  thuyết  pháp  49  năm. 

Hành động này là hành động từ bi cứu tế chân chánh. Những chúng sanh khổ nạn 

trong  thế  giới  Ta  Bà  này,  nếu  nhƣ  đời  này  sang  đời  khác,  chúng  ta  có  thể  tuân 

theo lời dạy của đức Phật, đều có thể đem lời dạy của Đức Phật thực hiện trong 

cuộc  sống,  thực  hiện  trong  công  việc,  thực  hiện  trong  đối  nhân  xử  thế,  đây  là 

hành động của Bồ Tát. Xã hội nhất định đƣợc an định, nhân dân nhất định đƣợc 

hạnh  phúc,  sẽ  không  có  thiên  tai.  Cho  nên  trƣớc  đây  là  do  các  bậc  đế  vƣơng 

không hộ pháp. 

Biết đƣợc giáo dục của đức Phật là quý báu! Thật sự có thể giúp chúng ta giải 

quyết vấn đề, giúp xã hội hòa bình, giúp không xảy ra mọi thiên tai, chẳng những 

là hóa giải, mà còn không xảy ra thiên tai. Giúp tất cả mọi ngƣời hóa giải nghiệp 

Tập 371  223 



chƣớng.  Giác  ngộ,  thì  thoát  khỏi  nghiệp  chƣớng  rồi.  Nghiệp  chƣớng  tồn  tại  là 

nguyên nhân không giác ngộ đƣợc. 

Tiếp tục xem điều thứ tƣ, xả vô lƣợng tâm. 

“Như thượng tam tâm xã chi, từ bi hỷ xả”. Xả là gì? Là không chấp tƣớng, không 

nên chấp tƣớng, đó là niềm vui chân thật của quý vị, “Nhi tâm bất tồn trước dã. 

 Hựu oán thân bình đẳng”. Ở đây nêu ra một ví dụ rất rõ ràng. Quý vị phải đem 

cái oán này, phải đem cái thân tình này, phải buông bỏ oán hận, thân tình. Buông 

bỏ cái này, tâm thanh tịnh của quý vị hiện tiền. Tâm bình đẳng của quý vị hiện 

tiền.  Thanh  tịnh  là  A  La  Hán,  bình  đẳng  là  Bồ  Tát,  quý  vị  sẽ vào  cảnh giới  Bồ 

Tát, vào cảnh giới A La Hán. Niềm vui trong đó gọi là niềm vui chân thật! Đây là 

nói, tu từ, bi, hỷ mà không chấp trƣớc, nên gọi là xả. 

Có  cần  tu  ba  điều  này  không?  Rất  cần.  Mọi  lúc  mọi  nơi  quyết  không  rời  bỏ, 

nhƣng  không  đƣợc  chấp  tƣớng.  Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  rõ  ràng,  chấp 

tƣớng, quý vị tu là phƣớc báo trời ngƣời. Không chấp tƣớng, quý vị tu là công 

đức vô lƣợng. Công đức có thể giúp nâng cao cảnh giới của quý vị. Phƣớc đức có 

thể giúp tăng thêm  phƣớc đức của  quý vị. Quý vị hƣởng phƣớc báo lớn, nhƣng 

quý vị không thoát khỏi vòng luân hồi lục đạo. Công đức có thể giúp quý vị thoát 

khỏi luân hồi lục đạo, không giống nhau. Công đức có thể giúp quý vị vƣợt thoát 

mƣời  pháp  giới,  giúp  quý  vị  thành  Phật.  Phƣớc  đức  thì  không  đƣợc.  Chúng  ta 

phải hiểu rằng, tu phƣớc không chấp vào tƣớng của tu phƣớc, làm thiệm  không 

chấp vào tƣớng của làm thiện, vậy là đúng rồi. 

“Thử tứ tâm, phổ duyên nhất thiết chúng sanh”. Phổ là phổ biến, không có điều 

kiện, không có giới hạn, không phân biệt, không chấp trƣớc đối với tất cả chúng 

sanh. Bình đẳng đối với tất cả chúng sanh, sinh hoạt hàng bằng tâm này, xử sự 

đối nhân xử thế. “Dẫn vô lượng chi phước, đắc vô lượng chi quả”, cho nên gọi là 

Tứ vô lƣợng  tâm.  Cảnh giới sở duyên của quý vị  càng lớn, thì phƣớc đức càng 

lớn, quả cũng càng lớn. Gọi là lƣợng lớn phƣớc lớn, chính là đạo lý này. Bốn loại 

này đều gọi là vô lƣợng. 

Ngƣời chấp tƣớng tu tứ vô lƣợng tâm, họ tu từ, bi, hỷ, xả nhƣng họ lại chấp vào 

tƣớng. Chấp tƣớng gì? Là chấp ngã, chấp pháp, có ngã có pháp. Điều họ đạt đƣợc 

là phƣớc báo trong lục đạo, đạt đƣợc thiện quả trong lục đạo. Tâm hành của họ 

224  Tập 371 



bất thiện, nhƣng họ tu từ, bi, hỷ, xả có đƣợc phƣớc báo không? Đƣợc, đạt đƣợc 

phƣớc báo rất lớn. Họ đọa vào ba đƣờng ác, tâm hành bất thiện đọa vào ba đƣờng 

ác,  thì  cũng  làm  quỷ  vƣơng  trong  ba  đƣờng  ác,  đây  là  phƣớc  lớn,  làm  Thành 

Hoàng, làm Tiên thần, làm Địa quỷ, đó là địa vị rất cao. Làm Diêm La vƣơng, ở 

trên trời làm thần, phƣớc báo lớn, đều là kiếp trƣớc họ có tu, kiếp trƣớc họ không 

tu thì lấy đâu ra phƣớc? Nếu họ rời tƣớng, họ biết đƣợc ngã pháp đều bất khả đắc, 

nhƣng họ không ngừng làm những việc tốt khác, họ rất siêng năng, thấy chúng 

sanh  khổ  nạn  chẳng  thể  không  chìa  tay  cứu  giúp,  họ  có  thể  làm  tốt  cho  ngƣời 

khác, có thể hóa giải tai nạn cho ngƣời khác mà không chấp tƣớng, cảnh giới của 

họ nâng cao. họ sẽ trở thành A La Hán, trở thành Bồ Tát. Họ vãng sanh thế giới 

Cực  Lạc,  thành  Phật.  Thành  Phật,  đó  là  quả  báo  chân  thật,  đó  là  phƣớc  đức  rốt 

ráo, phƣớc huệ vẹn toàn. Cho nên tứ vô lƣợng tâm rất tuyệt vời! Cần phải học 

tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------- 

\ 

Tập 372 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:12.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 444, hàng cuối cùng, Cam lồ quán đảnh thọ vị. 

“Cam lồ giả, thiên nhân sở thực chi mỹ lồ, vị cam như mật.” Đây là nƣớc tám 

công đức diễn tấu chủng chủng diệu pháp. Đức Thế Tôn nêu cho chúng ta mấy ví 

dụ, đây là ví dụ cuối cùng. Cam lồ là thức uống ngon nhất của chƣ thiên, nó ngon 

đến mức nào, chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Cái này ở nhân gian không 

có. Phật giới thiệu cho chúng ta rằng „vị cam nhƣ mật‟, ngƣời đời chúng ta cho 

Tập 372  225 



rằng mật ông là thức uống rất ngon. Dùng cái này làm ví dụ, đƣơng nhiên ví dụ 

nhƣ thế nào đi nữa, cũng không thể ví dụ cho giống đƣợc. 

 “ Quang Minh Văn Cú Ngũ đệ ngũ quyển: Cam lồ thị chư thiên bất tử chi thần 

 dược, thực giả mạng trường thân an, lực đại thể quang” . Ở trƣớc giới thiệu qua, 

cam lồ là là thức uống ngon nhất của chƣ thiên. Đoạn này là giới thiệu công đức 

của cam lồ, nó có những lợi ích gì, quả thực là thần dƣợc của chƣ thiên. “Thực 

giả mạng trƣờng”, đây là trƣờng thọ, “thân an” là thân thể an ổn, khỏe mạnh, “lực 

đại thể quang” là thân thể phóng quang. Cho thấy đƣợc cam lồ quả thực rất tốt, 

thảo nào chƣ thiên coi trọng nó nhƣ vậy, yêu thích nó nhƣ vậy. 

“Quán đảnh thọ vị giả, Hiển giáo, vị đẳng giác Bồ Tát tương nhập diệu cảnh chi 

 vị”, sắp vào chứ chƣa vào đƣợc. “Nhất thiết thập phương Phật dĩ trí thủy quán Bồ 

 Tát đảnh ”. “Thủy” là ví dụ. Quán đảnh này là quán đảnh trong Mật tông, thủy là 

pháp tƣợng trƣng, thực chất là truyền pháp cao nhất cho quý vị, đây gọi là quán 

đảnh. “Đảnh” là cao nhất, cao tột đỉnh, pháp tƣợng trƣng, đảnh pháp. “Quán” là 

truyền cho quý vị. Vậy chúng ta biết rằng, bộ Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ kinh này, 

là đảnh pháp trong đại thừa, cao tột đỉnh, ngay cả Hoa Nghiêm, Pháp Hoa cuối 

cùng cũng quay về Vô Lƣợng Thọ. Thập Đại Nguyện Vƣơng Đạo Quy Cực Lạc, 

trong kinh Pháp Hoa cuối cùng cũng là đến thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, thân 

cận  Phật A Di Đà. 

Chúng ta biết rằng cam lồ pháp quán, chính là ví dụ cho bộ kinh Vô Lƣợng Thọ 

này.  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  cung  kính,  niệm 

một biến từ đầu đến cuối, Đó chính là Phật A Di Đà, thập phƣơng nhất thiết chƣ 

Phật  Nhƣ  Lai,  lấy  nƣớc  trí  huệ  quán  đảnh  một  lần.  Mỗi  ngày  quý  vị  niệm  một 

biến, là tiếp nhận quán đảnh một lần. Mỗi sớm tối niệm một lần, là quý vị sớm tối 

đều tiếp nhận quán đảnh của chƣ Phật Nhƣ Lai. Đây không phải là hình thức, mà 

là thực chất, chúng ta chẳng thể không biết đƣợc. Không phải chúng ta tiếp nhận 

quán đảnh của thƣợng sƣ, quán đảnh của Phật sống, mà là chúng ta là tiếp nhận 

quán  đảnh  của  Phật  A  Di  Đà,  mƣời  phƣơng  Nhƣ  Lai,  nhất  định  phải  trân  quý 

nhân duyên này, chớ bỏ qua. 

Nếu thể lực của  mình yếu đi, hoặc là tuổi lớn rồi, kinh Vô Lƣợng Thọ quá dài, 

không thể đọc hết đƣợc, vậy thì dùng phƣơng pháp công phu sáng tối của Tịnh 

226  Tập 372 



tông chúng ta, sáng sớm quý vị niệm phẩm thứ 6 trong 48 nguyện. Buổi tối niệm 

từ  phẩm  32  đến  phẩm  37,  cũng  là  Phật  Di  Đà,  chƣ  Phật  quán  đảnh  cho  quý  vị. 

Cũng có thế dùng tiểu bổn kinh A Di Đà để thay thế. Buổi sáng niệm một biến, 

buổi tối niệm  một biến, đều là Nhƣ Lai quán đảnh giúp quý vị, bản thân quý vị 

không biết. Khi mạng chung Phật đến tiếp dẫn quý vị vãng sanh, bản thân quý vị 

cũng không biết, phƣớc báo đó của quý vị từ đâu mà có. Mỗi ngày tiếp nhận sự 

quán đảnh của chƣ Phật, Phật biết, nhƣng quý vị không biết. Hôm nay quý vị thấu 

hiểu quý vị biết đƣợc, nhất định phải trân quý, nhất định không để trôi qua. Tụng 

kinh, niệm Phật, lạy Phật, là bài tập hàng ngày của chúng ta. Nhất định mỗi ngày 

phải kiên trì không đƣợc gián đoạn. 

“Quản  đảnh  thọ  vị”,  đây  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  của  Hiển  giáo.  Phẩm  cuối  cùng 

đoạn hết sanh tƣớng tập khí vô minh. Tập khí vô thỉ vô minh đoạn sạch rồi, họ sẽ 

thăng  cấp,  thăng  đến  quả  vị  Diệu  Giác,  chính  là  quả  vị  rốt  ráo,  là  Vô  Thƣợng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  vào  địa  vị  này.  Cho  nên  lúc  này,  mƣời  phƣơng  chƣ 

Phật đều đến gia trì họ. Sự gia trì này, chính là dùng nƣớc trí huệ quán đảnh Bồ 

Tát. 

 “Thí dụ chuyển luân thánh vương, thủ tứ đại hải thủy quán thái tử đảnh, xướng 

 ngôn, thái tử dĩ thọ vị cánh, thị danh quán đảnh thọ vị”. Dùng cái này để làm ví 

dụ,  ngƣời  Ấn  Độ  xƣa  khi  quốc  vƣơng  lên  ngôi,  chúng  ta  nói  nhậm  chức,  khi 

nhậm chức này, quốc vƣơng quán đảnh cho thái tử. Nếu quốc vƣơng qua đời, thái 

tử tiếp tục nối ngôi, lúc này là do vị đạo cao đức trọng trong nƣớc, trong tôn giáo 

đến quán đảnh cho thái tử, chứng minh rằng thái tử đã tiếp nhận vƣơng vị. Đây 

gọi là quán đảnh thọ vị. 

“Hựu  Mật  điển  „Bí  Tạng  Ký  Sao”, đây  là  Mật  tông,  “dĩ  thủy  quán  đảnh,  danh 

 cam lồ quán đảnh”, thế gian này không có cam  lồ, dùng nƣớc suối, nƣớc trong 

sạch rảy trên đầu quốc vƣơng, khi quốc vƣơng lên ngôi. Đây gọi là cam lồ quán 

đảnh. 

 “Đại  Nhật  Kinh  Sớ  viết,  kim  như  Lai  pháp  vương  diệc  phục  như  thị,  Bồ  Tát, 

 Đẳng  Giác  Bồ  Tát  thọ  Diệu  Giác  đích  quả  vị”.  Diệu  Giác  là  quả  Phật  rốt  ráo. 

Cũng có loại lễ tiết này , “Như Lai Pháp vương diệc phục như thị. Vị linh Phật 

 chủng  bất  đoạn  cố,  dĩ  cam  lồ  pháp  thủy  nhi  quán  Phật  tử  chi  đảnh,  linh  Phật 

Tập 372  227 



 chủng vĩnh bất đoạn cố”. Đệ tử Phật, bất luận là tại gia hay xuất gia, nhất định 

phải  luôn  luôn  nghĩ  một  việc,  đó  chính  là  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  khiến 

chánh pháp trụ ở đời lâu dài. Dựa vào ai? dựa vào chính mình, tuyệt đối không 

đƣợc đem việc này đẩy cho ngƣời khác, đẩy cho ngƣời khác, quý vị sẽ thất vọng. 

Sự  thật  mà  nói,  bởi  vì  những  việc  này  chính  mình  khách  khí,  không  dám  đảm 

nhận, nên đẩy cho ngƣời khác, khiến cho Phật pháp ở thể gian này bị diệt vong. 

Mọi ngƣời đều khiêm  tốn, nhƣng ta  không đƣợc, ta không có trí huệ, không có 

đức hạnh, làm sao ta dám đảm đƣơng tránh nhiệm lớn lao này? Ai ai cũng đẩy, 

thì cuối cùng Phật pháp diệt vong. 

Vì sao phải chính mình đảm nhiệm, không đƣợc đẩy cho ngƣời khác? Trong kinh 

bao nhiêu lần Phật dạy rằng: “hết thảy chúng sanh vốn là Phật”. Nói cách khác, 

quý vị vốn là Phật, tại sao quý vị không dám đảm nhiệm? Quý vị vốn đã là Phật, 

chỉ là bây giờ quý vị nhất thời mê mờ, khởi lên vô minh phiền não, làm mê mờ tự 

tánh, nhƣng không phải thật sự mất đi. Phật Bồ Tát thấy rất rõ ràng, quý vị thật sự 

là một vị Phật. Cho nên Phật Bồ Tát hy vọng chúng ta, mỗi ngƣời đều có thể đảm 

nhiệm,  đảm  nhiệm  rồi  thì  phải  siêng  năng  tu  học,  mỗi  ngày  siêng  năng  học  tập 

kinh giáo. Ở đây tôi nói, không phải nói quý vị đọc tụng, mà tôi bảo quý vị học 

tập. Đọc tụng là gì? là học tập đã thành tựu, đọc tụng là ngày ngày ôn tập, không 

để quên đi. Đối với kinh giáo nhất định phải hiểu rõ. 

Chúng ta không phải là hàng thƣợng thƣợng căn. Hàng trung hạ căn phải dùng 

biện  pháp  ngốc  nghếch  này,  biện  pháp  ngốc  nghếch  tức  là  không  sợ  khổ.  Học 

kinh  này  lần  đầu,  trong  đó  có  rất  nhiều  từ  mới,  phải  ghi  chú,  rất  nhiều  câu,  từ 

không hiểu phải chú giải, chú giải rõ ràng. Chú giải của chƣ vị cổ đức ngày xƣa 

đều rất nhiều. Chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Lão, trích dẫn kinh luận hơn 190 

loại. Trong đó có những điều trích dẫn vô cùng sâu sắc. Hay  ở chổ là trích dẫn 

những kinh luận này, đều có chú thích của chƣ vị tổ sƣ. Những cái này đa số là 

thu thập ở trong Tịnh Độ Tòng Thƣ, tìm trong Đại Tạng kinh rất nhiều. 

Tịnh Độ Tòng Thƣ, ngƣời xƣa đã trải đƣờng cho chúng ta rồi, chúng ta tiết kiệm 

đƣợc rất nhiều việc. Tra lại những từ này, để chúng ta có thể hiểu đƣợc ý nghĩa 

đƣợc thông suốt. Lần thứ nhất là vất vả hơn, sau khi làm đƣợc lần thứ nhất, sau 

này mỗi ngày đọc tụng chính là ôn tập, thọ trì đọc tụng, thọ trì là học tập. Chữ tu 

228  Tập 372 



hành  đó  quan  trọng  nhất  chính  là  học.  Tập  là  gì?  là  luyện  tập,  luyện  tập  trong 

cuộc sống, luyện tập trong công việc, luyện tập trong cách đối nhân xử thế. Đạo 

lý mà trong kinh nói, biến thành kiến giải tƣ tƣởng của chính mình. Hết thảy lời 

giáo huấn trong kinh, biến thành hành động trong đời sồng hàng ngày của chính 

chúng ta, tất cả đều dùng đƣợc. Tự nhiên khế nhập đƣợc cảnh giới của Phật mà 

mình  không  hay  không  biết.  Đem  bổn  nguyện  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà,  tự 

mình thọ dụng hết, biến thành của mình. 

Tâm là tâm Phật, Phật là tâm gì? Trong Tịnh nghiệp tam phƣớc, hai câu trƣớc là 

gốc: “Hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng dƣỡng sƣ trƣởng”, đây chính là tâm Phật. Cha 

mẹ  mở  rộng  rồi,  ý  nghĩa  của  sƣ  trƣởng  cũng  mở  rộng.  Trong  Bồ  Tát  Giới  kinh 

nói: “tất cả ngƣời nam là cha ta, tất cả ngƣời nữ là mẹ ta”. Hiếu này là biến pháp 

giới hƣ không giới, hiếu với cha mẹ nhƣ vậy, tôn sƣ cũng nhƣ vậy, tất cả chúng 

sanh đều là Nhƣ Lai, tất cả chúng sanh vốn là Phật, vậy chúng ta có phải tôn kính 

không, có cần hiếu kính không? Trong giới kinh Phật nói, tất cả chúng sanh đều 

là cha mẹ quá khứ, là chƣ Phật vị lai, tất cả chúng sanh và chúng ta có mối quan 

hệ nhƣ vậy. Có thể không hiếu, có thể không cung kính đƣợc chăng? Thật sự có 

hiếu kính, thì tất cả công đức viên mãn. Vô lƣợng vô biên đức hạnh, đều từ trong 

hiếu kính mà ra, hiếu kính lớn thì cội lớn gốc lớn. Chẳng thể không biết đƣợc. 

Tất cả sai lầm  mà chúng ta phạm hôm nay, thực sự là đã bỏ hiếu đi, kính cũng 

không  còn  nữa.  Thông  thƣờng  nói  đây  là  gì?  Là  tâm  xấu  rồi,  không  phải  tâm 

hiếu,  không  phải  tâm  kính,  không  phải  tâm  chân  thành.  Cho  nên  học  đạo  của 

Thánh  Hiền,  học  Phật  Bồ  Tát  hoàn  toàn  xa  lạ.  Đọc  kinh  nhiều  năm  mà  không 

hiểu nghĩa của nó, nghe giáo nhiều năm mà không đƣợc khai ngộ, nguyên nhân 

đều ở chỗ này, đem hiếu kính bỏ đi. 

Pháp thế xuất thế gian, chƣ vị tổ sƣ, đều dạy chúng ta tu từ căn bản. Căn bản là 

Tịnh  nghiệp  tam  phƣớc,  ba  điều  mƣời  một  câu.  Không  những  là  Tịnh  tông,  mà 

toàn bộ Phật pháp, đều kiến lập trên nền tảng này. Chúng ta không có nền tảng 

này, dĩ nhiên quý vị học không hiểu. Chúng ta đối với mọi ngƣời không có lòng 

từ bi, không hiểu thập thiện nghiệp, điều đầu tiên trong Tịnh nghiệp tam phƣớc, 

một câu chúng ta cũng không làm đƣợc. Cho nên nhiều ngƣời nói, chúng ta học 

Phật là giả, không phải thật, chẳng phải không có lý, quý vị không có cội rễ. 

Tập 372  229 



Phƣớc  thứ  nhất  là  cội  rễ  của  trời  ngƣời,  quý  vị  nghĩ  xem,  điều  này  quan  trọng 

biết bao. Không có cội gốc này thì không thể làm ngƣời, cuộc đời này may mắn 

đƣợc thân ngƣời,  khiếp sau chắc chắn không đƣợc, không đủ  điều kiện để  làm 

ngƣời. Điều kiện đƣợc làm ngƣời chính là phƣớc thứ nhất: “hiếu dƣỡng cha mẹ, 

phụng  sự  sƣ  trƣởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  Đây  là  căn  bản  làm 

ngƣời. Thực hành đƣợc bốn câu này, quý vị sẽ không mất thân ngƣời. 

Điều thứ hai là hàng nhị thừa, Thanh văn, Duyên giác nếu không làm đƣợc, thì sẽ 

không chứng đƣợc Thanh văn, Duyên giác. Điều thứ ba là đại thừa. Điều thứ hai 

phải  có  điều  thứ  nhất.  Điều  thứ  ba  phải  có  hai  điều  trƣớc,  họ  mới  chứng  đƣợc, 

không có hai điều trƣớc thì không thể chứng đƣợc. Đức Phật dạy rất rõ ràng, ba 

điều này Ngài dạy: “Tam thế chƣ Phật tịnh nghiệp chánh nhân”. Tam thế là quá 

khứ, hiện tại và vị lai. Tam thế chƣ Phật tịnh nghiệp chánh nhân. Nói cách khác, 

quá khứ tu hành thành Phật, hiện tại tu hành thành Phật, vị lai tu hành thành Phật, 

đều không thể trái với ba điều này. Trái với ba điều này là quý vị không có cội 

gốc rồi, làm sao quý vị thành tựu đƣợc? 

Cho nên chúng ta không để mất hạt giống Phật. Hạt giống Phật ở đâu? Hạt giống 

Phật  ở  trong  tâm  của  chúng  ta.  Hạt  giống  Phật  chính  là  ta,  chỉ  cần  quý  vị  có 

duyên gặp đƣợc Phật pháp, thì quý vị là hạt giống Phật. Quý vị có thể bồi dƣỡng 

tốt hạt giống Phật này, thì chánh pháp trụ thế lâu dài, Phật pháp không bị mất đi. 

Nếu  mình  không  siêng  năng  học  tập,  Phật  pháp  sẽ  diệt  vong,  hạt  giống  Phật  sẽ 

tiêu mất. Điều này  chúng ta chẳng thể không biết. 

Tu  hành  quan  trọng  nhất  là  tâm,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  giác  ngộ. 

Thanh tịnh là không mảy may nhiễm trƣớc. Nhất định phải hiểu “thiên hạ vốn vô 

sự,  kẻ  tầm  thƣờng  tự  quấy  rối  mình”.  Kẻ  tâm  thƣờng  là  gì?  là  kẻ  mê  mờ,  điên 

đảo, tự  mình tìm đến phiền não, tự sanh phiền não. Không có phiền não, phiền 

não ở đâu? Quý vị cố gắng đi tìm, khẳng định rốt cuộc cũng không tìm thấy phiền 

não. Cho nên phiền não là giả, không phải thật. Thật thì quý vị đã tìm thấy nó rồi, 

vì giả nên không tìm thấy, là do nhất thời mê mờ mà tạo thành. Giác ngộ rồi thì 

không  còn  nữa.  Giữ  tâm  thanh  tịnh.  Giữ  tâm  vô  sự,  trong  tâm  của  quý  vị  vốn 

không việc gì. Không đƣợc phan duyên, không đƣợc gây sự. 

230  Tập 372 



Dùng tâm thanh tịnh niệm Phật, nhất niệm tƣơng ƣng nhất niệm Phật, niệm niệm 

tƣơng ƣng niệm niệm Phật, đây là việc lớn, đây là việc quan trọng nhất, các việc 

khác đều buông bỏ. Ngƣời xƣa bảo chúng ta: “biết nhiều chuyện thì nhiều phiền 

não”. Bảo chúng ta đừng nên nhiều chuyện, nhiều chuyện thì tâm quý vị không 

thanh tịnh, làm mất đi tâm thanh tịnh của quý vị. Tâm thanh tịnh là tâm Phật, tâm 

nhiểm ô là tâm luân hồi. Cũng không nên quen biết quá nhiều ngƣời, dùng tâm 

bình thƣờng đối đãi với hết thảy mọi ngƣời và mọi việc. Tâm bình đẳng là chân 

tâm. Bình là bình đẳng, thƣờng là mãi mãi không thay đổi. 

Giữ  gìn  giới  luật,  giữ  gìn  luân  thƣờng  đạo  đức.  Truyền  thống  luân  thƣờng  đạo 

đức của Trung Quốc, đều ở trong giới luật Phật pháp. Phải tu nhẫn nhục, điều gì 

cũng phải nhẫn. Trong giáo lý đại thừa, Phật dạy chúng ta bố thí. Ba loại bố thí 

này là tu phƣớc, tu đức. Nhẫn nhục có thể giữ cho phƣớc đức không bị mất đi. 

Mọi ngƣời cũng nghe trong Phật pháp thƣờng nói: “Lửa đốt rừng công đức”. Lửa 

là  gì?  Là  phiền  não,  oán  hận,  sân  nhuế.  Ý  niệm  này  khi  sanh  khởi,  thì  mất  hết 

công đức. Công đức là gì? Là giới, định, huệ, không còn nữa. Công đức không gì 

có đƣợc, phải hất tâm thƣờng trú trong giới, định, huệ, công đức mới có thể tăng 

trƣởng. Mất đi giới, định, huệ, thì công đức rất khó thành tựu. Việc này chẳng thể 

không  biết  đƣợc.  Nhẫn  nhục  khó  thật,  nhƣng  quý  vị  cần  biết  vạn  pháp  đều  là 

không, vậy thì dễ rồi. 

Trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả 

đắc”. Quý vị nhẫn nhục là thành tựu rồi. Ở trƣớc chúng ta mới học, ngã không, 

pháp không. Ngã là chánh báo, pháp là y báo. Chỉ có tự tánh là thƣờng là nhất. 

Mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm, không phải thƣờng cũng không phải nhất, 

nó là giả, không có thật. Nếu quý vị cho là thật thì sanh phiền não. Quý vị biết 

đƣợc là giả, cứ mặc kệ nó, coi nhƣ không có gì thì quý vị đƣợc tự tại. Mặc lệ nó 

là tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Chúng  sanh  này  là  tất  cả  hiện  tƣợng,  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi.  Hiện 

tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên, đều là các duyên hòa 

hợp  mà sanh, tùy thuận tất cả, không suy tính, chính là không phân biệt, không 

chấp trƣớc. Suy tính là phân biệt chấp trƣớc. Chúng ta nói không suy tính, chính 

là trong kinh Phật nói không phân biệt chấp trƣớc, thì quý vị sẽ đƣợc tự tại. Cho 

Tập 372  231 



nên  tâm  ý  sáng  suốt,  pháp  hỷ  sung  mãn,  thì  quý  vị  đạt  đƣợc.  Tuy  ở  thế  gian 

nhƣng quý vị hƣởng thụ cuộc sống của Phật Bồ Tát. Cuộc sống sinh hoạt hàng 

ngày càng đơn giản thì càng tự tại, không nên thêm phiền toái cho mình. 

Tôi  học  Phật,  thật  hiếm  có,  thầy  giáo  làm  mẫu  cho  tôi,  những  điều  thầy  dạy  là 

chính thầy đã làm đƣợc, hàng ngày chúng ta đều thấy. Thầy giáo giống nhƣ Phật 

vậy, đức Phật luôn luôn làm cho chúng ta xem. Quý vị nghĩ xem, cuộc sống sinh 

hoạt  hàng  ngày  của  ngài  đơn  giản  biết  bao,  mỗi  ngày  đi  khất  thực,  ngƣời  khác 

cúng  dƣờng,  Ngài  đều  hoan  hỷ  thọ  nhận,  không  lựa  chọn,  “nhất  bát  thiên  gia 

phạn”, thật sự không phải giả, bởi vì khi khất thực về, không phải khất thực về là 

ăn, không phải. Khất thực xong, phải về chỗ đại chúng, mọi ngƣời tập hợp dƣới 

rừng cây, sau đó đem những thức ăn khất thực đƣợc, bỏ lại một chỗ, rồi đến đó 

lấy ăn. Quý vị nghĩ xem, 1.255 ngƣời, mỗi ngƣời chẳng phải là cơm của ngàn nhà 

sao? Lời này không phải nói tùy tiện, tất cả bỏ lại một chổ, mọi ngƣời đều bình 

đẳng. 

“Cô  thân  vạn  lý  du,  quá  đắc  hành  vân  lƣu  thủy”.  Ở  Trung  Quốc,  ngƣời  Trung 

Quốc không thực hành chế độ khất thực, bởi ngƣời Trung Quốc tôn sƣ trọng đạo, 

làm gì có học trò để thầy đi khất thực, làm gì có đạo lý này! Cho nên nhất định cố 

gắng ở nhà cúng dƣờng. Tuy cố gắng ở nhà cúng dƣờng, nhƣng điều kiện cơ bản 

của Phật không đổi. Tòng lâm tự viện mỗi ngày ăn  một món,  một món rau một 

món  canh,  nấu  chung  một  nồi.  Quý  vị  thấy  khi  truyền  giới,  quá  đƣờng  vẫn  còn 

chút hình thức nhƣ vậy. Trƣớc đây, cuộc sống sinh hoạt mỗi ngày chính là hình 

thức nhƣ vậy, không chút phiền toái. Có bao nhiêu thức ăn đem nấu chung một 

nồi. Đây là cuộc sống của Phật Bồ Tát, làm gì có chuyện quá nhiều phiền toái! 

Thầy giáo của tôi- cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam làm mẫu cho tôi, tôi theo thầy 10 năm, tôi 

thấy thầy không phải giả, thầy đúng là thật, mỗi ngày ăn một bữa, một nồi cơm 

canh rau của thầy, một nồi nhỏ, tự nấu ăn. Thời đó chúng tôi dùng bếp dầu, đó là 

quá hiện đại hóa rồi, rất dễ đốt lửa. Tôi thấy thầy ăn cơm, từ khi nấu cho đến khi 

ăn xong, rửa nồi sạch sẽ, thu dọn gọn gàng là nữa tiếng đồng hồ, không lãng phí 

thời gian. Thật tự tại! không phiền đến ai. 95 tuổi vẫn tự làm, tự giặt áo quần, tự 

nấu cơm. Tuy là cƣ sĩ tại gia, nhƣng sống nhƣ ngƣời xuất gia vậy. 

232  Tập 372 



Tôi sống với thầy, không phải nghe thầy nói mà cảm động, mà thầy có thể đem 

kinh giáo, thực hiện ngay trong cuộc sống hàng ngày. Điều này khiến cho ngƣời 

ta cảm động. Thầy nói đƣợc là làm đƣợc hết, chỉ là những học trò nhƣ chúng ta 

không  học  đƣợc,  đây  là  sự  thật.  Thầy  không  cần  biết  chúng  ta  học  đƣợc  hay 

không, cuộc sống của thầy là nhƣ vậy, sống nhƣ vậy cho đến cuối đời. Mỗi ngày 

thầy ăn một bữa, sáng tối không ăn, thân thể khỏe mạnh sống lâu. Những học trò 

chúng tôi đoán thầy tối thiểu cũng sống đến 120 tuổi trở lên, nhƣng 97 tuổi thì 

thầy đã mất rồi, là hai lần bị ngộ độc thức ăn nên thầy mất. 

Ngộ độc thứ ăn này thầy biết rất rõ ràng, minh bạch. Có lẽ bản thân mình là thầy 

thuốc, thầy là đông y, dùng thuốc giải để giải độc, ngộ độc lần thứ nhất hóa giải 

đƣợc, không sao cả. Nửa năm sau lại bị ngộ độc lần nữa, khi về dùng thuốc giải 

độc, độc đã lan ra, không kịp nữa. Khi về dùng thuốc giải, đã quá thời gian hiệu 

lực, không kịp nữa, thật là oan uổng. 

Chúng  tôi  không  phải  thầy  thuốc,  không  biết  thuốc  giải,  thì  chúng  tôi  làm  sao? 

chúng tôi không dám ăn, thầy thì dám. Chúng tôi ăn thức ăn, ngửi thấy mùi thiu 

rồi thì không dám ăn nữa, nhƣng thầy vẫn ăn, đó là từ bi! Ngƣời khác cúng dƣờng 

thầy, thầy biết thức ăn này có vấn đề, đổi mùi đổi sắc rồi. Cho nên chúng tôi thấy 

chúng  tôi  không  dám  ăn,  nhƣng  thầy  dám.  Thời  gian  bị  bệnh  đó,  tôi  đến  thăm 

thầy mấy lần, lần nào thầy cũng căn dặn tôi, dặn dò tôi không nên ra quán ăn, vì 

thức  ăn  ở  đó  không  sạch  sẽ.  Tôi  nhớ  rất  rõ,  thầy  nói  rất  nhiều  lần.  Cho  nên  vệ 

sinh là điều cần thiết, ít bệnh ít khổ. 

Dĩ nhiên tâm là quan trọng nhất, tôi thƣờng khuyên đồng học, việc này chúng ta 

phải thật sự làm, phải xem việc này nhƣ việc lớn nhất trong đời chúng ta để làm, 

đó chính là đem tâm an trú ở trong danh hiệu Phật A Di Đà. Tâm ta chính là Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta, phải thật sự làm đƣợc. Đó là tâm tốt của 

quý vị. Trong những tâm tốt, quý vị là tâm tốt bậc nhất. Vì sao vậy? Bởi trong hết 

thảy Phật, quý vị xem, chƣ Phật tán thán Phật A Di Đà là “Quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vƣơng”. Tâm của quý vị là Phật A Di Đà. Đây là tâm tốt bậc nhất 

của ngƣời thế và xuất thế gian, chúng ta có thể làm đƣợc, ai ai cũng có thể làm 

đƣợc. Kinh Vô Lƣợng Thọ là kinh số  một. Trong hoàn cảnh hiện nay, đặc biệt 

chọn ra bộ kinh này, để cho các vị  đồng học có duyên nhƣ chúng ta cùng nhau 

Tập 372  233 



chia sẻ. Để chúng ta quen thuộc, hiểu rõ, thông đạt, vô ngại với bộ kinh này. Kinh 

chính là mình, mình chính là kinh Vô Lƣợng Thọ. Quả báo thì quý vị tự nhiên rõ 

ràng  rồi.  Quả  báo  của  quý  vị  ở  đâu?  Quả  báo  của  quý  vị  ở  thế  giới  Cực  Lạc, 

không ở chổ khác. Công phu dùng thuần thục, dùng hiệu quả, một năm, hai năm 

nhất định sẽ thành công. 

Thiên tai trên thế gian này không liên can đến chúng ta, chúng ta vô sự. Thiên tai 

đến có thể đã đi trƣớc rồi. Ý niệm chúng ta vừa khởi lên muốn đến thế giới Cực 

Lạc, thì Phật A Di Đà lập tức đến tiếp dẫn. Vì sao vậy? Bởi tâm hạnh nguyện của 

chúng  ta  với  Phật  A  Di  Đà  hoàn  toàn  giống  nhau.  “Nhất  niệm  tƣơng  ƣng  nhất 

niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật”,  đây  là  thật  không  giả  chút 

nào. Thiên kinh vạn luận, xứ xứ chỉ quy. Phật Bồ Tát làm sao dối ngƣời đƣợc? 

Làm gì có đạo lý đó! Việc của thế gian nên biết ít một chút, càng ít càng tốt, ít 

phiền não. Ngƣời đời nên quen biết ít lại, không cần thiết. Gặp ai cũng khuyên họ 

niệm Phật, cũng khuyên họ cầu sanh thế giới Cực Lạc, cũng khuyên họ học tập 

kinh Vô Lƣợng Thọ, vậy là tốt rồi. 

Ngƣời xƣa dạy chúng ta “nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”. Nhất môn 

này  của  chúng  ta,  chính  là  bộ  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  chính  là  một  câu  A  Di  Đà 

Phật,  đơn  giản!  Càng  đơn  giản,  càng  không  thể  nghĩ bàn.  Quý  vị  xem,  y  chánh 

trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, chúng ta học tập rồi, tự nhiên có tâm cầu sanh 

Tịnh Độ. Nếu tâm của quý vị không khởi, là không hiểu, không nhận biết đƣợc 

Tịnh Độ. Thật sự hiểu, thật sự nhận biết, thì đâu có chuyện không muốn đến thế 

giới Cực Lạc! Cho nên chỗ này “Phật chủng bất đoạn, chánh pháp cửu trú”. Mỗi 

ngƣời chúng ta đều có sứ  mệnh này, đều có trách nhiệm này, nhất định từ làm 

chính mình, đây mới là thật. Đem việc này phó thác cho ngƣời khác là giả, khẳng 

định quý vị sẽ thất vọng. 

Dƣới đây nói “Vị thuận thế pháp cố”, tùy thuận pháp thế gian.  “Hữu thử phương 

 tiện  ấn  trì  chi  pháp” ,  cho  nên  dùng  nƣớc  quán  đảnh,  hình  thức  này  đều  thuộc 

pháp biểu trƣng. Dùng hình thức này để làm tƣợng trƣng. Nói cách khác, đây là 

phƣơng tiện dạy học, chúng ta phải hiểu nghĩa chân thật trong đó. 

 “Tùng thử dĩ hậu, nhất thiết thánh chúng hàm sở kính ngưỡng, diệc tri thử nhân, 

 tất cánh bất thoái ư vô thượng bồ đề, định thiệu pháp vương chi vị”. 

234  Tập 372 



Ở đây là giải thích vì sao trong Phật giáo dùng loại nghi thức này, nghi thức là 

làm cho ngƣời khác xem, cũng chính là nói làm tấm gƣơng tốt cho tất cả chúng 

sanh, đây là nghi thức. Không thể cho chúng sanh làm hình thức xấu, làm hình 

thức xấu tức là tạo nghiệt rồi. Đem hình thức tốt trong kinh giáo, tự mình dốc sức 

thực hiện nó, ngƣời không tin Phật nhìn thấy sẽ cảm động, cảm động là đã trồng 

thiện căn. 

“Hựu Bí Tạng Ký viết, Bồ Tát sơ địa nãi chí đẳng giác, cứu cánh thiên Phật quả 

 thời”.  Sơ  địa  đến  Đẳng  giác  đã  rất  gần  rồi.  51  địa  vị,  40  địa  vị  trƣớc  đã  hoàn 

thành. Sơ địa là địa vị thứ 41. Đẳng giác là địa vị sau cùng. Thập địa thêm đẳng 

giác là 11 địa vị, 11 địa vị sau cùng, dần dần gần với Phật quả. Lúc này chƣ Phật 

dùng nƣớc đại bi quán đảnh, “Tức tự hành viên mãn, đắc chứng Phật quả”. Chƣ 

Phật  thật  sự  dùng  nƣớc  đại  bi  để  quán  đảnh  sao?  Đúng  nhƣ  vậy.  Quý  vị  không 

nhìn thấy, quý vị không phát giác đƣợc. Đó là do tâm quý vị quá lơ là, chúng ta 

thƣờng nói lơ là sơ suất, quý vị không nhìn thấy. Nếu quý vị quan sát tỉ mĩ thì 

quý vị sẽ phất hiện. Điều mà mỗi ngày Bồ Tát nghĩ nhớ chính là chƣ Phật quán 

đảnh  cho  họ.  Bồ  tát  không  giống  phàm  phu,  nhất  là  Bồ  Tát  Địa  thƣợng,  niệm 

niệm  chảy  vào  Tát  Bà  Nhƣợc  Hải.  Bất  luận  họ  tu  pháp  môn  nào,  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, các pháp môn đều bình đẳng, thành vô thƣợng giác. 

Mỗi vị đại Bồ Tát, bất luận pháp môn nào đến cuối cùng đại đa số là về đến thế 

giới Hoa Tạng. Thế giới Hoa Tạng ví nhƣ biển lớn, tám vạn bốn ngàn pháp môn 

ví nhƣ sông ngòi, tất cả đều chảy về biển. Tại thế giới Hoa Tạng, Văn Thù, Phổ 

Hiền chắc chắn trở về Cực Lạc. Về Cực Lạc  mới viên  mãn rốt  ráo, đó  chính là 

quả vị Diệu Giác. Chứng quả vị Diệu Giác, thì hợp nhất với Thƣờng Tịch Quang, 

dung nhập tự tánh, trở về tự tánh, viên mãn cứu cánh Phật. Cho nên là “tự hành 

viên mãn, đắc chứng Phật quả”, Phật quả này là Diệu Giác. Đây là đem ví dụ đã 

nêu nói hết ở đây. 

Dƣới đây tổng kết rằng “Như thượng chủng chủng vi diệu pháp âm, giai thị thủy 

 ba tự nhiên chi thanh”. Nƣớc này biết thuyết pháp, thuyết pháp gì? Quý vị xem, 

nêu ra nhiều ví dụ nhƣ vậy để nói, nó thật sự biết thuyết pháp. 

“Vô tình thuyết pháp”, thủy là khoáng vật. “Biến mãn quốc độ, trì thủy thọ lâm, 

 tất diễn diệu pháp”, cho nên thế giới Cực Lạc là lục trần thuyết pháp, quá nhiệm 

Tập 372  235 



mầu. Lục căn của chúng ta tiếp xúc với cảnh giới, toàn là Phật pháp, vì vậy quý 

vị sẽ không thoái chuyển. Quý vị tiến bộ rất nhanh, thành tựu vững vàng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn dƣới đây,“Văn thanh đắc ích”, ngƣời trời, các vị Bồ 

Tát ở thế giới Cực Lạc nghe đƣợc lục trần thuyết pháp. Họ đƣợc lợi ích gì? “Đắc 

 văn  như  thị,  chủng  chủng  thanh  dĩ,  kỳ  tân  thanh  tịnh,  vô  chư  phân  biệt,  chân 

 chánh  bình  đẳng,  thành  thục  thiện  căn,  tùy  kỳ  sở  văn,  dữ  pháp  tương  ưng,  kỳ 

 nguyện văn giả, triếp độc văn chi, sở bất dục văn, liễu vô sở văn, vĩnh bất thoái 

 ư, a nậu đa là, tam miệu tam bồ đề tâm”. 

Câu này là nói những lợi ích họ đạt đƣợc. Đoạn văn này chúng ta xem chú giải 

của cƣ sĩ Niệm Lão, đoạn này là bên phải của đoạn kinh văn. “Minh văn giả đắc 

ích”, nghe pháp âm là đƣợc lợi ích. 

Điều khó khăn nhất của chúng ta ngày nay, là nghe pháp âm mà không đƣợc lợi 

ích. Nếu đƣợc lợi ích, quyết định đƣợc niệm Phật Tam Muội. Thông thƣờng mà 

nói, trong đại thừa thƣờng nói “biết không? Biết không?” Thật sự biết nghe, họ 

khế  nhập  cảnh  giới,  không  những  lý  giải,  mà  cảnh  giới  của  họ  cũng  biến  theo. 

Nghe đến dứt ác, ác đã đoạn rồi. Nghe tu thiện, thì niệm thiện tâm thiện của họ 

sanh khởi, chuyển cảnh giới theo âm thanh này. Chƣa nói hết một bộ kinh, họ đã 

chứng  quả  rồi.  Chúng  ta  thấy  trong  kinh  Phật,  kinh  giảng  đƣợc  một  nữa,  ngƣời 

nghe kinh đã chứng quả rồi, họ chuyển rất nhanh. 

Chúng ta đều biết bộ Lục Tổ Đàn Pháp Bảo Kinh. Đại sƣ Huệ Năng nghe ngũ tổ 

Hoàng Nhẫn giảng pháp, đó chẳng phải là nghe  một câu chuyển  một  cảnh giới, 

nghe hai câu lại chuyển cảnh giới đó sao? Kinh nghe chƣa hết, Ngũ tổ chỉ giảng 

đến câu “ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, thì Ngài đại triệt đại ngộ, chứng quả. 

Ngài chứng quả gì? Chứng Sơ Trụ của đại thừa Viên giáo trở lên. Thông thƣờng 

chúng  ta  nói  Phật  quả,  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Ngài  là  Phật 

thật,  không  phải  tƣơng  tợ  Phật  trong  mƣời  pháp  giới,  càng  không  phải  Quán 

Hành Phật trong lục đạo, không phải, ngài thật sự đã thành Phật. Quý vị hỏi tại 

sao  nhanh  nhƣ  vậy?  Không  gì  khác  ngoài  sự  buông  bỏ.  Ngài  đem  chấp  trƣớc, 

phân biệt, vọng tƣởng, tức là khởi tâm động niệm buông bỏ hết trong phút chốc. 

Gọi  là  đốn  xả,  xả  hết  rồi,  đốn  ngộ,  đốn  chứng.  Không  quá,  chỉ  trong  vòng  hai 

tiếng đồng hồ mà thôi, phàm phu thành Phật rồi. 

236  Tập 372 



Vì sao chúng ta không làm đƣợc? Vì không buông bỏ đƣợc. Nghe là nghe, đây là 

Phật nói cho ngƣời khác, không phải giảng cho mình, không liên can đến mình, 

nghe  một  đời  cũng  là  nghe  Phật  nói  cho  ngƣời  khác,  không  liên  can  đến  mình. 

Cho nên mình vẫn nhƣ xƣa, vẫn là phàm phu, vẫn luân hồi nhƣ cũ, ngày ngày tạo 

nghiệp luân hồi, không thoát khỏi luân hồi lục đạo. 

Nghĩ rằng đại sƣ Huệ Năng, trong hai tiếng đồng hồ, ngài từ thân phàm phu trong 

lục đạo, trong phút chốc lên đến cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chƣ Phật Nhƣ 

Lai. Thật không thể nghĩ bàn! Ngài làm đƣợc, tại sao chúng ta không làm đƣợc? 

Chúng ta phải rút kinh nghiệm xƣơng máu. Trong kinh Hoa Nghiêm đức Phật nói 

rất hay: “Tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai, nhƣng vì vọng 

tƣởng chấp trƣớc mà không chứng đắc.” Câu này nói thấu triệt rồi. Đại sƣ Huệ 

Năng không gì khác, chính là có thể đem vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc nhất 

thời  buông  bỏ,  thì  Ngài  thành  Phật.  Quả  thực  thành  Phật  không  khó,  chỉ  trong 

một niệm. Khó ở chỗ nào? khó ở chỗ hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. 

Khi tôi mới học Phật, đại sƣ Chƣơng Gia bảo tôi rằng, Phật pháp đại thừa biết thì 

khó làm thì dễ. Vì sao làm khó, là vì quý vị không biết, nghe kinh hằng ngày mà 

không  biết,  nghe  không  vô.  Đây  là  thật,  không  phải  giả.  Thầy  Lý  bảo  tôi,  có 

ngƣời đọc kinh, nghe kinh nghe một đời, đến 80 tuổi, 90 tuổi, khi mạng chung 

vẫn là mơ hồ,  một đời không hiểu đƣợc. Loại ngƣời này rất nhiều. Vì sao niệm 

suốt đời, nói suốt đời, nghe suốt đời cũng không thể khế nhập cảnh giới, nguyên 

nhân là gì? Nguyên nhân là không buông đƣợc “cái ta”, không buông đƣợc “cái 

của ta”. “Cái ta” là tập khí phiền não. “Cái của ta” là ngũ dục lục trần, cả hai đều 

không buông đƣợc. Cho nên suốt đời làm không rồi. Chỉ là rớt lại hạt giống Phật 

trong A Lại Da. Thật sự mà nói, đây cũng là điều rất quí rồi, thành tựu của quý vị 

là ở kiếp sau, kiếp này không thể thành tựu đƣợc. 

Ngày nay chúng ta rất may mắn gặp đƣợc Tịnh Độ tông. Tịnh Độ tông nếu quý 

vị thật sự tin tƣởng, thật sự  muốn đến, thì kiếp này bảo đảm quý vị đƣợc thành 

công.  Cho  nên  lần  này  chúng  tôi  giảng  kỹ  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  giảng  rõ  ràng, 

minh bạch. Mục đích ở đâu? Mục đích là để mọi ngƣời có ấn tƣợng sâu sắc về thế 

giới Cực Lạc. Thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch rồi, quý vị mới thật sự phát tâm. 

Chỉ cần phát tâm, thì tập khí phiền não trong vô lƣợng kiếp đều có thể tiêu trừ. 

Tập 372  237 



Không thể đoạn thì cũng đè xuống đƣợc. Đè xuống quan trọng nhất là buông bỏ, 

là nhẫn nại, nếu buông bỏ mà không nhẫn nại thì nó lại hiện tiền. Nhẫn nại là bảo 

quý vị vĩnh viễn đè xuống. 

Trong cuộc sống sinh hoạt của mình, mỗi phút mỗi giây đều có tâm cảnh giác cao 

độ, nghĩa là thế  nào? Khi tập khí phiền não hiện tiền, niệm Nam  Mô  A Di Đà 

Phật,  cấp  tốc  trở  về  niệm  danh  hiệu  Phật,  bên  ngoài  buông  bỏ  hết,  không  cần, 

trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, trong ý niệm chỉ có Phật A Di Đà, một câu A Di 

Đà Phật có thể  quét sạch hết, hoàn toàn đè xuống quý vị  mới đƣợc vãng sanh. 

Không dễ đoạn đƣợc, chúng ta không có năng lực nhƣ đại sƣ Huệ Năng, Ngài là 

đoạn. Phật Thích Ca Mâu Ni ở dƣới cội Bồ Đề, thị hiện cho chúng ta là đoạn, đều 

là đốn xả, trong Phật pháp gọi là hàng thƣợng thƣợng căn. Chúng ta ở trong thời 

đại này, một câu danh hiệu Phật có thể đè đƣợc, khống chế đƣợc tập khí phiền 

não, cũng xem nhƣ là hàng thƣợng thƣợng căn trong thời đại này rồi. 

Trong tâm chúng ta không có chuyện gì, không có bất kỳ vƣớng bận. Đạt đƣợc 

mức độ nào? Không chấp thân này là của ta nữa, đây là căn bản. Không chấp tất 

cả cái ta có là của ta nữa, hoàn toàn buông bỏ. Ta có tài sản, ta có đất đại, ta có 

nhà cửa, ta có quyền lực, ta có quyến thuộc, buông bỏ hết. Trở lại thanh tịnh vô vi 

trƣớc đây của quý vị. Những cái có bên ngoài thân, đều là do quý vị có thân, sau 

đó quý vị  mới kinh doanh, lại không biết kinh doanh này là  mang đến  chƣớng 

ngại cho quý vị, tăng trƣởng tập khí phiền não của quý vị. Tập khí phiền não này 

là phân biệt chấp trƣớc. Nếu quý vị không có, thì quý vị không phân biệt, không 

chấp trƣớc. Có thì phân biệt chấp trƣớc. Cho nên phải kiến giải nhƣ thế nào? Có 

thì theo nó đi, không có cũng theo nó đi. Tất cả đều tùy duyên, không chút bận 

tâm. Đây gọi là tùy duyên diệu dụng. Chƣ Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian, các 

ngài đã dùng tâm nhƣ vậy, cho nên các ngài vĩnh viễn thanh tịnh, vĩnh viễn bình 

đẳng, không sanh phiền não. Các ngài hiểu rõ pháp thế xuất thế gian, không chút 

rối loạn. Mọi lúc mọi nơi đều làm việc bằng trí huệ. Hoặc ở trong thế gian này, 

hoặc ở thế giới Cực Lạc, tất cả đều tùy ý. 

Khi tôi mới học Phật, đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi. Đại sƣ nói, những việc này của 

tôi, việc đời này của tôi giao hết cho Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát sắp đặt, bản thân 

mình không cần bận tâm gì cả. Tôi tin lời thầy nói, y giáo phụng hành. Cho nên 

238  Tập 372 



trong đời này ít phiền ít não. Đây là sự thật. Đây là sự “hƣởng thọ lớn nhất của 

đời ngƣời”  mà thầy Phƣơng nói. Tuổi cao  rồi cũng một lòng với đại thừa,  một 

lòng  với  Vô  Lƣợng  Thọ.  Bộ  kinh  này,  tôi  nghĩ  trƣớc  tháng  10  năm  nay,  có  thể 

giảng  xong.  Sau  khi  giảng  xong,  tôi  vẫn  còn  ở  thế  gian  này,  tôi  vẫn  giảng  kinh 

cho mọi ngƣời, chính là bộ kinh tuyệt vời này, chia sẻ với mọi ngƣời, bởi vì nó 

thật sự lợi ích, lợi ích ngay trƣớc mắt. Đây là nhân duyên hết sức thù thắng. Tuổi 

trẻ, thật sự phát tâm dạy học, phát tâm nguyện lớn, kế thừa huệ mạng của Phật, 

hoằng pháp lợi sanh, chánh pháp trụ đời lâu dài. Tôi còn có chút sức lực, nếu thân 

thể còn chút sức khỏe, tôi sẽ tận tâm tận lực giúp mọi ngƣời. 

Học Phật, thứ nhất là học thanh tịnh, không phan duyên, không nhiều chuyện. Xã 

hội bây giờ, phim ảnh, internet quấy nhiễu lòng ngƣời, họ có quyền mỗi ngày đƣa 

tin,  tôi  cũng  có  quyền  không  tiếp  nhận,  tôi  có  thể  không  xem,  mƣời  mấy  năm 

không  xem  phim,  chƣa  bao  giờ  tiếp  xúc  internet,  ngay  cả  điện  thoại  tôi  cũng 

buông bỏ. Cho nên tôi rất ít có điện thoại, ngƣời ta tìm không thấy tôi, tôi cũng 

không cho ngƣời khác gọi điện cho tôi. Vì sao vậy? Niệm Phật là tốt nhất, ít nói 

lời vô ích. Niệm Phật là thật, làm bất cứ chuyện gì cũng là giả. 

Quý vị xem “Văn giả đắc ích, đế văn diệu pháp” . “Đế” là dùng tâm trí huệ, dùng 

tâm  chân  thành  nghe  Phật  Bồ  Tát  thuyết  pháp.  “Tâm  vô  vọng  niệm,  ly  chư  cấu 

 nhiểm”, nghe pháp, tụng kinh, trong tâm có vọng niệm. Nhiễm ô là gì? là tự tƣ tự 

lợi,  danh  văn  lợi  dƣỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  tham,  sân,  si,  mạn,  đây  là  nhiễm  ô. 

Tâm nhƣ vậy lẫn lộn trong khi nghe pháp, quý vị sẽ không nghe đƣợc điều gì hết, 

quý vị không đạt đƣợc lợi ích. Phải buông bỏ hết những cái này. “Cố viết kỳ tâm 

 thanh tịnh”, tâm thanh tịnh, nghe pháp thanh tịnh thì quý vị đƣợc lợi ích. 

“Phân biệt giả, tư lương thức biệt chư sự lý, dĩ vọng phân biệt vi thể, nãi vọng ư 

 vô ngã vô pháp chi thượng nhi phân biệt ngã dữ pháp dã”. 

Đoạn này nói lên bệnh căn của phân biệt. Ngã chấp pháp chấp từ đâu mà có? Là 

từ phân biệt  mà có. Không phân biệt thì làm sao có đƣợc!  Thật ra thì phân biệt 

cũng không có, oan uổng cho phân biệt rồi. “Tƣ lƣơng” là thức thứ 7. “Thức biệt” 

là thức thứ 6. Ý thức là thức thứ 6, mạt na là thức thứ 7. Đối với tất cả nhân, sự, 

vật chính là đối với sự lý. “Dĩ vọng phân biệt vi thể”, vọng phân biệt này chính là 

vô minh, vô thỉ vô minh, vô thỉ vô minh là A lại da. Vốn là vô ngã vô pháp. Từ 

Tập 372  239 



Mạt na hƣ vọng phân biệt thành ngã, ngã kiến, có ý niệm nhƣ vậy, ý niệm có một 

cái ngã  gọi là ngã kiến. Bởi vì có ngã kiến, nên tiếp theo là xuất hiện ngã ái, ngã 

mạn và ngã si. Những thứ này là gì? Là tham, sân, si. Ngã ái là tham, ngã mạn là 

sân,  ngã  si,  tham,  sân,  si.  Tham  sân  si  cùng  ngã  kiến  đồng  thời  sanh  khởi.  Xác 

thực có trƣớc có sau, nhƣng tốc độ của nó quá nhanh, hầu nhƣ không phân biệt 

đƣợc  trƣớc  sau.  Vì  vậy  chúng  ta  có  thể  nói  nó  đồng  thời  sanh  khởi.  Sau  đó  là 

phân biệt. Ý thức thứ sáu là phân biệt. Phân biệt ngã, phân biệt ngã sở, phân biệt 

pháp. “Vọng ƣ vô ngã vô pháp chi thƣợng”, là phân biệt ngã, phân biệt pháp. Đây 

là ngã chấp và pháp chấp.   

 “Nhược vô ngã, nhơn, chúng sanh, thọ giả chi tướng”. Đây là bốn tƣớng trong 

kinh Kim Cang - ngã tƣớng, nhân tƣớng, chúng sanh tƣớng, thọ giả tƣớng. Bốn 

tƣớng này đều không có. “Bình đẳng vô sai, nhất vị vô biệt, cố viết vô chƣ phân 

biệt”.  Đây  là  định  công,  là  công  phu.  Đây  là  Bồ  Tát,  phá  đƣợc  bốn  tƣớng  rồi. 

Trong pháp đại thừa nói, phá bốn tƣớng rồi là địa vị nào? Là địa vị Thất tín trở 

lên. Thất tín, Bát tín, Cửu tín, Thập tín. Bồ Tát Thập tín phá bốn kiến: ngã kiến, 

nhân kiến, chúng sanh kiến và thọ giả kiến. Phá bốn kiến này rồi là pháp thân Bồ 

Tát. Thiền tông nói là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Phá bốn kiến thì 

kiến tánh thành Phật. Phá bốn tƣớng thì không. Phá bốn tƣớng ở mƣời pháp giới. 

Mƣời pháp giới là ai? Là Phật Bồ Tát. Phá bốn tƣớng rồi thì “kỳ tâm thanh tịnh, 

 vô chư phân biệt”, thật sự là Bồ Tát, đây không phải giả. “Kỳ tâm thanh tịnh” là 

không nhiểm ô, hết chấp trƣớc rồi, chấp trƣớc là nhiểm ô. “Vô chƣ phân biệt” là 

không  còn  tâm  phân  biệt.  Trong  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nói  rằng,  thanh  tịnh  bình 

đẳng, đạt đƣợc hai điều này. Phá bốn kiến rồi là pháp thân Bồ Tát. 

“Chánh trực giả, phương chánh chất trực, vô tà vô khúc”. Đức thứ ba trong tứ 

đức trong Hoàn Nguyên Quán là: “Nhu hòa chất trực”. Chất trực là gì? Chất trực 

là chân tâm, là ý thành, tâm chánh. Chỗ này gọi là “phƣơng chánh chất trực”, nhà 

Nho gọi ý thành tâm chánh. “Vô tà vô khúc”, thông thƣờng chúng ta nói là không 

thiên  không  tà.  Vô  khúc  tức  là  không  thiên,  khúc  là quanh  co.  Không có  tƣớng 

quanh co, bảo chúng ta dùng chân tâm, không nên dùng vọng tâm. Tà là gian ác. 

Tâm bất thiện trong lục đạo, quanh co cũng là tâm bất thiện. Trong lục đạo xem 

240  Tập 372 



nhƣ là thiện tâm, tất cả là tâm luân hồi! Chúng ta muốn thoát vòng luân hồi lục 

đạo, thì phải buông bỏ tất cả thiện cũng nhƣ bất thiện. 

 “Vãnh Sanh Luận Chú viết, chánh trực viết phương, y chánh trực cố, sanh lân 

 mẫn nhất thiết chúng sanh tâm”. 

Trong giáo lý đại thừa nói: “trực tâm thị đạo tràng”. Trực tâm chính là chân tâm. 

“Y chánh trực cố”, dùng tâm này thƣơng xót tất cả chúng sanh, đây là tâm đại bi. 

“Hựu  Pháp  Hoa  kinh  viết,  chánh  trực  xả  phương  tiện,  đản  thuyết  vô  thượng 

 đạo”.   Ở  trong  dƣới  chú  giải  rằng:  “Thử  trung  sở  vị  chánh  trực,  chỉ  duy  thuyết 

 Viên  giáo  chi  nhất  thừa  diệu  pháp  chi  bổn  hoài  dã”.  Mọi  ngƣời  đều  hiểu  kinh 

Pháp Hoa, chƣ vị tổ sƣ dạy chúng ta rằng, đây là Phật khai quyền hiển thật. Trong 

quá  khứ  Phật  giảng  A  Hàm,  giảng  Phƣơng  Đẳng  cho  chúng  ta,  đều  là  pháp 

phƣơng tiện, đều là quyền thuyết. Đến Bát Nhã mới nói rõ thật tƣớng cho chúng 

ta.  Nói  thật  tƣớng  này  nghĩa  là  gì?  Là  tất  cả  hiện  tƣợng  không  có  thật.  Gọi  là 

“nhất thiết tƣớng, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Pháp Hoa hội thƣợng, 

Pháp Hoa  tám  năm,  mới thật sự  gọi là Vô Thƣợng đạo. “Duy thuyết viên giáo 

nhất thừa diệu pháp”, đây là Phật xuất hiện ở thế gian, bổn nguyện của Ngài, bổn 

hoài của ngài, chính là muốn nói thật với quý vị, nhƣng nói trƣớc với quý vị, quý 

vị lại không tin, tùy thuận quý vị, nói lời giả nhiều, để quý vị tin tƣởng, nói lời 

thật ít. Sau đó dần dần nói lời giả ít lại, nói thật nhiều hơn. Đến Hội Pháp Hoa thì 

hoàn toàn nói thật, đây gọi là chân trực. 

“Bình đẳng, vô sai biệt viết bình đẳng”, có sai biệt là không bình đẳng rồi.  “Vãng 

 sanh luận viết, bình đẳng thị chư pháp thể tướng”.  Thể là gì? Thể là pháp tánh, 

thể là chân nhƣ, thể là một, không phải hai, cho nên là bình đẳng. Tƣớng không 

bình đẳng, ngàn sai muôn khác. Thể bình đẳng, tức là pháp tánh bình đẳng. Tánh 

có sai biệt, tánh là bình đẳng. Cho nên đối với tất cả pháp, quý vị có thể từ tƣớng 

thấy đƣợc tánh, tâm bình đẳng hiện tiền. Tâm bình đẳng là gì? Là quý vị đã kiến 

tánh, tông môn nói là  minh tâm kiến tánh, quý vị kiến tánh. Từ đâu thấy đƣợc? 

Từ tƣớng thấy đƣợc. Một số ngƣời, phàm phu, họ chấp tƣớng nên họ không thể 

kiến tánh. “Ly nhất thiết tƣớng, tức nhất thiết pháp”, lìa tƣớng thì kiến tánh. Đối 

với tƣớng không phân biệt, không chấp trƣớc thì quý vị thấy tánh. Nếu quý vị còn 

Tập 372  241 



phân biệt chấp trƣớc, thì quý vị không bao giờ thấy tánh đƣợc, điều này quý vị 

cần phải biết. 

Tâm phân biệt, tâm chấp trƣớc gọi là tâm luân hồi. Quý vị dùng hai tâm này, làm 

việc, đối nhân xử thế, thì quý vị tạo nhiệp luân hồi. Quý vị dùng thiện tâm, hoàn 

toàn dùng nhân quả luân lý đạo đức, thì quả báo của quý vị là ba đƣờng lành. Quý 

vị dùng tự tƣ tự lợi, lợi mình hại ngƣời, quý vị dùng tâm này là quý vị tạo nghiệp 

ác.  Quả  báo  là  ba  đƣờng  ác,  đó  là  khổ.  Đều  là  tự  làm  tự  chịu!  Thanh  tịnh  bình 

đẳng là chân tâm. Nhiểm ô, thiện và bất thiện đều là tâm luân hồi, điều này chẳng 

thể không biết. 

Dƣới đây có một câu giải thích rằng: “Nhân chân như châu biến ư nhất thiết chư 

 pháp,  vạn  pháp  nhất  như,  cố  viết  bình  đẳng”.  Từ  tánh  mà  thấy  là  bình  đẳng. 

Trong kinh Phật nói là “sanh Phật bình đẳng”. Sanh là chúng  sanh, Phật là chƣ 

Phật. Vì sao vậy? bởi đồng một pháp tánh. Từ pháp tánh mà thấy, thì không sai 

biệt chút nào. Từ tƣớng- hiện tƣớng, tác dụng mà nhìn thì sai biệt rất lớn. Từ thể 

nhìn thì không có sai biệt. Tánh tƣớng nhất nhƣ, tánh tƣớng không hai, Đây đều 

là trong kinh đại thừa nói. 

“Hựu Luận Chú viết, văn A Di Đà Phật Như Lai chí đức danh hiệu, nam mô A Di 

 Đà Phật, thuyết pháp âm thanh, như thượng chủng chủng khẩu nghiệp hệ phược 

 giai đắc giải thoát, nhập Như Lai gia, tất cánh đắc bình đẳng khẩu nghiệp”. 

Ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học  qua,  29  loại  công  đức  trang  nghiêm.  Bình  đẳng  tam 

nghiệp cũng đã học qua. Cho nên chúng ta thật sự có thể đem tâm an trú trên đức 

hiệu Di Đà. Tâm chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm. Cái mà quý 

vị  đạt  đƣợc  là  thân  khẩu  ý  hoàn  toàn  bình  đẳng.  Không  nên  nghĩ  đến  cái  khác, 

nghĩ  cái  khác  chỉ  là  sanh  tử  luân  hồi.  Nghĩ  đến  Phật  A  Di  Đà,  nhất  định  đƣợc 

vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Thân  cận  Phật  A  Di  Đà  nhất  định  đƣợc  thành 

Phật. Thành Phật nhƣ thể nào? là giống Phật A Di Đà không khác. 

Nhƣ  A  Xà  vƣơng  tử  trƣớc  đây,  nghe  Thế  Tôn  giới  thiệu  về  thế  giới  Cực  Lạc, 

trong tâm vô cùng kính ngƣỡng, rất ngƣỡng mộ. Một lòng muốn đến thế giói Cực 

Lạc làm Phật, muốn giống nhƣ Phật A Di Đà. Đây là đúng rồi, thật sự nghe hiểu 

rồi, thật sự đã thực hiện, cuối cùng quả thật đã thành tựu. 

242  Tập 372 



Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  Phật  đều  biết  đƣợc.  Khởi  tâm  động  niệm,  động 

niệm này, ao sen bảy báu bên ngoài giảng đƣờng của Phật A Di Đà, liền nở một 

đóa hoa sen. Trên hoa sen này có tên của quý vị. Tâm nguyện của quý vị, tâm 

niệm bất thoái, dõng mãnh tinh tấn, cảnh giới không ngừng hƣớng lên cao, ao sen 

bảy báu ngày ngày lớn lên, bèn biến thành to lớn. Sắc quang càng lúc càng hiện 

rõ, tƣơng lai vãng sanh, thì Phật cầm đóa hoa sen này tiếp dẫn quý vị. 

“Thị cố Cực Lạc quốc nhân, đắc văn chủng chủng pháp âm, kỳ tâm thanh tịnh, 

 viễn ly phân biệt, chánh trực vô tà, tất cánh đắc Như Lai bình đẳng khẩu nghiệp”. 

Hôm nay chúng ta nghe kinh, chẳng thể không đạt đƣợc lợi ích này? Ở đây nói 

rất rõ ràng, ba câu mƣời hai chữ, ngày ngày chúng ta nghe, tâm có đạt đƣợc thanh 

tịnh chăng? Trong cuộc sống hàng ngày có bớt ý niệm phân biệt, chẳng còn phân 

biệt  hay  không?  Biểu  hiện  bên  ngoài  có  phải  là  chánh  trực  vô  tà  hay  không? 

Chúng ta dùng tâm, đối với nhân đối với sự đối với vật, có phải là chẳng thiên 

chẳng tà hay không? Chẳng có thiên tâm, chẳng có tà niệm hay không? Nhƣ Lai 

bình đẳng khẩu nghiệp liền hiện tiền. 

 “Hựu Pháp Hoa Khoa Chú Tứ viết, bình đẳng hữu nhị. Nhất giả pháp đẳng, nhất 

 thiết pháp bình đẳng tức trung đạo lý”. 

Tất cả pháp sai biệt rất lớn, tám vạn bốn ngàn pháp môn, lý là một. Trung đạo là 

gì? Là buông bỏ tất cả. “Nhị biên bất lập, trung đạo bất tồn”, đây là lý của tất cả 

pháp. Nói cách khác, trung đạo chính là buông bỏ phân biệt chấp trƣớc. Đây là từ 

trên lý mà nói. 

“Nhị,  tùng  sự  thượng  giảng  chúng  sanh  đẳng,  nhất  thiết  chúng  sanh  đồng  đắc 

 Phật huệ dã”. 

Trên thực tế, trong kinh điển đại thừa Phật thƣờng nói: “Tất cả chúng sanh đều có 

đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai”. Đây không phải bình đẳng rồi sao? Nói rõ ràng 

hơn là tất cả chúng sanh vốn là Phật, chúng sanh bình đẳng, không có cao thấp. 

Dƣới đây là lời của cƣ sĩ Niệm Lão: “Cáivị, nhất giả bình đẳng thị trung đạo chi 

 lý thể, nhất mao nhát trần vô phi trung đạo, cố viết bình đẳng”, Trong trung đạo 

thể là vạn pháp bình đẳng. Vì sao vậy? Bởi vạn pháp giai không. Nếu chúng ta từ 

cuộc  đối  thoại  của  Bồ  Tát  Di  Lặc  với  Thế  Tôn,  sẽ  thể  hội  đƣợc  rõ  ràng,  tất  cả 

pháp bình đẳng. Các vị nên biết, Bồ Tát Di Lặc nói là nhất niệm. Nhất niệm này 

Tập 372  243 



hình tƣớng nhƣ thế nào? Chính là hình tƣớng biến pháp giới hƣ không giới hiện 

tại của chúng ta. Chính là một tấm phim, toàn bộ sắc tƣớng trên màn hình, biến 

pháp giới hƣ không giới. Đây là chỉ có tâm biến hiện, không có thức, chỉ có tâm 

biến hiện. Nó vừa hiện lập tức diệt đi, tốc độ rất nhanh, chúng ta không thể cảm 

nhận  đƣợc,  tấm  thứ  hai  lại  hiện  ra.  Tấm  thứ  hai  diệt  đi,  tấm  thứ  ba  lại  hiện  ra. 

Quý vị nên nhớ, một giây là 1.600 triệu. Cho nên tất cả hiên tƣợng đều là huyễn 

tƣớng. Phật nói thật là: “vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Quý vị thật sự 

hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật  rồi,  trong  hiện  tƣợng  quý  vị  còn  khởi  tâm  động 

niệm  đƣợc  sao?  không  thể  nhƣ  vậy!  Không  khởi  tâm  động  niệm,  thì  quý  vị  là 

Phật.  Khởi  tâm  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc  là  Bồ  Tát.  Khởi 

tâm động niệm, có phân biệt, không chấp trƣớc, thì quý vị là A La Hán, là Bích 

Chi Phật. Không hiểu rõ chân tƣớng sƣ thật, chắc chắn sẽ khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc, hiểu rõ thì buông bỏ, buông bỏ thì vào cảnh giới Phật Bồ 

Tát. 

Thứ hai là “Chúng sanh bổn cụ Như Lai trí huệ đức tướng, đồng đắc Phật huệ, cố 

 viết bình đẳng”. Mỗi câu mỗi lời đều là chân thật. Cho nên biết rằng bình đẳng là 

sự thật, không bình đẳng là huyễn tƣớng, là giả, không phải thật. Việc này Phật 

Bồ Tát biết đƣợc, phàm phu không thể biết. 

Tiếp theo nói “Thiện căn giả, tiểu bổn vân, bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức 

 nhân duyên đắc sanh bỉ quốc”. Câu này rất quan trọng, bảo chúng ta rằng muốn 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, phải đủ điều kiện, đó là nhiều thiện căn, nhiều phƣớc 

đức, nhiều nhân duyên, thì bảo đảm quý vị đƣợc vãng sanh. 

Thiện căn là gì? Giảng bộ kinh điển này, tôi dùng lời rõ ràng nhất, lời dễ nhất để 

nói với mọi ngƣời. Thiện căn là tin hiểu. Quý vị tin đƣợc, hiểu đƣợc đó là thiện 

căn. Phƣớc đức là gì? Là quý vị là đƣợc, quý vị thực hành đƣợc, quý vị có thể 

vãng sanh, đây là phƣớc đức. Vãng sanh tức là chứng quả. Tôi dùng bốn chữ „Tín 

giải hành chứng‟ để giải thích thiện căn phƣớc đức. Duyên là nhân duyên. Đƣợc 

thân ngƣời là nhân duyên, nghe Phật pháp là nhân duyên, nghe đại thừa là nhân 

duyên, nghe Tịnh Độ cũng là nhân duyên. Hôm nay chúng ta đầy đủ nhân duyên, 

không thiếu hụt, thiếu hụt chính là thiếu thiện căn phƣớc đức. Chúng ta thật sự lý 

giải sao? Thật sự lý giải, thì quý vị thật sự tin, thật sự nguyện. Tin thật, nguyện 

244  Tập 372 



thật  từ  phƣơng  diện  nào  để  nhận  ra?  Quý  vị  buông  bỏ  vạn  duyên  rồi,  quý  vị  là 

thật tin thật nguyện. Quý vị không buông bỏ đƣợc, còn luyến tiếc, thì tin nguyện 

của  quý  vị  không  thật.  Phải  làm  sao?  Phải  tin  hiểu  thêm,  thâm  nhập  kinh  tạng, 

hiểu  thật  rõ  ràng,  hiểu  thật  tƣờng  tận,  thì  quý  vị  buông  bỏ  thôi.  Không  hiểu  rõ 

ràng, không hiểu tƣờng tận quý vị sẽ không buông bỏ đƣợc. Không buông bỏ là 

sai rồi. 

Chúng ta tiếp tục xem, chƣ vị tổ sƣ nói cho chúng ta.  “Di Đà Yếu Giải vân, bồ đề 

 chánh  đạo  danh  thiện  căn.  Viên  Trung  Sao  sớ  viết,  chấp  trì  danh  hiệu,  phát 

 nguyện vãng sanh, phương danh đa thiện căn dã”. Câu này với những điều chúng 

tôi vừa nói, có ý nghĩa tƣơng đồng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 373 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:12.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 446, hàng thứ hai đếm từ dƣới lên, bắt đầu xem từ 

chữ “Tiểu bổn” vân. 

 Tiểu bổn vân, bất khả dĩ thiểu thiện căn phước đức nhân duyên đắ sanh bỉ quốc. 

Đây  là  điều  kiện  quan  trọng  để  đƣợc  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  “Bất  khả  dĩ 

thiểu thiện căn” tức là không thể có ít thiện căn, ít phƣớc đức, ít nhân duyên, ba 

việc này. Thiện căn là gì? Phƣớc đức là gì? Nhân duyên là gì? Chúng ta cần phải 

biết, nhân duyên là đƣợc thân ngƣời, đƣợc nghe Phật pháp, còn đƣợc nghe cả đại 

thừa, trong đại thừa lại đƣợc nghe Tịnh Độ. Quý vị xem, nhân duyên nhiều quá. 

Trong Tịnh Độ, ngày nay chúng ta  còn đƣợc nghe bộ Kinh Vô Lƣợng  Thọ Hội 

Tập 373  245 



Tập Bổn này, là vô cùng hiếm có. Vì sao vậy? Bởi Hội Tập Bổn là  ở dân quốc 

năm đầu tiên, mới biên tập thành công. Dân quốc năm đầu tiên, trƣớc dân quốc 

20  năm  không  có bộ  sách  này.  Thời  đó  muốn  học  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  chỉ  có 

năm bản dịch gốc, và hai bản hội tập. Năm bản dịch gốc, bản của Vƣơng Long 

Thƣ đời Tống, của Ngụy Mặc Thâm đời Thanh, đây là hội tập lần thứ ba, hội tập 

lần này vô cùng hoàn hảo, nhƣ trong lời tựa của lão cƣ sĩ Mai Quang Hy đã nói, 

quả thực là nhân duyên hy hữu khó gặp, vấn để ở chổ thiện căn phƣớc đức, chúng 

ta có thiện căn không? Có phƣớc đức không? 

Thiện căn là gì? Là nghe pháp môn này tin đƣợc, hiểu đƣợc, đây thuộc về thiện 

căn. Phƣớc đức là chúng ta có thể nguyện, phát nguyện vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Thực hành, hành tức là niệm Phật. Nhƣ kinh Vô Lƣợng Thọ nói: “phát bồ đề 

tâm, nhất hƣớng chuyên niệm”, đây chính là hành. Có đủ những điều kiện này là 

“đắc sanh bỉ quốc”. Thiếu một trong những điều kiện này thì không thể vãng sanh 

đƣợc. Vậy chúng ta biết rằng, con ngƣời ở đời, có đủ những điều kiện này không 

phải dễ! 

Bây  giờ  nhân  khẩu  trên  thế  giới  gần  đến  70  ức,  quý  vị  nghĩ  xem,  trong  70  ức 

ngƣời, có bao nhiêu ngƣời đƣợc nghe Phật pháp? Trong những ngƣời đƣợc nghe 

Phật  pháp  đó,  có  bao  nhiêu  ngƣời  biết  đƣợc  đại  thừa?  Quý  vị  loại  bỏ  từng  bậc 

từng bậc, loại bỏ đến cuối cùng còn đƣợc mấy ngƣời, có đủ thiện căn phƣớc đức 

nhân  duyên,  hi  hữu  khó  gặp.  Nếu  thật  sự  có  đủ  rồi,  chẳng  ai  không  đƣợc  vãng 

sanh. 

Học đƣợc Tịnh Tông, trên thế giới có khoảng chừng hơn 200 ngƣời, tôi nghĩ chƣa 

tới 300 ngƣời. Có những nơi rất nhỏ, nhân số chỉ có mấy chục ngƣời, rãi rác các 

khu vực ở Âu Mỹ, ở Trung Quốc cũng không nhiều, Đông Nam Á nhiều hơn một 

chút. Cho nên số  ngƣời tín ngƣỡng  Tịnh Độ tông có  hạn. Vì thế số ngƣời vãng 

sanh không nhiều. Điều này chúng ta chẳng thể không biết, chẳng thể không trân 

quý. Nhƣ trong bài kệ khai kinh nói: “bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ”. Bành Tế 

Thanh lại nói: “từ vô lƣợng kiếp đến nay khó gặp đƣợc ngày này”, nay chúng ta 

gặp đƣợc rồi, đáng quý biết bao. 

“Di  Đà  Yếu  Giải  vân,  bồ  đề  chánh  đạo  danh  thiện  căn” .  Chú  giải  của  đại  sƣ 

Ngẫu Ích, bồ đề chánh đạo, trên thực tế chính là chỉ cho trì danh niệm Phật cầu 

246  Tập 373 



sanh Tịnh Độ. Bồ đề là giác ngộ. Ở thời kỳ mạt pháp, chỉ có pháp môn này nhất 

định  thành  tựu  đƣợc.  Có  nhiều  pháp  môn  khác,  nếu  phiền  não  còn  thì  quý  vị 

không  thể  thành  tựu,  pháp  môn  này  không  cần  đoạn  phiền  não,  chỉ  cần  đè  nén 

phiền não là có thể thành công, là có thể vãng sanh. Sanh về thế giới Cực  Lạc, 

làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Đó là bồ đề chánh đạo. Điều này chúng ta cũng là 

phải hiều rõ ràng, minh bạch. 

 “Viên  Trung  Sao  sớ  viết,  chấp  trì  danh  hiệu,  phát  nguyện  vãng  sanh,  phương 

 danh đa thiện căn dã.” Đại sƣ U Khê nói. Yếu Giải, Viên Trung Sao và Di Đà Sớ 

Sao, là kinh Di Đà chú giải, đây là ba bộ lớn thù thắng nhất. Học kinh Di Đà, ba 

quyển chú giải cần phải học tập, đó là của đại sƣ Liên Trì, đại sƣ Ngẩu Ích và đại 

sƣ U Khê. Đại sƣ U Khê chỉ ra “chấp trì danh hiệu, phát nguyện vãng sanh”. Quý 

vị  xem,  đơn  giản  biết  bao,  súc  tích  biết  bao,  giải  thích  đây  chính  là  nhiều  thiện 

căn. 

Trong Sớ Sao của đại sƣ Liên Trì nói rõ ràng hơn: “chấp trì danh hiệu, nguyện 

 kiến Di Đà, chí thành khẩn thiết, cầu sanh Tịnh Độ, thành đa thiện căn,  xác thực 

đây là nhiều thiện căn,  đại thiện căn , tối thắng thiện căn, bất khả tư nghì thiện 

 căn dã.  Đây là “chấp trì danh hiệu, nguyện kiến Di Đà”. Tôi thêm vào đó một câu 

là “chí thành khẩn thiết cầu sanh Tịnh Độ”. Đây là nhiều thiện căn. 



 Bỉ độ chúng sanh nhân văn tuyền lưu thuyết pháp. Tuyền trì tức là ao bảy 

báu, nƣớc tám công đức. 



 Như thượng chi bất khả tư nghì thiện căn, tất giai thành thục. Ở trên nói về 

thiện căn, sanh về thế giới Cực Lạc, viên mãn thành thục rồi. Chúng ta nƣơng vào 

thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên đƣợc sanh về Cực Lạc. Thiện căn, phƣớc đức, 

nhân duyên, trên thực tế mà nói, đạt đến thế giới Cực Lạc mới thành thục, thật sự 

thành thục. 



 Tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng. Cƣ sĩ Niệm Lão giải thích cho chúng ta. 

“Đường dịch viết, đắc văn như thị chủng chủng thanh dĩ, hoạch đắc quảng đại ái 

 nhạo hoan duyệt, nhi dữ quán sát tương ưng, yếm ly tương ưng, trong này đã lƣợc 

bớt,  nãi chí Niết bàn tương ưng. Đoạn này là nguyên văn của Đƣờng dịch,  Tương 

 ưng giả, tức khế hợp chi nghĩa. Vãng Sanh Chú Luận viết, tương ưng giả, thí như 

 hàm cái tương xưng dã.” Trong kinh văn hai có câu nói: “tùy kỳ sở văn, dữ pháp 

Tập 373  247 



tƣơng  ƣng”.  Chữ  pháp  này  hàm  nghĩa  rất  sâu,  rất  rộng.  Nhƣ  bản  dịch  của  đời 

Đƣờng, bản dịch của đời Đƣờng là kinh Đại Bảo Tích, kinh Vô Lƣợng Thọ Hội, 

trong đó nói: “đắc văn nhƣ thị chủng chủng thanh dĩ”, âm thanh của dòng suối, 

âm  thanh  của  gió  thổi,  của  cây  lá,  đều  có  thể  phát  ra  âm  thanh  vi  diệu,  tuyên 

dƣơng vô lƣợng diệu pháp. 

Ở trƣớc chúng ta đã đọc qua, đây là đức Thế Tôn lƣợc cử vài loại, vậy là chúng ta 

hiểu  rõ,  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực  Lạc  những  gì  mắt  quý  vị  thấy,  tai  nghe,  mũi 

ngữi, chúng ta bên này là nói mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân đối với sắc, thanh, hƣơng, 

vị,  xúc,  phần  nhiều  dẫn  phát  phiền não,  ở  thế  giới  Tây  phƣơng  không nhƣ  vậy, 

điều mà quý vị tiếp xúc đƣợc toàn là Phật pháp, vô lƣợng diệu pháp. Hoàn toàn 

sống  trong  diệu  pháp,  loại  huân  tập  này,  bất  tri  bất  giác,  tự  nhiên  chúng  ta  vào 

trong cảnh giới Phật. Ở đây nói là “dữ pháp tƣơng ƣng”, với pháp đại thừa, với 

pháp Di Đà, gọi là “nhất niệm tƣơng ƣng nhất niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng 

niệm  niệm  Phật”,  thành  tựu  thế  giới  Cực  Lạc.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc,  phiền  não, 

mang theo phiền não đi, đến bên đó, phiền não tự nhiên hết. Chúng ta biết nguyên 

nhân vì sao, ở bên đó phiền não đƣợc đoạn sạch, ngay cả tập khí cũng đoạn hết. 

Cho  nên  nghe  những  âm  thanh  này,  đạt  đƣợc  niềm  ái  nhạo  rất  lớn.  Ái  nhạo  là 

hoan hỷ hoan duyệt, ái nhạo hoan duyệt. 

  “Nhi dữ quan sát tương ưng”.  Điều quý vị thấy là cảnh giới tƣơng ƣng vi diệu 

không  thể  nghĩ  bàn.  “Yếm  ly  tương  ưng”,   cõiĐồng  Cƣ  này,  mang  nghiệp  vãnh 

sanh. Yếm ly là  chỉ cho phiền não, mang theo nghiệp.  “Nãi chí Niết bàn tương 

 ưng” , chán ghét tập khí phiền não rồi, quý vị sanh tâm hoan hỷ, đối với tự tƣ tự 

lợi, tham sân si mạn, ngũ dục lục trần, những thứ này tự nhiên quý vị chán ghét 

nó. 

“Nãi chí ư Như Lai sở chứng đích Đại Bát Niết Bàn”. Có nhiều công đức đến thế. 

Tƣơng ƣng nghĩa là khế hợp. 

 “Vãng Sanh Luận Chú như hàm như cái.” Hàm là cái hộp, trên hộp có nắp. Nhƣ 

ly trà này của chúng tôi,  trên ly này có nắp, ly tƣơng ƣng với nắp. Đây là tƣơng 

ƣng với pháp. 

 Hựu Khởi Tín luận viết, dĩ ly niệm cảnh giới, duy chứng tương ưng cố.” Câu này 

chú giải là,  duy hữu thực chứng, phương năng khế nhập ly niệm cảnh giới.” “Ly 

248  Tập 373 



niệm” là gì? Là không có ý niệm, không khởi tâm, không động niệm. Đây là cảnh 

giới  nào?  Khởi  tâm  động  niệm  là  vô  minh  phiền  não.  Không  khởi  tâm  không 

động niệm, cũng có nghĩa là đã đoạn hết vô thỉ vô minh. Đây là cảnh giới quả địa 

của chƣ Phật Nhƣ Lai. Trong mƣời pháp giới, không có ly niệm. Từ A La Hán trở 

lên chỉ chứng đƣợc ly kiến tƣ phiền não mà thôi, họ còn có phân biệt, còn có vô 

minh, cũng còn có vọng tƣởng, đó là cảnh giới của Nhị thừa- Thanh Văn, Duyên 

Giác. Ly niệm là  cảnh giới của đại thừa, là cảnh giới  của Phật, theo nghĩa rộng 

mà nói, là pháp thân đại sĩ. Phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân. 

Đây chính là cảnh giới ở cõi Thật Báo Trang Nghiêm của Nhƣ Lai. Nghiêm túc 

mà nói, chỉ có Diệu Giác, đoạn hết tập khí vô minh, đó thật sự gọi là ly niệm. Quả 

vị Diệu Giác “duy chứng tƣơng ƣng”.  Nếu quý vị không chứng đƣợc cảnh giới 

này, cảnh giới này là vô trụ, quý vị cũng không tƣởng tƣợng đƣợc. Vì sao vậy? Vì 

ngôn ngữ và tƣ tƣởng đã buông bỏ rồi. Có ngôn luận, có tƣ duy thì không tƣơng 

ƣng đƣợc. Sự việc này, pháp thân Bồ Tát chứng đắc, cứu cánh quả giác chứng 

đắc, những ngƣời nhƣ chúng ta, thành thật mà nói, chỉ cần chịu buông bỏ cũng 

đều chứng đắc. 

Khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, ngài thị hiện cho chúng ta, nhập định 

dƣới cây bồ đề, khi sao mai mọc, hốt nhiên đại ngộ, đó là buông bỏ! Đây là minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Phật giáo đại thừa truyền đến Trung Quốc gần hai ngàn năm. Công nguyên năm 

67, Hán Minh Đế phái sứ giả đến Tây Vức- là Tân Cƣơng ngày nay, cung thỉnh 

Ma Đằng và Trúc Pháp Lan, hai vị cao tăng Ấn Độ đến Trung Quốc. Phật giáo 

bấy giờ chính thức đƣợc đế vƣơng lễ thỉnh nhập cảnh. Sau khi pháp sƣ đến Trung 

Quốc, trở thành quốc sƣ của Trung Quốc. Các ngài mang theo tƣợng Phật, kinh 

sách, có đủ Tam bảo. Đến bây giờ đã gần 2 ngàn năm, 2 ngàn năm này  ở Trung 

Quốc,  bất  luận  là  tông  môn  giáo  môn  nào,  không  ít  ngƣời  thành  tựu,  minh  tâm 

kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Chúng  ta  ƣớc  tính  sơ  lƣợc,  khoảng  chừng  ba 

ngàn ngƣời trở lên, ba ngàn vị Phật thành tựu ở Trung Quốc. Trung Quốc đại địa 

chính là một khối đất báu, rất nhiều Thánh hiền tu hành chứng quả ở đây. Đây là 

gì? Là đất phƣớc! Thiên tai lớn giáng xuống thế gian, đất phƣớc không thể tránh 

Tập 373  249 



khỏi thiên tai, nhƣng so với các chỗ khác, chắc chắn ít hơn rất nhiều. Điều này 

chúng ta biết rằng, thứ nhất là nhờ đức của tổ tông, thứ hai là Tam Bảo thành tựu. 

Bây giờ chúng ta ở tại Úc châu, khu vực Úc châu này, chịu thiên tai cũng ít hơn 

đôi  chút.  Vì  sao  vậy?  Vì  đất  rộng  ngƣời  ít,  lịch  sử  rất  ngắn,  tạo  nghiệp  không 

nhiều. Thiên tai từ đâu mà có? Do nghiệp bất thiện chiêu cảm ra, điều này chúng 

ta  cần  phải  biết.  Đất  nƣớc  Trung  Quốc  này,  tuy  có  ngƣời  tạo  nghiệp  bất  thiện, 

nhƣng nhờ đức dày của tổ tông. 

Chúng tôi đã từng làm thí nghiệm qua. Ở thị trấn Thang Trì, chúng tôi đã làm 3 

năm, thúc đẩy Đệ Tử Quy, chứng minh rằng tánh của con ngƣời vốn thiện, chứng 

minh rằng con ngƣời rất dễ dạy, nghe dạy là biết quay đầu. Đây là gì? đây là cội 

rễ sâu dày. Trong Phật pháp nói là thiện căn sâu dày, chỉ là không ai nhắc nhở, 

nhắc nhở thì họ giác ngộ, họ quay đầu. Ở đâu ngƣời học Phật nhiều, ở đâu ngƣời 

niệm Phật nhiều, thì nơi đó ít bị thiên tai. Cho nên chúng ta không cần hỏi, nơi 

nào có thiên tai, nơi nào không có thiên tai, không cần bận tâm, đây là điều sai 

lầm. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, nên tìm lại lời giáo huấn của tổ tông, y giáo phụng 

hành. Lời giáo huấn của tổ tông rất tinh yếu, không phức tạp. Lƣu hành ở Trung 

Quốc, tôi tin rằng không chỉ một vạn năm, chỉ là ngày xƣa không có văn tự, đời 

này qua đời khác đều dựa vào khẩu truyền, không truyền sai. Bốn khoa tinh túy 

của  tổ  tông,  khoa  mục  bốn  khoa.  Thứ  nhất  là  luân  lý,  mƣời  hai  chữ  ,  làm  sao 

truyền  sai  đƣợc?  mƣời  vạn  năm  cũng  không  truyền  sai:  “Phụ  tử  hữu  thân,  phu 

phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trƣỡng ấu hựu tự”. Quý vị nghĩ xem, truyền 

sai đƣợc sao? Đời này đến đời khác không thể truyền sai. Đây là khoa mục dài 

nhất. Thứ hai là ngũ thƣờng, có năm chữ là: “nhân, nhĩa, lễ, trí, tín”. Quý vị nghĩ 

xem, truyền sai đƣợc sao? không thể có! Thứ ba là tứ duy, chỉ có bốn chữ là: “lễ, 

nghĩa, liêm, sỉ”. Thứ tƣ là bát đức có tám chữ: “hiếu để, trung tín, nhân ái, hòa 

bình”. Thời đại Nghiêu Thuấn dạy dân, chính là dạy những cái này, dạy dân rất 

tốt. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, giữ đƣợc tiêu chuẩn này, quyết không 

làm trái thì xã hội sẽ an định, mọi ngƣời sẽ sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

Ngày nay thế giới loạn động, địa cầu thiên tai, chính vì bỏ đi những đạo lý này. 

Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  trái  ngƣợc  với  điều  này  180  độ.  Động 

250  Tập 373 



loạn, thiên tai là do tâm hành bất thiện chiêu cảm ra. Lời giáo huấn luân lý đạo 

đức của chƣ Phật Bồ Tát, nâng cao truyền thống của chúng ta, mở rộng cảnh giới 

của chúng ta,  mở  rộng đến tất cả chúng sanh trong hƣ không pháp giới.  Đây là 

phƣớc báo không thể nghĩ bàn! “Phụ tử hữu thân” của chúng ta chỉ giới hạn trong 

gia đình. “Phụ tử hữu than” trong Phật pháp rất lớn. 

Trong  Bồ  Tát  Giới  kinh  dạy  chúng  ta  rằng:  “tất  cả  ngƣời  nam    là  cha  ta,  tất  cả 

ngƣời nữ là mẹ ta” . “Phụ tử hữu than” này mở rộng đến biến pháp giới hƣ không 

giới,  còn  rộng  hơn  địa  cầu.  Tâm  lƣợng  của  chƣ  Phật  Bồ  Tát,  trong  kinh  giáo 

thƣờng nói “tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa giới”, dùng cái này để hình dung, trên 

thực  tế  còn  lớn  hơn  cả  hƣ  không  châu  sa  giới.  Ngạn  ngữ  Trung  Quốc  có  câu 

“lƣợng lớn phƣớc lớn”, vậy quý vị mới biết ngƣời Trung Quốc có phƣớc báo lớn 

chừng nào. Cho nên phải tìm lại lời giáo huấn của tổ tông. Tìm lại lời giáo huấn 

của đức Phật, thì toàn bộ vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. 

 “Hựu  Hoa  Nghiêm  luận  viết,  nhất  niệm  tương  ưng  nhất  niệm  Phật,  nhất  nhật 

 tương ưng nhất nhật Phật” . Hai câu này chƣ vị tôn sƣ của Tịnh Độ tông thƣờng 

nói. Tƣơng ƣng với điều gì? Vừa rồi đã nói là nhất niệm tƣơng ƣng. Trong kinh 

văn  nói  “dữ  pháp  tƣơng  ƣng”.  Chữ  “pháp”  chỉ  cho  điều  gì?  Chỉ  cho  kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, kinh A Di Đà. Nhất niệm này của ta tƣơng ƣng với kinh A Di Đà, 

tƣơng ƣng với kinh Vô Lƣợng Thọ. Tƣơng ƣng với 48 nguyện của Phật A Di Đà. 

Đây chính là nhất niệm Phật, Phật ở đây là chỉ cho Phật A Di Đà, tƣơng ƣng với 

Phật A Di Đà.  Một ngày của ta là tƣơng ƣng với  một ngày Phật. Niệm  niệm là 

tƣơng  ƣng  với  niệm  niệm  Phật.  Ngày  ngày  thì  tƣơng  ƣng  với  ngày  ngày  Phật. 

Trong này có mật nghĩa, nếu quý vị tƣơng ƣng với một ngày, quý vị nhất niệm, 

thì quý vị kết duyên lành với Phật A Di Đà, Phật có duyên với quý vị. Thế giới 

Cực  Lạc  có  duyên  với  quý  vị,  tƣơng  ƣng  với  nhất  niệm  ở  giờ  phút  lâm  chung, 

chúc mừng quý vị, quý vị đã đƣợc vãng sanh rồi, quý vị đến thế giới Cực Lạc làm 

Phật. 

Tƣơng ƣng với phút lâm chung đó, chúng tôi đã thấy qua rồi. Hồi trẻ tôi ở Mỹ, 

thấy  đƣợc  Chu  Quảng  Đại  vãng  sanh,  ngƣời  này  suốt  đời  không  có  tín  ngƣỡng 


tôn  giáo.  Khi  lâm  chung  gặp  đƣợc  thiện  hữu,  họ  nói  với  ông  ta  về  sự  trang 

nghiêm thù thắng của thế giới Cực Lạc, khuyên ông ta vãng sanh. Ông ta nghe rồi 

Tập 373  251 



vô  cùng  hoan  hỷ,  tiếp  nhận  ngay,  liền  bảo  với  ngƣời  nhà,  không  cần  tìm  thuốc 

chữa bệnh cho ông ta nữa, nên cùng với các bạn đồng tu niệm Phật tiễn ông vãng 

sanh. Niệm Phật ba ngày, ba ngày tƣơng ƣng với ba ngày Phật. Ông ta thật sự đã 

vãng sanh. Bí quyết ở đây, chính là ngƣời đƣợc vãng sanh  - Chu Quảng Đại, ông 

chí thành khẩn thiết cầu sanh Tịnh Độ, buông bỏ hết vạn duyên. Ở đây khó nhất 

là tình cảm đối với ngƣời thân, ông buông bỏ hết, làm tấm gƣơng tốt cho chúng 

ta, làm biểu tƣợng tốt nhất cho chúng ta. 

 “Kim kinh vân, tùy kỳ sở văn, dữ pháp tương ưng, thâm hiển Di Đà bổn nguyện 

 công đức bất khả tư nghì. Chư vãng sanh giả, thiện căn thành thục, sở văn diệu 

 pháp tất giai khế hội.” Ý nói là họ nghe đƣợc diệu pháp, diệu pháp này là tuyên 

dƣơng thế giới Cực Lạc. Khuyên bảo mọi ngƣời buông bỏ vạn duyên, cầu sanh 

Tịnh Độ. Diệu pháp là chỉ cho điều này. Thành tựu diệu pháp này, là thành tựu 

công đức bổn nguyện của Phật A Di Đà. Tất cả chúng sanh trong mƣời phƣơng 

thế giới, chỉ cần nghe đến, là đã thấy, chân thật phát tâm y giáo phụng hành, thì 

chẳng ai không đƣợc vãng sanh, chẳng ai không thành tựu. 

Hai  câu  cuối  cùng  dƣới  đây,  cũng  là  của  chƣ  vị  tổ  sƣ  thƣờng  dạy:  “Nhiếp  giải 

 khởi  hành,  hành  khởi  giải  tuyệt,  vong  chiếu  đồng  thời,  năng  sở  bất  nhị.”  Cảnh 

giới  này  cao  thật!  Tùy  theo  sự  hiểu  biết  của  chúng  ta,  chúng  ta  làm,  mình  biết 

đƣợc bao nhiêu thì làm bấy nhiêu, nhƣng nhất định phải làm. Quý vị làm đƣợc 

rồi,  thì  định,  huệ  của  quý  vị  sẽ  hiện  tiền,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  trí  huệ  hiện 

tiền.  Trí  huệ  hiện  tiền  thì  hiểu  càng  sâu  sắc  hơn,  hiểu  càng  rộng  hơn,  hành  của 

quý  vị  cũng  sâu  rộng.  Hiểu  giúp  cho  hành,  hành  giúp  cho  hiểu,  hiểu  và  hành 

tƣơng ƣng. Có thể đạt đến “vong chiếu đồng thời”. “Vong” là tập khí phiền não, 

“chiếu” là thật tƣớng của các pháp. Cũng là nói, đoạn phiền não và thấy bồ đề 

cùng một lúc, mà không phải nói trƣớc đọan phiền não, sau đó mới chứng bồ đề. 

Không phải nhƣ vậy, là cùng một lúc. Năng đoạn và sở đoạn, năng chứng và sở 

chứng là một, không phải hai. 

 Trí giữ lý minh.  “Trí” là trí huệ năng chiếu. “Lý” là tự tánh sở chiếu. Minh tâm 

kiến tánh, lý là tự tánh. Năng chiếu và sở chiếu hợp nhất rồi, thì trí tức là lý, lý 

tức là trí. Lý và trí không hai, lý và trí nhất nhƣ. 

252  Tập 373 



 “Nãi chí chủng chủng sở văn, tất năng đốn khế, giữ pháp tương ưng.  Kỳ nguyện 

 văn giả, triếp độc văn chi, sở bất dục văn, liễu vô sở văn.” Đây là nói về thế giới 

Tây phƣơng Cực Lạc, điều mà quý vị nghe, quý vị nghĩ, nhƣ tôi muốn nghe kinh 

Vô Lƣợng  Thọ, nhƣng quý vị  lại  muốn nghe kinh Pháp Hoa. Chúng ta cùng  ở 

một nơi, cùng tại một lúc, chúng ta nghe tiếng chim hót, nghe tiếng nƣớc chảy, 

tiếng gió thổi cây báu. Tôi nghe ở đó giảng kinh Vô Lƣợng Thọ. Khi quý vị nghe 

ở đó giảng kinh Pháp Hoa, không có gì trở ngại,  nhƣng tôi lại không nghe gì hết, 

không nghe âm thanh gì hết. 

“Phục  biểu  thử  thủy  viên  minh  cụ  đức,  tự  tại  vô  ngại,  diệu  ứng  vô  cùng,  nhất 

 nhất tùy chúng sanh ý dã” . Quý vị xem, nƣớc, chim, gió, cây đều viên mãn quang 

minh đầy đủ công đức, đầy đủ vô lƣợng công đức. Hoặc chúng ta có đủ vô lƣợng 

công đức, tự tại vô ngại, diệu ứng vô cùng. Diệu ứng là gì? là có thể tùy theo ý 

của  chúng  sanh,  tùy  theo  tâm  tƣởng  của  chúng  sanh,  muốn  thấy  cái  gì  thì  thấy 

đƣợc cái đó. Chúng ta từ trái đất này vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc, muốn xem 

lại trái đất có hình dáng nhƣ thế nào, thì quý vị sẽ nhìn thấy, quý vị ở dƣới cây 

báu nhìn thấy. Quý vị muốn nghe tiếng nói chuyện của ngƣời trên trái đất, quý vị 

ở dƣới nƣớc cũng có thể nghe đƣợc điều đó, từ gió thổi cây báu có thể nghe đƣợc 

âm  thanh.  Cùng  một  lúc,  cùng  một  nơi  có  thể  tùy  theo  ý  nghĩ  bất  đồng,  tâm 

nguyện bất đồng của mỗi ngƣời, đây là diệu ứng vô cùng. 

 “Cực Lạc quốc độ, thủy điểu thọ lâm, tất diễn diệu pháp, quang sắc thanh hương 

 giai tác Phật sự.” Tất cả đều ở nơi đó giảng kinh thuyết pháp. 

 Nhĩ mục sở đối toàn hiển bổn tâm. Bổn tâm chính là chơn tâm, là tự tánh. 

 “Cử  túc  hạ  túc  hàm  tác  Phật  sự,  cố  ư  vô  thượng  bồ  đề  chi  tâm  vĩnh bất  thoái 

 chuyển, tuyệt thị tăng thượng nhân duyên.” Thế giới Cực Lạc là nhƣ thế. Thật ra 

thế giới này của chúng ta cũng không ngoài lệ. Vấn đề ở chỗ nào? vấn đề là ở chỗ 

chúng ta không biết dùng, chúng ta không có trí huệ, nên chúng ta nhìn thấy thử 

giới tha phƣơng. Thử giới là nơi chúng ta đang sống, tha phƣơng chính là thế giới 

Cực  Lạc,  không  hai  không  khác.  Vì  sao  chúng  ta  không  nhìn  thấy?  Bởi  tâm 

chúng ta quá tạp loạn, nên không nhìn thấy đƣợc. Nếu tâm của quý vị tĩnh lặng, 

thì tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh không sanh phiền não, quý vị không 

thấy phiền não. Tâm thanh tịnh sanh trí huệ, quý vị nhìn thấy đều là trí huệ. Quý 

Tập 373  253 



vị thật sự nhìn thấy rồi. Nhƣ thiền sƣ Trung Phong, trong buổi giảng tại Tam thời 

hệ niệm Phật sự nói rằng: “Đây chính là Tịnh Độ, Tịnh Độ chính là đây”. Chim 

chóc, cây cối, nƣớc chảy trong cõi Tịnh Độ đều nói diệu pháp. Chúng ta ở đây có 

nhƣ vậy không? Có. Trong tâm có Phật A Di Đà, thật sự có Phật A Di Đà, không 

có  tạp  niệm,  nghe  tiếng  chim  hót  cũng  thấy  chim  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Quý  vị 

nghe không sai chút nào. 

Công phu càng cao, định lực càng cao, trí huệ thanh tịnh, quý vị sẽ nghe đƣợc 

tiếng chim thuyết pháp, Phật A Di Đà đang thuyết pháp. Đây là thật không phải 

giả. Thậm chí các loại tạp âm trên thế gian, đều nghe  bằng tâm thanh tịnh, đều 

biến  thành  pháp  âm.  Đây  là  gì?  Trong  đại  kinh  chƣ  Phật  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta 

rằng,  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Nếu  sự  việc  này  không  phải  là  thật,  thì  cảnh  không 

tùy  tâm  chúng  ta  chuyển.  Do  đó,  chúng  ta  hiểu  đƣợc,  ngƣời  trong  thế  giới  Cực 

Lạc, bất luận đến nơi nào, dù đến địa ngục A Tỳ, thì cảnh giới của địa ngục A Tỳ 

cũng biến thành thế giới Cực Lạc. Vì sao vậy? Bởi tâm họ là thế giới Cực Lạc, 

cảnh giới  mà họ đang sống chính là thế giới Cực Lạc.  Tâm  cảnh nhất nhƣ, tâm 

cảnh không hai. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, không hoài nghi đạo lý này, chúng 

ta chấp nhận nó. 

Thế giới Cực Lạc giống nhƣ trong kinh Hoa nghiêm nói : “Duy tâm sở hiện, duy 

thức  sở  biến”.  Cõi  Đồng  Cƣ  và  cõi  Phƣơng  Tiện    vẫn  là  dùng  A  Lại  Da,  chƣa 

chuyển thức thành trí, đó là đƣợc oai lực bổn nguyện của Phật A Di  Đà gia trì. 

“Đẳng  đồng”,  đẳng  là  bình  đẳng.  Đẳng  đồng  pháp  thân  Bồ  Tát  trong  cõi  Thật 

Báo. Đây là đƣợc Phật lực gia trì, sự gia trì đó không thể nghĩ bàn. Quý vị đến bất 

kỳ quốc độ của chƣ Phật nào, hay đến thế giới này của chúng ta, cũng giống nhƣ 

ở nơi thế giới Cực Lạc, không phải quý vị có năng lực chuyển thế giới này, mà là 

nhờ thần lực của Phật gia trì, nên cảnh giới này đƣợc chuyển. Những đạo lý này 

càng học càng thấu triệt, càng học càng hiểu rõ, và càng học càng hoan hỷ, tăng 

trƣởng  lòng  tin,  tăng  trƣởng  nguyện  lực  cầu  sanh  Tịnh  Độ  của  chúng  ta.  Cũng 

giúp  chúng  ta  buông  bỏ  thế  giới  Ta  Bà  này,  phải  hiểu  cho  rõ  ràng,  hiểu  rõ  rồi 

chúng ta buông bỏ hết. Đến thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, thành tựu Phật quả rốt 

ráo viên mãn, rồi lên thuyền từ trở lại độ chúng sanh. Không chỉ cứu độ một thế 

giới,  mà cứu độ hết thảy quốc độ chƣ Phật trong biến pháp giới hƣ không giới, 

254  Tập 373 



trong đó lục đạo chúng sanh, lục đạo chúng sanh mê hoặc. Khi có năng lực, khi 

có trí huệ, khi có phƣơng tiện thần thông rồi, cần phải quảng độ chúng sanh. 

Chúng ta tiếp tục xem kinh văn dƣới đây. Đoạn này nói về niềm vui thù thắng của 

những ngƣời đƣợc vãng sanh. “Thập phương thế giới, chư vãng sanh giả, giai ư 

 thất  bảo  trì  liên  trung  tự  nhiên  hóa  sanh,  tất  thọ  thanh  hư  chi  thân,  vô  cực  chi 

 thể.” Đoạn này là nói vãng sanh về thế giới Cực Lạc, thể chất với Phật A Di Đà 

không khác. 

“Hữu đoạn” đây là đoạn lớn thứ ba của phẩm này. “Thập phương vãng sanh giả, 

 giai ư bảo trì liên hoa hóa sanh, thử vi đệ nhị thập tứ”, chính là nguyện thứ 24 

trong  48  nguyện:  “liên  hoa  hóa  sanh  nguyện  chi  thành  tựu” .  Thế  giới  Cực  Lạc 

không phải là thai sanh, không phải noãn sanh, không phải thấp sanh, mà là hóa 

sanh, biến hóa hóa sanh. Vì thế họ không có sanh khổ. “Tự nhiên hóa sanh” nên 

họ không có già khổ, không có bệnh khổ, không có chết khổ. Họ hoàn toàn giải 

quyết xong vấn đề sanh, già, bệnh, chết. Ý nghĩa của hai chữ “tự nhiên” này, đại 

sƣ  Nghĩa  Tịch  nói:  “phi  thai  tạng  sở  sanh  dục,  cố  tự  nhiên” .  Đây  là  chỉ  cho 

không phải thai sanh. 

“Hội Sơ viết: phi vọng nghiệp sở cảm, Phật nguyện linh nhiên, cố vị tự nhiên” . Ý 

này hay hơn ý trƣớc. Phải biết rằng, chúng sanh trong thế giới của chúng ta, là do 

nghiệp cảm mà luân hồi trong lục đạo. Kiếp trƣớc tạo nghiệp quý vị là ngƣời tốt, 

ở kiếp này quý vị gặp đƣợc thiện báo, quý vị gặp đƣợc thiện quả. Nếu kiếp trƣớc 

quý  vị  tạo  nghiệp  ác,  thì  quý  vị  sẽ  gặp  ác  báo  ác  quả.  Thiện  quả  chiêu  cảm  ba 

đƣờng lành, ác quả chiêu cảm ra ba đƣờng ác- địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Ba 

đƣờng lành là trời, ngƣời và A tu la. Quả thực là nhƣ vậy đấy! 

Những năm gần đây, chúng tôi gặp rất nhiều chuyện kỳ lạ, đặc biệt là chuyện dựa 

xác.  Chuyện  xảy  ra  ở  Cam  Túc.  Hai  ngàn  năm  trƣớc  quân  đoàn  La  Mã,  Đại  đế 

Khải Tát phái hơn 10 vạn ngƣời sang xâm lƣợc Trung Quốc, không thành công, 

toàn quân bị tiêu diệt ở Trung Quốc, nhƣng những linh hồn này, 2. 100 năm vẫn 

không đi nơi khác, vẫn ở cùng nhau- ma binh. Họ nhập vào thân ngƣời khác nói 

ra chuyện này, khổ không tả xiết. Gặp đƣợc một vị Bồ Tát cứu họ, vị Bồ Tát này 

là Lợi Tân, rất nhiều ngƣời nói rằng, đây là hóa thân của Bồ Tát Quán Thế Âm, 

Bồ Tát cứu họ. Bồ Tát hỏi một câu rất hay, câu hỏi này hàm nghĩa rất sâu sắc. Bồ 

Tập 373  255 



Tát hỏi rằng: “Trung Quốc không phải của các ngƣơi, các ngƣơi đến đây làm gì?” 

Câu này quý vị có hiểu đƣợc không? Nếu nhƣ Trung Quốc là của họ, thì họ có 

thể  chinh  phục,  họ  muốn  đến  Trung  Quốc  làm  hoàng  đế,  nhƣng  Trung  Quốc 

không phải của họ, đến nơi này, rõ ràng là đem mạng đi bỏ, không phải của họ. 

Ngạn ngữ Trung Quốc có câu: “sống chết có số, giàu sang do trời định”. Đây là 

nói về nhân quả báo ứng, là thật không phải giả. Hiểu đƣợc điều này, thì chúng ta 

biết rằng, điều ác chẳng thể không đoạn, điều thiện chẳng thể không tu. Cuộc đời 

rất ngắn ngủi, ngắn ngủi chỉ vài chục năm, vậy tại sao phải tạo nghiệp ác? Tạo 

nghiệp ác rất dễ, nhƣng hậu quả khó lƣờng, ghê gớm lắm! Hiểu đƣợc chân tƣớng 

sự thật này, chúng ta tỉnh lại rồi, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tự nhiên 

sẽ cẩn trọng dè dặt. 

Phật  dạy  chúng  ta  rằng:  “không  làm  các  điều  ác,  thực  hành  các  điều  thiện,  tự 

thanh  tịnh  ý  mình,  là  lời  chƣ  Phật  dạy”.  Không  phải  chỉ  một  đức  Phật  dạy,  mà 

chƣ  Phật  mƣời  phƣơng  đều  dạy  chúng  ta  nhƣ  vậy.  Bốn  câu  này  có  thể  nói  là, 

cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung, phƣơng hƣớng chung, là mục tiêu, là tông 

chỉ của Phật giáo. Nếu ngƣời khác hỏi chúng ta Phật giáo là gì? thì chúng ta lấy 

bốn câu này trả lời họ, không sai chút nào: “không làm các điều ác, thực hành các 

điều thiện, tự thanh tịnh ý mình, là lời chƣ Phật dạy”. Không phải chỉ một mình 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni, mà hết thảy chƣ Phật đều dạy nhƣ thế. Hai câu trƣớc 

rất rõ ràng, đoạn ác tu thiện, đây là đối với ngƣời sơ cơ học đạo. 

Ngày nay chúng ta nói về nền giáo dục phổ biến, giáo dục cho tất cả mọi ngƣời, 

biết đoạn ác tu thiện. Tự thanh tịnh ý mình nghĩa là thế nào? Là chuyển mê thành 

ngộ, chuyển phàm thành thánh, đó là vƣơn lên đỉnh cao, vƣơn lên đến cảnh giới 

nhƣ cảnh giới của chƣ Phật. Phật là gì? Phật là giác ngộ. Giác mà không mê, đó 

là Phật. Đối với tất cả pháp trong thế và xuất thế gian, tôi dùng sáu chữ bao hàm 

tất cả. Thể của tất cả pháp là tánh, tự tánh năng sanh vạn pháp. Vạn pháp là hiện 

tƣợng. Dùng một tƣớng để làm tƣợng trƣng, tánh tƣớng. Trong tƣớng có lý có sự 

có nhân có quả. Sáu chữ bao hàm tất cả: tánh tƣớng, lý, sự, nhân, quả. Giác mà 

không mê, chính là Phật. Phật là rốt ráo viên mãn giác mà không mê, rốt ráo viên 

mãn,  gọi  là  Phật.  Giác  mà  không  mê,  nhƣng  chƣa  viên  mãn  thì  gọi  là  Bồ  Tát. 

Phật, Bồ Tát không phải là thần minh, không phải là thần tiên. Phải hiểu điều này. 

256  Tập 373 



Chƣ Phật Bồ Tát là con ngƣời, quý vị hiểu rõ ràng minh bạch thì quý vị biết, Phật 

giáo là nền giáo dục Phật Đà chứ không phải là tôn giáo. 

Khi tôi tiếp xúc với Phật Giáo, thầy Phƣơng Đông Mỹ bảo tôi rằng: “học Phật là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Triết học kinh Phật, là đỉnh cao của triết học 

trên thế giới. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại trên thế giới”. Tôi 

bƣớc vào cửa Phật từ chỗ này. Triết học là cầu đƣợc trí huệ. Kinh này Phật dạy 

rất rõ ràng, trí huệ chân thật. Trí huệ chân thật từ đâu mà có? Bổn tế chân thật, 

bổn tế là tự tánh. Nói ba điều chân thật là phạm vi chân thật, trí huệ chân thật và 

lợi ích chân thật. Lợi ích chân thật tức là thọ dụng chân thật, hƣởng thụ cao nhất 

của  đời  ngƣời.  Cho  nên,  thế  gới  Tây  phƣơng  không  phải  do  vọng  nghiệp  chiêu 

cảm ra, hoàn toàn khác nơi này của chúng ta. Nơi này của chúng ta, thiện nghiệp 

xem nhƣ cũng khá tốt, cũng có đƣợc ngôi nhà nho nhỏ. Nghiệp ác thì rất rắc rối, 

nên chúng ta không đƣợc tạo nghiệp ác, nhất định phả giữ đúng tiêu chuẩn Tứ 

duy, Bát đức. Tứ duy và bát đức gộp lại thành 12 chữ, đó là: “hiếu để trung tín, lễ 

nghĩa liêm sĩ, nhân ái hòa bình”. Mọi ngƣời đều có thể tuân thủ, thì thế giới này 

quá tốt đẹp. 

Ngày  xƣa  là  gia  đình  dạy,  dạy  dỗ  từ  nhỏ,  xã  hội  dạy,  quốc  gia  dạy.  Cho  nên 

mảnh  đất  báu  này  của  Trung  Hoa,  tiếp  nhận  nguồn  giáo  dục  của  Thánh  hiền. 

Dòng lịch sử trị an lâu bền này, từ đâu có đƣợc? chính là từ 12 chữ này. Ngày nay 

chúng khơi dậy 12 chữ này, là xã hội đƣợc cứu, thế giới đƣợc cứu rồi! Quý vị đi 

hỏi ngƣời ta 12 chữ này xem ngƣời nào không cần? Mọi ngƣời đều mong muốn, 

không ai phản đối, chỉ là không có ai dạy mà thôi. Đệ Tử Quy là mở đầu cho 12 

chữ này, khi tiếp xúc rồi, theo đó học tập thì chẳng có ai không hoan hỷ. Từ chỗ 

này chúng ta quan sát “thuận nhân tánh giả xƣơng”, đây là nhân tánh, tùy thuận 

nhân  tánh,  nhất  định  là  xƣơng  long.  Làm  trái  với  nhân  tánh  là  diệt  vong.  Ngày 

nay  chúng  ta  hy  vọng  thế  giới  này  đƣợc  xƣơng  long,  hay  hy  vọng  thế  giới  này 

diệt vong? Tất cả đều nằm trong tay chúng ta. Ai cũng muốn tốt, vấn đề hiện tại 

là gì? Là không có ngƣời dạy. Hiện tại ai đang dạy? Phim ảnh đang dạy, internet 

đang dạy. Dạy điều gì? Quý vị đi mà xem, nó dạy bạo lực sắc tình, sát đạo dâm 

vọng, hoàn toàn trái ngƣợc với 12 chữ này, làm con ngƣời hƣ mất rồi! Không thể 

Tập 373  257 



không chịu trách nhiệm nhân quả. Nếu thật sự nghĩ sâu về nhân quả một chút, sẽ 

thấy thật là đáng sợ. 

Ở  thế  giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  không  phải  là  thân  nghiệp  báo,  vậy  là  gì?  Là 

“thanh hư chi thân, vô cực chi thể, hóa sanh.  Thanh hư, kiến Hán Ngô dịch Ngụy 

 dịch vi hư vô, ý tư tương đồng. Nghĩa Tịch viết, phi ẩm thực sở trưỡng dưỡng, cố 

 hư vô. Phi lão tử sở vẫn một, cố vô cực”. Đây đã giải thích rõ chữ “hƣ vô” và “vô 

cực” rồi. Thế giới Tây phƣơng Cực Lạc không cần ăn uống. Thể chất của họ và 

chúng  ta  không  giống  nhau.  Họ  là  liên  hoa  hóa sanh. Trong  kinh văn  dạy  rằng, 

không phải nhƣ nhục thể này của chúng ta, thân thể của họ là thân sắc ánh vàng. 

Cho nên họ không cần ăn uống, không cần những thứ này. Vậy chúng ta có biết 

họ  sống  bằng  dinh  dƣỡng  gì  không?  Trong  kinh  nói  rằng  họ  nƣơng  vào  “thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác”  thành  tựu  đƣợc  thân  kim  cang  bất  hoại,  bảo  tƣớng  trang 

nghiêm. Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng đẹp. Đó là thành tựu thanh 

tịnh bình đẳng giác. Cho nên trong kinh hình dung họ là hƣ vô, vô cực. Họ không 

có biến hóa của già bệnh chết, nên gọi là vô cực. 

 “Gia  Tường  Sớ  viết,  dĩ  thần  thông  vô  sở  bất  chí,  cố  vô  cực  chi  thể.  Sắc  như 

 quang ảnh, cố vân hư vô chi thân.Vô cực chi thể, thần thông.” “Thần thông vô sở 

bất  chí”,  trong  kinh  Phật  thƣờng  nói  về  sáu  loại  thần  thông,  tác  dụng  của  thần 

thông đạt đến rốt ráo viên mãn. Thiên nhãn có thể nhìn biến pháp giới hƣ không 

giới, chẳng có nơi nào quý vị không nhìn thấy, có thể nhìn thấy đƣợc những cái 

rất  nhỏ.  Đây  là  nói  cái  nhỏ  nhất,  cũng  chính  là  lời  Bồ  Tát  Di  Lặc  đã  nói:  “một 

khảy móng tay có ba mƣơi hai ức bá thiên niệm”. Một niệm đó Ngài thấy rất rõ 

ràng, nhƣng  chắc chắn chúng ta không làm đƣợc, nhục nhãn của chúng ta không 

thấy đƣợc. Chúng ta dùng các loại cơ khí, cơ khí cực kỳ tinh xảo, cũng không thể 

quan sát đƣợc, chỉ quan sát đƣợc một hiện tƣợng, vì tốc độ của nó quá nhanh. Khi 

mỗi niệm mỗi niệm, mắt quan sát không thấy đƣợc. Thần thông này thì chẳng nơi 

nào không đến đƣợc, năng lực của sáu căn. Đây là “vô cực chi thể”. 

“Sắc nhƣ quang ảnh”, quang ảnh là gì? là phi hữu phi vô. Quý vị không thể nói là 

nó không có, cũng không thể nói là nó có, thật kỳ diệu. Đây là “hƣ vô chi thân”, 

thân  này  hiện  ra  tƣớng  lớn  giống  nhƣ  hƣ  không  không  khác.  Quý  vị  thấy  đƣợc 

thân  Phật,  giống  nhƣ  thấy  đƣợc  hƣ  không,  nửa  bầu  trời  vậy.  Khi  hiện  ra  tƣớng 

258  Tập 373 



nhỏ, nó tiềm ẩn trong những cái nhỏ nhất, quý vị không thể nào nhìn thấy, cũng 

không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Trong vi trần có thế giới. Quý vị nghĩ xem, trong 

thế giới vi trần còn có vi trần, trong cái vi trần đó còn có thế giới, trùng trùng vô 

tận. Giống nhƣ hai tấm gƣơng chiếu nhau, hình ảnh của nó là vô tận, trùng trùng 

vô tận. 

 Hựu  Hội  Sớ  viết,  hữu  nhi  nhược  vô.  Nó  có,  nhƣng  lại  giống  nhƣ  không,  tung 

 nhậm  vô  ngại,  cố  danh  hư  vô  chi  thân.”  Thân  này  lúc  lớn,  lúc  nhỏ,  lúc  ẩn  lúc 

hiện. Ẩn là gì? Là quý vị nhìn không thấy. Khi nó hiện quý vị mới thấy đƣợc, nó 

có thể ẩn, có thể hiện, có thể lớn, có thể nhỏ. Vả lại “tùy chúng sanh tâm ứng sở 

tri lƣợng”, không phải tùy vào mình. Bản thân nó không có ý niệm, không khởi 

tâm,  không  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm,  là  Bồ  Tát,  chứ  không  phải  Phật. 

Thật sự khởi tâm  động niệm, rơi vào trong  mƣời pháp giới, không  ở trong nhất 

chân pháp giới. Nếu có phân biệt chấp trƣớc, thì họ sẽ rơi vào trong lục đạo, đó là 

phàm phu, đó không phải là Phật. Cho nên nhất định phải hiểu, ngƣời ở thế giới 

Cực Lạc. 

Hiện  nay  chúng  ta  biết  rằng,  mặc  dù  ở  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ,  cũng  không 

khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc.  Đây  là  bổn 

nguyện oai lực gia trì của Phật A Di Đà, nên Bồ Tát ở cõi Đồng Cƣ thật sự chứng 

đắc rốt ráo viên mãn. Hạ hạ phẩm vãng sanh, ở thế giới của chúng ta, không ra 

khỏi luân hồi lục đạo. Trong kinh Hoa Nghiêm gọi là Thập tín vị. Từ Sơ tín đến 

Lục  tín  không  ra  khỏi  lục  đạo.  Từ  Thất  tín  đến  Thập  tín  đã  vƣợt  thoát  lục  đạo, 

nhƣng chƣa ra khỏi mƣời pháp giới. Không giống thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, 

đứng trên danh nghĩa thế giới Tây phƣơng mà nói, thì cõi Phƣơng Tiện, cõi Đồng 

Cƣ, chính là Tứ Thánh pháp giới và lục đạo chúng sanh. Cõi Đồng cƣ là lục đạo, 

cõi  Phƣơng  Tiện  là  Tứ  thánh  pháp  giới,  đều  là  phàm  phu  chƣa  minh  tâm  kiến 

tánh, nhƣng bổn nguyện oai thần gia trì của Phật A Di Đà, đạo lực, thần thông, trí 

huệ của họ và pháp thân Bồ Tát hoàn toàn tƣơng đồng. Sự thù thắng của thế giới 

Cực Lạc là thù thắng ở chỗ này. Trong quốc độ của mƣời phƣơng chƣ Phật không 

có, chỉ có thế giới Cực Lạc mới có. Quý vị đến thế giới Cực Lạc hoàn toàn chứng 

đắc, cho nên ở đây nói “tung nhậm vô ngại”. 

Tập 373  259 



Trong kinh Hoa Nghiêm nói họ đã chứng đắc bốn loại vô ngại, đó là lý vô ngại, 

sự vô ngại, lý sự vô ngại và sự sự vô ngại. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, 

cho nên có tên là than hƣ vô.   

 “Nhất đắc thọ sanh, vô hữu chung kỳ, cố danh vô cực chi thể” . Khi vãng sanh thì 

quý vị đạt đƣợc, đạt đƣợc rồi sẽ không còn biến hóa. Không có “chung kỳ” nghĩa 

là  không  chết  nữa,  cũng  có  nghĩa  là  có  sanh  mà  không  diệt,  có  sanh  mà  không 

chết, Thế giới Cực Lạc thật sự là trƣờng thọ thiên, không phải giả, cho nên gọi là 

“vô cực chi thể”. 



 “Cảnh Hưng vân, hư vô, vô cực giả, vô chướng ngại cố, hy hữu cố, như kỳ thứ 

 đệ. Ý nói là  vô chướng cố viết hư vô, hy hữu cô xưng vô cực. Chư gia chi dịch, 

 khả hợp tham” . Chƣ vị cổ đức ngày xƣa, những giải thích của quý ngài chúng ta 

đều có thể tham khảo. Tuy lời nói không giống nhau, nhƣng ý nghĩa đều tƣơng 

đồng.  Chúng  ta  đối  với  cảnh  giới  này,  càng  ngày  càng  rõ  ràng,  càng  lúc  càng 

minh bạch. 

Câu cuối cùng “duy chứng phương tri”.  Quý vị sanh đến thế giới Cực Lạc sẽ hiểu 

đƣợc hết. Chỗ  này khó nói cho rõ  ràng đƣợc, nếu quý vị  thật sự  muốn hiểu rõ 

cũng khó, chỉ có thể nói là “tƣơng tợ” mà thôi, từ trong cái “tƣơng tợ” đó, quý vị 

có thể tin đƣợc, thật sự tin, thật sự phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, thì mục đích 

này đạt đƣợc rồi. Chân tƣớng sự thật nhất định phải đợi đến khi quý vị vãng sanh, 

quý vị mới biết đƣợc, dù giới thiệu nhƣ thế nào thì cũng là nghe nói mà thôi. 

Đoạn sau đây là Hƣởng thọ Cực Lạc. Mời quý vị xem kinh văn: 

 “Bất văn tam đồ  ác não, khổ nạn chi danh, thượng vô giả thiết, hà huống thật 

 khổ.   Đây  là  đã  lìa  khổ  rồi.  Đản  hữu  tự  nhiên,  khoái  lạc  chi  âm,  thị  cố  bỉ  quốc, 

 danh vi Cực Lạc”.  Quý vị xem đoạn kinh văn ngắn nói về “ly khổ đƣợc vui” này, 

đây  là  chú  giải  của  Niệm  Lão  cƣ  sĩ.  “Hữu  văn”,  vừa  rồi  đọc  đoạn  văn  “vi  đệ 

nhất”-  nguyện  thứ  nhất  trong 48  nguyện.  “Quốc  vô  ác  đạo  nguyện,  dữ nhị  thập 

 bát quốc vô bất thiện nguyện”.  Thành tựu hai nguyện này, nguyện thứ nhất “quốc 

độ vô ác đạo” là ly khổ. “Nguyện thứ 18 quốc độ vô bất thiện” là hƣởng lạc. 

Ở Cực Lạc cái gì là lạc? Vì sao gọi là Cực Lạc? Chỗ này đã nói rõ cho chúng ta 

rồi. “Tiểu bổn vân, kỳ Phật quốc độ, thượng vô ác đạo chi danh, hà huống hữu 

260  Tập 373 



 thật”.  Ở thế giới Cực Lạc, chƣa bao giờ nghe nói địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, tu 

la, la sát, những danh từ này vĩnh viễn không nghe đến. Chỗ này chúng ta phải 

chú ý, ác đạo là nói về quả, có quả ắt phải có nhân. Nói cách khác, ở thế giới Tây 

phƣơng Cực Lạc, tất cả nhân bất thiện, quý vị không hề nghe đến. Sao gọi là bất 

hiếu, bất kính, bất nhân, bất nghĩa, sát đạo dâm vọng, tham sân si mạn, hoàn toàn 

không nghe đến, không có. Không có những chuyện này, thì làm sao có những 

danh từ này đƣợc chứ? Thế giới Cực Lạc tìm đâu ra nhân bất thiện. Cho nên thế 

giới Cực Lạc không có quả bất thiện. Những thế giới khác có, có nhiễm có tịnh, 

có thiện có ác. Thế giới Tây phƣơng Cực Lạc không có. 

“Tịnh Độ”, chữ tịnh này không phải tịnh trong chữ tịnh nhiễm, nhiễm tịnh đều 

không còn nữa gọi là tịnh. Có tịnh có nhiễm, tịnh nhiễm là tƣơng đối. Trong thế 

giới của chúng ta, tứ Thánh và lục đạo, là tƣơng đối. Lục đạo là nhiễm, tứ Thánh 

là tịnh. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát và Phật, các vị này tịnh nhƣ thế nào? Các 

ngài đã phá đƣợc ngã chấp, nhƣng pháp chấp chƣa phá đƣợc. Ở trƣớc chúng ta đã 

học qua nhân không, pháp không rồi, họ đã đạt đƣợc nhân không trong pháp giới 

tứ Thánh. Pháp giới tứ Thánh tuyệt đối không xem thân này là ta, nhƣng họ chấp 

có pháp. Con ngƣời là gì? là ngũ uẩn hòa hợp mà hiện ra giả tƣớng này, lại cho 

rằng có ngũ uẩn, ngũ uẩn là bản chất của thân thể chúng ta. Thân là gì? Là ngũ 

uẩn- sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Mỗi tế bào đều có đủ sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. 

Tế bào vẫn quá lớn rồi. 

Ở trƣớc chúng ta đã học qua một hạt bụi, một sợi lông, nó là chấm nhỏ. Một sợi 

lông, mũi nhọn sợi lông măng của chúng ta, là chánh báo nhỏ nhất. Mội hạt bụi là 

nhỏ nhất trong y báo. Phật pháp nói vi trần, nhỏ nhất trong cái cực nhỏ. Nhƣ hiện 

nay  các  nhà  khoa  học  phát  hiện  ra  tiểu  quang  tử.  Tiểu  quang  tử  này  lớn  chừng 

nào? là bằng 1/ 100 ức điện tử, không phải 100 vạn, mà là 1/ 100 ức,  tức là 100 

ức cái tiểu quang tử này, tổ hợp thành một điện tử. Điện tử nhục nhãn không nhìn 

thấy đƣợc. Tiểu quang tử nhỏ nhƣ vậy, cũng có đủ ngũ uẩn- sắc, thọ, tƣởng, hành, 

thức. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, chúng ta mới biết đƣợc chân tƣớng sự thật 

này.  Bồ  tát  Quan  Thế  Âm  rất  hay,  ngài  “chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không”,  biết 

đƣợc tiểu quang tử này là gì? Là “vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Cho 

nên loại tiểu quang tử này, quý vị không thể nói nó không có, cũng không thể nói 

Tập 373  261 



nó  có.  Quý  vị  nói  nó  có,  không  đúng,  nói  nó  không  cũng  không  đúng.  Vì  sao 

vậy? bởi quý vị không hiểu chân tƣớng sự thật của nó, nếu thật sự hiểu rõ ràng 

chân tƣớng sự thật rồi, quý vị nói nó có là đúng, quý vị nói nó không cũng đúng. 

Thật sự hiểu rõ rồi, nói nhƣ thế nào cũng đúng. Không hiểu rõ ràng thì nói nhƣ 

thế nào cũng sai. Đây là trong kinh Phật nói  một cách khoa học, thật sự đã đến 

đỉnh cao của khoa học rồi. 

Xem tiếp đoạn dƣới đây: “Hựu viết, kỳ quốc chúng sanh, vô hữu chúng khổ, đãn 

 thọ chư lạc, cố danh Cực Lạc” . Trong Kinh A Di Đà nói, chúng sanh trong thế 

giới  Cực  Lạc,  là  chúng  Bồ  Tát,  đặc  biệt  là  chỉ  cho  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ, 

không có khổ, không có ba đƣờng ác. Thế giới Cực Lạc không có la sát, không có 

tu  la,  không  có  độc  xà  mãng  thú,  độc  xà  mãng  thú  là  súc  sanh  đạo,  không  có. 

Không có ngạ quỷ cũng không có địa ngục. Trong cõi Đồng Cƣ chỉ có hai đƣờng 

trời và ngƣời, hai đƣờng trời ngƣời này, đều đƣợc bổn nguyện oai thần gia trì của 

Phật A Di Đà. Nguyện thứ 20 trong 48 nguyện nói: “giai tác A Duy Việt Trí Bồ 

Tát”, đây không quá tốt sao? A Duy Việt Trí là Bồ Tát ở địa vị nào? Là Biệt giáo 

thất địa trở lên. Viên giáo là thất trụ trở lên, đây là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, đạt đƣợc A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

đƣợc thọ dụng nhƣ vậy, cũng có nghĩa là thần thông, trí huệ, đạo lực ngang bằng 

với  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Điều  này  ở  quốc  độ  chƣ  Phật  trong  mƣời  phƣơng 

không có, chỉ duy nhất thế giới Tây phƣơng Cực Lạc có mà thôi. Hơn nữa chứng 

đắc quả vị nhƣ vậy là vô cùng khó khăn. Tự bản thân mỗi chúng ta định tĩnh tâm 

tƣ suy nghĩ, thì sẽ rõ. 

Đứng về mặt lý luận mà nói thì rất dễ, sáu căn chúng ta đối sáu trần, mắt đối với 

sắc, tai đối với âm thanh, mũi đối với mùi thơm, lƣỡi đối với vị, ý đối với pháp. 

Sáu  căn  đối  với  sáu  cảnh  giới  này,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không 

phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  thì  quý  vị  là  pháp  thân  Bồ  Tát  rồi.  Nói  thì  rất  dễ, 

nhƣng quý vị  thử  làm xem, quý vị  có thật sự  buông bỏ  đƣợc không, buông bỏ 

khởi tâm động niệm, buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp trƣớc, đƣợc không? Nếu 

đƣợc  sẽ  chứng  nhập,  sẽ  tƣơng  ƣng.  Đối  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  đều 

không chấp trƣớc, thì quý vị tƣơng ƣng với A La Hán, quý vị sẽ chứng đắc A La 

Hán. Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, quý vị thành chánh giác. Nếu buông 

262  Tập 373 



bỏ phân biệt, thì quý vị là Bồ Tát, quý vị là Chánh Đẳng Chánh Giác. Nếu buông 

bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  thì  quý  vị  chứng  đắc  Vô  Thƣợng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác, quý vị thành Phật. 

Phàm phu thành Phật trong một niệm, một niệm này buông bỏ đƣợc không? Nếu 

không buông bỏ đƣợc, thì tiếp tục trôi lăn trong luân hồi sanh tử. Không buông 

bỏ đƣợc, thì tiếp tục tạo nghiệp. Chỉ cần quý vị có phân biệt chấp trƣớc, là quý vị 

đang tạo nghiệp. Mọi lúc mọi nơi đều đang tạo nghiệp. Việc này thật phiền phức! 

Phật A Di Đà có phƣơng pháp, dạy chúng ta không nên tạo nghiệp khác. Vậy thì 

nên tạo nghiệp gì? Nên tạo tịnh nghiệp. Thế nào gọi là tịnh nghiệp? Niệm A Di 

Đà Phật gọi là tịnh nghiệp. Phƣơng pháp này rất hay, quý vị không thể không tạo 

nghiệp, quý vị không thể không suy nghĩ, không thể không nói, không thể không 

làm việc. 

Phật dạy chúng ta rằng, trong mỗi ý niệm đều là Phật A Di Đà- ý nghiệp tạo tịnh 

nghiệp. Trong miệng mỗi tiếng là A Di Đà Phật - khẩu nghiệp. Dạy chúng ta lạy 

Phật  lễ  Phật  trong  hoàn  cảnh  thích  ứng  -Thân  nghiệp.  Trong  cuộc  sống  hàng 

ngày, đối nhân xử thế, chúng ta đem sự cung kính Phật đó- lễ Phật là tôn kính, 

tôn kính tất cả chúng sanh. Tiến lên bậc nữa là xem tất cả chúng sanh nhƣ Phật A 

Di  Đà,  giúp  quý  vị,  làm  trợ  duyên  cho  quý vị,  thì  quý  vị  rất  dễ  thành  tựu  tịnh 

nghiệp, thành tựu tịnh nghiệp chính là thành tựu vãng sanh. Phật A Di Đà ở đâu? 

Mỗi ngƣời chúng ta đều là Phật A Di Đà, hoa lá cỏ cây cũng là Phật A Di Đà, sơn 

hà đại địa cũng là Phật A Di Đà. Quý vị với thế  giới Cực Lạc là  một.  Phƣơng 

pháp này quả thực rất kỳ diệu, kỳ diệu không nói đƣợc. Phƣơng pháp này thật sự 

có thể giúp chúng ta chuyển cảnh giới, chuyển Ta Bà thành Cực Lạc, hóa tai nạn 

thành an lành. Tuyệt vời quá. Nhất định phải tin tƣởng, cảnh tùy tâm chuyển. Nếu 

tâm tùy cảnh chuyển, thì khổ không kể xiết. 

Vì sao ngƣời ta sợ thiên tai? Bởi tâm tùy cảnh chuyển, nghe đến thiên tai thì lòng 

hoảng hốt bất an, họ sai rồi đó.  Phật Bồ Tát không sợ, không quan tâm. Vì sao 

vậy?  Bởi  Phật  Bồ  Tát  là  tâm  chuyển  cảnh.  “Tâm  tịnh  tắc  quốc  tịnh,  tâm  an  tắc 

quốc độ an, tâm thiện tắc quốc độ thiện”, “vạn pháp duy tâm”, “chế tâm nhất xứ, 

vô sự bất biện”, đây là lời dạy quan trọng nhất trong suốt cuộc đời của Đức Phật. 

Tập 373  263 



Chúng ta nên nhớ, chúng ta nắm chắc những điều này, thì vấn đề hoàn toàn đƣợc 

giải quyết rồi. 

Nhƣ trong truyền thống văn hóa xƣa, chúng ta chỉ cần nắm vững đƣợc 12 chữ, 

cũng bằng nắm vững toàn bộ vậy. 12 chữ này là Tứ duy và Bát đức, ngũ luân và 

ngũ thƣờng cũng nằm trong đó. Nắm vững 12 chữ: “hiểu để trung tín, lễ nghĩa 

liêm  sĩ,  nhân  ái  hòa  bình”.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  tất  cả  đều 

hƣớng  về  12  chữ  này,  trong  Phật  pháp  hoàn  toàn  tƣơng  ƣng  với  nó.  Một  ngày 

sinh  hoạt  của  chúng  ta,  12  chữ.  Một  năm  sinh  hoạt  của  chúng  ta,  không  rời  12 

chữ. Một đời sinh hoạt của chúng ta cũng không rời 12 chữ này, nhƣ ngƣời xƣa 

nói  quý  vị  chính  là  Thánh  nhân,  là  đại  Thánh  đại  Hiền.  Vậy  tại  sao  chúng  ta 

không đi theo con đƣờng này? Trong Phật pháp có thập thiện, tứ vô lƣợng tâm, 

nắm  vững  những  điều  này  là  đƣợc  rồi.  Tứ  vô  lƣợng  tâm-  từ,  bi,  hỷ,  xả  ở  trƣớc 

chúng ta đã học qua. 

Không sát sanh, là không thiếu nợ  mạng ngƣời. Sát sanh chẳng những thiếu nợ 

mạng sống mà còn đọa vào địa ngục. Không trộm cắp, không thiếu nợ tài sản của 

ngƣời  khác,  không  cần  trả  nợ.  Không  tà  hạnh.  Đó  là  ba  điều  thiện  của  thân. 

Không nói dối, không nói hai lƣỡi, hai lƣỡi là gây chia rẽ, là sai, nói dối là lừa dối 

ngƣời khác. Không nói thêu dệt, thêu dệt là lời ngon tiếng ngọt, lấy lòng ngƣời 

khác. Không nói lời ác, là không nói lời thô lổ. Không tham, không sân, không si, 

đó là thập thiện. Thập thiện, tứ vô lƣợng tâm, có nền tảng này rồi, tu Bồ Tát lục 

ba  la  mật,  thập  đại  nguyện  vƣơng  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  là  viên  mãn  rồi.  Đem 

công đức này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh Độ, thì chẳng ai không đƣợc vãng sanh. 

Thật sự có thể lìa tất cả tƣớng, tu tất cả pháp, vãng sanh thế giới Cực Lạc, trực 

tiếp  sanh  về  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  thù  thắng  vô  cùng.  Cho  nên  đến  thế 

giới Cực Lạc “đản thọ chƣ lạc”. Cực Lạc có là nhƣ vậy. 

 Hựu  Luận  Chú  viết-  Vãng  Sanh  Luận  Chú  là  của  pháp  sƣ  Đàm  Loan,  “vĩnh  ly 

 thân tâm não, thọ lạc thường vô gián” . Chữ “vô gián” này với chữ địa ngục “Vô 

gián” hoàn toàn tƣơng phản. Vô Gián địa ngục là gì? là  “vĩnh ly thân tâm lạc, thọ 

 khổ  thường  vô  gián” ,  địa  ngục  Vô  Gián  hoàn  toàn  tƣơng  phản.“Cố  kinh  vân, 

 đản hữu tự  nhiên khoái lạc chi âm, thị  cố  bỉ  quốc, danh vi Cực Lạc”  .   Đây là 

264  Tập 373 



đem cƣ dân ở thế giới Cực Lạc, đem cuộc sống hƣởng thụ của họ, giới thiệu cho 

chúng ta biết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 374 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:13.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 449, “Siêu thế hi hữu đệ thập bát”. 

Đoạn kinh văn thứ nhất: “Bỉ Cực Lạc quốc, sở hữu chúng sanh, dung sắc vi diệu, 

 siêu  thế  hi  hữu,  hàm  đồng  nhất  loại,  vô  sai  biệt  tướng.  Đãn  nhân  thuận  dư 

 phương tục, cố hữu thiên nhơn chi danh.” 

Chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ  lại  nói:  “Bổn  phẩm  hiển  thị  thế  giới  Tây  phương 

 Cực Lạc, chánh báo y báo, tất giai siêu việt thế gian, thậm vi hi hữu” . Những lời 

này, chúng ta nghe rất quen tai, ở trƣớc nhiều lần tán thán qua. “Bỉ độ” là chỉ cho 

thế giới Cực Lạc. “Chánh báo” là chỉ cho bản thân mình. Đứng trên phƣơng diện 

thế giới Cực Lạc mà nói, thì chánh báo là Phật A Di Đà, ngoài ra đều là y báo. 

Đứng trên cƣơng vị mỗi ngƣời chúng ta mà nói, con ngƣời của ta là chánh báo, 

thế giới Cực Lạc bao gồm cả Phật A Di Đà cũng là y báo của ta. Y báo có y báo 

nhân sự, y báo hoàn cảnh. Hoa lá cỏ cây, sơn hà đại địa là y báo vật chất- y báo 

hoàn cảnh. Cho nên chúng ta nhất định phải hiểu rõ ràng, minh bạch về y báo và 

chánh báo. 

Quan trọng nhất là bản thân mình. Trong Hoa Nghiêm Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán có nói, nói rất rõ ràng minh bạch, nói rõ chân tƣớng sự thật của biến pháp 

giới hƣ không giới, là tự tánh của chính mình biến hiện ra, mỗi ngƣời đều là tự 

Tập 374  265 



tánh của chính họ, trong tự tánh không có phân biệt, không có giới hạn, tự tánh 

chỉ  là  một.  Cho  nên  ta  với  muôn  sự  muôn  pháp  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không 

giới là nhất thể, chắc chắn không thể phân khai đƣợc. Một tự tánh thể chân thật, 

là thật tƣớng của các pháp, tức là chân tƣớng. Phân biệt mình ngƣời đều là vọng 

tƣởng hƣ vọng, không phải chân thật. Lý không phải là chân thật, sự cũng không 

phải là chân thật, chỉ vì chúng sanh mê hoặc, nên sanh ra biên kiến và tà kiến, tạo 

thành  cảnh  giới  mộng,  cảnh  hƣ  huyễn.  Y  chánh  trang  nghiêm  trong  mƣời  pháp 

giới, đều là huyễn tƣớng trong mộng không có thật. 

Trong  Phật  pháp  đại  thừa,  lòng  từ  bi  vô  tận  của  chƣ  Phật  Bồ  Tát,  chỉ  là  giúp 

chúng ta quay đầu. Nhà Phật thƣờng nói “quay đầu là bờ”. Quay về đâu? Quay về 

với  tự  tánh.  Tây  phƣơng  Cực  Lạc,  chính  là  điều  kiện  tốt  nhất  để  ta  quay  về  tự 

tánh. Đƣợc sanh về thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, mặc dù chỉ vãng sanh đến cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ hạ hạ phẩm, nhƣng họ quyết định quay về tự tánh. Thời 

gian  dài  hay  ngắn  không  nhất  định.  Cái  gì  quyết  định  đƣợc?  Chính  ý  niệm  của 

quý vị quyết định mọi việc. Nếu buông bỏ đƣợc khởi tâm động niệm, thì quý tức 

khắc  vị  quay  đầu  ngay  thôi.  Thực  ra  thì  tình  cảm  của  con  ngƣời  quá  sâu  nặng, 

khó mà buông bỏ đƣợc, nên cần phải buông bỏ từ từ. Ở thế giới Tây phƣơng Cực 

Lạc,  chắc  chắn  là  mỗi  ngày  buông  bỏ  đƣợc  một  chút,  đến  lúc  thật  sự  buông  bỏ 

đƣợc viên mãn, thì thành Phật. Cho nên trong giáo lý đại thừa, đức Phật thƣờng 

tán thán ngƣời ở thế giới Cực Lạc rằng “tâm tâm lƣu nhập Ta Bà nhƣợc hải”, đó 

là niệm niệm, niệm niệm đều hƣớng đến con đƣờng trở về với tự tánh, không mảy 

may sai khác. 

Điều này bắt buộc chúng ta phải biết. Ngày nay chúng ta rất gần với chánh đạo, 

thế nào mới không rời bỏ chánh đạo? Là phải theo Phật, theo sát Phật A Di Đà, 

thì quý vị sẽ không rời khỏi chánh đạo. Nếu bỏ đi Phật A Di Đà, rồi tu theo pháp 

môn khác, thì quý vị đã đi sai đƣờng, thậm  chí đi theo tà đạo, càng đi càng xa, 

thật sự không thể biết đƣợc đời kiếp nào mới quay đƣợc đầu lại. Quay đầu nghĩa 

là  thế  nào?  Là  quay  về  con  đƣờng  chánh  đạo.  Khoảng  cách  giữa  chánh  đạo  và 

mục tiêu còn rất xa. Thể hội đƣợc chỗ này, mới biết đƣợc sự thù thắng của pháp 

môn Tịnh Độ. Bản thân chúng ta quá may mắn, gặp đƣợc pháp môn này, là gặp 

đƣợc con đƣờng thành Phật. 

266  Tập 374 



Phẩm kinh văn này, nói rõ cho chúng ta về thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Bản 

thân cho đến môi trƣờng học tập của chúng ta, siêu việt thế gian, siêu việt quốc 

độ  của  hết  thảy  chƣ  Phật.  Đây  là  chính  điều  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy 

chúng  ta.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đại  diện  cho  hết  thảy  chƣ  Phật  trong  mƣời 

phƣơng, giới thiệu đại sự nhân duyên này cho chúng ta. 

Dƣới đây là “Tiên minh chánh báo”. 

 “Sở hữu chúng sanh, dung sắc vi diệu.” “Dung” là tƣớng hảo. Trong nguyện văn 

nói: “tam thập nhị tướng bát chủng tướng hảo” . Ở đây cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ giải 

thích:  Dung  là,  hình  dung,  là  dung  mạo.  Thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô 

lƣợng đẹp. “Sắc” là sắc tƣớng. “Vi diệu” là cực kỳ tinh diệu, dung sắc vi diệu. 

Một ngƣời tu hành, còn chú trọng đến những thứ đẹp này sao? Những thứ này, 

ngƣời tu hành chân chánh đã buông bỏ từ lâu rồi, tại sao ở đây vẫn còn? Buông 

bỏ điều gì? Buông bỏ dục niệm của quý vị. Quý vị tu hành, thì tánh đức tự nhiên 

thành tựu, đây không phải do con ngƣời làm nên, không phải ta muốn tƣớng đẹp, 

không phải vậy, không có ý niệm này. 

Do đó chúng ta mới thể hội đƣợc, lời dạy trong kinh Phật: “nhất thiết pháp tùng 

tâm tƣởng sanh” là thật không phải giả. Tất cả pháp thế xuất thế gian, không một 

pháp nào chẳng phải từ tâm tƣởng sanh. Y chánh trang nghiêm trong mƣời pháp 

giới, chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát đều đã đoạn hết tâm tƣởng, đã hết tâm 

tƣởng.  Quý  vị  xem  sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần,  không  khởi  tâm, 

không động niệm. Khởi tâm động niệm đã không có, đƣơng nhiên là không có 

phân biệt chấp trƣớc rồi. Do đây biết đƣợc, không phải từ tâm tƣởng sanh, mà là 

tánh đức tự nhiên hiển lộ, tánh đức tự nhiên hiển lộ tinh diệu đến tột đỉnh. Chúng 

sanh trong mƣời pháp giới, bất luận là Thánh Hiền, hay là đại chúng, nếu đem so 

sánh với tánh đức thì thua xa. Tự tánh là tự nhiên, đẹp tự nhiên. Trong mƣời pháp 

giới giống nhƣ là  hóa trang, đều là từ vọng niệm của  mình sanh ra, không phải 

“tinh diệu chi cực”, không đạt đƣợc điều này, là do con ngƣời tạo nên. 

 “Siêu thế hi hữu giả Luận Sớ viết, phi hữu lậu sanh diệt thân, cô vân siêu thế”.  

Trong lục đạo là thân hữu lậu sanh diệt, tức là thân của họ có sanh có tử. Lục đạo 

luân hồi có hai loại sanh tử, một là “phân đoạn sanh tử”, nghĩa là từng đoạn từng 

đoạn, từng giai đoạn, từng giai đoạn của thân. Loại thứ hai “biến dịch sanh tử” là 

Tập 374  267 



biến đổi trong từng sát na không dừng nghỉ. Biến dịch sanh tử là tƣớng tế, phân 

đoạn sanh tử là tƣớng thô. Nhƣ con ngƣời sanh ra rồi chết đi là tƣớng thô. Sanh 

lão  bệnh  tử  là  tƣớng  thô.  Tƣớng  tế  thì  sao?  tƣớng  tế  là  niệm  niệm  không  dừng 

nghĩ. 

Thân  này  là  “phi  thƣờng”,  thƣờng  là  vĩnh  hằng  bất  biến,  thân  này  không  phải 

vĩnh hằng bất biến. Là “Phi nhất”, nhất nghĩa là thuần nhất, không giữ đƣợc thân 

này.  Trong  một  giây,  biến  số  của  nó  đã  đạt  đến  1.600  triệu,  niệm  niệm  không 

dừng nghĩ, niệm niệm không giống nhau. Cho nên nó là “phi nhất, phi thƣờng”, 

là giả. Trong nhất chân pháp giới, thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, hoàn toàn là tự 

tánh tánh đức hiển lộ, nó là “nhất”, là “thƣờng”, nó không có biến hóa, không có 

hai hiện tƣợng này. Không có hiện tƣợng phân đoạn sanh tử, nên nó là “thƣờng”. 

Không  có  hiện  tƣợng  biến  dịch  sanh  tử,  nên  nó  là  “nhất”.  Cho  nên  gọi  là  nhất 

chân pháp giới. 

Trong  kinh  luận  của  Pháp  Tƣớng  tông  nói  rằng,  cảnh  giới  này  là  “duy  tâm  sở 

hiện”, nó không có thức. Nói cách khác, nó không có tám thức và 51 tâm sở, nên 

nó là “thƣờng”, là “nhất”. Mƣời pháp giới có tám thức, có 51 tâm sở, nên nó là 

“phi thƣờng”, “phi nhất”. Đây là siêu việt thân hữu lậu sanh tử, không giống thân 

trong  mƣời  pháp  giới.  Thân  này  của  chúng  ta  hết  sức  phiền  toái,  phiền  toái 

nghiêm trọng. Nếu quý vị hiểu và buông bỏ đƣợc thân này thì rất tự tại! 

Phàm phu trong lục đạo, có ngƣời thông minh giác ngộ, họ biết rằng thân này là 

phiền  toái,  nên  không  cần  thân  thể.  Nguời  này  ở  đâu?  Ở  cõi  trời  Vô  Sắc  giới, 

ngƣời ở trời Vô Sắc giới không có nhục thân, họ không cần thân thể này, thông 

thƣờng chúng ta gọi họ là linh giới. Một số ngƣời ngƣời gọi họ là linh hồn, họ chỉ 

có linh hồn, không cần nhục thể. Họ ở trời Vô Sắc giới, là tầng trời rất cao, thọ 

mạng  rất  dài,  dài  đến  quý  vị  không  tƣởng  tƣợng  nổi.  Trời  Phi  Tƣởng  Phi  Phi 

Tƣởng xứ, là tầng trời cao nhất của trời Vô Sắc giới, thọ mạng tám vạn đại kiếp. 

Một đại kiếp, bây giờ chúng ta nói là một đại nạn, đại nạn này là quả đất, là thái 

dƣơng hệ, cũng có thể là Ngân hà hệ, một lần thành, trụ, hoại, không, gọi là một 

đại kiếp. Nói cách khác, thọ mạng của họ nhƣ hệ ngân hà của chúng ta, cũng có 

thể nói là tinh hệ, có tám vạn lần thành, trụ, hoại, không, thì quý vị biết thọ mạng 

này dài chừng nào rồi, không thể tính đƣợc. 

268  Tập 374 



Nhƣng hết thời gian tám vạn đại kiếp, họ sẽ mất đi định công, Mất định công rồi 

thì sao? Lại phải tùy nghiệp lƣu chuyển, họ lại đi đầu thai. Trong kinh Phật dạy 

chúng ta, đại đa số đều ở trong ba đƣờng ác, đều ở địa ngục. Đây gọi là gì?  Là 

trèo cao té nặng. Từ chỗ cao nhất rơi xuống thung lũng. Vì sao rơi xuống thung 

lũng? Bởi họ có kiến giải sai lầm -tà kiến, tà tri tà kiến, họ tự cho rằng cảnh giới 

của  họ  là  Đại  Bát  Niết  Bàn,  là  đạt  đƣợc  sự  sống  vĩnh  viễn,  không  sanh  không 

diệt. Đến lúc này, hiện tƣợng suy biến của họ hiện ra, không làm chủ đƣợc, do đó 

họ  hủy  báng  Phật  pháp,  nói  rằng:  Phật  pháp  là  giả!  Các  ngƣời  xem,  tôi  chứng 

đƣợc Đại Bát Niết Bàn rồi mà vẫn còn sanh diệt. Đây là hủy báng Phật, hủy báng 

pháp  và  hủy  báng  tăng.  Tội  này  là  địa  ngục  A  Tỳ,  là  bất  chánh  tri,  không  biết 

đƣợc chân tƣớng sự thật, lầm tƣởng rằng đó là chỗ cứu cánh, là chứng đắc Đại 

Niết Bàn cứu cánh viên mãn, nên tạo thành quả báo nhƣ thế. Ra khỏi địa ngục, lại 

tu hành, quá trình nhƣ vậy không biết phải lập lại bao nhiêu lần, vì sao vậy? Vì 

làm xong họ lại quên mất, nếu nhớ đƣợc thì họ sẽ không làm lần thứ hai rồi, khi 

bị luân hồi thì họ quên hết sạch. Do đó chúng ta lãnh hội đƣợc là chúng ta đang 

luân hồi, sự việc ngu ngốc nhƣ vậy không biết làm bao nhiêu lần. Làm một lần là 

tám  vạn  đại  kiếp.  Chúng  ta  đang  luân  hồi  trong  lục  đạo  vô  số  lần  tám  vạn  đại 

kiếp. Đức Phật thấy chúng ta, thật quá tội nghiệp! 

Tu hành đời đời kiếp kiếp không dễ, đƣợc sanh lên cõi trời Dục giới đã khó rồi, 

huống gì là Sắc giới, Vô Sắc giới. Rơi vào cảnh bi thảm nhƣ vậy, là do không gặp 

đƣợc chánh pháp, hoặc là bản thân tu hành thành tựu đƣợc chút định công, gặp 

đƣợc đại thừa lại không tin tƣởng, họ không thấy đƣợc quả báo thù thắng của đại 

thừa, cho rằng tự mình tu còn thù thắng hơn thế giới Cực Lạc, đây là sai lầm. Cho 

nên nếu Phật không ra đời, thì có mấy ngƣời đƣợc thoát ly luân hồi lục đạo? Ân 

đức lớn nhất của Phật ra đời, là vạch trần cho chúng ta thấy chân tƣớng của nhân 

sanh vũ trụ, để chúng ta biết đƣợc rốt cuộc là gì. Chúng ta nƣơng vào lời giáo 

huấn của Phật, nƣơng vào phƣơng pháp và lý luận của Phật, thì có thế thoát khỏi, 

có thể vƣợt qua, siêu thế tức là vƣợt qua. Thế gian là lục đạo, là mƣời pháp giới. 

Thành tựu nhỏ thì vƣợt thoát luân hồi lục đạo, thành tựu lớn thì vƣợt qua mƣời 

pháp  giới.  Đâu  biết  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  là  vƣợt  qua  mƣời  pháp  giới. 

Chúng  ta  biết  rằng  trong  đời  này,  đƣợc  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  mới  là 

Tập 374  269 



việc lớn nhất, không có việc gì lớn hơn việc này. Đời này đã gặp đƣợc cơ duyên 

này rồi, thì quyết không để vuột mất. 

Sanh về thế giới Cực Lạc, trƣớc nói rõ về thân thể ở đó, thân thể của quý vị là 

thân tƣớng nhƣ thế nào. “Pháp tánh thanh tịnh thân thể, cố vân hi hữu”.  Ai đạt 

đƣợc thân thể pháp tánh thanh tịnh này? Là chƣ Phật Nhƣ Lai, là pháp thân Bồ 

Tát. Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói, thân thể của 41 vị pháp thân đại sĩ là 

thân  pháp  tánh  thanh  tịnh,  chúng  ta  vô  cùng  ngƣỡng  mộ.  Thân  thể  ấy  là  chân 

thân,  là  kim  cang  bất  họai  thân,  không  cần  ăn  uống,  không  cần  ngủ  nghỉ,  vĩnh 

viễn  không  già  yếu,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi,  tƣớng  hảo  quang  minh  không  gì 

sanh bằng, giống Phật A Di Đà không khác, cho nên nói là hi hữu. 

 Hựu Vãng Sanh luận kệ viết, thiên nhơn bất động chúng, thanh tịnh trí hải sanh.  

Chỗ này giải thích rằng cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ không phải ở trên, Tứ Độ là 

tầng thấp nhất. Cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ có chúng trời, chúng ngƣời, trời ngƣời 

là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ.  Thiện  căn,  phƣớc  đức  và  nhân  duyên  trong  đại 

chúng  này  không  giống  nhau,  thù  thắng  nhất  là  thiên  đạo,  bình  thƣờng  là  nhơn 

đạo. “Thiên nhơn bất động”, cần chú ý hai chữ “bất động” này, bất động là không 

khởi  tâm,  không  động  niệm,  chứ  không  phải  gì  khác.  Không  khởi  tâm  không 

động niệm là gì? Là tự tánh bổn định. Cảnh giới mà pháp thân Bồ Tát chứng đắc, 

là thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, ngƣời trời trong cõi Phàm thánh Đồng Cƣ  đều 

đã đạt đƣợc. 

“Thanh tịnh trí hải sanh” nói lên điều gì? Họ không phải là thân nghiệp báo. Nói 

cách  khác,  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  thật  sự  giúp  chúng  ta  chuyển  phàm  thành 

thánh, đây là sự chuyển biến cao tột. Đức Thế Tôn dạy học, chuyển biến có ba 

bậc, một là giúp quý vị chuyển ác thành thiện, trong lục đạo luân hồi, để quý vị 

thọ  sanh  vào  đƣờng  lành  của  cõi  trời,  ngƣời,  quý  vị  không  sanh  vào  đƣờng  ác, 

chuyển ác thành thiện. Trong ba đƣờng lành có A tu la nhƣng A tu la không phải 

là thuần thiện, ta cũng không cần, chỉ cần cõi trời và ngƣời. Hƣớng lên trên nâng 

cao cảnh giới, chuyển  mê thành ngộ, quý vị là Bồ Tát. Sau cùng là giúp quý vị 

chuyển phàm thành Thánh. Tiêu chuẩn của Thánh ở đây, là minh tâm kiến tánh, 

là đã siêu việt mƣời pháp giới rồi. Ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc siêu việt mƣời 

pháp giới, thì siêu việt hai quốc độ dƣới- cõi Đồng Cƣ và cõi Phƣơng Tiện. Trong 

270  Tập 374 



cõi Thật Báo, 41 vị pháp thân đại sĩ gọi là Thánh nhân, ở cõi Phƣơng Tiện gọi là 

Hiền  nhân,  ở  cõi  đồng  Cƣ  là  phàm  phu.  “Thanh  tịnh  trí  hải  sanh”,  trí  này  là  tự 

tánh vốn đầy đủ trí huệ Bát Nhã, vốn có trong tự tánh. Thân này do tự tánh biến 

hiện ra, thể là tự tánh. 

 “Do  thượng  khả  kiến,  sở  hữu  chúng  sanh,  giai  thị  nhất  thanh  tịnh  câu  chi  lưu 

 hiện”.  Phải nhở kỷ “thanh tịnh câu”. Trong chú giải Lão Niệm phổ biến trích dẫn, 

trong Vãng Sanh luận nói: “chân thật trí huệ vô vi pháp thân”, đây gọi là “thanh 

tịnh câu”. Vô vi pháp thân từ trong trí huệ thanh tịnh biến hiện ra, tự nhiên siêu 

việt thế gian. Thân thế gian là nghiệp báo của chúng ta hiện ra. Nghiệp của chúng 

ta có tịnh nghiệp, nhiễm nghiệp, thiện nghiệp, ác nghiệp. Thuần tịnh hay nhiễm 

tịnh, thiện hay ác đều tại tâm, tâm là chủ tể, ngôn ngữ hành động đều nghe theo 

mệnh lệnh của tâm, cho nên tâm thanh tịnh thì thân khẩu thanh tịnh, tâm bất tịnh 

thì  thân  khẩu  bất  tịnh,  trong  bất  tịnh  có  thiện  ác,  thiện  ác  đều  là  nhiễm.  Thiện 

nghiệp  thì  chiêu  cảm  phƣớc  báo  trời  ngƣời,  ác  nghiệp  thì  chiêu  cảm  khổ  báo 

trong tam đồ. Tam đồ khổ, khổ lắm! 

Tôi từng thấy ngƣời ta nhập hồn, nhìn cách biểu đạt của họ vô cùng thê thảm. Đó 

là ai? là chúng sanh ở địa ngục lên nhập hồn, quý vị thấy cách họ chịu khổ, cảm 

thấy rất đau lòng. Điều này trên sân khấu tuyệt đối không thể biểu diễn đƣợc, đó 

là chúng sanh trong địa ngục, khi rời khỏi địa ngục họ  dựa vào thân ngƣời, sự 

thống khổ đó thật sự mà nói là đã giảm nhẹ rất nhiều rồi, rời khỏi địa ngục vẫn 

còn một chút đau khổ, chúng tôi thấy họ rất thê thảm. Cái khổ của địa ngục thì 

không cần nói cũng biết, tội báo! Tạo tác tội nghiệt nên họ thọ loại quả báo đó. 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  nhiễm  tịnh,  khổ  vui,  tất  cả  đều  buông  bỏ.  Cho  nên 

nghiệp của họ gọi là tịnh nghiệp, thuần tịnh thuần thiện. Chiếu theo “kinh A Di 

Đà” tu hành, thì có thể tu đến thuần tịnh thuần thiện. Thuần tịnh thuần thiện chiêu 

cảm quả báo là thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Quý vị có tịnh nghiệp thuần tịnh 

thuần thiện, thì Phật A Di Đà giúp quý vị, hoàn toàn tƣơng ƣng với tâm nguyện 

của quý vị, hiện thân thanh tịnh, quốc độ thanh tịnh, giúp quý vị ở đây tu hành, 

thành  tựu  tánh  đức  viên  mãn,  chứng  đắc  quả  vị  Diệu  Giác.  Bản  thân  chúng  ta 

không đủ điều kiện này, thì Phật A Di Dà không giúp gì đƣợc. Phật có thể gia trì 

cho quý vị, là khi bản thân của quý vị tu đức đƣợc tăng lên một bậc. Bản thân của 

Tập 374  271 



quý  vị  không  có  một  tí  tu  đức  nào,  thì  Ngài  không  cách  gì  giúp  quý  vị  đƣợc, 

không giúp đƣợc gì. Quý vị có một phần tu đức, thì đƣợc một phần gia trì. Quý vị 

có 10 phần tu đức, thì đƣợc ngài gia trì quý vị 10 phần. Phật A Di Đà chắc chắn 

không có phân biệt, không chấp trƣớc, không thƣơng ghét. Ngài không phải nhƣ 

chúng ta thích ngƣời này, không thích ngƣời kia, không có nhƣ vậy, Phật không 

có  tâm  này.  Tâm  Phật  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  điều  này  chúng  ta  cần  nên 

học, bắt buộc phải học. 

Trong  cuộc  sống  thƣờng  ngày  của  chúng  ta,  việc  đối  nhân  xử  thế,  phải  quy  về 

thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh tịnh là gì? Nghĩa là thiên hạ vốn vô sự, việc gì 

cũng không chấp thì tâm thanh tịnh. Còn có cái này, có cái kia, làm sao tâm quý 

vị  thanh  tịnh  đƣợc  chứ?  Cho  nên  buông  bỏ  hết  những  cái  này,  những  cái  kia, 

quyết không để lại trong tâm. Ngƣời chân thật niệm Phật, trong tâm chỉ có một 

câu A Di Đà Phật, ngoài Phật A Di Đà ra không có bất kỳ thứ gì, thì tâm thanh 

tịnh hiện tiền. Nhìn tất cả mọi ngƣời, tất cả mọi việc và tất cả vật, đều là Phật A 

Di Đà, bình đẳng, thanh tịnh bình đẳng hiện tiền. Thanh tịnh bình đẳng sao có 

chuyện bất giác đƣợc! 

Thanh tịnh bình đẳng là tự tánh bổn định, tự tánh vốn có sẵn trí huệ Bát Nhã, trí 

huệ hiện tiền gọi là giác. Chúng ta tu đạt đến cảnh giới này rồi, không vãng sanh 

đƣợc sao? Chắc chắn đƣợc vãng sanh, sanh về thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, là 

sanh  về  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  chứ  không  phải  cõi  Đồng  Cƣ  hay  cõi 

Phƣơng Tiện, không phải. Quý vị suy nghĩ xem, chúng ta làm đƣợc không? Làm 

đƣợc hay không hoàn toàn tại bản thân quý vị, nếu quý vị  muốn thì làm đƣợc, 

không muốn thì việc đó rất khó. Quyền này không phải ở ngƣời khác, không liên 

can đến bất kỳ ngƣời nào, cũng không liên can đến Phật A Di Đà, hoàn toàn ở 

chính mình. Đó chính là trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, 

tất cả đều bỏ hết. Nhƣ thế là quý vị quyết vãng sanh, lại quyết vãng sanh về cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ. Sau khi hạ  quyết tâm, ngay cả sự việc này cũng không 

nghĩ đến, chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ niệm Phật A Di Đà. Quý vị đến thế giới 

Cực Lạc, quả báo tự nhiên hiện tiền, lúc này quý vị mới thật sự hiểu rõ “giai thị 

nhất thanh tịnh câu chi lƣu hiện”. Vì sao vậy? Bởi quý vị tận mắt thấy đƣợc “siêu 

việt thế gian”. Trong kinh văn nói là “siêu thế hi hữu”. 

272  Tập 374 



 “Tái giả, tất giai liên hoa hóa sanh chân kim sắc thân, tam thập nhi tướng, cố 

 vân siêu thế hi hữu” . Thế giới Cực Lạc không phải do thai sanh, không phải do 

noãn sanh, mà là hóa sanh. Thai sanh và noãn sanh đều có khổ, hóa sanh không 

có khổ. Hoa sen hóa sanh, hoa sen tƣợng trƣng cho sự thanh tịnh. Rễ sen ở trong 

bùn, tƣợng trƣng cho lục đạo, lục đạo nhiễm ô. Thân hoa sen ở dƣới nƣớc, nƣớc 

tƣợng trƣng cho Tịnh độ, nƣớc tƣợng trƣng cho thanh tịnh. Bùn tƣợng trƣng cho 

sự nhiễm ô, lục đạo. Thanh tịnh là pháp giới tứ Thánh- Thanh Văn, Duyên Giác, 

Bồ Tát và Phật. Thân ở dƣới nƣớc, hoa ở trên mặt nƣớc. Điều này muốn nói rằng, 

mặc dù ở trong tứ thánh, lục đạo, nhƣng không bị nhiễm lục đạo tứ Thánh. Đối 

với hai thứ nhiễm và tịnh này không chấp trƣớc, không phân biệt, buông bỏ triệt 

để. Hoa nở trên mặt nƣớc là tƣợng trƣng cho nhất chân pháp giới, là cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Phật giáo dùng hoa sen làm pháp tƣợng trƣng, đặt biệt là Tịnh Độ 

tông. 

Tịnh Độ tông cũng gọi là Liên tông, từ hoa sen quý vị mới có thể thấy đƣợc sự 

thanh tịnh. Cho nên thân là pháp tánh thân, sống trong quốc độ là cõi pháp tánh. 

Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới, đều là tánh đức tự nhiên thành tựu. 

 “Chân kim sắc thân, tam thập nhị tướng, cố vân siêu thế hi hữu”.  Tam thập nhị 

tƣớng ở trƣớc chúng ta đã học qua, do đƣơng thời đức Thế Tôn tùy thuận một số 

đại chúng trong xã hội mà nói. Trên thực tế không chỉ trong Quán Vô Lƣợng Thọ 

kinh, đức Phật giới thiệu cho chúng ta về Phật A Di Đà, nói thân Phật A Di Đà có 

tám  vạn  bốn  ngàn  tƣớng,  mỗi  một  tƣớng  có  tám  vạn  bốn  ngàn  tùy  hình  hảo. 

Chúng ta thấy trong kinh Vô Lƣợng Thọ nói về 32 tƣớng, là thuận theo thế tục 

mà nói. Trong Quán kinh, là thuận theo chân đế mà nói về chân tƣớng sự thật. 

Câu  “sắc  tƣớng  giai  nhƣ”  dƣới  đây  vô  cùng  quan  trọng.  “Nhƣ”  nghĩa  là  gì?  là 

giống nhƣ Phật A Di Đà. Quý vị muốn hỏi đến Tây phƣơng quý vị có hình dáng 

nhƣ thế nào? Đệ tử của Phật A Di Đà đƣơng nhiên là giống Ngài rồi. Con giống 

cha, trò giống thầy, giống thầy nhƣ in. Nếu muốn hỏi tại sao nhƣ vậy? Đạo lý này 

rất đơn giản, rất dễ hiểu, là tƣớng tùy tâm biến. Tâm của quý vị giống Phật A Di 

Đà. Nguyện của quý vị giống Phật A Di Đà. Hạnh của quý vị cũng giống Phật A 

Di Đà, thì thân thể, tƣớng mạo của quý vị sao không giống Phật A Di Đà đƣợc? 

Tập 374  273 



Làm gì có đạo lý này! Chánh báo giống nhau, thì môi trƣờng sống của quý vị, 

khác Phật A Di Đà đƣợc sao? Đƣơng nhiên là không khác, đạo lý là ở chỗ này. 

Chúng ta sống trên thế gian này, chƣa đến thế giới Cực Lạc, tƣớng mạo, thể chất 

của  chúng  ta  hầu  nhƣ  không  thay  đổi,  hoàn  cảnh  sống  cũng  không  thay  đổi, 

nhƣng ít thiên tai ít bệnh não, chắc chắn quý vị đã phát hiện rồi, đó là điều lợi ích 

cho  việc  học  Phật  của  mình.  Quý  vị  phải  biết,  quỷ  thần  nhìn  quý  vị,  thiên  thần 

nhìn quý vị lại khác nhau. Thiên thần nhìn quý vị, tƣớng của quý vị là giống Phật 

A Di Đà, bản thân của quý vị không biết, nhƣng ngƣời có thần thông sẽ thấy rất 

rõ ràng, rất minh bạch. Thấy điều gì? Thấy tƣớng của quý vị, thấy hình sắc của 

quý vị, sẽ biết đƣợc công phu tu hành của quý vị đến mức độ nào, rất rõ ràng. Tự 

nhiên quý vị đƣợc chƣ Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ quý vị, ủng hộ 

quý vị. “Cố viết hàm đồng nhất loại” , hoàn toàn tƣơng đồng với Phật A Di Đà, 

không có tƣớng sai biệt. Sự việc này là trong 48 nguyện của  Phật A Di Đà, thành 

tựu đƣợc 3 nguyện. 

 “Thử tức thân tất kim sắc nguyện, tam thập nhị tướng nguyện, dữ thân vô sai biệt 

 nguyện chi thành tựu” . Thành tựu 3 nguyện. 48 nguyện của Phật A Di Đà,  mỗi 

nguyện đều thực hiện. Đây gọi là bổn nguyện oai thần gia trì. 

 “Hựu bỉ độ chúng sanh, giai đắc thần thông tự tại, giai tất trú ư chánh định chi 

 tụ, đắc bất thoái chuyển, thật giai viễn siêu thiên nhơn, duy dĩ tha phương đa hữu 

 thiên nhơn, cố tùy phương tục, nhi diệc hữu thiên nhơn chi danh” . Quả thực mà 

nói, chúng ta đều gọi là Bồ Tát. Chúng Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, đức Thế Tôn 

giới thiệu cho mọi ngƣời rằng có ngƣời, có trời, là vì trong thế gian chúng ta, mọi 

ngƣời có tập quán biết có trời có ngƣời, Phật tùy thuận chúng ta nói có ngƣời, có 

trời ở thế giới Cực Lạc. Trên thực tế trời, ngƣời ở bên đó, không thể so sánh với 

ngƣời,  trời  ở  cõi  của  chúng  ta.  Phật  trong  mƣời  pháp  giới  của  chúng  ta,  cũng 

không thể so sánh với trời ngƣời ở cực lạc, thua quá xa. Ba câu sau, nói cụ thể về 

chân tƣớng sự thật. 

Thứ nhất là “thần thông tự tại”, chƣ thiên ở cõi của chúng ta có thần thông, nhƣng 

không đƣợc tự tại. Chƣ thiên có thể tùy ý đến thế giới Cực Lạc để thấy Phật A Di 

Đà hay không? Họ không làm đƣợc. Nhƣng thiên nhân ở thế giới Cực Lạc, thần 

274  Tập 374 



thông của họ, đối với chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng, họ muốn thấy vị nào 

thì thấy đƣợc vị đó, không có gì chƣớng ngại. 

Kinh Di Đà giới thiệu cho chúng ta phƣơng tiện nói, mỗi ngày quý vị đều có thể 

đi lễ bái mƣời vạn ức Phật, đây là phƣơng tiện nói. Vì sao nói mƣời vạn ức? Vì 

thế giới Tây phƣơng Cực Lạc cách chúng ta mƣời vạn ức quốc độ Phật. Ý nói là 

quý  vị  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  bất  cứ  lúc  nào  cũng  có  thể  trở  về  trái  đất,  thăm 

những bạn bè thân thích mà quý vị nhớ, ý là nhƣ vậy. Bất cứ lúc nào quý vị cũng 

có thể trở về. Trên thực tế, thần thông của họ tự tại đến mức độ nào? Họ có thể 

đồng thời đi tham vấn hết thảy chƣ Phật Nhƣ Lai trong biến pháp giới hƣ không 

giới, nhƣng bản thân của họ không rời Phật A Di Đà, đó là phân thân đi. Chỉ cần 

nơi nào có Phật, thì chẳng nơi nào không phân thân đƣợc. Cúng Phật tu phƣớc, 

nghe pháp khai mở trí huệ, phƣớc huệ song tu. Thế giới của chúng ta, chƣ thiên ở 

tầng trời thứ 28 cũng không làm đƣợc điều đó, nhƣng họ làm đƣợc. 

Thứ hai là “giai tất trú ƣ chánh định chi tụ”. Chánh định này tức là tự tánh bổn 

định, đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Ý nói là sáu căn tiếp xúc với cảnh giới 

sáu  trần  bên  ngoài,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  đã 

không có, đƣơng nhiên không thể có phân biệt chấp trƣớc. Đây là cảnh giới gì? 

Cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Chẳng phải chúng ta không làm đƣợc pháp thân 

Bồ Tát. Bây giờ chúng ta học đƣợc không? Học đƣợc. Học đƣợc thì quý vị thành 

Phật.  Mắt  thấy  sắc  tƣớng  bên  ngoài,  thấy  rất  rõ  ràng,  minh  bạch,  đó  là  trí  huệ. 

Không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  tự  tánh  bổn  định.  Chẳng  phải  nói  rằng 

không khởi tâm, không động niệm là không thấy bên  ngoài, đó gọi là vô  minh, 

không  phải  ý  này.  Thấy  bên  ngoài  rõ  ràng  nhƣng  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm. Thấy bên ngoài rõ ràng mà không phân biệt, không chấp trƣớc cũng gọi là 

định.  Không  chấp  trƣớc  là  định  của  nhị  thừa-  Thanh  Văn,  Duyên  Giác.  Không 

phân  biệt  là  định  của  Bồ  Tát.  Nhƣng  chỉ  có  không  khởi  tâm  không  động  niệm 

mới là tự tánh bổn định. Đạt đƣợc ba loại định này thì trí huệ khai mở. 

Tiểu  thừa  không  chấp  trƣớc,  tuy  trí  huệ  của  họ  không  bằng  Bồ  Tát,  nhƣng  cõi 

nhân thiên lại không bằng họ. Trong pháp thế gian họ là thù thắng bậc nhất. Đến 

lúc không khởi tâm, không động niệm là viên mãn đại định, tự tánh trí huệ viên 

mãn hiện tiền. Đây là loại đức tƣớng thứ hai. 

Tập 374  275 



Tiếp theo là “đắc bất thoái chuyển”, cõi trời ngƣời ở thế giới chúng ta, bất luận là 

tu thế gian pháp hay là xuất thế gian pháp, đều tiến ít thoái nhiều, cho nên rất khó 

thành  tựu.  Đến  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực  Lạc  học  tập,  chỉ  có  tiến  bộ  không  có 

thoái lui. Lợi ích này tìm đâu ra! Trong kinh dạy chúng ta rằng:  “đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát”. A Duy Việt Trí là tiếng Phạn, nghĩa là không thoái chuyển. Có 

đủ ba loại không thoái chuyển mới gọi là A Duy Việt Trí. 

Thứ nhất là vị bất thoái, nếu họ là Thánh nhân, chắc chắn không thoái chuyển đến 

địa vị phàm phu. Thứ hai, nếu họ là Bồ Tát, tuyệt đối không thoái chuyển đến nhị 

thừa. Thứ ba, nếu họ là pháp thân Bồ Tát, niệm niệm lƣu nhập biển nhất thiết trí, 

cũng tức là nói phƣơng hƣớng, mục tiêu của họ tiến bộ từng ngày, hƣớng đến quả 

vị  vô  thƣợng  bồ  đề,  cứu  cánh  diệu  giác.  Điều  này  không  phải  là  ngƣời  ở  mƣời 

pháp giới, mƣời phƣơng thế giới so sánh đƣợc với họ? Nên nhớ rằng, đây là nói 

về chúng sanh ở thế giới Cực Lạc. Những ngƣời ở cõi Phàm Thánh Đồng cƣ vãng 

sanh, đều đạt đƣợc. Cho nên dƣới đây nói “thật” là trung thực mà nói, “giai viễn 

siêu  thiên  nhơn”,  họ  vƣợt  trội  rất  nhiều  rất  nhiều  so  với  chƣ  thiên  nhân  trong 

mƣời  phƣơng  thế  giới.  Điều  này  cho  chúng  ta  hiểu  rằng,  chúng  ta  đều  là  đới 

nghiệp vãng sanh, sanh về thế giới Cực Lạc, trong này nói “bỉ độ chúng sanh” có 

sự thành tựu thù thắng nhƣ vậy, sự thành tựu này thông thƣờng mà nói, pháp thân 

đại sĩ mới có đủ. 

Vì  sao  ở  thế  giới  Tây  phƣơng,  ngƣời  bình  thƣờng  cũng  có  đủ?  “ Duy  dĩ  tha 

phƣơng  đa  hữu  nhơn  thiên”,  tha  phƣơng  là  ngoài  thế  giới  Cực  Lạc,  gọi  là  tha 

phƣơng, tha phƣơng thế giới quốc độ chƣ Phật, có mƣời pháp giới, có lục đạo, 

nên có tên gọi là nhơn thiên. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, 

có khi cũng tùy thuận vào phong tục tập quán mỗi địa phƣơng của chúng ta, “cố 

tùy phƣơng tục, nhi diệc hữu thiên nhơn chi danh”, gọi những ngƣời ở cõi Phàm 

Thánh Đồng Cƣ vãng sanh, là bao gồm cả trời ngƣời ở trong đó. 

 “Bổn kinh Lễ Phật Hiện Quang Phẩm, vị bỉ độ duy thị chúng thật trang nghiêm 

 Thánh Hiền cọng trú” . “Bỉ độ” là chỉ cho thế giới Cực Lạc. Trong tứ độ cũng đã 

nói đến, thế  giới  Cực Lạc là thế  giới bình đẳng. Tuy có tứ  độ, tứ  độ  bất phân, 

“nhất tức thị tứ, tứ tức thị nhất”, điều này thế giới khác không có. Thế giới này 

duy nhất là “chúng thật trang nghiêm”, chẳng có thứ  gì không phải là trân bảo. 

276  Tập 374 



“Thánh Hiền cọng trú”, Thánh là Phật, diệu giác gọi là Thánh. Hiền là Bồ Tát. 

Trong giáo lý đại thừa thƣờng nói là thập Thánh tam Hiền, đăng địa gọi là Thánh. 

Thập trú, thập hạnh, thập hồi hƣớng gọi là Hiền. Tam Hiền thập thánh. Cõi Phàm 

Thánh  Đồng  Cƣ  không  phải  Hiền  Thánh,  nhƣng  chúng  ta  thấy  nguyện  thứ  hai 

trong  48  nguyện,  đây  là  chính  Phật  A  Di  Đà  nói:  “phàm  sanh  về  thế  giới  Tây 

phƣơng Cực Lạc, bao gồm cả cõi Đồng Cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng làm Bồ 

Tát  bất  thoái  chuyển”,  đó  là  Thánh  Hiền.  Bồ  Tát  bất  thoái  chuyển  chính  là  tam 

Hiền thập Thánh, “Thánh Hiền cộng trụ”. 

 “Tức giai thị Thánh Hiền, cố tri thật phi thế gian chi thiên nhơn dã”.  Từ điểm 

này chúng ta lãnh hội đƣợc, thực sự không phải quốc độ của  mƣời phƣơng chƣ 

Phật, hay thiên nhơn trong mƣời pháp giới. Hoàn toàn không giống nhau. 

 “Chí ư bỉ độ trung sở vị vi nhân dữ thiên giả, y Nghĩa Tịch ý”.  Đại sƣ Nghĩa Tịch 

có kiến giải nhƣ vậy. 

 “Hữu niệm Phật kiêm trì ngũ giới vãng sanh giả”.  Đây là nghiệp của con ngƣời, 

ngũ giới là Phật dạy cho ngƣời. 

“Tịnh thử dĩ thứ, giai sở vị nhân dã”. Là khi Phật còn tại thế, đem giáo pháp phổ 

thế cho ngƣời hạ căn. Phổ là phổ biến, dạy luân lý, đạo đức, nhân quả cho  mọi 

ngƣời. Những điều này là gì? Là nền tảng làm ngƣời, cũng là nền móng của sự tu 

hành. Xã hội an định, nhân dân sống ấm no hạnh phúc, dạy những pháp nhỏ này, 

là dạy cho con ngƣời. Đây nói là vì con ngƣời. 

“Hoặc niệm Phật kiêm thập thiện”, thập thiện này là thƣợng phẩm thập thiện. Tu 

thƣợng phẩm thập thiện, quý vị chiêu cảm đƣợc thiên đạo, thiên nghiệp.  “Vãng 

 sanh  giả,  thị  danh  thiên.Hựu  địa  cư giả,  nhân dã,  hoặc  trú  hư  không  giả,  thiên 

 dã” . Ở đây đều là lấy thế giới của chúng ta làm ví dụ. “Cố hữu thiên nhơn chi 

danh”.  Trên  thực  tế,  hoàn  cảnh  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  quả  thực  chúng  ta  không 

tƣởng tƣợng đƣợc. Đợi chúng ta sanh về thế giới Cực Lạc thì sẽ rõ hết. So với sự 

tƣởng tƣợng của chúng ta, không biết hơn bao nhiêu lần. Đi rồi chắc chắn sẽ hối 

hận  mình  đã  đến  chậm,  vì  sao  không  đến  sớm  hơn?  Nhƣng  cũng  coi  là  tốt  rồi. 

Phật A Di Đà kiến lập thế giới này đến bây giờ mới 10 vạn kiếp, thời gian không 

dài lắm, bây giờ chúng ta đi, thế giới Cực Lạc sau này đều thuộc nguyên lão, thế 

giới Cực Lạc rất mới mẻ 

Tập 374  277 



Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây, dùng ví dụ để làmrõ . “Phật cáo A Nan, thí như 

 thế gian, bần khổ khất nhân, (ăn xin, ngƣời ăn xin)  tại đế vương biên, diện mạo 

 hình trạng, ninh khả loại hồ” . So với đế vƣơng thì nhƣ thế nào? Khác biệt rất lớn, 

làm sao sánh đƣợc. “Đế vương nhược bỉ, chuyển luân thánh vương, tắc vi bỉ lậu, 

 do bỉ khất nhân, tại đế vương biên dã”. Đế vƣơng ở nhân gian đứng với chuyển 

luân  thánh  vƣơng,  thì  đế  vƣơng  ở  nhân  gian  không  khác  gì  kẻ  ăn  xin.  Chuyển 

luân thánh vƣơng giống bậc đế vƣơng, khác biệt quá nhiều. “Chuyển luân thánh 

 vương,  oai  tướng  đệ  nhất” .  Trong  kinh  Phật  đã  nói  cho  chúng  ta  biết,  chuyển 

luân thánh vƣơng có 32 tƣớng tốt, 80 vẽ đẹp, nhƣng so với Phật thì sao? 32 tƣớng 

tốt, 80 vẽ đẹp của Phật vô cùng rõ ràng, còn tƣớng của chuyển luân thánh vƣơng 

mờ hơn, nhìn kỉ thì có nhƣng không rõ ràng nhƣ Phật, không trang nghiêm nhƣ 

Phật. Đây là đệ nhất uy tƣớng, đệ nhất nhân gian. 

 “Bỉ chi Đao Lợi thiên vương, hựu phục xú liệt”.  Nếu chuyển luân thánh vƣơng 

với  tầng  trời  thứ  hai-  Đao  Lợi  thiên  vƣơng,  ngƣời  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là 

ngọc  hoàng  đại  đế,  chuyển  luân  thánh  vƣơng  đứng  với  ngọc  hoàng  đại  đế,  thì 

cũng giống nhƣ kẻ ăn xin đứng bên bậc đế vƣơng vậy. 

 “Giả linh Đế Thích, tỷ đệ lục thiên”,  Đế Thích tức là Đao Lợi thiên vƣơng, Đao 

Lợi  thiên  vƣơng  là  tầng  trời  thứ  hai,  trên  nữa  là  tầng  trời  thứ  sáu.  Nếu  đứng 

vớiTha Hóa Tự Tai thiên vƣơng thì “tuy bách thiên bội, bất tương loại dã”.  Tha 

Hóa Tự Tai thiên vƣơng so với Đao Lợi thiên vƣơng,  vƣợt hơn trăm lần, nghìn 

lần, không thể sánh đƣợc. 

 “Đệ  lục  thiên  vương,  nhược  tỉ  Cực  Lạc  quốc  trung,  Bồ  Tát  Thanh  Văn,  quang 

 nhan dung sắc, tuy vạn ức bội, bất tương cập đãi” . Đây không là ngƣời thƣờng, 

Tha Hóa Tự Tại thiên vƣơng so với Bồ Tát của thế giới Cực Lạc. Bồ Tát này là 

ai? là Bồ  Tát ở cõi Phàm  Thánh Đồng Cƣ.  Thanh Văn thì sao? là Bồ Tát ở cõi 

Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, so với những vị Bồ Tát này, thì vạn ức lần, vạn lần ức lần 

cũng không bằng, ví dụ  này rất hay. Quý vị  sanh về  thế  giới  Tây Phƣơng Cực 

Lạc, báo thân tƣớng đẹp của quý vị dục giới thiên vƣơng cũng không sánh bằng, 

dục giới thiên không thể so sánh. Ngày nay chúng ta hóa trang nhƣ thế nào, trang 

điểm nhƣ thế nào cũng không đẹp, cũng không thể sánh bằng. 

278  Tập 374 



Chúng ta xem chú giải của Niệm lão. “Hữu cử”,  bên phải đoạn kinh văn đƣa ra ví 

dụ: “dĩ hiển bỉ độ chúng sanh dung sắc chi siêu thắng” . Dung mạo, sắc tƣớng của 

họ siêu việt thù thắng, “Cộng tác ngũ phiên thí dụ giảo lượng”, đem so sánh, đem 

đo lƣờng. 

Một là đem hành khất so sánh với đế vƣơng. “Khất giả, khất cái, thảo phạn cầu 

 sanh  chi  nhân,  hình  dung  khô  cảo” .  Quý  vị  thấy  ngƣời  muốn  xin  ăn,  thông 

thƣờng gọi là ăn xin, nghĩa là con ngƣời trong lúc bần tiện đến tột cùng lấy việc 

xin ăn làm sự sống. Bần là không có của cải, tiện là không có địa vị. Trong xã hội 

không có địa vị, không có của cải, đến bƣớc đƣờng cùng, chính là ngƣời ăn xin, 

bần tiện đến tột cùng. 

 “Nhân  gian  đế  vương,  dưỡng  tôn  xứ  ưu,  hình  mạo  phong  nhuận,  dung  nhan 

 quang trạch” . Đại phú đại quý. Các đế vƣơng ngày xƣa thƣờng nói: “Phú hữu tứ 

hải, quý vi thiên tử”. Bậc đế vƣơng giàu sang ở nhân gian và  một ngƣời ăn xin 

bần tiện tột cùng, hai ngƣời này không thể so sánh với nhau đƣợc, chúng tôi nói 

là họ khác nhau một trời một vực. 

Hai là lấy đế vƣơng của nhân gian so sánh với chuyển luân thánh vƣơng, thì đế 

vƣơng của nhân gian giống nhƣ kẻ ăn xin, chuyển luân thánh vƣơng là thiên tử, 

khác biệt rất lớn  “hựu bất như viễn thậm”, sai khác rất lớn. 

Ba là  lấy chuyển luân thánh vƣơng so sanh với Đế Thích. Đế Thích tức là Đao 

Lợi thiên vƣơng, ngƣời Trung Quốc gọi là ngọc hoàng đại đế. 

Bốn là lấy đế thích thiên so  sánh  với  tầng  trời  thứ  sáu  -  Tha  Hóa  Tự  Tại  thiên. 

Dục giới có 6 tầng trời, tầng cao nhất là thiên đỉnh- Tha Hóa Tự Tại thiên vƣơng. 

Trên tầng trời thứ 6 là Sắc giới thiên, Sắc giới thiên đã đoạn hết tình dục. Nếu con 

ngƣời không rời bỏ đƣợc tài sắc danh thực thùy, đây gọi là ngũ dục. Ngƣời nhiều 

ngũ dục thì không ra khỏi đƣợc dục giới. Năm thứ này có thể xả bỏ đƣợc. Một số 

ngƣời nói rằng, chúng tôi học Phật rồi, tài có thể xả, sắc cũng có thể xả đƣợc, sắc 

của nam nữ cũng xả đƣợc, danh cũng vậy, nhƣng hai cái sau khó quá, ăn và ngả 

cũng xả đƣợc sao? Xả đƣợc. Ngƣời ở Sắc giới thiên không ăn uống, không cần ăn 

uống,  không  cần  ngủ  nghỉ.  Chƣ  thiên  ở  dục  giới  hƣớng  lên  trên,  càng  lên  cao 

càng đạm bạc, đến lúc xuất thiền thì không còn nữa, ngũ dục thật sự đã buông bỏ. 

Vậy họ lấy gì để nuôi thân thể? Phật dạy chúng ta “thiền duyệt vi thực”, ý này quí 

Tập 374  279 



vị có hiểu đƣợc không? Thiền là gì? Là tâm thanh tịnh, tâm địa thật sự thanh tịnh 

không  nhiểm  bụi  trần.  Duyệt  là  hoan  hỷ.  Trong  kinh  giáo  đại  thừa  thƣờng  nói 

“thƣờng sanh hoan hỷ tâm, pháp hỷ sung mãn”, đây là thƣợng đẳng trong thiền 

duyệt. Ngạn ngữ dân gian có câu: “nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”,  ngƣời gặp 

đƣợc chuyện vui thì vui vẻ, quên ăn quên ngủ, chuyện này thật sự có đấy. Dùng 

chân tƣớng sự thật này để giải thích câu thiền duyệt vi thực. 

Quý vị nên biết, Sắc giới, Vô  Sắc giới là ngƣời  tu hành, không phải  một ngƣời 

bình thƣờng, họ tu hành có định công. Nói cách khác, tâm thanh tịnh, tâm bình 

đẳng của họ hiện tiền, nhƣng khác với tu thiền định trong Phật pháp, khác ở chổ 

nào? Trong Phật pháp tu thiền định là vô ngã, tứ thiền bát định là hữu ngã, nên 

gọi  là  thiền  định  thế  gian.  Hữu  ngã,  họ  còn  có  lạc  thọ,  nghĩa  là  niềm  vui  thiền 

định. 

Ở Sắc giới thiên vẫn còn tam tai. Đức Phật dạy rằng, hỏa tai có thể cháy đến trời 

Đao Lợi. Thủy tai có thể ngập đến trời Nhị Thiền. Phong tai có thể thổi đến trời 

Tam  Thiền.  Trời  Tứ  Thiền  gọi  là  cõi  phƣớc,  không  có  tam  tai,  thủy  hỏa  phong 

đều không có. Từ hiện tƣợng này chúng ta lãnh hội đƣợc, tam tai là quả báo, gọi 

là đại tam tai. Đây là thiên tai của vũ trụ, không phải của trái đất, trái đất là tiểu 

tam tai, những tinh hệ rơi rớt. Sở dĩ đức Phật gọi là đại tam tai, vì thủy tai là do 

tham lam chiêu cảm ra, hỏa tai là do sân nhuế chiêu cảm ra, phong tai là do ngu si 

chiêu cảm ra. Nói cách khác, đạt đến định công của đệ tứ thiền, mới có thể thật sự 

đè  nén  đƣợc  tham  sân  si,  không  phải  đoạn,  mà  là  đè  nén.  Đè  nén  tham  sân  si 

không cho nó khởi tác dụng, có tham sân si nhƣng không khởi tác dụng. Cho nên 

chỗ của họ không có đại tam tai. 

Tứ  thiền  gọi  là  trời  phƣớc.  “Ngƣời  phƣớc  ở  đất  phƣớc,  đất  phƣớc  ngƣời  phƣớc 

ở”. Do đó chúng ta hiểu đƣợc, vì sao thế giới Cực Lạc không có thiên tai. Cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ của họ, ở nhân gian, ta không nói trên trời, chỉ nói ở nhân 

gian, không có đại tam tai, cũng không có tiểu tam tai, còn thù thắng hơn cõi trời 

Tứ Thiền. Ngƣời ở cõi trời Tứ Thiền không đạt đƣợc thần thông tự tại, không trụ 

trong chánh định tụ, họ không có tự tánh bổn định. Họ tu thiền định, không đƣợc 

bất thoái chuyển, nhƣng đạt đƣợc hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Đồng Cƣ. 

280  Tập 374 



Bổn nguyện oai thần gia trì của Phật A Di Đà, những ngƣời có đầy đủ ba điều 

kiện, Phật A Di Đà mới gia trì đƣợc. Ba điều kiện đó là, thứ nhất là trung thực, 

hai là nghe lời, ba là thực hành. Ba câu này cũng là Tam Bảo. Nếu quý vị đầy đủ 

ba điều kiện này, thì quý vị là đệ tử quý của chƣ Phật Nhƣ Lai. Vì sao vậy? Vì 

nhất định quý vị sẽ thành tựu. Không đầy đủ ba điều kiện này, thì Phật A Di Đà 

có đến dạy quý vị cũng không ích gì, cũng không thể dạy quý vị tốt đƣợc, cho 

nên Ngài không đến. 

Nhƣ thế nào mới cảm đƣợc Phật A Di Đà đến giúp quý vị? Là quý vị phải có ba 

điều kiện này, thì Phật A Di Đà mới đến. Phật A Di Đà đến gia trì quý vị, thì làm 

gì  có  chuyện  thiên  long  thiện  thần  không  ủng  họ  quý  vị.  Ngƣời  đời  nói  rằng, 

không  có  chuyện  không  bảo  hộ  quý  vị!  Nếu  chúng  ta  hiểu  đƣợc  sự  thật  này  rõ 

ràng, tƣờng tận rồi, sẽ biết đƣợc vì sao phải buông bỏ hết vạn duyên, vì sao phải 

nhất  tâm  chuyên  niệm.  Buông  bỏ  tất  cả  thì  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền.  Nhất  tâm 

chuyên chú thì tâm bình đẳng hiện tiền, ngƣời này chắc chắn đƣợc sanh Tịnh độ. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, Phật A Di Đà đều biết hết. Quý vị có thể dối mình, 

có thể dối ngƣời, nhƣng không dối đƣợc chƣ Phật Bồ Tát, cũng không dối đƣợc 

trời, thậm chí không cũng dối đƣợc quỷ thần, đây là sự thật. 

Cho nên trong này Niệm Lão nói, thứ ba là chuyển luân thánh vƣơng so với đế 

thích. Thứ tƣ là đế thích so với tầng trời thứ sáu. Thứ 5 là tầng trời thứ sáu so với 

chƣ Bồ Tát Thanh Văn ở thế giới Cực Lạc, không sánh kịp, không sánh bằng, còn 

hơn gấp vạn lần, ức lần. 

 “Cực hiển bỉ quốc hội chúng, quang nhan dung sắc siêu thế hi hữu”.  Không ai có 

thể  sánh  bằng,  đây  hoàn  toàn  là  sự  thật,  chúng  ta  phải  tin  tƣởng  lời  Phật  dạy. 

Trong kinh Kim Cang nói rất rõ: “Nhƣ Lai thị chân thật ngữ. Thật ngữ giả, nhƣ 

ngữ  giả”.  Nhƣ  ngữ  tức  là  Ngài  nói  đúng  với  chân  tƣớng  sự  thật,  không  thêm 

không  bớt,  chẳng  chút  khoa  trƣơng  nào,  đặt  niềm  tin  cho  mọi  ngƣời.  Vì  thế  lời 

Phật dạy chúng ta không thể không nghe. 

Những  lời  trong  kinh,  mỗi  chữ  mỗi  câu,  đều  là  đƣơng  thời  đức  Thế  Tôn  tuyên 

thuyết, các vị đệ tử ghi chép, truyền lại cho đời sau. Hai ngàn năm trƣớc truyền 

đến Trung Quốc, ngƣời Trung Quốc phiên dịch khẳng định đáng tin cậy, điều này 

rất  khó  bảo  ngƣời  ta  tin  tƣởng  đƣợc.  Khi  tôi  mới  học  Phật,  có  nhiều  điều  nghi 

Tập 374  281 



hoặc, tôi bàn luận với thầy Phƣơng, thỉnh giáo thầy Lý. Thầy Phƣơng bảo tôi, bởi 

tôi thỉnh giáo thầy về vấn đề này. Lúc đó hàng loạt kinh điển tiếng Phạn truyền 

đến Trung Quốc, sau khi dịch ra chữ hán, vì sao kinh điển tiếng Phạn, không bảo 

tồn lại? Trong sự tƣởng tƣợng của chúng ta, lẽ ra phải thâu thập những kinh điển 

này và bảo tồn lại. Thầy Phƣơng bảo tôi, ngƣời Trung Quốc xƣa không giống nhƣ 

bây giờ. Không giống ở điểm nào? Ngƣời bây giờ đối với bản thân không có tín 

tâm,  không  tự  tin.  Ngƣời  xƣa  có  lòng  tự  tin  mạnh  mẽ.  Chúng  ta dịch  kinh  điển 

tiếng Phạn, chắc chắn không dịch sai ý, văn tự còn hoa mỹ hơn tiếng Phạn. Nói 

cách khác, kinh điển bằng chữ hán có thể thay cho kinh điển tiếng Phạn, không 

cần dùng tiếng Phạn nữa, đây là khí khái! Cho nên không còn coi trọng kinh điển 

tiếng Phạn nữa. Đó là lý do tại sao không thể truyền lại nguyên văn tiếng Phạn, 

thầy Phƣơng nói với tôi nhƣ vậy. Hai nữa là nói về phiên dịch, chúng ta dùng một 

quyển  cổ  văn,  cổ  văn  dịch  thành  văn  mới,  cạn  hơn  kinh  Phật  nhiều.  Ba  ngƣời 

phiên dịch ba kiểu, có thể dịch đƣợc nguyên vị của nó sao? khó lắm. Chúng ta trở 

lại kinh văn, thì biết đƣợc kinh Phật dịch không dễ. Thầy giáo nói với tôi nhƣ thế 

nào? Phiên dịch kinh điển không phải là ngƣời thƣờng, vậy phải là ngƣời nhƣ thế 

nào? Là ngƣời tái sanh. Trong số cao tăng phiên dịch kinh điển, phần nhiều là Bồ 

Tát  tái  sanh,  A  La  Hán  tái  sanh,  quả  vị  thấp  nhất  cũng  là  A  Na  Hàm,  có  tu  có 

chứng,  làm  sao  họ  dịch  sai  đƣợc?  Ý  nói  là  ở  thời  đại  đó  ngƣời  Trung  Quốc  có 

phƣớc báo lớn. Nếu phƣớc báo không lớn, không có đức hạnh, thì làm sao cảm 

đƣợc Phật Bồ  Tát đến giúp quý vị dịch kinh? Bây giờ đạo đức, phƣớc báo của 

ngƣời thế gian so với ngƣời xƣa thì thua quá xa, thật giống nhƣ ở đây nói kẻ ăn 

xin đứng bên vị đế vƣơng vậy. Phƣớc báo của gƣời bây giờ là giả, không phải 

thật. Vì sao nói nhƣ vậy? Vì họ không truyền đến ba đời, tức là giả rồi. 

Ngày  xƣa  nhà  bình  dân  truyền  mấy  trăm  đời.  Gia  đạo,  gia  quy,  gia  học,  gia 

nghiệp của ngƣời xƣa truyền từ đời này đến đời khác, đến thời kỳ Dân Quốc mới 

suy.  Dân  Quốc  20  năm  đầu  vẫn  còn  thấy  kiểu  đại  gia  đình  này.  Chiến  tranh 

Trung-Nhật, sau chiến tranh thì không còn nữa. Cho nên 8 năm kháng chiến, tổn 

thất lớn nhất của Trung Quốc không phải sinh mạng và tài sản, mà là nền truyền 

thống  văn  hóa  của  Trung  Quốc  bị  tiêu  diệt,  e  rằng  không  thể  phục  hƣng  đƣợc 

nữa.  Đây  là  điều  bi  thảm  nhất.  Xã  hội  Trung  Quốc  gặp  phải  đại  nạn  nhƣ  vậy, 

282  Tập 374 



nguyên do là ở chỗ này. Nếu nhƣ gốc rễ này không bị mất đi, thì xã hội ngày nay 

chắc  chắn  trị  an  lâu  bền  giống  nhƣ  ngày  xƣa  vậy,  sẽ  mang  đến  sự  an  định  hòa 

bình  cho  toàn  thế  giới.  Chúng  ta  lắng  đọng  tâm  tƣ  mà  tƣ  duy  quan  sát,  thì  tự 

nhiên sẽ hiểu rõ đạo lý này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 375 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:14.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 451,  hàng thứ hai từ dƣới đếm lên. 



Mời quý vị xem kinh văn: “Sở xứ cung điện, y phục ẩm thực, do như Tha 

 Hóa  Tự  Tại  thiên  vương” .  Đoạn  này  trong  chú  giải  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  rằng : 

 “Hữu hiển bỉ quốc độ chúng sanh y báo siêu thắng, y thực trú tam giả, giai như 

 dục  giới  chi  đảnh  đệ  lục  thiên  chi  thiên  vương”.  “Đệ  lục  thiên”  là  cõi  trời  Tha 

Hóa Tự Tại. Trong dục giới, đây là tầng cao nhất. Chúng ta biết đệ ngũ thiên thấp 

hơn đệ lục thiên một tầng, gọi là cõi trời Hóa Lạc, là đã rất tự tại rồi. 

Nhƣ trong kinh văn nói, ở trong cung điện, y phục ẩm thực, tất cả những phẩm 

vật cần thiết là tùy theo ý muốn mà biến hóa ra, khi không cần nữa thì nó tự nhiên 

biến mất, khi cần dùng nó lại hiện ra- Hóa Lạc thiên. Tha Hóa Tự Tại thiên thì 

bản thân họ không cần biến hóa, những thứ mà họ cần, đã có đệ ngũ thiên biến 

hóa ra cúng dƣờng cho họ, ngay cả biến hóa họ cũng không cần. Đó là trạng thái 

trong  lục  đạo  của  một  số  quốc  độ  chƣ  Phật.  Đây  cũng  là  nói  thọ  dụng  của  mỗi 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc, bây giờ chúng ta biết là không phải tự họ biến hóa. Cõi 

Phàm thánh Đồng Cƣ hạ bối vãng sanh, hạ thƣợng phẩm, hạ trung phẩm và hạ hạ 

Tập 375  283 



phẩm, chƣa đoạn tập khí phiền não. Nói cách khác, nếu ở thế giới này, chƣa đƣợc 

vãng sanh, thì so với tứ thiên vƣơng cũng không bằng, làm sao so sánh đƣợc với 

cõi trời Tha Hóa Tự Tại? Thiên vƣơng ở cõi  Tha Hóa Tự Tại có phƣớc báo lớn, 

nên  Hóa  Lạc  thiên  vƣơng  cúng  dƣờng  họ,  họ  cần  gì  Hóa  Lạc  thiên  cũng  biết. 

Khởi tâm động niệm Hóa Lạc thiên nhân biết, tự nhiên biến hóa ra đi cúng dƣờng 

cho họ. 

Ở  thế  giới  Cực  Lạc,  chúng  ta  nghĩ  ai  là  ngƣời  cúng  dƣờng  hàng  hạ  bối  vãng 

sanh?  Phật  A  Di  Đà  biến  hóa  ra  những  thứ  họ  cần,  cúng  dƣờng  cho  họ,  không 

phải đệ ngũ thiên, không phải Hóa Lạc thiên, mà là Phật A Di Đà, bổn nguyện oai 

thần gia trì của Phật A Di Đà, để cho y báo của họ tự tại thù thắng hơn hết. 



Chúng ta xem đoạn tiếp theo. “Chí ư oai đức, giai vị, thần thông biến hóa, 

 nhất thiết thiên nhân, bất khả vi tỉ, bách thiên vạn ức, bất khả kế bội” . Mấy câu ở 

sau rất quan trọng. 

Phật nói tiếp: “A Nan ưng tri”.  Nói với A Nan tức là nói với chúng ta. A Nan là 

tƣợng trung cho chúng ta. “Vô lượng thọ Phật, Cực Lạc quốc độ, như thị công 

 đức trang nghiêm, bất khả tư nghì”.  

Bên phải đoạn kinh văn của Hoàng Niệm  Tổ nói: “Hiển chánh báo chi oai đức 

 phẩm vị siêu thế hi hữu. Oai đức giả, oai thần công đức dã”. Oai thần là gì? công 

đức là gì? Ở dƣới có giải thích: “Thần trí động đạt, oai lực tự tại”. Đây là giải 

thích chữ oai đức, tất cả pháp công đức không rời khởi trí huệ, có trí huệ thì có 

oai đức lớn, việc ngƣời khác không thể giải quyết đƣợc, nhƣng quý vị có thể giải 

quyết.  Việc ngƣời khác không làm  đƣợc, nhƣng quý vị làm  đƣợc, tự nhiên  mọi 

ngƣời sẽ tôn trọng quý vị, kính ngƣỡng quý vị, dựa vào quý vị. Oai đức từ đây mà 

có. 

Công đức, công là công phu. Đức,  chữ  đức này cùng  một ý nghĩa với  chữ  đắc 

trong chữ “đắc thất”. Có công tu đạo, tự nhiên có đức. Chữ đức này giống Phật A 

Di Đà năm kiếp tu trì 48 nguyện, đây là công không thể nghĩ bàn. Đức là gì? Đức 

chính  là  y  chánh  trang  nghiêm  của  thế  giới  Cực  Lạc,  tự  nhiên  chiêu  cảm  đƣợc, 

không  phải  do  yêu  cầu,  không  có  ý  niệm  yêu  cầu,  là  tự  nhiên  chiêu  cảm  đƣợc. 

Những chúng sanh sanh về thế giới Cực Lạc, mặc dầu là hạ hạ phẩm vãng sanh 

của cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, cũng có thể hƣởng thụ đƣợc một phần công đức 

284  Tập 375 



của Phật A Di Đà. Ăn, mặc, và ở của họ, là công đức chân thật. Vì sao vậy? Vì họ 

tƣơng đồng với Phật A Di Đà. Không phải nói rằng, Phật A Di Đà ở nhà đẹp, nhà 

lớn, còn ngƣời mới đến thì thua một chút. Ở thế giới Cực Lạc là hoàn toàn bình 

đẳng, chánh báo, thể chất, dung mạo không khác Phật A Di Đà, đều là thân vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng vô lƣợng đẹp. Ở cung điện giống nhau, y phục ẩm thực giống 

nhau, không khác gì. 



Trong thế giới của chúng ta, ngƣời ở cõi trời Sắc giới không cần ăn uống, huống 

là ở thế giới Cực Lạc còn cần ăn uống sao? Nếu còn cần ăn uống thì sao có thể 

nói  “siêu  thế  hi  hữu”  đƣợc?  Chúng  ta  biết,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  chắc  chắn  là 

không cần rồi, bởi thể chất của họ và chúng ta không giống nhau, chúng ta là thân 

thể  huyết  nhục,  cần  phải  ăn  uống  để  nuôi  sống  thân.  Thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc, là thân pháp tánh, cõi pháp tánh, đã vĩnh viễn rời khỏi thất tình, ngũ dục rồi, 

không  dùng  những  thứ  này  nữa.  Vì  sao  trong  kinh  còn  nói  việc  này?  Chúng  ta 

khẳng định rằng, những ngƣời đới  nghiệp vãng sanh, khi  ở thế giới Ta Bà, trên 

trái đất của chúng ta, tập khí thói quen cuộc sống của họ rất sâu dày, nên họ nghĩ 

rằng mình đã đến thế giới Cực Lạc lâu lắm rồi, mà sao không thấy ăn cơm? Vừa 

khởi ý niệm này thì cơm nƣớc thức ăn đồ uồng đều hiện ra. Giống nhƣ cõi trời 

Hóa  Lạc,  muốn  cúng  dƣờng  Tha  Hóa  Tự  Tại  thiên  vƣơng  là  hiện  ra  ngay.  Lại 

nghĩ rằng, tôi ở thế giới Cực Lạc, không cần các thứ này nữa, thì nó liền biến mất. 

Nó  có  hiện  tƣợng  nhƣ  vậy.  Phàm  phu  lục  đạo  đới  nghiệp  vãng  sanh,  rất  có  thể 

xuất hiện ý niệm này. “Nhất thiết pháp tùng tâm tƣởng sanh”, ý niệm vừa khởi, 

thì cảnh giới hiện tiền, hiện ra rồi. Ý niệm diệt đi, thì cảnh giới cũng không còn. 

Đây là ẩm thực, phƣơng diện ẩm thực đời sống. 

 “Thậm chí oai đức phẩm vị dã thị siêu thế hi hữu”.  Thần trí động đạt, tự tánh trí 

huệ hiện tiền, đây cũng là đƣợc oai thần gia trì của Phật A Di Đà. 

 Oai lực tự tại, trú chánh định tụ. Câu này rất quan trọng, “chánh định tụ” là tự 

tánh  bổn  định.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  khi  khai  ngộ  nói  rằng:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn 

không dao động”, vốn không dao động là chánh định tụ. 

“Quyết chứng cực quả” , tuy hiện tại chƣa chứng đắc quả vị Diệu Giác, nhƣng họ 

quyết sẽ chứng đắc. Vì sao vậy? Vì ở thế giới Cực Lạc tu hành không còn thoái 

Tập 375  285 



chuyển, chỉ có tiến bộ, không có thoái lui. Nói cách khác, thời gian chứng quả ở 

cõi  Cực  Lạc  của  mỗi  ngƣời  sớm  muộn  không  giống  nhau,  nhƣng  chắc  chắn  sẽ 

chứng đắc. 

 “Cố vân oai đức vô bỉ, giai vị giả, giai địa phẩm vị, đắc tam bất thoái. Tam bất 

thoái là vị bất thoái, hành bất thoái và niệm bất thoái. 

 „Vị tề bổ xứ”,  bổ xứ là Đẳng Giác Bồ Tát. Lúc này chƣa chứng đắc quả bị bổ xứ. 

Lúc này là gì? là ở cõi Đồng Cƣ. Theo kiến giải của đại sƣ Thiên Thai, thì chứng 

đắc cao nhất là Quán Hạnh vị. Quán Hạnh vị là gì? là hiệu quả của công phu tu 

hành.  Ngay  cả  sơ  quả  chúng  ta  cũng  không  chứng  đƣợc.  Trong  đại  thừa,  cũng 

không chứng đƣợc Sơ Tín vị, tức là trình độ bây giờ của chúng ta, dù vãng sanh 

về thế giới Cực Lạc vẫn là trình độ này, làm sao có thể nói là “vị tề bổ xứ” đƣợc. 

Xem ra thì gần bằng Đẳng Giác Bồ Tát. Chỗ này chúng ta đã rõ ràng rồi, nguyện 

thứ  hai  trong  48  nguyện  của  Di  Đà  Thế  Tôn:  “phàm  là  sanh  về  thế  giới  Tây 

phƣơng Cực Lạc, đều làm Bồ Tát bất thoái chuyển”. Bồ Tát bất thoái chuyển là 

Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  đã  chứng  đắc  viên  mãn  Bồ  Tát  bất  thoái 

chuyển. Ba loại bất thoái là vị bất thoái, hành bất thoái và niệm bất thoái, đều đạt 

đến rốt ráo viên mãn, thật là điều không thể nghĩ bàn! 

 “Thần  thông  biến  hóa  giả,  kinh  vân  bỉ  độ  Thanh  Văn” .  Thanh  Văn  là  ở  cõi 

Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Trong tam bối cửu phẩm của cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, thì 

Thanh Văn ở hạ tam phẩm. Cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ hạ thƣợng phẩm, hạ trung 

phẩm, hạ hạ phẩm đều thuộc về Thanh Văn. 

 “Năng ư chưởng trung trì nhất thiết thế giới” . Đây không phải là thần thông của 

A La Hán, A La Hán không có thần thông lớn nhƣ vậy. “Năng ƣchƣởng trung trì 

nhất thiết thế giới”, tối thiểu là Bồ Tát Địa Thƣợng, Bồ Tát Đăng Địa mới có thần 

thông lớn nhƣ vậy. Chúng ta biết rằng, đây đều là bổn nguyện oai thần gia trì của 

Phật A Di Đà, địa vị của họ không thể nghĩ bàn. 

 “Hựu nhất thiết sanh giả” , ứ độ tam bối cửu phẩm gọi là “nhất thiết sanh giả”, 

“giai cụ túc mệnh, thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, thần túc, lậu tận đẳng thù thắng 

 thần thông”.  Chỗ này phải đặc biệt chú ý hai chữ “thù thắng”. Thanh Văn, Duyên 

Giác và Quyền giáo Bồ Tát có thần thông nhƣng không thù thắng. Hai chữ “thù 

286  Tập 375 



thắng” không dễ. Thù thắng nhƣ thế nào? Là giống y Phật A Di Đà, giống Phật A 

Di Đà không hơn không kém. 

 “Như Thập Nguyện vân” , đây là nguyện thứ 10 trong 48 nguyện, “ư nhất niệm 

 đảnh” , nhất niệm này Bồ Tát Di Lặc nói, trong nhất khảy móng tay có 32 ức trăm 

ngàn niệm, đây gọi là khoảnh nhất niệm, thời gian này rất ngắn ngủi, nó đã vƣợt 

quá bách thiên ức na do tha Phật quốc độ, không phải mƣời vạn ức quốc độ. 



Trong tiểu bổn kinh Di Đà nói mƣời vạn ức Phật quốc độ, nó còn hơn nhƣ vậy. 

Trong khoảng thời gian  một niệm của con ngƣời, vƣợt quá bách  thiên  ức na do 

tha  Phật  quốc  độ,  “chu  biến  tuần  lịch,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật”.  Từ  đó  cho  thấy, 

cúng dƣờng tha phƣơng thập vạn  ức Phật, là đức Thế  Tôn phƣơng tiện nói  mà 

thôi. Đức Thế Tôn nói lời này là có dụng ý, dụng ý chỗ nào? Chúng sanh trong 

cõi Diêm Phù Đề, thế giới Ta Bà, con ngƣời nơi đây tình chấp rất nặng, luôn luôn 

nhớ ở đây có cha mẹ anh chị em, gia thân quyến thuộc, quý vị chỉ cần nhớ, trong 

một niệm thì quý vị trở về rồi, quý vị trở về trái đất gặp gỡ mọi ngƣời, dụng ý là 

ở chỗ này. Thực tế không phải nhƣ vậy, một niệm của quý vị có thể cúng dƣờng 

nhất  thiết  thế  giới,  có  thể  cúng  dƣờng  thiên  bá  ức  na  do  tha  quốc  độ  chƣ  Phật. 

Trong một niệm, đi khắp mọi nơi, khắp mọi nơi không chút chƣớng ngại. Cúng 

Phật là tu phƣớc, nghe pháp là mở trí huệ, phƣớc huệ song tu, thật không thể nghĩ 

bàn. 

 “Thật”  là thực tế, thực tế mà nói thì “dĩ siêu quá nhị thừa thần thông, hà huống 

 thiên nhơn”.  Nhị thừa là Thanh Văn, Duyên Giác, vƣợt quá họ rất nhiều. 

 “Cố vân oai đức, giai vị dữ thần biến tam giả, nhất thiết thiên nhơn bất năng vi 

 tỉ, nãi chí bách thiên ức bội, thậm chí bất khả kế bội”.  Không thể tính đếm đƣợc, 

chênh lệch quá nhiều. 

 Thị cố mạt hậu tổng tán.  Bốn  câu sau cùng,  A Nan đương tri, đây là tổng tán,  vô 

 lượng thọ Phật Cực Lạc quốc độ, như thị công đức trang nghiêm, bất khả tư nghì. 

“Nhƣ thị” ý nói là trong kinh đã nêu ra những ví vụ, vô lƣợng công đức, vô lƣợng 

trang  nghiêm,  không  thể  tƣởng  tƣợng,  cũng  không  cách  nào  nói  cho  tƣờng  tận, 

nói  cho  hết  đƣợc!  Hy  vọng  mọi  ngƣời  thật  sự  phát  tâm  vãng  sanh,  sanh  về  thế 

Tập 375  287 



giới Cực Lạc, tức là khi chứng mới biết đƣợc, tự thân quý vị thấy đƣợc, tự thân 

quý vị nghe đƣợc, tự thân quý vị tiếp xúc đƣợc, quý vị mới thật sự hiểu rõ. 

Chúng ta tiếp tục xem đệ thập cửu Thọ Dụng Cụ Túc. 

Phẩm  này  trong  kinh  nói  về  sự  thọ  dụng  đầy  đủ,  chúng  ta  gọi  là  cuộc  sống  vật 

chất,  cuộc  sống  tinh  thần,  hoàn  cảnh  học  tập  mọi  thứ  đều  đầy  đủ,  không  thiếu 

thốn. 

Chúng ta sống trong thế giới này, lấy việc cầu học mà nói, thƣờng ngày muốn có 

một  số  tài  liệu  tham  khảo,  nhƣng  lúc  nào  cũng  thấy  không  đủ.  Cho  nên  vì  sao 

muốn vào đại học? Vì đại học có thƣ viện, những tài liệu này đƣợc thâu thập rất 

phong  phú,  quý  vị  muốn  tìm  tổng  thể  cũng  có  thể  tìm  đƣợc.  Đạo  tràng  nhỏ  thì 

thấy  không  đủ,  có  rất  nhiều  đạo  tràng  ngay  cả  một  bộ  “Đại  Tạng  kinh”  cũng 

không có. Bây giờ kỹ thuật in ấn phát đạt, giá thành rất thấp, nên lƣợng lƣu thông 

những pháp bảo này lớn rồi. 

Trƣớc triều nhà Tống, thƣ tịch đều viết bằng tay, nhƣ vậy chúng ta mới biết nó 

đáng quý biết bao, vật hiếm thì mới quý. Sách đƣợc viết bằng tay số lƣợng rất ít. 

Sau khi kỹ thuật in ấn phát đạt, tuy có bản khắc rất vụng về, số lƣợng in ấn cũng 

không nhiều, khoảng mấy chục bộ, mấy trăm bộ đã là nhiều lắm rồi. Kỹ thuật in 

ấn  bây  giờ  ngƣời  xƣa  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  trong  mắt  họ  đây  là  việc 

không thể nghĩ bàn. Trái đất lớn nhƣ vậy, nhiều ngƣời cần nhƣ vậy, vẫn là không 

đủ  dùng. Chúng ta in 10 vạn quyển, 100 vạn quyển, trên  trái đất có gần 70  ức 

nhân khẩu, vẫn là quá ít ỏi. Đến thế giới Tây phƣơng Cực Lạc thì lại khác, mọi 

thứ đều đầy đủ. Quý vị muốn thứ gì, không cần tìm, chỉ cần khởi ý, thì kệ sách 

trong phòng sách của quý vị đã đặt đủ rồi. Khi quý vị không cần nó nữa, thì cả kệ 

sách cũng không thấy nữa, hết sạch không còn một thứ, quý vị nghĩ xem tự tại 

biết bao! 

Chúng ta xem Hoàng Niệm Tổ giới thiệu cho chúng tiêu đề của phẩm này. “Bổn 

 phẩm danh thọ dụng cụ túc, cố sở hữu quốc nhân”.  Phàm là ngƣời sanh về thế 

giới Tây phƣơng Cực Lạc đều giống nhau, “giai hình mạo đoan nghiêm” . “Hình” 

là thân thể, “mạo” là dung mạo, thân thể của quý vị, dung mạo của quý vị đoan 

chánh trang nghiêm. 

288  Tập 375 



 “Phước đức vô lượng”,  phƣớc đức này từ đâu mà có? Do Phật A Di Đà gia trì. 

Vì sao Phật A Di Đà gia trì quý vị? Vì quý vị nhất tâm xƣng niệm Di Đà. Chú ý 

nhất tâm xƣng niệm, quý vị cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. Ở trƣớc nói qua, 

lấy trí tuệ công đức của Phật A Di Đà, làm trí tuệ công đức cho chính mình, điều 

này  cần  nắm  lấy.  Từ  bi  của  Phật  A  Di  Đà,  phát  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  sẵn 

lòng đem công đức thần thông trí huệ của chính mình, cho hết thảy chúng sanh 

trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  cùng  hƣởng  chung,  đáng  trân  trọng  thay! 

Khiến chúng ta nghĩ đến hết thảy chƣ Phật trong 10 phƣơng, tán thán Phật A Di 

Đà là “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”, Ngài hoàn toàn xứng đáng. 

Quý vị nghĩ xem, tâm lƣợng ấy lớn biết bao! 

 “Trí huệ minh liễu, thần thông tự tại” . Chỉ cần quý vị sanh về Tây phƣơng, thì 

bốn câu này quý vị đều đạt đƣợc. “Hình mạo đoan nghiêm”, vĩnh viễn không đau 

bệnh, vĩnh viễn không cần ăn uống, vĩnh viễn tinh thần sung mãn. “Phƣớc đức vô 

lƣợng”, ngoài tự tánh vốn đầy đủ ra, quý vị niệm niệm cúng dƣờng hết thảy chƣ 

Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng. Cúng dƣờng đƣợc phƣớc, nghe pháp đƣợc trí 

huệ, “phƣớc đức vô lƣợng,  trí huệ  minh liễu”, điều này  ở thế giới của chúng ta 

không học đƣợc. Đức Thế Tôn dạy chúng ta, trong mƣời phƣơng quốc độ của chƣ 

Phật cũng không học đƣợc, cũng không có điều này, duy nhất thế giới Cực Lạc 

có mà thôi, huống gì đƣợc thần thông tự tại, giống chƣ Phật Nhƣ Lai không khác. 

 “Như  thượng  chủng  chủng  thù  thắng  thọ  dụng,  tất  giai  cụ  túc  dã” .  Trong  này 

chúng ta phải thể hội đƣợc, những điều này đều là lấy sự thọ trì danh hiệu Di Đà, 

làm chân nhân của “tất giai cụ túc”. Tịnh tông đề cao tín nguyện trì danh, câu này 

đúng là chân thật không thể nghĩ bàn. 

 “Thị nãi tổng hiển chánh báo chi thân tâm, y báo chi thắng phước, tất giai siêu 

 thế hi hữu. Đản bổn phẩm trung liệt hiển phước đức vô lượng, y thực cung điện 

 tất  giai  ứng  niệm  hiện  tiền,  vô  bất  ụ  túc” .  Trong  đại  kinh  đức  Thế  Tôn  thƣờng 

nói:  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tƣởng  sanh”,  chúng  ta  ở  đây  tâm  tƣởng  không 

sanh, vì sao vậy? Vì tâm chúng ta không thanh tịnh, tâm chúng ta không thuần, 

tâm tạp loạn, tâm nhiểm ô, cho nên chúng ta muốn thì nó không hiện tiền. Ngƣời 

ở thế giới Cực Lạc tâm thanh tịnh, tâm thuần, không chút tạp nhiễm, cho nên nó 

ứng niệm hiện tiền. 

Tập 375  289 



Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn dƣới, thọ dụng cụ túc. 

 “Phục thứ Cực Lạc thế giới, sở hữu chúng sanh, hoặc dĩ sanh”  là đã ở thế giới 

Cực Lạc rồi, “hoặc hiện sanh”  là bây giờ  mới đến, “hoặc đương sanh”  hoặc là 

tƣơng lai sẽ vãng sanh về thế giới Cực Lạc, “giai đắc như thị chư diệu sắc thân, 

 hình  mạo  đoan  nghiêm,  phước  đức  vô  lượng,  trí  huệ  minh  liễu,  thần  thông  tự 

 tại”,  tất cả đều đạt đƣợc. “Thọ dụng chủng chủng, nhất thiết phong túc”,  quý vị 

sẽ không bị thiếu thốn. “Cung điện, phục sức, hương hoa, phan cái trang nghiêm 

 chi cụ, tùy ý sở tu, tất giai như ý”,  quý vị nghĩ đến cái gì thì hiện ra cái đó. Chúng 

ta thấy rồi không hâm  mộ đƣợc sao? Không hƣớng đến đƣợc sao? Nhƣ thế nào 

mới đến đƣợc? Trong kinh dạy rằng “phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm” 

thì quý vị đến đƣợc. Bồ đề  tâm  là  gì? Bồ đề là tiếng Phạn, Trung Quốc dịch là 

giác ngộ, giác mà không mê là bồ đề tâm. Bồ đề tâm là chân tâm, chánh tri chánh 

kiến. Chúng ta sanh vào môi trƣờng ngày nay, làm sao kiến lập bồ đề tâm chân 

chánh, làm sao làm đƣợc tiêu chuẩn mà kinh Vô Lƣợng Thọ yêu cầu? 

Trong  các  buổi  giảng,  chúng  tôi  cũng  nhiều  lần  nhắc  đến  buông  bỏ,  nhìn  thấu, 

buông  bỏ  triệt  để,  thật  sự  nhìn  thấu.  Trong  kinh giáo  thƣờng  nói,  hết  thảy  pháp 

thế xuất thế gian, nhà khoa học đem nó phân thành ba loại lớn đó là hiện tƣợng 

vật chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên, đều là giả cả. “Phi nhất phi 

thƣờng” không phải là thật. Làm sao để buông bỏ triệt để? Là tìm lại tâm thanh 

tịnh của chính mình. Tâm thanh tịnh là bồ đề tâm. Tâm bình đẳng là bồ đề tâm. 

Tâm chân thành là bồ đề tâm. Tâm từ bi là bồ đề tâm. Phàm phu khó phân khó bỏ 

chẳng qua là hữu tình chấp, những thứ này phiền phức nhất, nhƣng không buông 

bỏ đƣợc, luân hồi quá khổ rồi, luân hồi không bờ bến, vô lƣợng kiếp làm chuyện 

ngu ngốc này, sai rồi, thật sự cần phải học buông bỏ. 

Những năm gần đây ta thƣờng quán nhƣ vậy, nhƣng thân vẫn không bỏ đƣợc, cho 

nên vãng sanh vẫn là cõi Đồng Cƣ. Thân không bỏ đƣợc, vật ngoài thân buông bỏ 

rồi thì nhẹ nhàng hơn một nửa. Tôi đã nói với quý vị rất nhiều lần, y phục mặc 

trên ngƣời tôi là của tôi, không mặc trên ngƣời tôi là không phải của tôi. Tiền tài 

bỏ trong túi tôi là của tôi, không bỏ trong túi tôi là không phải của tôi. Nhà tôi ở, 

tại chỗ này thì đây là của tôi, tôi ra khỏi nhà thì không phải của tôi, không liên 

quan gì đến tôi. Quý vị có thể thử xem, tôi muốn giúp quý vị từ từ nhìn thấu, dần 

290  Tập 375 



dần  buông  bỏ.  Một  phƣơng  hƣớng,  là  thế  giới  Tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Một  mục 

tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Ai thƣơng ta nhất? Phật A Di Đà thƣơng ta nhất, 

đây là thật không phải giả. Ngoài Phật A Di Đà ra nếu có ngƣời nói thƣơng quý 

vị, thì quý vị nên đề cao cảnh giác, vì đó là giả. Vì sao đó là giả? Vì họ dùng một 

dạ  hai  lòng,  thì  làm  sao  thật  đƣợc?  Chỉ  có  Phật  A  Di  Đà  và  pháp  thân  Bồ  Tát 

dùng chân tâm, chân tâm phát ra từ bi là tình thƣơng chân thật. Chƣ Phật Bồ Tát 

trong mƣời pháp giới đều không đƣợc nhƣ vậy huống gì lục đạo, lục đạo toàn là 

hƣ tình giả  ý, chớ  mắc  lừa. Tình chấp trong lục đạo, quý vị  bị  mắc lừa lớn, bị 

thiệt hại lớn rồi. Những thứ này nếu không có trí huệ thì quý vị không nhìn thấu 

đƣợc, không có tín nguyện thì quý vị không buông bỏ đƣợc. Quý vị có trí huệ, có 

lòng  tin  chân  thật  nguyện  thiết  tha,  quý  vị  mới  thật  sự  buông  bỏ  đƣợc,  thật  sự 

nhìn thấu đƣợc. 

Sanh về thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, quý vị nghĩ thử xem, quý vị đạt đƣợc thân 

kim sắc, thân pháp tánh giống nhƣ Phật A Di Đà, tƣớng đẹp giống nhau, thân có 

vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  đẹp.  Phƣớc  đức  giống  nhau,  trí  huệ  giống 

nhau,  thần  thông  tự  tại  giống  nhau.  Vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  không  khó, 

còn  dễ  hơn  chứng  quả  Tu  Đà  Hoàn,  chứng  Thập  Tín  Bồ  Tát,  Sơ  Tín  Bồ  Tát 

nhiều. Vì họ phải đoạn phiền não mới chứng đƣợc, vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

chỉ cần buông bỏ, đoạn trừ vạn duyên, đè nén phiền não là thành công rồi. Cho 

nên gọi là đới nghiệp vãng sanh. 

“Giai  đắc  nhƣ  thị  chƣ  diệu  sắc  thân”,  cụm  từ  “nhƣ  thị”  này  có  trong  chú  giải. 

“Tức chỉ thượng phẩm viễn thắng đệ lục thiên vương thiên vạn ức bội dã” .  “Nhƣ 

thị”  là  chỉ  cho  sự  việc  này.  Tha  Hóa  Tự  Tại  thiên  vƣơng  không  thể  sánh  bằng 

đƣợc. 

 Hạ hiển thọ dụng cụ túc. Đoạn kinh văn dƣới đây hiển thị cho chúng ta “Phước 

 đức vô lượng”:  

 “Xưng Tán Tịnh Độ kinh viết, do bỉ giới trung”,  “bỉ giới” ở đây là thế giới Cực 

Lạc, “chư hữu tình loại”  là chỉ những ngƣời vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, “vô 

 hữu  nhất  thiết  thân  tâm  ưu  khổ,  duy  hữu  vô  lượng  thanh  tịnh  hỷ  lạc” .  Đối  với 

việc này chúng ta có muốn hƣớng đến không? Có hâm mộ không? có muốn đạt 

đƣợc không? Có muốn đạt đƣợc ngay bây giờ không? Càng sớm càng tốt, càng 

Tập 375  291 



nhanh  càng  tốt.  Đó  chính  là ngƣời  giác  ngộ,  không  chấp  nhận  chịu  sự  hành  hạ, 

chịu sự giày vò trong thế giới này nữa, không chịu nữa. 

 “Hựu bổn kinh quyết chứng cực quả phẩm viết” . Đây là phẩm 32 trong bổn kinh, 

trong kinh văn nói: “Duy thọ thanh tịnh tối thượng khoái lạc, thị hiển phước đức 

 vô  lượng  dã”,   là  vô  lƣợng  phƣớc  đức  hiển  hiện  ở  an  vui  tối  thƣợng.  “Trí  huệ 

 minh liểu, thử nãi quang minh huệ biện nguyện”  nguyện thứ 33, nguyện thứ 33 

trong 48 nguyện, “chi sở nhiếp”.  Trong nguyện văn nói : “Thành tựu nhất thiết trí 

 huệ”. 

 “Hựu bổn kinh Bồ Tát Tu Trì phẩm- phẩm thứ 30,  vị bỉ quốc nhất thiết Bồ Tát, 

 chư Phật mật tạng, cứu cánh minh liễu, giai trí huệ minh liễu chi ý”.  Chúng ta 

nên biết, chƣ Phật chắc chắn không có mật ý. Mật tạng nghĩa là gì? Trí huệ của 

Phật quá cao, chẳng những chúng sanh không thể hiểu đƣợc, ngay cả Thanh Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát cũng không cách nào hiểu đƣợc. 

Nhƣ ở trƣớc chúng ta đã học qua, chấm nhỏ của sợi lông, hạt bụi, đây là mật tạng 

của chƣ Phật. Điểm nhỏ này là giống nhƣ khoa học hiện đại- khoảng 20-30 năm 

trở lại, phát hiện ra lƣợng tử, cũng gọi là tiểu quang tử. Lớn chừng nào? nhà khoa 

học nói rằng, nó bằng 1/100 ức của một điện tử, cũng tức là nói 100 ức tiểu quang 

tử, hợp thành một điện tử. Nhục nhãn của chúng ta nhìn không thấy, kính hiển vi 

thông thƣờng cũng nhìn không thấy. Trong tiểu quang tử này có thế giới, đây là 

mật  tạng  của  Nhƣ  Lai.  Một  chấm  nhỏ  nhƣ  vậy  mà  trong  đó  có  thế  giới,  thì  thế 

giới lớn bao nhiêu? Lớn bằng hƣ không pháp giới hiện thực của chúng ta, trong 

đó có chƣ Phật Bồ Tát, trong đó cũng có hết thảy chúng sanh. Đây chƣa phải là 

thâm mật, thâm mật là chấm nhỏ trong thế giới còn có chấm nhỏ, trong chấm nhỏ 

ấy còn có thế giới, trùng trùng vô tận, đây là mật tạng của chƣ Phật, rõ ràng rốt 

ráo. 

Ai là ngƣời thật sự hiểu rõ ràng minh bạch rồi? là Phổ Hiền Đẳng Giác. Tu pháp 

môn  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  chứng  đƣợc  Đẳng  Giác  vị,  thì  có  năng  lực  đi  vào  chấm 

nhỏ sợi lông hạt bụi của thế giới. Chúng ta nghĩ xem, thân thể của chúng ta, thân 

thể vật chất này, có bao nhiêu chấm nhỏ, một điện tử một trăm ức chấm nhỏ, quý 

vị biết trên thân thể của chúng ta có bao nhiêu, không thể đếm đƣợc! Trên thân 

thể chúng ta có bao nhiêu tế bào. Đem tế bào phân tích, có bao nhiêu nguyên tử. 

292  Tập 375 



Đem  nguyên  tử  phân  tích,  có  bao  nhiêu  điện  tử.  Giống  nhƣ  mật  tạng  của  chƣ 

Phật, Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc cũng có năng lực, bởi trong kinh nói rất hay: “Bỉ 

quốc nhất thiết Bồ Tát” chỉ cần là sanh về thế giới Cực Lạc, hạ hạ phẩm Bồ Tát ở 

cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, cũng bao gồm trong đó, chứ không nói  ở ngoài cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ, họ không nói hạ hạ phẩm Bồ Tát ở cõi Phàm Thánh Đồng 

Cƣ không có trong này, không nói, cho nên tất cả là nhƣ vậy. 

Kệ hồi hƣớng chúng ta cũng thƣờng đọc: “nguyện đắc trí huệ chơn minh liễu”, 

chúng ta mập mờ không biết rõ “chơn minh liễu” nghĩa là gì, ngƣời khác đọc ta 

cũng đọc theo, ngƣời xƣa viết ra thì ta cứ theo đó mà đọc, không hiểu rõ. Dần dần 

thể hội đƣợc một chút, thì quý vị thật sự hiểu rõ, thật không thể nghĩ bàn. 

 “Hựu minh giả, minh minh bạch bạch. Liễu giả, liễu liễu phân minh, thị vi minh 

 liễu” . Đây là ý nghĩa của minh liễu. 

 “Mật  giáo  trung,  như  thật  tri  tự  tâm  giả,  trí  huệ  minh  liễu  dã” .  “Tri  tự  tâm” 

nghĩa là gì? “Tri tự tâm” là minh tâm kiên tánh. Minh tâm kiến tánh là pháp thân 

Bồ Tát, chứ không phải Bồ Tát thƣờng, siêu việt mƣời pháp giới, họ nhƣ thật tri 

tự tâm, trí huệ minh liễu. 

 “Hựu chiếu kiến ngũ uẩn giai không, diệc thị trí huệ minh liễu” . Ngũ uẩn là gì? 

Bây giờ chúng ta hiểu rõ rồi, trƣớc đây còn mơ mơ hồ hồ, bây giờ biết rồi, ngũ 

uẩn là gì? Ngũ uẩn là giống nhƣ nhà khoa học nói ba loại hiện tƣợng, hiện tƣợng 

vật chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên. Sắc trong ngũ uẩn là hiện 


tƣợng vật  chất. Thọ, tƣởng, hành, thức là hiện tƣợng tinh thần.  Hiện tƣợng vật 

chất và hiện tƣợng tinh thần phát sanh là hiện tƣợng tự nhiên. Ba loại hiện tƣợng 

đều bất khả đắc, đều không phải thật. 

“Chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không”.  Dùng  cái  gì  để  quán  chiếu?  là  dùng  trí  huệ 

quán chiếu. Bồ Tát Quán Tự Tại đã chiếu kiến rồi, Quán Tự Tại chiếu kiến ngũ 

uẩn giai không là Bồ Tát Đẳng Giác, trên Thập địa, thật sự chiếu kiến triệt để. Trí 

huệ minh liễu chúng ta hôm nay không phải của chính mình, trong đại thừa kinh 

giáo nói, nhờ trƣờng thời huân tu mà có đƣợc. Ngộ này là giải ngộ, không phải 

chứng ngộ, chúng ta có thể giải ngộ đến việc này, vẫn cần sự trợ giúp đắc lực của 

giới khoa học hiện đại, không có họ trợ giúp trong đó, thì đối với việc này chúng 

ta vẫn mơ hồ nhƣ xƣa. 

Tập 375  293 



Chúng  ta  tin  Phật,  tin  tƣởng  Phật  không  nói  dối,  tin  tƣởng  lời  Phật  nói  là  thật, 

nhƣng  trí  huệ  của  chúng  ta  hạn  hẹp,  nghe  Phật  nói  chúng  ta  tin,  đây  là  miễn 

cƣỡng tin, không tin chắc chắn. Nhìn thấy rất nhiều báo cáo của giới khoa học 

lƣợng tử thời cận đại, chúng ta tin chắc rồi, không nghi ngờ nữa. Nhà khoa học đã 

chứng  minh đƣợc  điều này, nhƣng lên cao nữa thì họ  không biết. Nếu chúng ta 

hỏi họ, hiện tƣợng vật chất là từ tinh thần biến ra, vậy thì hiện tƣợng tinh thần từ 

đâu biến ra? Họ nói từ trong không sanh ra có, nói thông suốt đƣợc, là hiện tƣợng 

tự nhiên biến hiện ra. Hiện tƣợng tự nhiên từ đâu có? Thì nói không đƣợc. Chúng 

ta tìm đã thấy trong kinh Phật, hiện tƣợng tự nhiên là là nƣơng theo tự tánh mà 

biến hiện ra, tự tánh là vốn có, là bất sanh bất diệt, nó không thuộc về ba loại hiện 

tƣợng. Cho nên dùng phƣơng pháp của giới khoa học, dùng thức thứ sáu để tƣ 

duy, thì vĩnh viễn không đạt đƣợc. 

Vậy thì làm sao biết đƣợc tự tánh? Tự tánh rốt cuộc là gì? Hình dáng của nó nhƣ 

thế nào? Trong giáo lý đại thừa có câu: “duy chứng phƣơng tri”, bản thân của quý 

vị  chứng  đắc  thì  sẽ  hiểu  rõ,  quý  vị  không  chứng,  không  chứng  đắc,  thì  nói  cho 

quý vị cũng không ích gì. Nói không ra, nghĩ không ra,  không nói đƣợc, không 

nghĩ đƣợc. Không nghĩ đƣợc tức là không thể nghĩ, không nói đƣợc là không thể 

bàn, gọi là bất khả tƣ nghì. 

Làm sao để chứng đƣợc pháp? Đức Phật dạy rất hay, buông bỏ  khởi tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc thì quý vị chứng đắc, đơn giản nhƣ vậy, dễ dàng nhƣ 

vậy,  quý  vị  thử  làm  xem,  quý  vị  có  buông  bỏ  đƣợc  không?  Vọng  tƣởng  tức  là 

khởi  tâm  động  niệm,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  buông  bỏ  phân  biệt  chấp 

trƣớc, thì quý vị thành tựu, quý vị chứng đắc, hoàn toàn thấy đƣợc ngũ uẩn giai 

không. Mật tạng của chƣ Phật, ta từ đâu đến? Vũ trụ từ đâu đến? Vì sao có những 

hiện tƣợng này? quý vị đã hiểu triệt để rồi, không cần học, học cũng không đƣợc, 

không học cũng biết rồi. 

Trong kinh dạy rằng, công phu học tập Phật pháp toàn ở chổ buông bỏ, nếu quý 

vị không buông bỏ đƣợc, trên con đƣờng đạo gọi là không tiến đƣợc một bƣớc. 

Đây  là  thật  không  phải  giả.  Chúng  ta  học,  học  sự  buông  bỏ,  không  đƣợc  chấp 

trƣớc. Bồ Tát Mã Minh trong Khởi Tín Luận nói rất rõ ràng, chúng ta đọc kinh 

phải đọc cách nào? thứ nhất là không chấp vào tƣớng văn tự, đọc kinh phải buông 

294  Tập 375 



bỏ  văn  tự.  Không  chấp  vào  tƣớng  danh  tự,  không  chấp  vào  danh  từ  thuật  ngữ, 

buông bỏ nó. Không chấp vào tƣớng tâm duyên, ta đọc, ý nghĩa của nó nhƣ thế 

nào cũng buông bỏ, không có ý nghĩa, không có ý nghĩa thì tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng chiếu kiến, đó là thật. Chúng ta có ý trong đó gọi là tình kiến, cái thấy 

của quý vị là thấy bằng tình. Cái thấy của Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát, cái thấy của 

chƣ Phật Nhƣ Lai là chiếu kiến, không có tình trong đó. 

Nghe  pháp,  tức  là  nghe  giảng  kinh  cũng  nhƣ  vậy.  Nghe  kinh,  điều  thứ  nhất  là 

không  chấp  vào  tƣớng  ngôn  thuyết,  phải  buông  bỏ  ngôn  ngữ  của  ngƣời  giảng, 

không chấp vào điều này. Tƣớng danh tự, tƣớng tâm duyên đều không đƣợc chấp 

trƣớc. 

Hôm nay chúng ta đọc kinh không thể khai ngộ, nghe kinh không thể khai ngộ, 

chẳng những không thể khai ngộ, mà càng nghe càng phiền phức, càng nghe càng 

mơ hồ. Nguyên nhân vì sao? Bởi chúng ta chấp vào tƣớng văn tự, chấp vào tƣớng 

ngôn  thuyết,  chấp  vào  tƣớng  danh  tự,  chấp  vào  tƣớng  tâm  duyên,  không  biết 

nghe! Nếu lìa đƣợc ba tƣớng này, thì tụng kinh, đọc kinh sẽ đƣợc khai ngộ, sẽ đạt 

định, sẽ khai ngộ. Chƣ vị cổ đức trong tông môn thƣờng nói quý vị “biết không”? 

Quý  vị  đọc  kinh,  biết  đọc  kinh  không?  Quý  vị  nghe  kinh,  biết  nghe  không?  Ý 

nghĩa của hai chữ này hay lắm! Ngƣời biết đọc, biết nghe, thông thƣờng năm ba 

năm chắc chắn đạt đƣợc Tam Muội. Sau khi đạt đƣợc Tam Muội, nhiều nhất là 

hai ba năm thì khai mở trí huệ. Không thể khai mở trí huệ lớn, thì nhất định chạm 

đƣợc bên lề của trí huệ, chạm đƣợc chút bên lề của trí huệ, thì quý vị đọc kinh là 

hiểu ngay, quý vị nghe kinh là hiểu liền. Đây không phải là đại ngộ,  mà là tiểu 

ngộ. Tích góp tiểu ngộ thành đƣợc đại ngộ, tích góp đại ngộ thành đƣợc triệt ngộ. 

Chỉ cần quý vị bền lòng, kiên trì, dõng mãnh, tinh tấn, cho quý vị thời gian năm 

ba năm, thời gian tám mƣời năm, thì chẳng có chuyện không thành công! 

Lý luận, phƣơng pháp chúng ta đã biết rồi, bây giờ chỉ thiếu thực hành nữa thôi. 

Không thực hành, ngƣời thực hành có phƣớc, chúng ta không đủ phƣớc đức, chỉ 

có chút thiện căn, không đủ phƣớc đức. Thiện căn là đã thật sự tin tƣởng, đã thật 

sự hiểu rõ rồi, mà vẫn không chịu làm, không phải mình không muốn làm. Vậy là 

gì?  Là  tập  khí,  nghiệp  chƣớng  không  cho  quý  vị  làm.  Trong  tập  khí,  nghiệp 

chƣớng, có hơn một nửa thành phần là oan gia trái chủ của quý vị, họ đang quấy 

Tập 375  295 



rối  quý  vị.  Sự  việc  này  giải  quyết  nhƣ  thế  nào?  Phải  dùng  tâm  chí  thành  câu 

thông với oan thân trái chủ. Oan thân trái chủ rất phiền toái, quý vị không nhìn 

thấy  họ,  không  nghe  thấy  họ,  không  đụng  chạm  đƣợc  họ,  nhƣng  họ  lại  theo  sát 

bên quý vị, khiến cho tâm quý vị không thể yên tĩnh. Chúng ta phải siêng năng 

câu thông với họ, gọi họ là Bồ Tát, hy vọng họ không còn quấy nhiễu ta nữa, hy 

vọng họ giúp đỡ ta, để ta cố gắng siêng năng, công phu của ta thành tựu, thì họ 

cũng thành tựu, ta không thành tựu, họ  cũng không thành tựu. Ta không thành 

tựu, tƣơng lai là luân hồi trong lục  đạo, oan oan tƣơng báo, cả hai bên  đều đau 

khổ. 

Phải nói cho rõ ràng, nếu tôi đến thế giới Cực Lạc, nhất định tôi sẽ độ cho ông 

trƣớc, vấn đề hai bên chúng ta đều đƣợc giải quyết rồi, cùng sanh về nƣớc Cực 

Lạc, chúng ta làm đồng tham tốt, đồng học tốt. Tƣơng lai tôi làm Phật, ông giúp 

đỡ tôi, ông làm Phật, thì tôi giúp đỡ ông, “hà lạc nhi bất vi chi?”. Đem lời này nói 

rõ ràng, minh bạch rồi, tôi tin rằng họ có thể tiếp nhận, họ sẽ không quấy nhiễu 

quý vị nữa, phát tâm đến bảo hộ quý vị, trở thành thần hộ pháp của quý vị. 

Đối với ngƣời đối sự đối vật trong xã hội cũng hiện thực nhƣ vậy. Đặc biệt là đối 

với con ngƣời, giữa con ngƣời với con ngƣời, có kết tình ở kiếp trƣớc, việc này 

cũng cần hóa giải, không hóa giải sẽ trở thành chƣớng ngại. Ngƣời có trí huệ, thì 

bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, đều giúp quý vị 

thành tựu. Không có trí huệ, thì thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác 

duyên đều là chƣớng ngại. Cho nên học Phật không thể thiếu trí huệ, không có trí 

huệ thì tập khí phiền não của quý vị, chẳng những không giảm bớt mà còn tăng 

lên mỗi ngày, sai rồi! Nếu cuộc sống của quý vị có trí huệ, có trí huệ thì làm bất 

cứ việc gì, trong cách đối nhân xử thế, quý vị vĩnh viễn là mang tâm cảm ơn, vĩnh 

viễn là tâm  yêu thƣơng chân thành,  không ngừng nâng cao  cảnh giới của chính 

mình. 

Nếu muốn có trí huệ, trƣớc hết hãy coi nhẹ bản ngã, quý vị bắt đầu làm từ đây. 

Biết tôn trọng ngƣời khác, thƣơng yêu ngƣời khác. Học tập Tứ Đức trong Hoàn 

Nguyên Quán, tùy duyên diệu dụng. Thật sự học đƣợc tùy duyên diệu dụng, ba 

khoa trƣớc trong Hoàn Nguyên Quán, không thể không biết. Phải lấy tiêu chuẩn 

này để nhìn vũ trụ, nhìn vạn pháp, nhìn chúng sanh, từ một thể hiện ra hai tƣớng, 

296  Tập 375 



đó là y báo và chánh báo. Y báo cũng tốt, chánh báo cũng tốt, đều có ba loại đặc 

thù. Một là chu biến pháp giới, bởi vì ba loại hiện tƣợng đều không rời khỏi định 

luật dao động này, tất cả là dao động sanh ra hiện tƣợng. Dao động này chu biến 

pháp giới, hết thảy chúng sanh trong pháp giới, tất cả đều nhận đƣợc tin tức này. 

Thân thể  của chúng ta, tƣ tƣởng của chúng ta  là trạm  phát dao động, đồng thời 

cũng là trạm thu nạp. Hết thảy chúng sanh trong mƣời phƣơng, dao động của họ, 

mỗi tế bào trong thân thể chúng ta, chấm nhỏ của sợi lông, hạt bụi đều nhận đƣợc 

mà không chút tạp loạn, máy vi tính so với nó cũng thua xa. 

Vì  sao  chúng  ta  không  cảm  nhận  đƣợc?  Không  cảm  nhận  đƣợc  là  cơ  quan  của 

chúng ta đang bị trục trặc, chúng ta phát ra không có trục trặc, bộ phận thu tin của 

chúng  ta  có  trục  trặc.  Chúng  ta  có  khởi  tâm  động  niệm,  có  phân  biệt,  có  chấp 

trƣớc. Cho nên chúng ta nhận đƣợc tin tức trong  mƣời phƣơng, không có phản 

ứng. Nếu chúng ta buông bỏ hết phiền não tập khí, hồi phục thanh tịnh bình đẳng 

giác, những tin tức nhận đƣợc  mọi lúc mọi nơi, hoàn toàn hiểu rõ, trí huệ  minh 

liễu, thấy đƣợc vạn pháp đều không, quý vị chắc chắn biết đƣợc nó là “vô sở hữu, 

tất cánh không, bất khả đắc”. Cho nên tuy đối diện với tất cả pháp, nhƣng ở trong 

tất cả pháp là nhƣ nhƣ bất động, đây gọi là diệu dụng. Rõ ràng,  minh liễu, nhƣ 

nhƣ bất động, đây gọi là diệu dụng. 

Sống trên thế gian này, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta, đều 

làm gƣơng tốt cho mọi ngƣời trong xã hội. Tuy mỗi ngày làm gƣơng tốt cho họ, 

trên thực tế chƣa bao giờ khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc, rất 

tốt! Giống nhƣ thế giới Cực Lạc, không phải có ý làm nhƣ thế, tự nhiên nhƣ vậy, 

đây là sự  biểu lộ  của tánh đức, tự  nhiên hiển lộ  ra.  Ở  cõi  Thƣờng  Tịch Quang  

nhƣ thế, ở cõi Thật Báo nhƣ thế, thì ở đây cũng y nhƣ vậy, không hai không khác. 

Khi quý vị thật sự khế nhập rồi, quý vị sẽ cƣời. Phật Thích Ca Mâu Ni nói những 

danh tƣớng này nhiều lần nhƣ vậy,  nói nghe rất hay. Có phải là chân tƣớng sự 

thật  hay  không?  Nói  phải  cũng  đƣợc,  nói  không  phải  cũng  đƣợc.  Nói  phải,  thế 

nào là phải?  Nghĩa là hằng thuận chúng sanh. Nói không phải thì sao? Là cảnh 

giới thân chứng, quá vi diệu! 

Ngƣời thật sự khế nhập cảnh giới, Phật Thích Ca Mâu Ni đang biểu diễn, trong 

lòng quý vị sẽ cƣời Ngài, nụ cƣời này giống nhƣ lúc Thế Tôn còn tại thế “niêm 

Tập 375  297 



hoa  vi  tiếu”,  chỉ  có  tôn  giả  Ca  Diếp  hiểu  đƣợc,  ngƣời  khác  không  hiểu,  quá  vi 

diệu! Nếu chúng ta muốn vào cảnh giới này, thì không thể không đọc, không thể 

không nghe. Vì sao vậy? Vì phần lớn là từ pháp môn này ngộ nhập. Cho nên khi 

Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 49 năm giảng kinh thuyết pháp, đạo lý là ở chỗ 

này. Biện pháp khác chỉ là thiểu số, biện pháp này chắc chắn là đa số. 

Dạy  học,  không  chỉ  có  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  quý  vị  thấy  tất  cả  tôn  giáo 

trên thế giới, ngƣời sáng lập tôn giáo đều là dạy học, nếu họ không dạy học, thì 

lấy đâu ra kinh điển? Kinh điển chính là lời dạy của họ đƣợc ghi lại, không rời 

việc  dạy  học.  Nhƣng  thời  gian  dạy  học  của  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  dài 

nhất, 30 tuổi giác ngộ, 79 tuổi viên tịch, suốt 49 năm  không một ngày rảnh rỗi, 

ngày ngày dạy, ngày ngày giảng, làm không biết mệt. Gesu dạy học đƣợc 3 năm 

thì bị ngƣời hại chết, Mục Hãn Mặc Đức dạy học 27 năm, Ma Tây dạy học cũng 

đƣợc 20-30 năm. 

Quý vị quán sát kỹ xem, hình thức sớm nhất của tôn giáo, đều là giáo dục xã hội, 

giáo dục phổ thế, đây là đối với một số đại chúng, đều khuyên bảo mọi ngƣời bỏ 

ác tu thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, dạy điều này. Đây là giáo dục 

luân lý, đạo đức, nhân quả. 

Số  ít  ngƣời  căn  tánh  lanh  lợi,  hàng  thƣợng  căn,  thƣợng  thƣợng  căn,  đứ  cPhật 

giúp họ thăng tiến, giúp họ thăng tiến đến A La Hán, thăng tiến đến cõi Thật Báo, 

thăng tiến đến cõi Thƣờng Tịch Quang. Đây là số ít ngƣời. Sự học không bờ bến. 

Vào đƣợc cõi Thƣờng Tịch Quang là đắc đại viên  mãn. Trí huệ  viên  mãn, đức 

năng viên mãn, tƣớng hảo viên mãn, lúc này cùng với hết thảy chúng sanh trong 

biến pháp giới hƣ không giới, tự nhiên khởi tác dụng cảm ứng đạo giao. Chúng 

sanh có cảm, cầu Phật Bồ Tát giúp đở, Phật Bồ Tát có ứng. Cảm của chúng sanh 

là có tâm, nhƣng ứng của Phật Bồ tát là không có ý. Vì sao vậy? Bởi pháp thân 

Bồ  Tát  đều  đã  chuyển  thức  thành  trí  rồi,  ý  ở  trong  thức,  cho  nên  không  có  ý, 

không có dụng ý,  ý  muốn nói là không có khởi tâm  động niệm, không có phân 

biệt chấp trƣớc, dùng chân tâm. 

Chúng sanh trong mƣời pháp giới còn dùng vọng tâm, điều này quý vị cần phải 

biết. Lục đạo là vọng tâm, pháp giới Tứ Thánh là vọng tâm, vì sao vậy? Vì chƣa 

thể chuyển tám thức thành bốn trí, nếu đã chuyển thức thành trí, thì họ không còn 

298  Tập 375 



ở trong mƣời pháp giới, họ đã lên cao rồi, họ đã lên đến cõi Thật Báo  rồi. Cõi 

Thật  Báo,  trong  bộ  kinh  này  nói  là  thân  pháp  tánh,  cõi  pháp  tánh.  Đây  là  thật, 

không phải giả. Mƣời pháp giới trở xuống toàn là giả, không phải thật. Điều này 

không thể không hiểu rõ. 



 “Thị tắt trí huệ minh liễu, đạt thần thông chi bổn, nhi biến hóa thần thông, tự tại 

 vô ngại” , câu dƣới vô cùng quan trọng. 

 “Cố viết, đãn đắc bổn, mạc sầu mạt, căn bổn trí giả, bổn dã. Chủng chủng thần 

 thông, giai thánh mạt biên sự”,  tất cả cái khác đều là từ căn bản trí sanh. Căn bản 

trí là gì? Trong kinh Bát Nhã đức Thế Tôn bảo chúng ta rằng: “Bát nhã vô tri, vô 

sở bất tri”. Căn bản trí là vô tri, nó không khởi tác dụng là vô tri, khởi tác dụng là 

vô sở bất tri. Khi không khởi tác dụng thì nhất niệm bất sanh, đây là bổn. Nhất 

niệm bất sanh là cảnh giới nào? Là tƣơng ƣng với tự tánh, tƣơng ƣng với Đại Bát 

Niết  Bàn.  Khi  đại  sƣ  Huệ  Năng  khai  ngộ,  Ngài  nói  câu  thứ  ba  là:  “đâu  ngờ  tự 

tánh vốn tự đầy đủ”. Đây là căn bản trí- tự tánh, cũng chính là điều đức Phật dạy 

trong Hoa Nghiêm, đức Phật dạy rất hay: “tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng trí 

huệ của Nhƣ Lai”. Cho nên nói tất cả chúng sanh vốn là Phật, tất cả chúng sanh 

vốn đã thành Phật. Đây là lời chân thật, không sai chút nào. Bây giờ chúng ta tại 

sao  biến  thành  nhƣ  thế  này?  Chúng  ta  với  Phật  không  hai  không  khác,  trí  huệ 

giống nhau, đức năng giống nhau, thần thông giống nhau, tƣớng hảo giống nhau, 

vì sao hôm nay biến thành nhƣ thế này. 

Ở dƣới đức Phật nói: “Vì vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc mà không chứng đắc”  . 

Một  lời  thông  suốt.  Bởi  vì  chúng  ta  có  khởi  tâm  động  niệm,  có  phân  biệt  chấp 

trƣớc, cho nên từ  trên quả vị  Phật rơi xuống biến thành phàm phu. Giáo lý đại 

thừa thƣờng khuyên chúng ta “quay đầu là bờ”, mau mau quay đầu, quay đầu là 

kiến tánh, quay đầu là trí huệ đức tƣớng trong tự tánh sẽ hiện tiền. Tại sao không 

quay đầu? Buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, là quay đầu 

rồi, quay đầu là vậy! 

Những lời này trong kinh giáo đại thừa đức Phật nói không biết bao nhiêu lần, tận 

tình khuyên nhủ chúng ta. Chúng ta không thể nhất thời đốn xã nhƣ Ngài, Ngài 

làm  cho  chúng  ta  thấy,  năm  Ngài  30  tuổi,  dƣới  cội  bồ  đề  buông  bỏ  đƣợc  tất  cả 

Tập 375  299 



phiền  não  chƣớng,  sở  tri  chƣớng,  gọi  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh, 

Ngài đã thành Phật. Thành Phật chính là thành tựu nhất thiết chủng trí, căn bản trí 

và hậu đắc trí hoàn toàn hiện tiền, liền bắt đầu dạy học, 79 tuổi viên tịch, 49 năm 

dạy học không một ngày gián đoạn. Nếu quý vị hỏi Phật giáo là gì? Phật giáo là 

dạy  học.  Dạy  điều  gì?  Dạy  thật  tƣớng  của  các  pháp.  Nói  một  cách  đơn  giản  là 

chân tƣớng của vũ trụ nhân sanh. Nếu nói với giới khoa học, là chân tƣớng của 

vật chất, tinh thần, và đại tự nhiên. Danh từ trong kinh Phật gọi là thật tƣớng của 

các pháp. Đức Phật nói là nói về điều này, dạy là dạy điều này, chứng cũng là 

chứng điều này, gọi là chứng quả . “Cố viết, đản đắc bổn, mạc sầu mạt” . Câu này 

quan trọng! Chúng ta học Phật là học điều gì? Chúng ta phải đạt đƣợc “bổn” này, 

“bổn” là căn bản trí, trí huệ ứng dụng là hậu đắc trí, các loại thần thông cũng là 

hậu  đắc  trí,  quý  vị  hoàn  toàn  phục  hồi  rồi,  các  loại  thần  thông  là  bản  năng  của 

chính mình. 

Những điều dƣới đây nói nhƣ:  “cung điện, phục sức, hương hoa, phan cái, trang 

 nghiêm chi cụ, tùy ý sở tu, tất giai như niệm”,  đây là thành tựu của hậu đắc trí. 

Từ tự phần mà nói, phải từ trên Di Đà nhân địa mà nói, là bổn nguyện oai thần 

của Phật A Di Đà. Oai thần là chỉ cho 5 kiếp tu hành, thành tựu bổn nguyện công 

đức. “Tùy ý sở tu, tất giai nhƣ niệm ”,  chúng ta hiểu nguyên lý này, có thể y theo 

phƣơng pháp này tu hành, tuy không thể làm đƣợc viên mãn, nhƣng cũng có thể 

thực hiện đƣợc chút ít. 

 Dĩ hạ, tùng ẩm thực.  đây là đoạn dƣới:  y phục, trú sở tam phương diện, minh kỳ 

 thọ dụng cụ túc.  Đây là giới thiệu tỉ mỉ cho chúng ta, hoàn cảnh sinh hoạt ở thế 

giới Tây phƣơng Cực Lạc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

300  Tập 375 



Tập 376 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:14.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 454 hàng thứ 3 đếm từ dƣới lên, bắt đầu xem “kinh 

văn”. 



 Nhược dục thực thời, thất bảo bát khí, tự nhiên tại tiền, bách vị ẩm thực, tự 

 nhiên doanh mãn, tuy hữu thử thực, bảo vô thực giả, đãn kiến sắc thanh hương, 

 dĩ ý vi thực, sắc lực tăng trưởng, nhi vô tiện uế, thân tâm nhu nhuyến, vô sở vị 

 trước, sự dĩ hóa khứ, thời chí phục hiện. 





Đoạn kinh văn trên là nói 

về  “ẩm  thực  tự  tại”.  Chúng  ta  xem  chú  giải.  Chúng  ta  phải  chú  ý  câu  thứ  nhất 

trong kinh văn: “nhƣợc dục thực thời”, Chữ “nhƣợc” này là giả định, giả thiết. 

Giả sử quý vị muốn ăn, thì cảnh giới thức ăn hiện tiền. Nếu quý vị không muốn 

ăn, thì nó không còn nữa. Từ đó cho thấy, ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, đại đa 

số ngƣời đều không muốn ăn, ăn là một việc rất phiền phức. 

Ở  trên  thế  gian  này,  ngƣời  tu  hành  chân  chánh,  ngày  chỉ  ăn  một  bữa.  Khi  đức 

Phật còn tại thế, ở trong tăng đoàn, chỉ ăn vào giờ trƣa, gọi là quá ngọ không ăn. 

Buổi sáng có công phu của buổi sáng, công phu xong thì ra ngoài khất thực, khất 

thực  cũng  là  một  thời  công  phu,  ăn  cơm  cũng  là  công  phu.  Cho  nên  gọi  là  ngũ 

thời công phu. Bữa ăn của họ rất đơn giản. Trong kinh điển dạy rằng, A La Hán 

mỗi tuần đi khất thực một lần. Nói cách khác, là mỗi tuần chỉ ăn một bữa. Định 

công  của  Bích  Chi  Phật  sâu  hơn,  nữa  tháng  chỉ  đi  khất  thực  một  lần,  tức  là  hai 

tuần ăn một bữa. 

Chúng  ta  biết  ngƣời  ở  cõi  trời  Sắc  giới,  đã  đoạn  hết  ăn  uống,  không  ăn  uống, 

cũng không cần ngủ nghỉ. Lúc bấy giờ đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ở thế 

gian của chúng ta, là hoàn toàn tùy tâm của chúng sanh mà ứng hiện. Tùy thế giới 

của  chúng  ta,  tùy  tập  tánh  của  ngƣời  trên  trái  đất  này  mà  làm  gƣơng  sáng  cho 

chúng ta. Ngài thị hiện ăn uống đơn giản, khỏe mạnh sống lâu. 

Tập 376  301 



Bảo dƣỡng thân thể, không nhất định phải ăn thật nhiều, nhƣng trong đó ăn phải 

có khoa học. Thân thể con ngƣời, quả thực giống nhƣ một bộ cơ khí, cơ khí này 

nếu quý vị biết cánh dùng, biết cách bảo dƣỡng, thì tuổi thọ của nó rất dài. Hồi 

xƣa thầy Lý nói với tôi, thầy rất giỏi về đông y, thầy nói với tôi, thầy một đời 

khám bệnh cho mọi ngƣời, chƣa một lần dùng thuốc bị sai. Thầy dám nói lời này, 

ý là rất cẩn thận, rất dè dặt. Thầy đã từng làm quan tƣ pháp. Thầy nói làm quan tƣ 

pháp phá án, chắc cũng có ngƣời bị xử oan, thầy dám bảo chứng rằng trong cuộc 

đời, thầy không dám nói là không xử oan một ngƣời nào. Nhƣng dùng thuốc đông 

y,  thì  thấy  dám  nói.  Thầy  bảo  tôi  rằng,  mục  tiêu  của  y  học  Trung  Quốc,  không 

phải chủ yếu để trị bệnh, vậy chủ yếu để làm gì? Để trƣờng sanh. Theo lý luận 

của đông y, tuổi thọ của con ngƣời, là phải bảo dƣỡng bộ cơ khí này, tối thiếu có 

thể dùng đƣợc 200 năm, 200 năm là tuổi thọ bình thƣờng của quý vị, đây là mục 

đích, mục đích hàng đầu của đông y. Mục đích thứ hai là phòng ngừa bệnh tật, 

làm sao có thể để con ngƣời không bệnh tật, đây là mục đích thứ hai của đông y. 

Mục đích thứ ba mới là trị bệnh, cho nên trị bệnh là mục đích thứ ba. 

Trị bệnh lại có ba hạng, hạng thứ nhất là không cần nói, chỉ nhìn âm thanh, khí 

sắc của ngƣời bệnh, nghe tiếng nói của họ, nhìn động tác của họ, nhìn khí sắc của 

họ, thì biết đƣợc ngƣời đó bị bệnh gì. Đây là bác sĩ rất giỏi, xem qua là biết liền. 

Hạng thứ hai, xem còn chƣa chắc chắn, họ phải hỏi, hỏi tình trạng thân thể của 

quý vị nhƣ thế nào, phải hỏi qua  một chút, đây là hạng thứ hai. Hạng thứ ba là 

phải bắt mạch, hỏi rồi họ cũng chƣa chắc chắn, nhất định phải bắt mạch, cho nên 

khi bắt mạch, chúng ta nghe bác sĩ nói những bệnh tình của mình. Gọi bác sĩ bắt 

mạch là bác sĩ hạng thứ ba. Trị bệnh là hạng thứ ba, trị bệnh đông y hạng thứ ba. 

Đông y hạng nhất là sống lâu, điều này Tây y không bì kịp. Nhƣng đông y dần 

dần bị thất truyền, rất đáng tiếc. 

Đông  y  là  một  ngành  vô  cùng  quan  trọng  trong  truyền  thống  văn  hóa  Trung 

Quốc, nhƣng đông y không dễ học, bây giờ  một số ngƣời  muốn học đông y rất 

khó khăn. Điều này quý vị  không thể  không biết, tất cả  pháp thế  xuất thế  gian 

muốn  học  cho  thông  suốt,  muốn  học  cho  viên  mãn,  thì  nhất  định  là  tâm  thành 

kính. Ngƣời thời nay không biết cung kính, khó khăn là ở chỗ này. Tuy gặp đƣợc 

thầy giáo giỏi, nhƣng quý vị không học đƣợc những thứ ở họ. 

302  Tập 376 



Chúng ta phải ghi nhớ lời dạy của Ấn Quang đại sƣ: “một phần cung kính”, Ngài 

nói là thành kính, “một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, hai phần thành 

kính đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích, trăm 

phần thành kính đƣợc trăm phần lợi ích, vạn phần thành kính đƣợc vạn phần lợi 

ích”, không có thành kính, thì quý vị không đƣợc lợi ích gì cả. Trong xã hội ngày 

nay, đến đâu  tìm ra đƣợc ngƣời thành kính?  Không tìm ra. Mỗi ngƣời đều rất 

muốn “mình biết thành kính”. Nhƣng thành là gì, kính là gì? họ không làm đƣợc. 

Vì sao không làm đƣợc? Vì thời gian học thành kính đã qua mất rồi. Thành kính 

phải học từ khi nào? Phải bắt đầu học khi mới chào đời, bậc cha mẹ phải dạy quý 

vị. 

Cho nên quý vị nhất định phải biết Đệ Tử Quy. Đệ tử Quy không phải dạy cho 

những đứa trẻ, không phải dạy nó đọc. Đệ Tử Quy là lúc trẻ mới chào đời, đứa trẻ 

chào đời, mắt mở ra nó đã biết nhìn, biết nghe, làm cha mẹ phải thực hiện hóa Đệ 

Tử Quy, làm thành hình thức để hàng ngày nó thấy, nó thấy ba năm nhƣ vậy là 

học  đƣợc  nền  tảng  vững  chắc.  Cho  nên,  trồng  cội  rễ  giáo  dục  cho  trẻ  là  quan 

trọng hơn hết. 

Con ngƣời bây giờ không ai biết, mọi ngƣời đều chƣa học qua. Tuổi của tôi bây 

giờ cũng kể là rất may mắn, lớn lên ở nông thôn, nếu lớn lên ở thành phố thì tiêu 

rồi, không học đƣợc rồi. Ở nông thôn tuổi nhƣ tôi bây giờ cũng còn học. Trên ba 

tuổi học là đã chậm rồi, đến lúc thiếu niên mới học thì không còn kịp nữa , học 

thế nào cũng không hiểu đƣợc. Ngƣời xƣa quả thực rất hay, dạy trẻ, khi ngƣời mẹ 

mang thai là đã dạy. Đạo lý truyền thống của Trung Quốc, đạo lý truyền thống 

của thai phụ, một ngƣời mẹ mang thai nhất định phải hiểu. Khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác của ngƣời mẹ, đều ảnh hƣởng đến thai nhi. Cho nên trong điển 

tịch  nhà  Chu  ghi  lại  rằng,  khi  mẹ  của  Chu  Văn  Vƣơng  mang  thai,  trong  mƣời 

tháng  này,  mắt  bà  không  nhìn  sắc  khiếm  nhã,  tai  không  nghe  tiếng  khiếm  nhã, 

miệng  không  nói  lời  ác,  tức  là  trong  Phật  pháp  nói  về  khẩu  nghiệp,  nhất  định 

không đƣợc nói dối, nói hai lƣỡi, nói thêu dệt và nói lời ác, ảnh hƣởng đến thai 

nhi. Đi đứng nằm ngồi đều có oai nghi, tâm chánh, cho đứa trẻ chào đời thân thể 

đƣợc đoan trang. 

Tập 376  303 



Sau khi đứa trẻ chào đời, cha mẹ phải thực hiện hóa Đệ Tử Quy cho nó xem, cha 

mẹ phải hiếu thảo với cha mẹ mình, để đứa bé thấy. Đứa bé thấy rồi trong lòng nó 

sẽ  có  ấn  tƣợng.  Ngạn  ngữ  có  câu  “ba  tuổi  học  tám  mƣơi,  bảy  mƣơi  học  chung 

thân”. Trồng cội rễ giáo dục, tốt nhất là trồng vào lúc lên ba, đến 80 tuổi cũng 

không thay đổi, họ có thể giữ đƣợc. Đây là điều mà ngƣời xƣa rất coi trọng. 

Gia đình tôi không có đời sau, không có xuất hiện nhân tài kiệt xuất. Nhân tài là 

phải  đƣợc  dạy  tốt,  tổ  tiên  có  đức,  bậc  cha  mẹ  biết  dạy,  thì  đời  sau  chẳng  có 

chuyện không xuất hiện nhân tài. 

Mẹ của Vƣơng Lý có ba ngƣời con trai, Vƣơng Lý là con thứ ba, ba ngƣời đều là 

thánh nhân. Phi tần Thái Tự của Văn Vƣơng cũng biết cách dạy. Con trai là Võ 

Vƣơng và Chu Công, đặc biệt là Chu Công, trong mắt của Khổng Tử Chu Công 

là ngƣời ông cung kính nhất, là ngƣời ông khâm phục nhất. Cuộc đời của Khổng 

Tử  học  ở  Chu  Công,  học  cũng  rất  giống,  lấy  Chu  Công  gƣơng  mẫu,  làm  mô 

phạm, hƣớng về Chu Công học tập. Cho nên Không Tử cũng thành Thánh Nhân. 

Chu Công tại vị, có địa vi chính trị. Khổng Tử không có, Khổng Tử suốt đời là 

dân thƣờng, nhƣng học vấn và đức hạnh của ông, với ngƣời có địa vị nhƣ Chu 

Công không khác. 

Nếu quốc gia xã hội, đời này đến đời khác có Thánh Hiền xuất thế, thì có trị an 

lâu bền, thế giới hài hòa, nhân dân hạnh phúc. Không có Thánh nhân quân tử, thì 

xã hội này không tránh khỏi loạn động. Điều này chúng ta không thể không biết. 

Trên thế giới, chỉ có dân tộc nƣớc ta có trí huệ, hiểu đƣợc giáo dục, coi trọng giáo 

dục, nhiệt tâm giáo dục, đem lý niệm giáo dục viết vào kinh sách “kiến quốc quân 

dân, giáo dục vi tiên”. Kiến lập một quốc gia, kiến lập một chính quyền, lãnh đạo 

nhân dân, điều gì quan trọng nhất? Giáo dục! Chỉ cần giáo dục con ngƣời tốt rồi, 

thì bất cứ phƣơng diện nào trong xã hội cũng tốt cả, chẳng có không tốt. 

Con ngƣời là cội gốc, chế độ là thứ yếu. Câu này đƣợc viết ở trong Lễ Ký, mãi 

đến cuối triều nhà Thanh, quốc gia vẫn còn tuân thủ, không dám nói hủy bỏ. Cuối 

triều Mãn Thanh, thái hậu Từ Hi nhiếp chính, không còn tôn trọng lời giáo huấn 

của cổ Thánh tiên Hiền. Khi không còn tôn trọng, thì trên làm dƣới theo. Hoàng 

thƣợng không tôn trọng, thì ở dƣới đại thần, văn võ bá quan tùy tiện. Diễn biến 

đến ngày nay đã hai trăm năm, gần nhƣ mất rồi. Ở Trung Quốc không có, ở Nhật 

304  Tập 376 



Bản cũng không có. Ở Nhật Bản 30-40 năm trƣớc, chúng tôi đến tham quan vẫn 

có ngƣời nói về vấn đề này, bây giờ không có ai nhắc đến nữa. Chúng ta biết xã 

hội đã loạn, lòng ngƣời thay đổi, thay đổi thành xấu rồi. 

Trong Phật pháp thƣờng nói “cảnh tùy tâm chuyễn”, tâm ngƣời bất thiện, thì trái 

đất chúng ta sống thành vấn đề, cho nên thiên tai khác thƣờng. Có quá nhiều thiên 

tai nhƣ vậy, chúng ta phải biết cứu vãn xã hội, phải cứu vãn trái đất, không gì 

khác ngoài việc này. Ngay cả Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ cũng biết đƣợc. Năm ngoái 

ông dự đại hội ở Xít-ni, họ bàn đến năm 2012, dự báo thiên tai của Mã Nhã, ông 

nói: chỉ cần cƣ dân của chúng ta trên trái đất này, đều có thế bỏ ác làm lành, cải tà 

quý chánh, đoan chánh tâm niệm, thì chẳng những không có thiên tai, mà trái đất 

này  sẽ  hƣớng  đến  tƣơng  lai  tốt  đẹp  hơn,  đây  là  thật  không  phải  giả.  Những  lời 

ông ta nói, trên thực tế, không khác gì lời giáo huấn truyền thống của tổ tiên, lời 

giáo huấn của Phật Bồ Tát. Phật dạy chúng ta bỏ ác làm lành, chuyển mê thành 

ngộ, chuyển phàm thành thánh. Đó là lời Phật dạy. Nếu cƣ dân trên trái đất, xuất 

hiện  một  bộ  phận  Thánh  Hiền  quân  tử,  thì  xã  hội  trên  thế  giới  này  có  thể  phục 

hồi, thiên tai trên trái đất cũng có thể hóa giải. 

Trong  tiết  kinh  văn  này,  chúng  ta  thấy  đƣợc  tình  hình  sinh  hoạt  ở  thế  giới  Tây 

phƣơng Cực Lạc. Trong kinh văn nói, đều là những vị Bồ Tát vừa mới vãng sanh 

về cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Vì sao vậy? Bởi tập khí thói quen ăn uống của họ 

còn chƣa đoạn hết, mới có tình hình này. Trong kinh nói “nhƣợc dục thực thời” 

câu này hàm ý rất sâu, họ không muốn ăn thì không còn nữa, làm gì có chuyện 

này! Còn nghĩ đến ăn uống. Vì sao vậy? Vì mới vãng sanh thì tập khí ăn uống 

chƣa đoạn, họ sẽ nghĩ đến, nghĩ đến việc này thì nó hiện tiền. 

Quý vị xem, dụng cụ ăn uống là “thất bảo bát khí”. Chúng ta xem chú giải “bát 

khí”, gọi tắt là bát, tiếng Phạn là Bát Đa La.Ngƣời Trung Quốc thích đơn giản, 

nên tỉnh lƣợc hết âm đuôi, gọi là “bát”, dịch thành “ứng lƣợng khí”, đây cũng là 

tỉnh lƣợc. Nếu nói rõ một chút thì “ứng lƣợng khí” là đồ dùng đựng thức ăn của 

ngƣời  xuất  gia,  tức  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  bát,  bát  cơm.  Vì  sao  gọi  là  ứng 

lƣợng? Bởi sức ăn của mỗi ngƣời không giống nhau, ngƣời ăn nhiều thì bát của 

họ  có  thể  lớn  một  chút,  ngƣời  ăn  ít  hơn  thì  bát  của  họ  có  thể  nhỏ  lại  một  chút. 

Cho nên bát lớn hay nhỏ là lƣợng cơm của ngƣời đó, nên gọi là ứng lƣợng khí. 

Tập 376  305 



Chất liệu của bát có hai loại, một là bát sành sứ, hai là bát nhôm. Bát nhôm là chế 

tạo bằng kim loại, giống nhƣ bây giờ trong chùa dùng thép không rỉ, cũng có cái 

làm bằng nhôm, nhôm nhẹ hơn, dùng nhôm để làm bát, nhƣng bây giờ ít ngƣời 

dùng bát ăn cơm, chỉ khi truyền giới, quá đƣờng vẫn còn dùng bát để làm tƣợng 

trƣng, thông thƣờng thì hầu nhƣ không dùng nữa, chỉ  dùng  một số  dụng cụ  ăn 

uống  của  chúng  ta  bây  giờ.  Có  thể  dùng  dụng  cụ  ăn  uống  để giải  thích ý  nghĩa 

của“Bát khí”. 

“Tự nhiên tại tiền”, khi chúng ta có ý niệm này, thì những dụng cụ ăn uống tự 

nhiên có trƣớc mặt. 

 “Hán dịch viết, mãn kỳ trung bách vị ẩm thực tự tứ”.  “Mãn” là chỉ trong bát, thức 

ăn trong bát đã có, đã đầy là tự nhiên mà có. 

 “Nhược tùy ý tắc chí, diệc vô sở tùng lai” . Nó là do biến hóa ra, trong tâm quý vị 

vừa nghĩ, là nó hiện ở trƣớc mặt quý vị, đang đặt trên bàn của quý vị. “Vô sở tùng 

lai”, nghĩa là quý vị không biết từ đâu mà có, tự nhiên hiện tiền. 

 “Diệc  vô  hữu  cúng  dường  giả” ,  không  có  ngƣời  cúng  dƣờng,  cũng  không  có 

ngƣời chế tác. “Tự nhiên hóa sanh nhĩ.  Thị tri bát khí ẩm thực đẳng đẳng, giai Di 

 Đà bổn nguyện sở cảm” . Cũng chính là thành tựu bổn nguyện của Phật A Di Đà, 

“cố bất tu tạo tác, tự nhiên xuất hiện dã. Bách vị ẩm thực”,  bách vị là chỉ cho 

trăm loai vị ngon. 

 “Hựu Đại Luận viết, hữu nhân ngôn, năng dĩ bách chủng hiến cúng dường, thị 

 danh  bách  vị,  bính  chủng  số  ngũ  bách,  kỳ  vị  hữu  bách,  thị  danh  bách  vị” .  Ở 

Trung  Quốc  thời  cổ  đại,  khi  vua  ăn cơm,  vua  ăn  cơm  không  có  ngƣời  hầu  bên. 

Chỉ một mình vua ăn, có bao nhiêu món ăn? Là 100 món, mỗi bữa ăn là 100 món. 

Không dùng bát cơm lớn, chỉ dùng đĩa nhỏ. Trong cung đình, đúng là có trăm vị 

ẩm thực. Cơm trong nhà Phật, khẳng định cũng có đủ trăm vị. Vì sao vậy? Khi 

đức Thế Tôn còn tại thế là đi khất thực. Ngƣời xƣa nói “một bát cơm ngàn nhà”, 

vậy là đã có đủ vị rồi. “Ngàn” là viên mãn, tƣợng trƣng cho sự viên mãn. Khất 

thực không phải chúng ta khất xong rồi ăn liền, không phải nhƣ vậy. 

Bây giờ chúng ta thấy Phật giáo Nam truyền, ở Thái Lan, Miến Điện quý vị thấy 

ngƣời xuất gia, mỗi ngày đi khất thực, dùng bát rất lớn, bên trên có nắp đậy, đó là 

bát bằng nhôm. Hồi trƣớc ở Đài Loan, có một bạn đồng tu mang một cái bát từ 

306  Tập 376 



Thái  Lan  đến  tặng  tôi,  cái  bát  đó  đựng  cơm  đủ  cho  4-5  ngƣời  ăn,  bát  rất  lớn, 

giống nhƣ cái nồi nhỏ vậy. Sau khi khất thực về, họ đem tất cả thức ăn trộn chung 

với nhau, sau đó chia ra rồi ăn, đúng là “một bát cơm ngàn nhà”. 1255 vị đệ tử 

của đức Phật, mỗi ngƣời đi khất thực về, đều tập tung lại một chỗ. Đúng là “một 

bát cơm ngàn nhà”. Những thức ăn còn lại đem bố thí cho chim chóc, tuyệt đối 

không đƣợc giữ đến ngày mai, giữ đến ngày mai, sợ thức ăn hƣ rồi, ăn vào sẽ bị 

bệnh. Mỗi ngày khất thực, sau khi ăn xong, còn lại thì bố thí cho chim chóc. 

 “Hữu nhân ngôn, bách chủng dược thảo dược quả, tác hoan hỷ hoàn, nhân ẩm 

 thực, cố bách vị” . Cũng có cách nhận định này. Chữ “bách” này không phải cứng 

nhắc chỉ định cho 100, cũng có thể quá, cũng có thể chƣa đến, nó là hình dung từ, 

hình dung nhiều thứ. “Dƣợc thảo dƣợc quả”, những thứ này làm thức ăn cũng gọi 

là trăm vị. 

 “Án Bồ Tát chi quả báo thực, dữ thần thông biến hóa thực, hữu vô lượng vị, bỉ độ 

 cam lồ vị thực, yên khả tư nghì” . Đây là nói về Bồ Tát. Bồ Tát có “quả báo thực” 

và có “thần thông biến hóa thực”.  Quả  báo thực là gì? Bồ  tát  ứng thân  ở  nhân 

gian, nhƣ đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni sớm đã thành 

Phật  rồi.  Trong  Kinh  Phạm  Võng  dạy  rằng,  Ngài  thị  hiện  thành  Phật  lần  này  là 

lần thứ 8 ngàn. Thị hiện ở nhân gian, cần hiện thân gì để độ thì Ngài hiện ra thân 

đó, không phải ý của ngài. Cần dùng thân Phật để độ thì hiện ra thân Phật. Nhƣ 

lục tổ Huệ Năng là cần hiện thân tỳ kheo để độ, liền hiện thân tỳ kheo để thuyết 

pháp. Sự chứng đắc của lục tổ Huệ năng, với đức Phật Thích Ca Mâu Ni đại triệt 

đại ngộ dƣới cội bồ đề là đồng một cảnh giới. Sau khi đức Thế Tôn chứng ngộ, 

Ngài nói ra cảnh giới chứng ngộ của ngài, ở trong định hai tuần lễ- 14 ngày nói, 

chính là kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, là Nhƣ Lai ở trong định nói, 

là cảnh giới của Ngài chứng đắc. 

Lục tổ Huệ Năng ở trong phƣơng trƣợng của Ngũ tổ khai ngộ, sau khi khai ngộ, 

Ngài chỉ nói năm  câu: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, không ngờ rằng tự 

tánh, đã kiến tánh, không ngờ rằng tự tánh vốn tự thanh tịnh, chƣa bao giờ nhiễm 

ô.  Mặc  dù  quý  vị  đọa  vào  3  đƣờng  ác,  đọa  vào  địa  ngục  cũng  không  nhiễm  ô. 

“Vốn  vô  sanh  diệt”,  đúng  là  không  sanh  không  diệt.  “Vốn  tự  đầy  đủ”.  “Vốn 

không dao động”. “Năng sanh vạn pháp”. Ngũ tổ nghe qua nói: “đƣợc”! Rồi liền 

Tập 376  307 



truyền y bát cho Ngài, Ngài trở thành Lục tổ từ đó. Vậy chúng ta biết rằng, đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  bộ  kinh  lớn  nhƣ  vậy,  nội  dung  kinh  Đại  Phƣơng 

Quảng Phật Hoa Nghiêm nói điều gì? Xin nói với quý vị, chính là năm câu này: 

“Vốn tự thanh tịnh. Vốn không sanh diệt. Vốn tự đầy đủ. Vốn không dao động. 

Năng sanh vạn pháp”. Năm câu này triển khai ra, tức là kinh Đại Phƣơng Quảng 

Phật Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm cô đọng lại là năm câu này, cùng cảnh giới. 

Ở Trung Quốc trong 2000 năm gần đây, Chƣ Phật Bồ Tát và A La Hán ứng hóa 

rất nhiều. Trong Đại Tạng kinh có một bộ Thần Tăng truyện, đó là thị hiện làm 

ngƣời xuất gia, là Phật Bồ Tát tái sanh. Họ thị hiện thân này, phải ăn uống giống 

nhƣ ngƣời thƣờng vậy. Có vị mỗi ngày ăn một bữa, có vị ăn hai bữa, cũng có vị 

ăn cả ba bữa. Đó gọi là “Bồ Tát chi quả báo thực”. Ngoài ra có một loại “thần 

thông  biến  hóa  thực”,  thỉnh  thoảng  cũng  thị  hiện  cho  chúng  ta.  Nhƣ  Kim  Sơn 

hoạt Phật Diệu Thiện pháp sƣ, đây là cách thời đại chúng ta gần nhất. Ngài viên 

tịch  ở  Miến  Điện  trong  thời  kỳ  kháng  chiến.  Lạc  Quán  pháp  sƣ  Đài  Loan  biết 

Ngài, sống chung với Ngài 4 tháng nữa, rất hiểu rõ Ngài. 

Pháp sƣ nhớ rất rõ, Pháp sƣ  ở chung với Hoạt Phật, có một lần tiếp nhận cúng 

dƣờng của Phật tử tại gia, giờ ngọ ăn cơm, rất nhiều ngƣời bƣng thức ăn đến cúng 

dƣờng Ngài, Ngài vô cùng hoan hỉ, ăn hết ngay trƣớc mặt ngƣời cúng. Bữa ăn 

này ăn nhiều ít? Ăn hết hơn 20 chén. Pháp sƣ Lạc Quán ngăn những ngƣời này: 

quý vị không nên hại Hoạt Phật, quý vị làm nhƣ vậy là không đƣợc, không nên hỉ 

hả nghĩ rằng, Hoạt Phật tiếp nhận sự cúng dƣờng của quý vị, là quý vị có phƣớc, 

quý vị không thể để Ngài ăn nhƣ vậy. Sốt ruột Hoạt Phật bảo pháp sƣ Lạc Quán 

rằng “bất tăng bất giảm”, pháp sƣ Lạc Quán nghe vậy thì ngẩn ngƣời ra, “bất tăng 

bất  giảm”,  đúng  là  nhƣ  không  có  chuyện  gì.  Hai  ngày  ba  ngày  không  ăn  cơm 

cũng không sao, một bữa mấy chục bát cũng không sao. Đó là “Thần thông biến 

hóa  thực”.  Những  vị  này  đều  là  dạy  học,  đều  là  dẫn  dắt  tín  tâm  cho  ngƣời  mới 

học. Biết rằng Phật pháp không thể nghĩ bàn, làm cho quý vị thấy. Cho nên đây 

gọi là vô lƣợng vị. 

“Bỉ độ” là thế giới Tây phƣơng Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là “cam lồ vị thực”, 

cam  lồ  là  hình  dung  từ,  thức  uống  ngon  nhất  của  chƣ  thiên  là  cam  lồ.  Ở  trƣớc 

308  Tập 376 



chúng ta đã học qua. Nói cách khác, thế giới Cực Lạc là mỹ vị ngon nhất, không 

thể nghĩ bàn, chúng ta không tƣởng tƣợng đƣợc. 

 “Sở vị bách vị giả, chỉ thị thuận thử phương tục nhĩ” . Chỉ Đế vƣơng ở thế gian 

này ăn cơm mới có 100 món, đây gọi là bách vị ẩm thực. 

 “Thật vô thực giả, nhân bỉ độ chúng sanh liên hoa hóa sanh, thanh hư chi thân, 

 vô cực chi thể, bổn vô cơ khát chi khổ, cố vô thực giả, đãn vị ý lạc chi thực dã” . 

Đây là nói đúng chân tƣớng sự thật. Thế giới Tây phƣơng Cực Lạc là hoa sen hóa 

sanh, họ không phải là thân huyết nhục. Thế giới của chúng ta, cần phải ăn uống 

để nuôi dƣỡng thân thể. Thân này là bộ cơ khí, nó cần có năng lƣợng. Năng lƣợng 

từ đâu mà có? Là hấp thu từ thức ăn để nuôi dƣỡng thân thể. Thế giới Cực Lạc 

không phải là thân huyết nhục, mà từ hoa sen hóa sanh. “Thanh  hƣ chi thân, vô 

cực  chi  thể”,  ở  trƣớc  chúng  ta  đều  đã  học  qua.  Thân  tƣớng  đẹp  trang  nghiêm, 

hoàn toàn giống thân Phật A Di Đà, họ không cần ăn uống hấp thu dinh dƣỡng, 

không cần. Ở thế giới của chúng ta, từ Sơ thiền trở lên không cần ăn uống. Tuổi 

thọ của họ dài, rất dài. Họ dùng gì để nuôi thân? Trong kinh Phật dạy rằng, họ là 

dùng niềm vui trong thiền làm thức ăn. 

Tôi  nhớ  ngạn  ngữ  có  câu:  “nhân  phùng  hỷ  sự  tinh  thần  sảng”,  hoan  hỷ.  Năng 

lƣợng của họ từ đâu có? Năng lƣợng là từ trong tự tánh, tự tánh vốn có đủ đức 

năng, tự tánh có thể sanh vạn pháp, năng lƣợng tất cả các pháp đều là từ tự tánh 

mà  có.  Chúng  ta  cũng  không  ngoại  lệ,  nhƣng  chúng  ta  đều  là  ngƣời  gián  tiếp, 

không phải trực tiếp, ngƣời trực tiếp không nhiều, ngƣời có công phu tu hành là 

ngƣời trực tiếp, ngƣời thƣờng là ngƣời gián tiếp. Gián tiếp từ đâu? Từ mặt trời. 

Quý vị xem trên trái đất này, hoa lá cỏ cây, ngũ cốc tạp lƣợng, đều là tiếp thu từ 

năng lƣợng mặt trời, con ngƣời chúng ta cũng không ngoại lệ. Mặt trời nạp điện 

cho  chúng  ta.  Năng  lƣợng  mặt  trời  từ  đâu  mà  có?  Là  từ  trong  tự  tánh  mà  có, 

ngƣời tu hành công phu có hiệu quả, là trực tiếp hấp thu năng lƣợng tự tánh. A La 

Hán, Bích Chi Phật và Bồ  Tát đều  có khả năng này,  không cần nấu nƣớng nhƣ 

ngƣời thế gian, họ không cần thức ăn này, huống gì thân thể của họ là “thanh hƣ 

chi thân, vô cực chi thể”. 

“Bổn vô cơ khát”, không có hiện tƣợng đói khát. Họ không có phiền não, không 

có ƣu tƣ, không có bận tâm, thì cần gì những thứ này! Cho nên những thức ăn 

Tập 376  309 



này hiện tiền, hoàn toàn là tập khí. Vãng sanh về thế giới Cực Lạc đƣợc một thời 

gian ngắn, có khi họ nhớ lại mình chƣa ăn cơm, chƣa ăn gì cả, thỉnh thoảng nhớ 

lại. Chỉ cần quý vị khởi tâm, thì thức ăn đã đặt ngay trƣớc mặt quý vị. Không cần 

nữa thì sao? Không cần nữa thì nó biên mất. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  dƣới  đây:  “Đản  vị  ý  lạc  nhi  thực  dã,  cố  kiến  sắc  văn 

 hương  dĩ  ý  vi  thực” .  Không  phải  ăn  thật,  họ  thấy  sắc  ngửi  hƣơng  đầy  đủ  rồi, 

không cần ăn. 

 “Hựu  thử  diệu  thực  cụ  tăng  thượng  dụng,  năng  tăng  sắc  lực,  nhi  vô  tiện  uế” . 

Những thứ này hiện tiền, thì họ cũng hấp thu năng lƣợng, cũng khởi một chút tác 

dụng. 

 “Phục hiển bỉ độ”  tức là thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, “nhất thiết tất giai siêu 

 thế hi hữu” . Thực sự mà nói câu này rất quan trọng, hiển thị ra muôn sự muôn vật 

trong thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, ở trong mƣời pháp giới của chúng ta, cõi trời 

cõi ngƣời đều không có. Quý vị đến thế giới Cực Lạc thì có thể thấy đƣợc. 

 “Hựu thực giả thân tâm nhu nhuyến, ư thử diệu vị diệc vô tham trước”.  Không 

để cho quý vị khởi lòng tham. Thế gian của chúng ta, sự ăn uống sẽ khiến cho 

con ngƣời khởi lòng tham, đây chính là lòng tham dẫn đến phiền não. Thế giới 

Cực Lạc tuyệt đối không có chuyện này. Tất cả pháp cũng không dẫn đến quý vị 

tham,  sân,  si,  chỉ  giúp  quý  vị  nâng  cao  giới,  định,  huệ,  tuyệt  đối  không  có  tác 

dụng phụ. 

 “Bổn kinh Bồ Tát Tu Trì Phẩm vân, ư sở thọ dụng giai vô nhiếp thủ” . Nhất thiết 

thọ dụng vô hữu nhiếp thủ nghĩa là gì? Là không có ý niệm khống chế, không có 

ý  niệm  chiếm  hữu.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  nên  có  tâm  niệm  hành  vi  chiếm  hữu, 

nếu quý vị có ý niệm này, thì nó liền hiện tiền, không có ý niệm này, thì nó tan 

biến. Nhƣ vậy nên tự tại biết bao! Không nhƣ thế gian của chúng ta, lúc gặp đƣợc 

thì trong tâm hoan hỷ, mất đi rồi thì tìm không thấy nữa. Thế giới Cực Lạc không 

nhƣ thế, quý vị muốn thì nó hiện tiện, không muốn nữa thì nó mất đi. 

 “Hựu vân, xã ly nhất thiết chấp trước, cố vô sở vị trước” . Đối với việc ẩm thực 

nhất định không chấp trƣớc, nhất định không tham luyến. „Dĩ thực” là ăn xong, 

“tiện tự nhiên hóa khứ”  là không còn nữa, không cần dọn dẹp, cũng không cần 

rửa bát đĩa. “Dục thực thời tùy ý phục hiện”,  “dục thực” là tập khí, khi nào quý vị 

310  Tập 376 



nghĩ đến thì nó lại hiện tiền. Khi không muốn thì nó không còn nữa. “Nhất thiết 

 tự tại vô ngại” . 



 Hựu  thử  kinh  văn,  Chánh  Hiển  Vãng  Sanh  luận  trung,  trang  nghiêm  thọ  dụng 

 công đức thành tựu. 29 loại thành tựu này, công đức thành tựu, ở trƣớc chúng ta 

đều đã học qua. 

 “Kệ  vân,  ái  nhạo  Phật  Pháp  vị,  thìền  tam  muội  vi  thực” .  Nói  câu  này  là  thật, 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc vì sao không ăn cơm, vì sao không uống nƣớc? Vì sao 

họ  không  đói,  không  khát?  Là  bởi  họ  nghe  pháp,  Phật  A  Di  Đà  ở  thế  giới  Cực 

Lạc, ở giảng đƣờng giảng kinh thuyết pháp không gián đoạn, bởi vì thế giới Cực 

Lạc không có ban ngày, không có ban đêm, là một vùng ánh sáng, nó không cần 

mặt  trời  mặt  trăng.  Thân  Phật  phóng  quang,  thân  của  mỗi  ngƣời  đều  phóng 

quang, hoa lá cỏ cây phóng quang, cung điện phóng quang, đại địa phóng quang, 

chẳng nơi nào không phóng quang, quang minh thế giới, vô lƣợng trang nghiêm. 

Quý vị xem, chƣ Phật xƣng tán Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung 

chi vƣơng”. Ngài giảng kinh, thuyết pháp, dạy học không gián đoạn, quý vị nghe 

kinh pháp cũng không gián đoạn, thì quý vị nhanh chóng thành tựu! Cho nên quý 

vị không đƣợc giải đãi, không đƣợc gián đoạn. 

Ở thế giới chúng ta, ngƣời có công phu, mỗi buổi tối ngủ hai tiếng đồng hồ, bốn 

tiếng đồng hồ. Nếu ngủ hai tiếng, thì gián đoạn hai tiếng, ngủ bốn tiếng, thì gián 

đoạn bốn tiếng. Thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc, khi quý vị đạt đến, đến lúc quý vị 

thành Phật rốt ráo viên mãn, sự học tập của quý vị không gián đoạn, là phƣớc huệ 

song tu, thân cận chƣ Phật Nhƣ Lai, thân cận chƣ đại Bồ Tát, phƣớc báo. Nghe 

giảng kinh thuyết pháp, tăng trƣỡng trí huệ. Cho nên đến thế giới Cực Lạc phƣớc 

huệ song tu. 

Chúng  ta  xem  Luận  chú  dƣới  đây-  chú  giải  Vãng  Sanh  luận  của  pháp  sƣ  Đàm 

Loan: 

 Thị  cố  hưng  đại  từ  nguyện,  hưng  thị  hưng  khởi.  Đây  là  nói  về  “hƣng  đại  bi 

nguyện” của Phật A Di Đà.  Nguyện ngã quốc độ, chữ “ngã” này là Phât A Di Đà 

tự xƣng,  dĩ Phật pháp, dĩ thiền định, dĩ tam muội vi thực.  Cho nên họ không cần 

ẩm thực của thế gian.  Vĩnh tuyệt tha thực chi lao,  các nơi khác ẩm thực phải có 

Tập 376  311 



nhân công, phải có ngƣời làm, ở thế giới Cực Lạc thì không, họ lấy sự nghe pháp, 

pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, lấy niềm vui trong thiền, niềm vui 

trong  thiền  là  tƣợng  trƣng  cho  tam  muội  và  thiền  định.  Cho  nên  thế  giới  Tây 

phƣơng Cực Lạc, không có ngƣời chế biến, không có ngƣời nấu nƣớng, không có 

việc này. 

 Ái nhạo Phật pháp vị là, như đức Nhật Nguyệt Đăng Minh Phật thuyết kinh Pháp 

 Hoa  sáu  mươi  tiểu  kiếp,  thính  chúng  nghe  pháp  khi  đó  cũng  ngồi  một  chỗ  sáu 

 mươi tiểu kiếp, không có người nào hoặc thân hoặc tâm sanh mỏi mệt. 

Thời gian không phải là thật, nó là giả. Thời gian dài hay ngắn là do quý vị phân 

biệt  chấp  trƣớc  mà  ra,  nếu  quý  vị  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trƣớc,  thì  không  có 

thời gian nữa. Hiện tƣợng này, các nhà khoa học hiện đại biết đƣợc, họ cũng nói 

với chúng ta thời gian là giả. Chẳng những thời gian là giả, mà không gian cũng 

giả. 

Những  ngƣời  học  đại  thừa,  hầu  hết  đã  học  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  của  Bồ 

Tát Thiên Thân. Bồ Tát Di Lặc đem tất cả pháp thế xuất thế gian, quy nạp thành 

660 loại. Trong Du Già Sƣ Địa Luận, Bồ Tát Thiên Thân cho rằng 660 pháp quá 

nhiều, không tiện cho ngƣời mới học, nên rút gọn lại còn 100 pháp, gọi là bách 

pháp. 100 pháp rất dễ nhớ, dễ học. Trong 100 pháp này lại chia thành 5 nhóm lớn 

gồm:  tâm  pháp,  sắc  pháp,  tâm  sở  hữu  pháp,  bất  tƣơng  ƣng  hành  pháp  và  vô  vi 

pháp, phân thành 5 nhóm nhƣ vậy. Thời gian và không gian đƣợc xếp vào trong 

mục bất tƣơng ƣng hành pháp. Bất tƣơng ƣng hành pháp, tức bây giờ chúng ta nói 

là khái niệm trừu tƣợng, không có thật. Cho nên nó không phải là thật, nó chỉ là 

khái niệm trừu tƣợng mà thôi. 

Đức Nhật Nguyệt Đăng Phật thuyết kinh Pháp Hoa bao nhiêu thời gian? Là 60 

tiểu  kiếp.  Thời  gian  của  một  tiểu  kiếp  là  bao  lâu?  Trong  kinh  Phật  có  rất  nhiều 

loại kiến giải, kiến giải bình thƣờng nhất là tăng giảm. đức Phật dạy, lúc tuổi thọ 

của con ngƣời còn ngắn nhất là 10 năm, đây là nói tuổi bình quân, 10 năm là ngắn 

nhất. Mỗi  một trăm năm tăng lên  một tuổi, tăng đến 8 vạn 4 ngàn tuổi. 8 vạn 4 

ngàn tuổi là tuổi thọ dài nhất của con ngƣời, đây là tuổi thọ bình quân. Từ 8 vạn 4 

ngàn tuổi mỗi năm giảm đi một tuổi, giảm đến còn 10 tuổi. Một lần tăng một lần 

giảm  nhƣ  vậy  gọi  là  một  tiểu  kiếp.  60  tiểu  kiếp,  nhƣ  vậy  là  60  lần  tăng  60  lần 

312  Tập 376 



giảm. Đức Phật dạy rằng, 20 tiểu kiếp là một trung kiếp, 4 trung kiếp là một đại 

kiếp. Một đại kiếp là thành, trụ, hoại, không của tinh hệ. Thời gian dài nhƣ vậy, 

lúc bấy mọi ngƣời ngồi ngƣời nghe kinh với nhau, 60 tiểu kiếp thì giống nhƣ gì? 

Giống nhƣ thực khoảnh, tức là giống nhƣ thời gian của một bữa ăn. Cảm thọ của 

họ  sao  mà  nhanh  vậy,  ăn  cơm  chƣa  xong,  mà  đã  qua  60  tiểu  kiếp  rồi  sao?  “Ái 

nhạo pháp vị”, khi ngƣời ta đang vui, thì cảm thấy thời gian rất ngắn. Khi ngƣời 

ta đang đau khổ, thì thấy rằng thời gian sao mà quá dài, khi đau khổ thì sống một 

ngày bằng một năm. Cho thấy rằng thời gian dài hay ngắn không phải là cố định. 

“Không có ngƣời nào hoặc thân hoặc tâm cảm thấy mệt mỏi”. Quý vị biết rằng 

những  ngƣời  nghe  pháp  này  rất  hoan  hỷ,  không  ngƣời  nào  cảm  thấy  thân  mệt 

mỏi, tâm giải đãi, không có. Đây là pháp hỷ, pháp hỷ là năng lƣợng. Năng lƣợng 

của pháp hỷ, là trực tiếp từ trong tự tánh, hấp thu năng lƣợng của tự tánh. Chúng 

ta hiểu rõ đạo lý này, nghe kinh, pháp hỷ sung mãn. Đọc tụng, pháp hỷ sung mãn, 

đặc  biệt  là  bộ  kinh  này.  Quý  vị  đọc  bộ  kinh  này,  nghe  bộ  kinh  này.  Nói  cách 

khác, cũng nhƣ nói là quý vị đang hấp thu năng lƣợng của thế giới Cực Lạc, để 

nuôi dƣỡng thân tâm của mình, không cần dùng những thứ ăn uống bên ngoài, 

không cần thiết. Có hạng ngƣời này không? Có nhƣng rất ít. Có ngƣời rất nhiều 

năm  không  cần  ăn,  chỉ  uống  nƣớc,  hấp  thu  đƣợc  năng  lƣợng  từ  trong  nƣớc,  lẽ 

đƣơng nhiên cũng hấp thu từ các nơi khác, bằng không thì thân thể con ngƣời mệt 

mỏi,  không  thể  chống  đỡ  lâu  nhƣ  vậy.  Chắc  chắn  họ  có  phƣơng  pháp  hấp  thu 

năng lƣợng, để nuôi dƣỡng thân tâm của mình. 





“Dĩ thiền định vi thực giả, vị chư đại Bồ Tát thường tại tam muội, vô tha thực 

 dã” . Đây là từ cõi trời Tứ thiền trở lên, họ đã đoạn đƣợc ngũ dục- tài, sắc, danh, 

thực,  thùy  đều  đã  đoạn  hết,  thƣờng  ở  trong  định,  cảnh  giới  trong  định  rất  hạnh 

phúc, nên gọi là thiền duyệt vi thực, pháp hỷ sung mãn. 

 “Tam muội giả,  đây nói về tam muội,  bỉ chư thiên nhân nhược tu thực thời, bách 

 vị  gia  hào  la  liệt  tại  tiền,  nhãn  kiến  sắc,  tỷ  văn  hương,  thân  thọ  thích  duyệt,  tự 

 nhiên bảo túc” . Họ có ăn hay không? Không ăn, họ chỉ nhìn thấy, ngửi đƣợc là 

vô cùng hoan hỷ, họ hấp thu năng lƣợng đó là đủ rồi, không cần ăn nữa, tự nhiên 

Tập 376  313 



no đủ. Những sự việc này, trong tập tục của chúng ta, cúng quỷ thần, thể nghiệm 

đƣợc rất rõ ràng. Cúng quỷ thần, cúng nhiều thức ăn, cúng cơm là đƣợc rồi. Cơm 

nấu cùng một nồi, quý vị bới một bát, bát cơm này đem cúng quỷ thần, bới thêm 

một bát khác, cùng một lúc bới hai bát, một bát cơm chƣa cúng quỷ thần. Hai bát 

cơm kia quý vị để một ngày, để đến hai ngày, thì bát cơm đã cúng quỷ thần, mùi 

vị rất khó chịu, thiu rồi, hƣ rồi. Bát cơm chƣa cúng quỷ thần, vẫn còn mới, ăn vẫn 

rất ngon. Nguyên nhân vì sao? Vì quỷ thần thấy đƣợc, ngửi đƣợc mùi vị đó, họ đã 

hấp thụ qua rồi. Hiện tƣợng này, rất nhiều ngƣời đã kinh nghiệm qua. Cúng Phật 

Bồ Tát cũng có hiện tƣợng này, nhƣng tốt hơn cúng quỷ thần. Trên thực tế Phật 

Bồ Tát có  ăn không? Không ăn. Vậy thì ai hƣởng thụ? Là các vị thần hộ pháp, 

Phật Bồ Tát không cần, nhƣng thần hộ pháp thì cần. 

 Thực ngật dĩ hóa khứ, ăn xong rồi thì không còn nữa.  Nhược tu phục hiện, nếu 

khi  quý  vị  cần  thì  nó  lại  hiện  ra.  Kỳ  sự  tại  kinh,  sự  việc  này  ghi  lại  trong  kinh 

điển.  Thị  cố  ngôn  ái  nhạo  Phật  pháp  vị  thiền  tam  muội  vi  thực.  Đây  là  nói  về 

“thực tự tại”. Chúng ta đọc đƣợc bổn kinh này, biết đƣợc sự việc này, ngoảnh đầu 

nghĩ lại việc ăn uống của chúng ta quá phiền phức. Vậy tại sao không đến thế giới 

Cực Lạc? không phải chúng ta không đến đƣợc, thế giới Cực Lạc rất dễ đến, chỉ 

cần  quý  vị  tu  học  theo  phƣơng  pháp  mà  trong  kinh  điển  nói,  xƣa  nay  rất  nhiều 

ngƣời làm gƣơng cho chúng ta, thông thƣờng không quá ba năm, quý vị sẽ đạt 

đƣợc thế giới Cực Lạc. 

Một số ngƣời tu học pháp môn Tịnh Độ không thể thành tựu, kiếp sau tiếp tục 

trôi lăn trong luân hồi lục đạo, là nguyên nhân gì? Bởi không buông bỏ đƣợc lục 

đạo, cho rằng lục đạo cũng tốt, tham luyến lục đạo, vậy thì không còn cách nào 

rồi, quý vị không thể thoát khỏi. Nếu quý vị thật sự cho rằng sự việc trong kinh 

nói,  hoàn  toàn  là  thật,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  là  thật,  Phật  không  nói  dối,  quý  vị 

khẳng định, quý vị tin tƣởng, thật sự muốn đi, thì quý vị nhất định sẽ thành công. 

Tuổi thọ của ta vẫn còn, những có thể không cần nữa, tôi muốn sớm vãng sanh, 

rất  nhiều  ngƣời  nhƣ  vậy,  chứ  không  phải  chỉ  có  chúng  ta.  Có  ví  dụ  làm  dẫn 

chứng, họ không cần thọ  mạng nữa, hoan hỉ đến thế giới Cực Lạc.  Nếu  ý niệm 

của chúng ta thật sự quyết tâm, xả bỏ hết thế giới này, thì Phật A Di Đà hiện tiền, 

Ngài sẽ đến tiếp dẫn quý vị. 

314  Tập 376 



Đoạn dƣới đậy là nói về “y tự tại”:  Phục hữu chúng sanh, quan đới anh lạc, vô 

 lượng  quang  minh,  bách  thiên  diệu  sắc,  tất  giai  cụ  túc,  tự  nhiên  tại  thân.  Con 

ngƣời  thƣờng  lo  lắng  về  việc  ăn,  mặc  và  chỗ  ở,  ngƣời  sống  trên  đời  chẳng  ai 

không nghĩ đến ba chuyện này, so  sánh nhƣ thế  nào  cũng không bằng thế  giới 

Cực Lạc. Ở thế giới Cực Lạc tất cả đều sẵn có, là quê nhà của chúng ta, Phật Di 

Dà là từ phụ của chúng ta, ngày ngày vẫy gọi, hy vọng chúng ta về nhà, chúng ta 

lƣu lạc trong lục đạo vô cùng vất vả. 

Chúng ta xem chú giải, chỗ này dễ hiểu.  Hữu minh y sức thọ dụng tự tại.  “Y” là y 

phục, “sức” là trang sức, là chỉ cho các thứ anh lạc. v. v. “Quan” là mũ, “đới” là y 

đới. Anh lạc là, hàng quý nhân nam nữ ở Ấn Độ, dùng ngọc quí làm trang sức nơi 

thân, cho nên có tên là anh lạc. Những thứ này chúng ta thƣờng thấy, không khó 

hiểu. 

 “Như  thị  y  sức    giai  dĩ  chúng  bảo  hợp  thành,  cố  vân  chúng  bảo  diệu  y  đẳng 

 đẳng”.  Châu báu ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc và châu báu ở thế gian chúng ta 

không giống nhau. Châu báu  ở thế gian chúng ta, thông thƣờng thì chất liệu rất 

cứng, nhƣ kim ngân, lƣu ly, mã não đều rất cứng. Châu báu ở thế giới Cực Lạc 

rất mềm mại, có thể làm vải, làm vật liệu may mặc. Vàng có thể làm vật liệu may 

mặc, rất mềm mại, giống nhƣ hàng dệt tơ. Bạc, thủy tinh đều rất mềm mại, không 

giống  ở  thế  gian  chúng  ta.  Cho  nên nói  y  phục  của  họ  là  các  thứ  châu  báu  hợp 

thành.  “Xưng  chi  chúng  bảo  diệu  y.  Tức  thị  chúng  bảo  sở  thành,  quang  sắc  vi 

 diệu. Như “Quán kinh” vân, nhất nhất bảo trung hữu ngũ bách sắc quang, thị cố 

 vô  lượng  quang  minh”.  Thân  phát  ra  ánh  sáng,  trên  thân  mang  y  mão,  mang 

những thứ trang sức này đều phát ra ánh sáng, “thị cố quang minh vô lƣợng”. 

 “Hựu vân nhất nhất quang minh nhập bát vạn thiên sắc, thị cố bách thiên diệu 

 sắc. Sở vân bách thiên giả, cái cực ngôn kỳ đa dã”.  Bảo quang diệu sắc thật sự là 

vô cùng vô tận. 

 “Hựu sắc trung phục phóng quang minh, như Quán kinh vân, lưu ly sắc trung 

 xuất  kim  sắc  quang,  pha  lê  sắc  trung  xuất  hồng  sắc  quang” . Pha lê, trong kinh 

Phật nói là pha lê, ngày nay chúng ta gọi là thủy tinh, ngày xƣa không có pha lê, 

pha lê là do nhân công tạo ra. Lƣu ly, ngƣời Trung Quốc gọi là ngọc bích, ngọc 

màu xanh lá cây, thể trong suốt. Đất ở thế giới Tây phƣơng, đất của chúng ta là 

Tập 376  315 



bùn cát, đất ở đó là lƣu ly. Cho nên đất cũng là màu xanh ngọc rất đẹp, thể trong 

suốt, từ bên trên có thể nhìn thấy bên dƣới. 

 “Bảo trung xuất quang, cố tri quang sắc trùng trùng vô tận, như thị y sức, cụ túc 

 trang nghiêm, tự nhiên tại thân” . Ngƣời Trung Quốc nói rằng : “tâm linh phƣớc 

chí”.    “Phật  bảo  như  thị,  phi  nhân  tạo  tác” ,  không  có  tạo  tác,  không  có  ngƣời 

thiết kế, cũng không có ngƣời chế tạo. Quý vị muốn, thì tự nhiên trên thân có, tùy 

theo  ý  muốn.  Nhƣng  câu  này  chúng  ta  phải  nghe  cho  rõ  ràng,  ngƣời  ở  thế  giới 

Tây phƣơng Cực Lạc, trong cõi Đồng Cƣ có tập khí, cõi Đồng Cƣ có cửu phẩm, 

tập khí nặng nhất là hạ bối, hạ bối thƣợng sanh, hạ bối trung sanh, hạ bối hạ sanh, 

là tập khí nặng. Trung bối có thể đã hết tập khí rồi. Thƣợng bối thì không cần nói, 

không còn tập khí nữa. Huống gì đạt đƣợc bổn nguyện gia trì của Phật A Di Đà. 

“Đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”, đây là câu vô cùng quan trọng, bảo chúng ta 

rằng,  sau  khi  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  thì  quý  vị  không  khởi  tâm  không 

động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc  nữa,  các  thứ  y  đó  là  tự  nhiên, 

không cần thiết duy nghĩ, cũng không thiết suy nghĩ màu sắc của nó là gì, cũng 

không thiết suy nghĩ đến chất liệu của nó gì, tự nhiên có trên thân. Nguyên nhân 

gì mà đƣợc nhƣ vậy? Ngạn ngữ có câu : “Tâm linh phƣớc đáo”, phƣớc báo này tự 

nhiên hiện tiền, không làm bất cứ việc gì, trong này đồng thời còn có nhân thành 

tựu bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà, cộng thêm phƣớc huệ của chính mình, 

hoàn toàn là hiển hiện tự nhiên, không nghĩ đến, cũng không cần nghĩ, đó là “y tự 

tại”. 





Chúng ta tiếp tục xem đoạn sau cùng là Cƣ trú tự tại:  

 “Sở cư xá trạch, xưng kỳ hình sắc, bảo cang di phục, huyền chư bảo linh, kỳ diệu 

 trân dị, châu biến hiệu sức, quang sắc hoảng diệu, tận cực nghiêm lệ, lầu quán 

 lan  thuẫn,  đường  vũ  phòng  các,  quảng  hiệp  phương  viên.  Hoặc  đại  hoặc  tiểu, 

 hoặc  tại  hư  không,  hoặc  tại  bình  địa.  Thanh  tịnh  an  ổn,  vi  diệu  khoái  lạc,  ứng 

 niệm hiện tiền, vô bất cụ túc” . Đoạn này nói rõ nơi cƣ trú thọ dụng đầy đủ. “Xá 

trạch” là nhà ở, “tục vân túc xá chủ trạch”. 

316  Tập 376 



 “Xưng kỳ hình sắc giả Hội Sớ vân, đây là trong Hội Sớ nói.  Hình kỳ thân đại tiểu. 

 Sắc,  thanh,  hoàng  đẳng  sắc.  Cái  chỉ  phòng  ốc  chi  hình  thể,  dữ  sắc  thái  tướng 

 điều hòa, hoặc xá trạch chi kết cấu đại tiểu, nhan sắc đẳng đẳng, giai dữ trú cư 

 giả chi hình sắc tương xứng, cố hình trạng xưng thân như ý, sắc thái duyệt mục 

 thưởng  tâm,  cực  kỳ  hình  dung  kỳ  mỹ  hảo”.   Thế  giới  Cực  Lạc không đơn  điệu, 

thật đúng nhƣ ngƣời thế gian chúng ta gọi là nguy nga tráng lệ. Đẹp đến cở nào? 

Không thể hình dung đƣợc, lại không có ngƣời thiết kế, không có ngƣời chế tạo. 

Tại sao nó đẹp nhƣ vậy? Nếu chúng ta tƣ duy về nguồn gốc của nó, thực sự mà 

nói thì trong tâm của chúng ta đều hiểu rõ, sự thành tựu oai thần bổn nguyện của 

Phật A Di Đà, tƣơng xứng với chỗ tu phƣớc đức của mình, mình ở trong đó xác 

thực không khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm còn không có, đƣơng nhiên 

là không có phân biệt chấp trƣớc rồi. Tất cả thọ dụng, chánh báo y báo đều là tự 

nhiên, là tự nhiên thành tựu. Chắc chắn mình cảm thấy dễ chịu vui vẻ vô cùng. 

Xác thực nó tƣơng xứng với chỗ tu học của mình. Ví dụ quý vị tu đến địa vị Bồ 

Tát nào đó, cảnh giới hiện ra, nhất định phải tƣơng đồng với quý vị. 

51 địa vị Bồ Tát trong kinh Hoa Nghiêm, ở thế giới Cực Lạc đều có thể chứng 

đắc,  nhất  định  thành  tựu  viên  mãn.  Viên  mãn  là  Diệu  Giác.  Cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cƣ, cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, tƣơng đƣơng với thập pháp giới của chúng 

ta. Cõi Đồng Cƣ là ngƣời, trời và lục đạo. Ở đây chúng ta có lục đạo, họ chỉ có 

hai đạo là trời và ngƣời, không có địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, không có A Tu la 

la sát, chỉ có hai đạo trời và ngƣời. Trong cõi Phƣơng Tiện có Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát và Phật, là pháp giới tƣ Thánh của chúng ta, đều đạt đƣợc oai thần 

bổn nguyện gia trì của Phật A Di Đà, cho nên gọi đó là Bồ Tát bất thoái chuyển. 

Bồ Tát thật sự bất thoái chuyển là ở cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đó là thật, đó 

không phải do Phật gia trì. 

41 địa vị  của pháp thân đại sĩ  trong kinh Hoa Nghiêm  là Thập trú, Thập hạnh, 

Thập  hồi  hƣớng  và  Đẳng  giác,  ho  tu  hành  ở  đó.  Bây  giờ  chúng  ta  biết  rồi,  thì 

công  phu  tu  hành  của  chúng  ta  không  gián  đoạn,  vô  lƣợng  pháp  hỷ,  sẽ  nhanh 

chóng thành tựu viên mãn. 

Bây giờ chúng ta xem chú giải Hữu minh trú sở. Ở trƣớc kinh văn, là giải thích 

chổ ở thọ dụng đầy đủ của các vị Bồ Tát: 

Tập 376  317 



 Xá trạch, sở cư trú chi ốc, túc xá trú trạch, xưng kỳ hình sắc giả. Trong Hội Sớ 

nói “đại tiểu, thanh hoàng đẳng sắc”. Ở đây có hàm nghĩa rất sâu, tất cả thọ dụng 

ở thế giới Tây phƣơng, đều là tự tại, đều là tánh đức hiển lộ. Nguyện lực của Phật 

Di Đà, nguyện lực dẫn phát tánh đức của tự tánh, giúp họ đạt đƣợc thọ dụng thù 

thắng nhƣ vậy. 

 Dạng  dạng  xưng  tánh.  Bảo  võng  giả,  do  thật  châu  liên  xuyết  nhi  thành  chi  la 

 võng. “La võng” phần nhiều là để phủ trên cung điện, phủ trên cây báu, dùng làm 

trang sức. 

 Di  phục  giả,  biến  cái  dã.  “Huyền”  là  treo .  Bảo  linh  giả,  trân  bảo  sở  thành  chi 

 phong linh, tùy phong năng phát vi diệu âm thanh. Ở trƣớc chúng ta đã học qua 

“âm thanh thuyết pháp, diễn thuyết diệu pháp”. 

 Kỳ diệu trân dị giả, kỳ đặc, mỹ diệu, trân quý, hy dị tức là hiếm lạ.  Thử tán võng 

 linh trung chư bảo chi thù thắng dã. Châu biến giả, biến cập vô dư dã, ở thế giới 

Cực Lạc đâu đâu quý vị cũng thấy đƣợc. 

 Hiệu sức giả, Hội Sớ viết, tương giao trang sức,  là đan xen lẫn nhau. Trang sức 

này cũng là ý nghĩa tƣơng đồng với trang sức bây giờ.  Hoang diệu, hoang giả, 

 quang dã, huy dã. Diệu là chiếu diệu. 

 Như thượng vân quang trung hữu sắc, sắc trung hữu quang, hổ tương ánh sức, cố 

 vân quang sắc hoang diệu dã. Nghiêm lệ “lệ” là trang nghiêm, là tốt đẹp, đều là 

tán thán hoàn cảnh cƣ trú tốt đẹp.  Đường vũ “đƣờng” là điện.  Cổ vân đường, Hán 

 đại dĩ hậu xưng điện. Cho nên hai chữ “điện đƣờng” luôn luôn đi đôi với nhau. 

“Vũ” là mái hiên, nằm bên cạnh nhà, ngƣời Trung Quốc gọi là mái hiêm. 

 Phòngthị trú trạch,  hựu đường chi trung giả vi chánh thất, tả hữu vi phòng. Đây 

là kiến trúc của Trung Quốc cổ xƣa . 

  Các thị lầu các, “các” tức là lầu.  Quảng hiệp giả, khoan trách dã. Phương viên, 

 phương  hình  dữ  viên  hình.  Rộng  hẹp  và  vuông  tròn  tức  là  hình  vuông  và  hình 

tròn. 

 Hựu phàm trực tuyến liên xuyết giả, giai nhiếp ư phương. Hồ tuyến hình thành 

 giả, đô xưng chi vi viên. Liệt như phiến hình “phiến hình” là có cả vuông lẫn tròn. 

Quạt  vòng  cung  là  hình  tròn,  nhƣng  quạt  có  góc  vuông,  gọi  là  vuông  “nhiếp  ƣ 

phƣơng”. 

318  Tập 376 



 Kỳ đại tiểu cao hạ, hoặc tại hư không, hoặc tại bình địa, nhât nhất tùy nhân tâm 

 ý, tùy niệm hiển hiện. Như Ngô dịch viết, sở cư thất bảo xá trạch, trung hữu tại 

 hư không trung giả, hữu tại địa giả. Trung hữu dục linh xá trạch tối cao giả, xá 

 trạch  tức  cao.  Trung  hữu  dục  linh  xá  trạch  tối  đại  giả,  xá  trạch  tức  đại.  Trung 

 hữu dục linh xá trạch tại hư không giả, xá trạch tức tại hư không, gia tự nhiên tùy 

 ý, tại sở tác vi. Cố tri bỉ độ xá trạch chi hình trạng, nhan sắc đại tiểu dĩ cập thăng 

 không tại địa, giai nhất nhất như nhân chi ý, ứng niệm nhi hiện. 

Đoạn kinh văn trên, là Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta về thế giới 

Tây phƣơng Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc không có một pháp nào không phải là 

tánh  đức  thành  tựu.  Cho  nên  trong  kinh  có  rất  nhiều chữ  “dục  linh”.  Họ  muốn 

nhƣ thế nào, ngƣời ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc vẫn còn dục, vẫn còn muốn, 

tôi muốn nhƣ thế này,  muốn nhƣ thế kia, vậy thì biến thành phàm phu rồi. Con 

ngƣời ở thế giới đó từ cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, đã viễn ly phân biệt chấp trƣớc, 

phải là không còn muốn nữa. Không muốn, vậy thì tại sao có ngƣời còn thích ở 

nhà lớn, có ngƣời thích ở nhà nhỏ, là vì sao? bởi tập khí ở thế giới đó vẫn, nên có 

ngƣời thích ở nhà lớn, có ngƣời thích ở nhà tranh. Nhất là tập quán trƣờng kỳ, tập 

khí chủng tử trong thức A lại da rất sâu. 

Giới thiệu những điều này đa phần là nói về cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Trong cõi 

Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, chắc chắn không phải nhƣ vậy. Nếu quý vị đến xem cõi 

Phƣơng Tiện của họ, xem cõi Thật Báo Trang Nghiệm thì không thể hình dung 

đƣợc, đúng nhƣ trong Đại kinh thƣờng nói “chỉ có chứng mới biết đƣợc”. Đến thế 

giới Cực Lạc, thì quý vị sẽ thấy đƣợc. Ai thấy đƣợc?  Ngƣời ở cõi Phàm Thánh 

Đồng Cƣ, họ thấy đƣợc cõi Phƣơng Tiện, họ thấy đƣợc cõi Thật Báo. Tuy bốn độ 

ở  cùng nhau, nhƣng cõi Thƣờng Tịch Quang là lý thể, biết, nhƣng không phân 

biệt, không chấp trƣớc. cõi Đồng Cƣ, cõi Phƣơng Tiện và cõi Thật Báo, tuy cùng 

một chổ, nhƣng không giống nhau. 

Chúng  ta  biết  rằng,  thế  giới  Cực  Lạc  gọi  là  thế  giới  bình  đẳng,  thân  của  mỗi 

ngƣời  đều  giống  nhau.  Còn  có  điểm  nào  không  giống  nhau?  Khó  nhất  là  thân, 

tƣớng mạo tƣơng đồng, giống nhƣ Phật. Hoàn cảnh sinh hoạt vì sao không giống 

nhau.  Ở  cõi  Thật  Báo chƣa đoạn tập khí, giống nhƣ  ẩm  thực  ở trƣớc vậy, bổng 

nhiên nghĩ đến, thì nó hiện tiền. Hoàn cảnh cƣ trú cũng không ngoại lệ, do tập khí 

Tập 376  319 



mà có. Giải thích thần thông tự tại ở thế giới Cực Lạc, thần biến không thể nghĩ 

bàn ở thế giới Cực Lạc, chúng ta phải từ trên giải thích. 



Ở thế giới Cực Lạc ngƣời thật sự chăm chỉ, ngƣời thật sự muốn thành Phật sớm 

một ngày, chúng ta có lý do để tin tƣởng, ngƣời này ở thế giới Cực Lạc, không 

rời  khỏi  giảng  đƣờng.  Giảng  đƣờng  của  Phật  A  Di  Đà  chƣa  bao  giờ  dừng  nghỉ 

thuyết  pháp,  không  phải  nhƣ  chúng  ta  học  trong  mỗi  tiết,  mỗi  tiết  đều  nghĩ,  họ 

không có. Họ không cần ăn uống, họ cũng không cần nghĩ ngơi, họ không có mệt 

mỏi, không có mệt nhọc, cũng không mệt, vĩnh viễn tinh thần sung mãn. Hơn nữa 

đồng thời ở giảng đƣờng, nghe thầy giáo Phật A Di Đà giảng kinh dạy học, vẫn 

có  thể  phân  thân  đến  thập  phƣơng  thế  giới,  tham  vấn  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Phân 

thân đi cúng Phật nghe pháp. Bản thân vẫn ở trƣớc Phật A Di Đà, không rời khỏi. 

Phân thân có thể khởi tác dụng, không phải nói phân thân không khởi tác dụng. 

Phân thân và bản thân khởi tác dụng giống nhau. Tu vô lƣợng phƣớc, vô lƣợng 

huệ. Cho nên họ thành tựu rất nhanh, còn những thứ ăn  mặc  ở đi này là gì? Là 

biểu diễn cho chúng sanh trong mƣời pháp giới xem. Cho họ xem những thứ này 

để làm gì? Để cho họ sanh lòng ngƣỡng mộ, để cho họ khởi tín tâm đối với Phật 

A Di Đà, chánh tín, phát nguyện niệm Phật cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Những 

màn biểu diễn này đều là nhƣ vậy. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai chiêu sanh giúp Phật A Di Đà. Một mục trong quảng cáo chiêu 

sanh này, giống nhƣ trong kinh Pháp Hoa ví dụ ba xe vậy, ngƣời thích xe nhỏ- xe 

Dê, con dê khéo xe nhỏ. Ngƣời thích xe Hƣơu, thì thị hiện cho họ xe Hƣơu. Sau 

khi ra khỏi nhà lửa, ai biết đƣợc toàn là xe Trâu trắng lớn. Chúng ta biết rằng, xe 

Hƣơu, xe Dê là Phật dùng phƣơng tiện để dụ dỗ quý vị. Điều mà quý vị đạt đƣợc 

là  ngoài  sức  tƣởng  tƣợng  của  quý  vị.  Tình  hình  thực  tế  ở  thế  giới  Tây  phƣơng 

Cực Lạc nói ra đƣợc không? không nói ra đƣợc, thật sự là không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta đọc đoạn văn này:   Hựu  Đường  dịch  viết,  ư chúng  sanh  tiền  tự  nhiên 

 xuất hiện, nhân gia tự vị xứ kỳ cung. Như thị vô lượng chúng sanh, tắc vô lượng 

 cung điện, hỗ nhập hỗ dung, bỉ thử vô ngại, chánh hiển sự sự vô ngại pháp giới. 

Điều này vi diệu không thể nói! Đoạn này không thể không giải thích, không giải 

thích thì chúng ta xem sẽ mơ hồ. 

320  Tập 376 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



--------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

 

Tập 377 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:15.4.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 458, hàng thứ 5, bắt đầu xem từ câu “Ngô dịch viết”. 

 Như Ngô dịch viết, sở cư thất bảo xá trạch, trung hữu tại hư không trung giả, hữu 

 tại địa giả. Trung hữu dục linh xá trạch tối cao giả, xá trạch tức cao. Trung hữu 

 dục linh xá trạch tối đại giả, xá trạch tức đại. Trung hữu dục linh xá trạch tại hư 

 không giả, xá trạch tức tại hư không trung. Giai tự tùy ý, tại sở tác vi. 

Trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói:  cố tri bỉ độ xá trạch chi hình trạng, nhan 

 sắc đại tiểu dĩ cập thăng không tại địa, giai nhất nhật như nhân chi ý, ứng niệm 

 nhi hiện. Đoạn kinh văn này là nguyên văn của bản dịch gốc. Chúng ta phải dùng 

tâm để quan sát, dùng tâm để thể hội. Vì sao vậy? Vì những cƣ dân  ở thế giới 

Cực Lạc, vãng sanh về thế giới Cực Lạc đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. A Duy 

Việt Trí tức là chứng đắc ba loại bất thoái chuyển: Vị bất thoái, chúng ta biết là A 

La Hán thì chứng đƣợc. Hành bất thoái là Bồ Tát chứng đƣợc. Niệm bất thoái là 

pháp  thân  Bồ  Tát,  tức  nhƣ  thiền  tông  nói:  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

Phật. Họ thực sự đã hoàn toàn buông bỏ khởi tâm động niệm và phân biệt chấp 

trƣớc.  Một  ngƣời  có  thể  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  thì  chắc  chắn  họ 

không  có  phân  biệt.  Vậy  tại  sao  còn  có  ý  muốn  rằng,  ngôi  nhà  của  tôi  cao  một 

chút, rộng một chút? Bởi đây là phàm phu, phàm phu lục đạo mới có vọng niệm 

nhƣ vậy. Vì sao họ  có ý niệm, ngôi nhà này  của tôi là  ở  trên  mặt đất hay trên 

không trung? Đây đều là khởi tâm động niệm. Kinh văn này chúng ta nên hiểu 

nhƣ thế nào? Thật tế mà nói thì những ngƣời nào có ý niệm này? Là ngƣời từ thế 

Tập 377  321 



giới của chúng ta  niệm Phật vãng sanh đến, đã  mang  nghiệp vãng sanh, lại còn 

mang theo tập khí rất nặng, cho nên đến giờ ăn vẫn còn muốn ăn uống, vẫn còn 

muốn  thay  áo  quần.  Không  thể  chuyển  đƣợc  tập  khí  sinh  hoạt  ở  đây,  đều  là  hạ 

tam  phẩm  của  cảnh  giới  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ  độ-  hạ  phẩm  thƣợng  sanh,  hạ 

phẩm trung sanh, hạ phẩm hạ sanh. Nếu nhƣ trung bối và thƣợng bối vãng sanh, 

tôi nghĩ sẽ không thể có sự tồn tại của những tập khí này. 

Những chuyện này giống nhƣ một vở kịch, tùy theo ý muốn của mình, có đƣợc 

hay không? đƣợc. Vì sao vậy? Trong kinh điểm đại thừa đức Phật dạy rằng: “nhất 

thiết  pháp  tùng  tâm  tƣởng  sanh”,  chỉ  cần  quý  vị  có  tƣởn  thì  nó  có  biến,  quý  vị 

không  tƣởng  thì  nó  không  biến.  Cho  nên  y  chánh  trang  nghiêm  trong  cõi  Thật 

Báo  của  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  vĩnh  viễn  không  biến  đổi.  Vì  sao  vậy?  Vì  quý  Ngài 

không có ý niệm. Mƣời pháp giới, trong Hoàn Nguyên Quán nói là “xuất sanh vô 

tận”.  Trong  “Pháp  Bảo  Đàn  kinh”,  đại  sƣ  Huệ  Năng  lại  nói  “năng  sanh  vạn 

pháp”, sự biến hóa của nó chƣa bao giờ gián đoạn. 

Hoàn cảnh mà bây giờ chúng ta thấy, chánh báo là thân thể của chúng ta, y báo là 

tất cả hoàn cảnh bên ngoài, đều đang biến hóa trong từng sát na. Hiện tƣợng này 

chúng ta có thể khẳng định đƣợc, không còn nghi ngờ nữa. Lời của học gia lƣợng 

tử  lực  học  và  lời  của  Phật  là  hoàn  toàn  tƣơng  đồng.  Phật  pháp  nói  ra  đƣợc  số 

lƣợng,  nhƣng  họ  thì  không  nói  đƣợc,  họ  chỉ  nói  là  tốc  độ  rất  nhanh  mà  thôi. 

Trong  kinh  Phật  nói  tốc  độ  này,  một  khảy  móng  tay  là  32  ức  trăm  ngàn  niệm. 

Khoa  học  bây  giờ  dùng  giây  để  làm  đơn  vị.  Một  giây  chúng  ta  khảy  móng  tay 

đƣợc bao nhiêu lần? Trong một giây tôi có thể khảy đƣợc bốn lần, tôi tin là có 

ngƣời khảy nhanh hơn tôi. Nếu một giây khảy đƣợc năm lần, vậy là đƣợc 1.600 

triệu.  Một  giây  là  1/  1.600  triệu,  gọi  là  một  niệm,  rất  nhanh!  Một  giây  là  1.600 

triệu niệm. Nhà khoa học không nói đƣợc số lƣợng, chỉ nói là tốc độ rất nhanh rất 

nhanh mà thôi. 

Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Hiện  tƣợng  tinh  thần,  là  tƣ  duy  của 

chúng  ta,  ý  niệm  của  chúng  ta.  Hiện  tƣợng  tự  nhiên,  là  hoàn  toàn  từ  trong  dao 

động mà sanh ra, nếu nhƣ bất động thì hiện tƣợng này hoàn toàn không có. Cho 

nên  trong  Tứ  độ,    Thƣờng  Tịch  Quang  độ  là  bản  thể.  Vì  sao  vậy?  Vì  trong 

322  Tập 377 



Thƣờng  Tịch  Quang  độ  không  có  ba  loại  hiện  tƣợng  này.  Khoa  học  gọi  hiện 

tƣợng vật chất và hiện tƣợng tinh thần là tin tức, không có hiện tƣợng tự nhiên. 

Nhà khoa học nói ba loại hiện tƣợng này và trong kinh Phật nói là phù hợp, phù 

hợp trên danh hiệu. Vật chất, Phật pháp nói vật chất là “cảnh giới tƣớng”. Tin tức, 

kinh  Phật  nói  là “chuyển  tƣớng”,  nó  có  thể  chuyển  biến,  nó  cũng  là  hiện  tƣợng 

tinh thần. Ở trong tự tánh, khi không khởi tác dụng gọi là “kiến, văn, giác, tri”. 

Khi nó khởi tác dụng gọi là “thọ, tƣởng, hành, thức”, đó là hiện tƣợng tinh thần. 

Ngoài hai hiện tƣợng này ra là năng lƣợng- hiện tƣợng tự nhiên, tức nghiệp tƣớng 

của  A  lại  da.  Công  năng  của  thức  thứ  sáu,  đã  phát  huy  đến  chổ  cuối  cùng,  đức 

Phật nói năng lực của thức thứ sáu, sở duyên của nó vô cùng vô cùng rộng lớn, 

bên ngoài, nó có thể  duyên đến hƣ không pháp giới, bên trong nó có thể duyên 

đến A lại da. 

Chúng ta thấy nhà vật lý học cận đại, thế giới vĩ mô, họ thật sự thấy đƣợc toàn bộ 

vũ trụ. Họ nói rằng vũ trụ mà họ nhìn thấy, chỉ là 10% của toàn vũ trụ mà thôi, 

còn 90% không nhìn thấy, không biết nó đi đâu, tiêu mất rồi. Chúng ta biết 90% 

kia đi đâu rồi không? Nó trở về với tự tánh, tức là nó về Thƣờng Tịch Quang rồi. 

Trong Thƣờng Tịch Quang không có ba loại hiện tƣợng này, nên quý vị không 

thể thấy nó. Thế giới vi mô, lƣợng tử học thấy đƣợc A lại da. Cho nên trong kinh 

Phật nói những điều này, chúng ta có thể lý giải, chúng ta có thể tiếp nhận. 

Chúng ta biết là ngƣời của tầng lớp nào, cảnh giới của họ, trong cõi Phàm Thánh 

Đồng Cƣ ở thế giới Cực Lạc, cảnh giới hạ tam phẩm, đã là thù thắng nhƣ vậy rồi, 

cảnh  giới  cao  hơn  thì  không  sao  nói  hết  đƣợc.  Cho  nên  trong  kinh  Phật  dạy  là 

“duy chứng phƣơng tri”. Làm sao chứng đắc? buông bỏ là chứng đắc, phải buông 

bỏ khởi tâm động niệm, cũng tức là buông bỏ tần suất của A lại da. Vì sao phải 

buông bỏ? Vì nó không có tự tánh. Vậy hình dáng của tự tánh nhƣ thế nào? Đại 

sƣ Huệ Năng nói rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, nó bất động, bất 

động  này  là  tự  tánh  bổn  định.  Ai  chứng  đắc  cảnh  giới  này?  Quả  vị  Diệu  Giác 

chứng đắc, Đẳng Giác Bồ Tát chƣa chứng đƣợc, đến quả vị Diệu Giác mới chứng 

đƣợc.  Đây  mới  gọi  là  cứu  cánh  viên  mãn.  Nhƣng  pháp  thân  Bồ  Tát  biết  đƣợc 

cảnh giới này, các Ngài chƣa đến đó, họ còn phải hƣớng thƣợng thăng tiến, tức là 

họ phải đoạn hết tập khí vô thỉ vô minh. 

Tập 377  323 



Bây giờ chúng ta biết rằng, trong Báo độ- Thật Báo Trang Nghiêm độ, 41 vị pháp 

thân đại sĩ, tức là có 41 địa vị, địa vị này thực sự mà nói thì chẳng thể nói có cũng 

chẳng thể nói không. Nếu quý vị nói có, thì không tìm ra vết tích, nhƣng nếu quý 

vị  nói  không,  thì  những  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  của  những  ngƣời  đó  sâu,  cạn  

không  giống  nhau.  Có  ngƣời  tập  khí  sâu,  có  ngƣời  tập  cạn,    ngƣời  thì  tập  khí 

nặng,  ngƣời  thì  tập  khí  nhẹ.  Nhƣng  tập  khí  này  không  chƣớng  ngại  gì  cả,  cũng 

không thể nào đoạn tập khí này, mặc kệ nó thì tự nhiên nó không còn nữa. 

Ngƣời xƣa giải thích về tập khí, tập khí thật sự rất khó hiểu, thế nào gọi là tập 

khí? Ngƣời xƣa lấy bình rƣợu làm ví dụ. Thời Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế 

thì đã có rƣợu rồi, cho nên lấy cái này làm ví dụ. Ta đem bình rƣợu rót hết, rồi lau 

sạch bên trong bình rƣợu, không còn giọt rƣợu nào, nhƣng ngữi thì có mùi, mùi 

vị đó gọi là tập khí, mùi vị đó không lau sạch đƣợc. Vậy phải làm sao? Phải mở 

nắp bình ra, để nhƣ vậy nữa năm hoặc một năm, rồi ngửi lại thì không còn mùi 

rƣợu nữa. Lấy bình rƣợu để làm ví dụ. Không nhƣ phiền não, phiền não có thể 

dùng phƣơng pháp để đoạn hết, nhƣng tập khí thì không thể. Cho nên muốn đoạn 

tập khí vô thỉ vô minh, thì phải đoạn hết khởi tâm động niệm. Chứng đƣợc địa vị 

gì? Địa vị Bồ Tát sơ Trụ của Viên giáo, đó gọi là thành Phật, minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Tuy đã thành Phật, nhƣng họ còn mang theo tập khí sâu dày 

này, điều này không phải trong kinh này nói, mà là trong các kinh điển nói. Trong 

kinh  này  là  nói  tập  khí  phân  biệt  chấp  trƣớc,  bởi  vì  có  tập  khí  phân  biệt  chấp 

trƣớc, nên chúng ta khẳng định rằng họ là hạ bối vãng sanh của cõi Đồng Cƣ. Cõi 

Đồng Cƣ hạ bối vãng sanh, quý vị thấy ẩm thực, y phục, chổ ở đã tự tại nhƣ vậy, 

thì bậc trên nữa có thể suy đoán mà biết đƣợc. 

Cho  nên  Đức  Phật  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  là  muốn  chúng  ta  nghe  đƣợc  hiểu 

đƣợc. Nếu chúng ta không hiểu thì Ngài cũng không nói, nói ra sợ chúng ta cảm 

thấy quá huyễn hoặc. Trên thực tế thì thế giới Cực Lạc hoàn toàn không phải do 

con ngƣời thiết kế, không có ngƣời thiết kế, cũng không có ngƣời tạo dựng. Hoàn 

toàn là do biến hóa mà có, tự nhiên xuất hiện. Trong này có hai nguyên nhân, một 

là  sự  thành  tựu  bổn  nguyện  oai  thần  của  Phật  A  Di  Đà,  đây  là  điều  chắc  chắn. 

Ngài phát đại nguyện, tu hành thời gian dài, mỗi nguyện đều đƣợc hoàn thành, 

đây gọi là thành tựu nguyện lực. Thành tựu nguyện lực là duyên. Vậy nhân là gì? 

324  Tập 377 



Nhân là tánh đức, nhƣ lời đại sƣ Huệ Năng nói “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, 

trong tự tánh vốn có, nhƣng không có duyên này, nó không hiện tiền. Phật A Di 

Đà làm tăng thƣợng duyên này cho chúng ta, để cho cái nhân trong tánh đức hiện 

tiền. 

 Xứng tâm như ý, là còn có tâm hay không, còn có ý hay không? Hết rồi, khởi tâm 

động niệm đã không còn, thì lấy đâu ra xứng tâm nhƣ ý nữa. Tâm và ý đều là giả. 

Tâm, A lại da gọi là đệ bát tâm vƣơng, Ý là đệ lục thức, đệ thất mạt na thức, hai 

thức này gọi là ý. Trong mƣời pháp giới mới có “xứng tâm nhƣ ý”. Cõi Thật Báo 

nhất chân pháp giới thì không thể nói nhƣ vậy. Cảnh giới trong cõi Thật Báo là 

cảnh  giới  bình  đẳng.  Chúng  ta  đƣợc  thân  tƣớng  hoàn  toàn  giống  với  Phật  A  Di 

Đà, tìm không ra một chổ không giống, tìm không ra. Chánh báo nhƣ ý, y báo 

cũng nhƣ vậy, hoàn cảnh cƣ trú hoàn toàn bình đẳng. Trên thực tế sự thù thắng 

nhất của thế giới Cực Lạc, không phải là cõi Thật Báo. Vì sao vậy? Vì chƣ Phật 

Nhƣ Lai  ở  Thật Báo độ  hoàn toàn tƣơng đồng với thế  giới Cực Lạc. Điểm thù 

thắng không gì sánh bằng của thế giới Cực Lạ, thực sự là cõi Phàm Thánh Đồng 

Cƣ. Vì cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ rất giống cõi Thật Báo. Điều này trong quốc độ 

của  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  không  có.  Trong  thế  giới  chƣ  Phật,  chỉ  có 

duy nhất lad quốc độ của đức Phật A Di Đà, chỉ Ngài có mà thôi. Cho nên chƣ 

Phật tán thán Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”, rất có 

lý! Chúng ta nhận thức đƣợc điều này rõ ràng, thì đối với kinh văn này sẽ không 

hoài  nghi,  không  hoài  nghi  thì  không  khởi  tâm  động  niệm.  Bồ  Tát  bất  thoái 

chuyển không nên phát sanh loại tình huống này, không đƣợc. Cho nên là ngƣời 

vừa mới vãng sanh, vẫn còn tập khí rất sâu nặng, tập khí hiện ra những trạng thái 

này. 

Chúng ta xem tiếp chú giải dƣới đây: 

 Hựu Đường dịch viết, ư chúng sanh tiền tự nhiên xuất hiện, nhân giai tự vị các xứ 

 kỳ cung. Tập khí thật giống một giấc mộng, tự mình cho rằng ở chổ của mình, có 

cảm giác nhƣ cung điện trong lý tƣởng vậy. 

 Như  thị  vô  lượng  chúng  sanh,  tắc  hữu  vô  lượng  cung  điện,  hỗ  nhập  hỗ  dung, 

 chánh hiển sự sự vô ngại pháp giới. Cung điện tôi ở và cung điện của anh có thể 

ở một nơi, có thể chồng lên nhau, nhƣng cảm giác chồng lên nhau của mỗi ngƣời 

Tập 377  325 



không  giống  nhau,  tôi  có  cảm  thọ  là  của  tôi,  anh  có  cảm  thọ  là  của  anh,  không 

chút trở ngại nhau. Sự việc này rất giống nhƣ nhà khoa học nói chúng ta biết, bất 

đồng không gian duy thứ. Do đâu mà có sự bất đồng này? Nhà khoa học không 

biết đƣợc, Phật pháp thì sớm đã rõ rồi, là từ phân biệt chấp trƣớc mà có. Ngƣời có 

vô lƣợng vô biên phân biệt, cho nên bất đồng không gian duy thứ là vô lƣợng vô 

biên vô số vố tận. Nếu nhƣ buông bỏ tất cả phân biệt chấp trƣớc, thì những không 

gian  duy  thứ  này  hoàn  toàn  không  còn  nữa.  Huyễn  tƣớng  bất  đồng  không  gian 

duy thứ, cũng liễu bất khả đắc. Cho nên đối với sự huyền bí của vũ trụ, Phật Bồ 

Tát làm sao hiểu đƣợc một cách rõ ràng nhƣ vậy, nhà khoa học còn chƣa hiểu rõ, 

sao  các  Ngài  hiểu  rõ  nhƣ  vậy?  Không  gì  khác  ngoài  việc  các  Ngài  đã  đột  phá 

không gian duy thứ rồi. Dùng phƣơng pháp gì để đột phá? Dùng thiền định, thiền 

định là buông bỏ vạn duyên, trở lại tâm thanh tịnh, trở lại tâm bình đẳng. Trong 

thanh tịnh bình đẳng không còn không gian duy thứ, cũng không còn thời gian và 

không gian. Không có thời gian là không có trƣớc sau. Cổ đại ngàn vạn năm quý 

vị nhìn thấy rồi,  ở ngay đây. Sự việc sau ngàn vạn năm cũng ở ngay đây, không 

có thời gian nữa. Không có không gian là không có cựu ly. Thế giới Cực Lạc ở 

đâu? Ở tại chổ này, không có cự ly. Hơn nữa  biến pháp giới hƣ không giới là 

nhất thể, không có đối lập, không có chân vọng, không có lớn nhỏ. Cảnh giới này 

là  cảnh  giới  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Kinh  Hoa 

Nghiêm phẩm cuối cùng - Nhập Bất Tƣ Nghì Giải Thoát Cảnh Giới, là cảnh giới 

giải thoát là tự tại lớn! Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, tu hạnh nguyện Phổ Hiền 

thì có thể vào cảnh giới đại tự tại này. Không cần dựa vào máy móc tinh vi của 

khoa học, không cần. Những thứ máy móc tinh vi đó, tác dụng của nó còn có hạn, 

không thể kiến tánh, nó chỉ có thể kiến tƣớng, không thể kiến tánh. Kiến tánh bắt 

buộc  phải  buông  bỏ,  trong  kinh  điển  đại  thừa  thƣờng  nói:  buông  bỏ  khởi  tâm 

động niệm, buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, thì quý vị đã kiến tánh rồi. Ngƣời nào 

có thể buông bỏ thì ngƣời đó thấy đƣợc, nhƣng mọi ngƣời không ai làm đƣợc. 

Cho  nên  Phật  dạy  rất  hay:  “hết  thảy  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  “hết  thảy  chúng 

sanh vốn đã thành Phật”. Chúng ta bây giờ biến thành nhƣ thế này, Phật cũng đã 

nói  ra  rồi:  “vì  phân  biệt  chấp  trƣớc  mà  không  chứng  đắc”.  Sở  dĩ  chúng  ta  biến 

thành nhƣ ngày hôm nay, là bởi vì có vọng tƣởng, vọng tƣởng tức là khỏi tâm 

326  Tập 377 



động niệm. Có phân biệt,  có chấp trƣớc  mới biến thành nhƣ thế  này.  Nói cách 

khác,  chúng  ta  buông  bỏ  tất  cả  phân  biêt,  vọng  tƣởng,  chấp  trƣớc,  thì  chúng  ta 

giống  nhƣ  Phật,  là  đúng,  không  sai  chút  nào.  Buông  bỏ  chính  là  Phật,  là  trở  về 

bản lai diện mục của quý vị. 

Phật  giáo,  nhất  là  là  Phật  giáo  đại  thừa,  dùng  sự  việc  này  làm  tông  chỉ  tu  học, 

mục đích tu học. Vì sao chúng ta học những thứ này? Không gì khác ngoài việc 

trở về với tự tánh, tìm lại Phật tự tánh- Phật vốn có, là công đức viên mãn, là quý 

vị đã tốt nghiệp rồi. Cho nên trong kinh giáo thƣờng nói, không đƣợc hoài nghi, 

hoài  nghi  là  quý  vị  bậy  rồi.  Quý  vị  biết,  những  lời  dạy  nào  của  Phật  là  đối  với 

ngƣời ở tầng lớp nào mà nói. Trong kinh này trên từ chƣ Phật Nhƣ Lai, dƣới đến 

chúng sanh trong ba đƣờng ác, đây là khế cơ rộng rãi, đây là giảng đƣờng lớn, 

trình  độ  nào  cũng  có.  Từ  ngƣời  ngu  si  nhất  đến  ngƣời  thông  minh  nhất,  đều  ở 

trong giảng đƣờng này. Phật giảng pháp cho họ, muốn mọi ngƣời nghe đƣợc đều 

vừa  ý,  mọi  ngƣời  đều  hoan  hỷ,  điều  này  không  dễ!  Khác  với  lớp  học  ở  trƣờng, 

trình độ của mọi ngƣời xấp xỉ nhau, ở đây không nhƣ vậy, mà lộn xộn không đều 

nhau. 

Tiếp tục xem :  Thanh tịnh an ổn, vi diệu khoái lạc. Hội Sớ viết, vô ngũ trược, cố 

 vân thanh tịnh. Mạng trƣợc, phiền não trƣợc …không có những thứ này. Trƣợc là 

nhiễm ô, không nhiễm ô cho nên nó “thanh tịnh”. “Không biến dịch” cho nên nó 

“an ổn”. Đây cũng là nói, ngƣời ở thế giới Cực Lạc, mọi ngƣời đều đã chuyển 

thức thành trí. Trong cuộc sống hàng ngày của họ, không có phân biệt chấp trƣớc, 

cũng  không khởi  tâm  động  niệm,  họ  hoàn  toàn dùng  trí  huệ.  Pháp  Tƣớng  tông 

nói, chuyển thức A lại da thành đại viên cảnh trí, chuyển thức Mạt na thành bình 

đẳng tánh trí, chuyển thức thứ sáu thành diệu quan sát trí, chuyển năm thức trƣớc 

thành  thành  sở  tác  trí.  Chuyển  là  siêu  việt  mƣời  pháp  giới,  không  chuyển  thì  ở 

trong mƣời pháp giới. Chuyển là cõi Thật Báo Trang Nghiêm của chƣ Phật Nhƣ 

Lai, không có biến dịch. 

 Trần trần bất tư nghì, cố vân vi diệu. Ý nghĩa này bây giờ chúng ta đã hiểu, giới 

khoa học nói rằng, chấm nhỏ trên đầu sợi lông hạt bụi, giới khoa học hiện nay gọi 

nó là lƣợng tử. “Vi diệu” là hết sức kỳ diệu. Kỳ diệu là gì? là nó có đủ năm uẩn- 

sắc, thọ, tƣởng, hành và thức. 

Tập 377  327 



 Như thượng chủng chủng bất tư nghì thọ dụng chi vật, tất giai ứng kỳ tâm niệm 

 lập tức hiển hiện, cố viết ứng niệm hiện tiền. Ý niệm vừa động là nó hiện tiền. 

 Chư thọ dụng vật, viên cụ vạn đức, vô khiếm vô dư, cố viết vô bất cụ túc. Bất kỳ 

vật nào cũng viên mãn đầy đủ tất cả tin tức đều nằm trong đó. Cho nên nó mới 

sanh  ra  thiên  biến  vạn  hóa.  Thiên  biến  vạn  hóa  không  thể  hình  dung  nó  đƣợc. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất hay: “xuất sanh vô tận”. Đại sƣ Huệ Năng lại 

nói: “năng sanh vạn pháp”. Một chấm nhỏ có thể sanh vạn pháp. Phẩm kinh này 

chúng ta học đến đây thôi. 

Chúng ta xem tiếp: Đức Phong Hoa Vũ thứ 20. Đây là giới thiệu về mƣa gió ở thế 

giới Cực Lạc. Đƣơng nhiên chúng ta cũng rất quan tâm, mƣa gió ở đó không làm 

hại ngƣời. 

 Viên minh cụ đức chi phong, điều này thật khó có, nên gọi là “đức phong”.  Diệu 

 hoa phiêu tụ như vũ, cố viết hoa vũ - đức phong hoa vũ.   

 Bỉ  Phật  quốc  độ  phong  hoa  hương  quang  hàm  tác  Phật  sự.  Chủ  ý  của  hai  chữ 

“Phật sự” này chúng ta cần phải hiểu rõ, không phải nhƣ xã hội bây giờ gọi tụng 

kinh bái sám là Phật sự. Ý của chữ Phật sự ở đây hoàn toàn không liên can với 

điều này. Phật là bậc giác ngộ, giúp tất cả chúng sanh đƣợc giác ngộ, việc đó gọi 

là Phật sự. Cho nên Phật sự là gì? Phật sự là dạy học. Khi đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni còn tại thế, giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm, đó gọi là làm Phật sự. 

Điều này chúng ta nhất định phải biết, không đƣợc hiểu lầm. Cho nên Phật sự là 

dạy học, nhƣng là dạy học đặc biệt. Phật là bậc giác ngộ, nên sự dạy học này chắc 

chắn là giúp quý vị giác ngộ, giúp quý vị phá mê khai ngộ, dạy học nhƣ vậy đều 

gọi là Phật sự, trong này không có mê tín. 

 Tự nhiên tăng thượng, bất khả tư nghì, giúp quý vị phá mê, giúp quý vị khai ngộ. 

 Kỳ Phật quốc độ, mỗi ư thực thời, tự nhiên đức phong từ khởi, xuy chư la võng, 

 cập  chúng  bảo  thọ,  xuất  vi  diệu  âm,  diễn  thuyết  khổ  không,  vô  thường,  vô  ngã, 

 chư ba la mật, lưu bố vạn chủng, ôn nhã đức hương, kỳ hữu văn giả, trần lao cấu 

 tập, tự nhiên bất khởi. Phong xúc kỳ thân, an hòa điều thích, do như tỳ kheo, đắc 

 diệt tận định.  

Trong đoạn kinh này nói về ba việc. Đoạn thứ nhất là nghe diệu pháp âm. Đoạn 

thứ hai là mũi ngửi diệu âm. Đoạn thƣ ba là thân thể. “Phong xúc kỳ thân, an hòa 

328  Tập 377 



điều thích”, là thân đƣợc diệu xúc. Nói cách khác, đoạn thứ nhất là tai đƣợc điều 

vui. Đoạn thứ hai là mũi đƣợc điều vui- hƣởng thụ. Đoạn thứ ba là thân đƣợc điều 

vui. Cho nên gọi là thế giới Cực Lạc. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:   Bổn  phẩm  hiển  Cực  Lạc  thế  giới 

 đức, phong hoa vũ chi công đức trang nghiêm.  Hữu đoạn, trong đoạn này có ba 

đoạn nhỏ.  Hữu đoạn minh phong, thứ đoạn hiển vũ. Đức phong, kiến Ngụy dịch 

 chi Cao Ly tạng bổn, thường kiến chi Long tạng bổn.  Cƣ sĩ Niệm dùng chữ đắc 

trong từ “đắc thất” làm “đắc phong”, hai ý nghĩa này ở thời xƣa hoàn toàn tƣơng 

đồng. Chữ đức trong “đạo đức”, chữ đắc trong “đắc thất” là có thể thông dụng. 

 “Ngô dịch” viết, diệc phi thế gian chi phong, gió ở thế giới Cực Lạc không phải 

là gió ở nhân gian, cũng không phải gió ở trên trời. 

 Đô bát phương thượng hạ, chúng phong trung tinh, tự nhiên hợp hội hóa sanh 

 nhĩ. Trong kinh văn những cảnh giới này rất thực. Ở nhân gian chúng ta, hay trên 

trời đều không thể nào lý giải đƣợc. Giới khoa học làm sao chứng minh là đúng 

đƣợc? Gió ở Thế giới Cực Lạc là tinh túy của tất cả ngọn gió ở mƣời phƣơng- 

“phong trung chi tinh”, chúng ta tìm không ra, cũng không thể tƣởng tƣợng. Tự 

nhiên hợp hội hóa sanh,  bất hàn bất nhiệt,  ngọn gió này thổi ở trên thân, quý vị 

không cảm thấy lạnh, cũng không cảm thấy nóng.  Thường hòa điều trung thích.  

“Thƣờng” là vĩnh viễn, là hình dáng nhƣ vậy không thay đổi, ôn hòa, điều thuận 

rất thích hợp. 

 Thậm thanh lương hảo. “Thậm thanh” là vô cùng mát mẽ. “Hảo” là rất tốt, không 

gì  sánh  bằng!  Chỉ  thế  giới  Cực  Lạc  mới  có,  các  thế  giới  khác  không  tìm  thấy. 

Trong này giải thích “Phong trung chi tinh”, thậm chí “chúng phong trung tinh” 

nhƣ trong kinh Thủ Lăng Nghiêm, có một đoạn kinh văn nhƣ thế này :  Như Lai 

 tạng  trung,  tánh  phong  chân  không,  tánh  không  chân  phong,  thanh  tịnh  bổn 

 nhiên, chu biến pháp giới. Đây là lời trong kinh Lăng Nghiêm. 

Dƣới đây giải thích sơ lƣợc:  Cái văn tánh đức chi chân phong, cố xưng vi phong 

 trung chi tinh dã. Cho nên gió này không có ở nhân gian, cũng không có ở thiên 

thƣợng.  Chẳng  những  trong  lục  đạo  không  có,  mà  trong  mƣời  pháp  giới  cũng 

không có. Vậy thì ở đâu có? Ở nhất chân pháp giới, cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

của chƣ Phật Nhƣ Lai, là nhất chân pháp giới. 

Tập 377  329 



Trong Đại kinh thƣờng nói “viên minh cụ đức”. Mỗi mỗi pháp ở cõi Thật Báo, 

bất luận là chánh báo hay y báo, đều là viên minh cụ đức. Viên là viên mãn, minh 

là ánh sáng, cụ là đầy đủ, đức chúng ta thƣờng nói vạn đức trang nghiêm. Đức là 

lợi ích, tốt đẹp, không phải một thứ tốt đẹp, mà nhiều thứ tốt đẹp, nó là viên mãn. 

Vì sao vậy? Vì nó là tánh. Bốn chữ “viên minh cụ đức” này, chỉ có tán thán tánh 

đức  mới  thích  hợp.  Mỗi  mỗi  pháp  là  tự  tánh  biến,  tánh  tƣớng  không  hai,  tánh 

tƣớng nhất nhƣ. “Tánh” trong triết học gọi là bản thể, trong Phật pháp gọi là tự 

tánh, gọi là chân tánh, cũng gọi là pháp tánh. 

Danh từ trong kinh điển đại thừa, một sự việc có mƣời mấy danh từ. Đây là thiện 

xảo trong việc dạy học của đức Phật. Vì sao nói nhiều danh từ nhƣ vậy? Là bảo 

quý vị không nên chấp trƣớc vào tƣớng danh tự, phá chấp trƣớc của quý vị, phá 

phân  biệt  của  quý  vị,  quý  vị  hiểu  ý  nghĩa  của  nó  là  đƣợc  rồi,  nhất  định  không 

đƣợc đắm trƣớc vào tƣớng. Phật giảng kinh, không cho phép chúng ta chấp vào 

tƣớng  ngôn  thuyết,  ngôn  ngữ  không  phải  là  thật.  Không  đƣợc  chấp  vào  tƣớng 

danh tự, danh tự thuật ngữ là giả thiết. Không đƣợc chấp vào tƣớng tâm duyên, 

không đƣợc nghe rồi tự mình cho là có ý nghĩa gì. Vì sao vậy? Vì trong tự tánh 

không có ý nghĩa, làm sao quý vị nghe ra ý nghĩa đƣợc? Nghe ra ý nghĩa, thì trí 

huệ không còn. Quý vị chỉ nghe, không khởi tâm, không động niệm, không phân 

biệt, không chấp trƣớc, thì nghe xong sẽ khai ngộ, nghe xong sẽ thành Phật. Nghe 

rồi  cảm  thấy  nhận  định  nhƣ  thế  nào,  đó  là  ý  của  quý  vị.  Cho  nên  chúng  ta  cần 

phải  hiểu,  chƣ  Phật  Bồ  Tát  bao  gồm  cả  A  La  hán,  những  lời  dạy  của  quý  Ngài 

đều không có ý. 

Lời của Thánh nhân ở thế gian thì có ý, bởi họ chƣa chuyển thức thành trí. Cho 

nên Phật pháp khó hiểu là khó ở chỗ này. Mỗi chữ mỗi câu của nó không có ý, 

nhƣng nếu khi quý vị muốn giảng giải, thì có thể nói vô lƣợng nghĩa. Đúng là đi 

với ngƣời thì nói tiếng ngƣời, đi với quỷ thì nói tiếng quỷ, nói đến thì mọi ngƣời 

đều hoan hỷ, bởi vì không có ý, mà nó là vô lƣợng nghĩa. Có ý thì đã có hạn chế. 

Đây gọi là gì? là tự tánh lƣu xuất ra, mỗi chữ mỗi câu viên minh cụ đức. Cho nên 

kinh điển đọc không chán, càng đọc càng thấy hoan hỷ. 

Không có ý, mà có lƣợng nghĩa, nhƣng trong tâm quý vị hiểu rõ. Vì sao vậy? Vì 

cảnh giới của mỗi năm không giống nhau, cảnh giới của mỗi tháng không giống 

330  Tập 377 



nhau. Nhân gian có cảnh giới của mỗi ngày không giống nhau, đó là đã khế nhập 

cảnh giới. Chúng ta nói ngƣời tu hành chứng quả, cảnh giới của mỗi ngày không 

giống nhau, niệm niệm không giống nhau. Cho nên kinh này làm sao nói đƣợc? 

Không nói đƣợc! Hôm nay nói là ý nghĩa của hôm nay. Hôm qua nói là ý nghĩa 

của  hôm  qua.  Hôm  qua  không  phải  là  hôm  nay.  Năm  ngoái  không  phải  là  năm 

nay. 

kinh Vô Lƣợng Thọ trƣớc đây đã giảng qua 10 lần, mỗi lần giảng không giống 

nhau. Lần này chúng ta dùng chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm, ông viết chú giải 

này tôi rất cảm động. Đúng là nhất tâm nhất ý cầu đƣợc Tam Bảo gia trì, trong 

hoàn cảnh khó khăn nhƣ vậy, mà ông ta có thể tìm đƣợc hơn 130 loại sách tham 

khảo, tôi rất kinh ngạc. Ngƣời không khỏe, bệnh rất nặng, trong tình huống nhƣ 

vậy ông vẫn không nghỉ ngơi, viết xong chú giải bộ kinh này. Chúng ta chẳng thể 

không  khâm  phục,  không  thể  không  cảm  ơn.  Chúng  tôi  quen  biết  nhau,  tôi  biết 

ông đã vãng sanh, thật sự đã vãng sanh. Ông hiện tƣớng vãng sanh cho chúng ta 

xem.  Ông  vãng  sanh  nữa  năm  trƣớc,  hồi  tháng  6.  Ông  đã  buông  bỏ  vạn  duyên, 

nhất tâm niệm Phật, một ngày 14 vạn tiếng danh hiệu Phật. Chúng ta thử xem, 14 

vạn  tiếng  danh  hiệu  Phật,  phải  niệm  thời  gian  bao  lâu?  Niệm  6  tháng  nhƣ  vậy, 

ông đã vãng sanh Tịnh Độ rồi. Đây là ông làm gƣơng cho chúng ta xem. 

Ngày nay nếu chúng ta muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, thì dùng phƣơng pháp 

của ông ta là đáng tin cậy nhất! Đây là ông ta hiện thân thuyết pháp, nhất định 

chúng ta không đƣợc lơ là. Ở trong thời đại hiện nay, loạn thế, thiên tai dồn dập, 

dùng  phƣơng  pháp  của  ông  nhất  định  đƣợc  vãng  sanh.  Điều  kiện  tiên  quyết  là 

phải buông bỏ đƣợc. Trong tâm chỉ có một phƣơng hƣớng, một mục tiêu là cầu 

sanh Tịnh Độ, mỗi niệm đều hƣớng đến cầu sanh Tịnh Độ, là thật sự đƣợc vãng 

sanh. Nếu còn có ý niệm khác là bậy rồi. Còn muốn bảo dƣỡng thân thể này là sai 

rồi, không cần thân thể nữa, bảo dƣỡng nó để làm gì? Vãng sanh về thế giới Cực 

Lạc, mà còn có ý niệm bảo dƣỡng thân thể là chƣa muốn đi. Nếu thật sự muốn đi, 

thì  không  cần  thân  thể  này  nữa,  mặc  kệ  nó!  Đây  mới  gọi  là  thật  sự  niệm  Phật. 

Thân thể đã không cần, huống là những vật ngoài thân, quý vị cần nó để làm gì? 

Nhất định đƣợc vãng sanh. Kết nối đƣợc tin tức với Phật A Di Đà rồi, thì vui biết 

Tập 377  331 



chừng nào, đó gọi là pháp hỷ sung mãn! Bất cứ lúc nào cũng có thể vãng sanh. 

Cho nên tâm của quý vị rất hoan hỷ. 

Dƣới  đây  nói  :   Hựu  Quán  kinh  viết  là  trong  Quán  kinh  nói:   Bát  chủng  thanh 

 phong, tùng quang minh xuất. “Quang minh” là tự tánh, tự tánh là Thƣờng Tịch 

Quang, từ trong tự tánh lƣu xuất ra. 

  Ngô dịch bản, bát phương thậm thanh chi phong, dữ Quán kinh trung bát chủng 

 thanh phong, sở chỉ ưng đồng, là cùng một sự việc. 

 Tổng  chi,  bỉ  quốc  thanh  phong,  nãi  chúng  phong  trung  tinh,  tùng  quang  minh 

 xuất,  cố  viết  đức  phong  dã.  Gió  này  không  những  quý  vị  tiếp  xúc  đƣợc  rồi  thì 

thân tâm an lạc, đồng thời nó có thể giúp quý vị, tiêu trừ tập khí vô thỉ vô minh, 

giống nhƣ tập khí trong bình rƣợu,  nếu có gió thổi nó, thì nó tan rất nhanh. Từ 

việc nhỏ này, chúng ta lãnh hội đƣợc rằng, nếu luôn luôn tắm gội trong ngọn gió 

này, thì thân tâm an lạc, tập khí dần dần đƣợc tiêu trừ, trí huệ dần dần đƣợc viên 

mãn.  Đây  là  tánh  đức,  nên  gọi  là  “đức  phong”.  “Tự  nhiên ”   là  không  khởi  tâm 

động niệm, đến lúc cần thì nó đến, tự nó đến. “Từ khởi” là gió nhẹ, không phải 

gió  mạnh.  Gió  mạnh  thổi  trên  thân,  chúng  ta  cảm  thấy  rất  khó  chịu,  là  gió  nhẹ 

thổi đến. 

 Hội  Sớ  vân,  từ  khởi,  bất  trì  bất  sứ,  thích  đắc  kỳ  trung,  là  tốc  độ  của  gió  không 

nhanh không chậm,“thích đắc kỳ trung”. 

 Nguyện lực linh lại, tánh bất tạo tác, cố vân tự nhiên. Nguyện lực của Phật A Di 

Đà,  tự  tánh  linh  lại.  Tự  tánh  là  nhân,  nguyện  lực  của  Di  Đà  là  duyên,  hai  loại 

thành tựu này không thể nghĩ bàn, trong tánh không có tạo tác, không có khởi tâm 

động niệm, nên nói tự nhiên. 

Dƣới đây nói :  lại giả, chỉ nhất thiết khổng khiếu cơ quát chi loại. Trong này lại 

đƣa ra ví dụ, trong Trung Hoa đại từ điển nói:  “Trang Tử tề vật luận” nhân lại 

 tắc  tỷ  trúc,  địa  lại  tắc  chúng  khiếu,  thiên  lại  tắc  nhân  tâm  tự  động,  thị  dĩ.  

“Nguyện lực linh lại” trong này chú giải rằng:  chánh biểu Di Đà bổn nguyện tâm 

 lực chi tự nhiên công dụng. “tự nhiên công dụng” thật ra chính là tự tánh, tự tánh 

là tánh đức, là chúng ta vốn có, nguyện lực gia trì của Phật A Di Đà. Đại sƣ Huệ 

Năng nói là “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Nói cách khác, trong tánh đức của 

chúng ta, vốn tự đầy đủ “chúng phong trung tinh”, nhân nguyện lực của Di Đà, 

332  Tập 377 



dẫn  phát  tánh  đức  của  tự  tánh  chúng  ta,  có  nhân  có  duyên,  thì  hiện  tƣợng  hiện 

tiền. 

Dĩ hạ phân hiển phong đức. Tức là nói tỉ mỉ, nói từng cái từng cái một:  Thủ minh 

 phong cổ diệu thanh, đức phong từ động, bảo thọ bảo võng. Gió thổi cây báu, lá 

cây toàn là trân bảo. Khi gió thổi thì cành là cọ xát vào nhau, phát ra âm thanh rất 

hay, giống nhƣ chuông gió vậy. Thế gian của chúng ta có, chuông gió mọi ngƣời 

đều rất thích nghe. Ở Trung Quốc từ xƣa đến nay có rồi, ở ngoại quốc cũng có. 

Chúng ta đi tham quan du lịch, đến chổ mua sắm xem, đều có bán chuông gió, nó 

đủ kiểu đủ loại, không giống nhau. Mọi ngƣời đều thích nghe, nhƣng không gọi 

nó là đức âm, vì sao vậy? Vì nó không thể thuyết pháp. Gió thổi bảo võng ở thế 

giới Cực Lạc, quý vị nghe đƣợc âm thanh của nó đang thuyết pháp. Thuyết pháp 

gì? Thuyết tất cả pháp, muốn nghe pháp gì thì nó đang thuyết pháp đó. 

 Khổ,  không, vô thường, vô ngã thị Tứ Đế pháp. Tứ đế pháp trung, khổ đế chi tứ 

 tướng. Tân dịch vi phi thường, khổ, không, phi ngã. Ngày xƣa dịch là khổ, không, 

vô thƣờng, vô ngã. Đây là nói cho chúng ta về chân tƣớng của mƣời pháp giới. 

Hết  thảy  pháp  không  thể  vĩnh  hằng  thƣờng  tại,  nó  sanh  diệt  trong  từng  sát  na. 

Cảm thọ của chúng ta là khổ, là không. Không bất khả đắc, là không đạt đƣợc. 

“Vô ngã”: “ngã” là khái niệm trừu tƣợng, tìm không ra, trong nhục thể này tìm 

không thấy. Trong tƣ duy tƣởng tƣợng của quý vị cũng tìm không thấy. Cho nên 

“ngã” không phải là thật, nhƣng nếu quý vị có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc, thì quý vị phát hiện ra đƣợc “chân ngã”. “Chân ngã” là gì? 

là tự tánh, trong triết học nói bản thể của vũ trụ vạn vật. Bản thể đó là “chân ngã”, 

bởi nó là chân đế, nó là bất biến, nó là không sanh diệt, nó là tồn tại vĩnh hằng, là 

chủ tể của hết thảy vạn vật, muôn sự muôn pháp đều do nó biến hiện ra. 



 Câu Xá Luận Nhị Thập Lục vân.  Trong Câu Xá Luận có giải thích, vì sao gọi là 

vô thƣờng? là “đãi duyên”, nghĩa là phải có duyên nó mới hiện tƣớng, không có 

duyên thì nó không hiện tƣớng. Duyên là gì? duyên là dao động. Có động nó mới 

sanh  ra  hiện  tƣợng,  nếu  không  động  thì  nó  không  sanh  ra  hiện  tƣợng.  Cho  nên 

Phật dạy chúng ta, nguồn gốc của vũ trụ từ đâu mà có? Là từ một niệm bất giác 

mà có vô minh. Một niệm bất giác đó là duyên. Vì sao nó bất giác? Niệm bất giác 

Tập 377  333 



đầu tiên không có nguyên nhân, cho nên vô minh này gọi là vô thỉ vô minh. Vô 

thỉ là không có điểm bắt đầu. Chúng ta tƣởng tƣợng, 1/1.600 triệu niệm trong một 

giây, nó có điểm bắt đầu sao? Quý vị nói bắt đầu thì nó không còn nữa. Có thể 

nói là sanh diệt đồng thời, sanh diệt đồng thời tức là không sanh không diệt. Nếu 

không có sanh diệt, thật sự không có sanh diệt, nếu nói không sanh không diệt thì 

đó chẳng phải là lời thừa sao? Đó là lời giễu cợt, lời bông đùa. Quả thực có sanh 

diệt, nhƣng sanh diệt quá nhanh, khiến quý vị nhìn không thấy, quý vị không cảm 

xúc đƣợc có sanh diệt. Cho nên sanh diệt tức là không sanh diệt. Không sanh diệt 

tức là sanh diệt. Sanh diệt không hai, sanh diệt nhất nhƣ. Phật nói những lời này 

để quý vị lãnh hội. Tại sao ta không lãnh hội đƣợc? Vì ta dùng tƣ duy, nghĩa là 

quý vị dùng phân biệt, dùng chấp trƣớc. Dùng tâm này thì vĩnh viễn quý vị không 

thể  thấy  đƣợc  chân  tƣớng.  Không  dùng  những  tâm  này,  định  tâm  lại,  nghe  lời 

Phật dạy, không lâu là khai ngộ rồi, hốt nhiên đại ngộ, là thấy đƣợc rồi. 

Cho  nên  có  niệm  là  sai,  khởi  tâm  là  quấy,  nếu  không  khởi  tâm  động  niệm,  thì 

quý vị thấy đƣợc chân tƣớng. 



Đây là điều khó khăn nhất trong giáo pháp đại thừa. Khó không phải ở bên ngoài, 

mà ở tại bản thân. Bản thân nhƣ thế nào? Là không biết cách dùng tâm. Chƣ vị tổ 

sƣ  thƣờng  trắc  nghiệm  học  trò:  “ngƣơi  biết  không?”.  Câu  này  ý  nghĩa  rất  sâu. 

“Biết” là gì? là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trƣớc  là  biết.  Khởi  tâm  động  niệm  là  không  biết.  Đây  là  Thánh  giáo,  chỗ  khó 

truyền của đại thừa là ở đây. Một vị thầy, có rất nhiều học trò, ai đƣợc truyền? Ai 

có khả năng lãnh hội điều này? Đây là điều không thể dạy đƣợc. Nếu quý vị thật 

sự không khởi tâm, không động niệm, quý vị mới khế nhập đƣợc. Khởi tâm động 

niệm, sẽ phá hoại tất cả cơ duyên khế nhập của quý vị. Nhƣng thông thƣờng nghe 

cũng không dễ. Vì sao vậy? Vì chúng ta có thành kiến, đó là một sự chƣớng ngại. 

Phật  Bồ  Tát  không  có,  tâm  của  Phật  Bồ  Tát  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  không  nhiễm 

bụi trần. 

Cái khó của học Phật, là khó ở chỗ chúng ta đối với Phật pháp không có tâm chân 

thành cung kính. Phật là gì? Phật không phải ở bên ngoài, không liên quan đến 

Phật  Thích  Ca,  Phật  Di  Đà.  Vậy  Phật  ở  đâu?  Phật  là  tự  tánh  của  chính  quý  vị, 

334  Tập 377 



không  phải  ở  bên  ngoài!  Chân  thành  đến  cùng  thì  quý  vị  thấy  đƣợc.  Cho  nên 

ngƣời xƣa nói “thành tắc linh”, không có thành ý, toàn là vọng tƣởng, nếu quý vị 

có đủ thành kính, thì thấy đƣợc tánh trong tất cả pháp, thấy đƣợc Phật trong tất cả 

pháp. Tự tánh Di Đà, tự tánh Thích Ca, tự tánh Tỳ Lô Giá Na, quý vị đã thấy Phật 


rồi. Tƣớng tức là tánh, tánh tức là tƣớng. Tánh tƣớng chƣa bao giờ tách rời. 

Ngƣời xƣa từ nhỏ đã học thành kính rồi, nên rất dễ dạy. Bây giờ từ nhỏ không 

học,  ba  tuổi  học  là  đã  không  kịp  rồi,  là  đã  trễ  rồi.  Vì  sao  vậy?  Vì  nó  đã  bị  ô 

nhiễm. Ngƣời Trung Quốc dạy học, bắt đầu dạy từ trong bào thai. Khi ngƣời mẹ 

mang thai, thì khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều phải đoan trang, không 

đƣợc tùy tiện. Vì sao vậy? Vì sẽ ảnh hƣởng đến thai nhi. Cho nên tâm của ngƣời 

mẹ phải thanh tịnh, phải lƣơng thiện. Nhƣ vậy là trẻ đƣợc dạy tốt ở trong bào thai 

rồi. Đối nhân xử thể phải hòa nhã vui vẻ, không có một chút nóng nảy, thì đứa trẻ 

này  ngoan.  Sau  khi  đứa  trẻ  ra  đời,  ngƣời  mẹ  phải  chăm  sóc  nó  ba  năm.  Mẹ  là 

ngƣời thầy đầu tiên của nó.  Ở  trƣớc  mặt đứa trẻ, lời  nói, cử  chỉ  đều phải đoan 

trang,  không  đƣợc  tùy  tiện.  Vì  sao  vậy?  Vì  nó  đang  học,  nó  biết  nhìn,  nó  biết 

nghe và biết bắt chƣớc. Cho nên ngƣời xƣa nói “ba tuổi nhìn 80”. Ba tuổi-1000 

ngày huân tập. Sau khi trồng cội rễ này cho nó, đến 80 tuổi nó cũng không thay 

đổi. Điều này là thật, không phải giả. Tuyệt đối không thay đổi. Uy hiếp dụ dỗ, 

nó cũng có thể chống cự. Uy hiếp nó không sợ quý vị, dụ dỗ nó sẽ không mắc 

lừa, sẽ không bị quý vị dụ hoặc. Nó có chánh tri chánh kiến, nó có năng lực phân 

biệt chánh tà phải trái. Trẻ ba tuổi có năng lực phân biệt, cái nào đúng, cái nào 

sai. Đến 6-7 tuổi đi học, thầy giáo dạy nó, thầy giáo thay cha mẹ, cũng là thân 

giáo, phải làm gƣơng tốt cho nó thấy. Làm thấy giáo không dễ. Quý vị thấy ngày 

xƣa có sƣ đạo, bây giờ không còn nữa. Cha mẹ lạy thầy giáo, cảm ơn đại ân đại 

đức của thầy giáo, đã đào tạo con của họ thành Thánh Hiền. 6-7 tuổi bắt đầu học 

kinh, chỉ dạy nó ngắt câu chứ không giảng giải, tức là dạy nó đọc. 

Ngƣời xƣa nói: “đọc sách ngàn lần, tự thấy nghĩa của nó”, không cần giảng giải, 

đọc  thuộc.  Cho  nên  khi  học  trƣờng  thái  học-  Trung  Quốc  ngày  xƣa  không  có 

trung học, chỉ  có tiểu học và  thái học. 13 tuổi học thái học, trong thái học thầy 

giáo giảng giải cho quý vị, cùng nghiên cứu thảo luận với quý vị. Những điển tịch 

quan trọng đều thuộc cả. Ngày xƣa sách rất ít, lên lớp không dùng sách, thầy giáo 

Tập 377  335 



thuộc bài, học trò  cũng thuộc, giảng đến trang thứ  mấy, hàng thứ  mấy, chữ thứ 

mấy  mọi  ngƣời  đều  biết,  tuyệt  vời!  Vì  sao  vậy?  Vì  ngƣời  xƣa  khắc  sách,  khắc 

trên gỗ,  mỗi hàng  20 chữ,  mỗi trang 10 hàng, không có dấu chấm câu, cho nên 

bất luận là nhà khắc chữ nào, trang thƣ mấy, hàng thứ mấy, chữ thứ  mấy tất cả 

đều giống nhau, toàn quốc thông dụng, chuẩn xác. Sao chép cũng nhƣ vậy, một 

trang  10  hàng,  một  hàng  20  chữ.  Cho  nên  nói  trang  thứ  mấy,  hàng  thứ  mấy  tra 

đều giống nhau. 

Không nhƣ bây giờ, bây giờ mỗi phiên bản đều không giống nhau. Cho nên hiếu 

dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng là căn, là căn lớn bản lớn của pháp thế xuất 

thế gian. Ngƣời không hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng, là hết cách rồi. Có thể 

học  những  khoa  học  kỷ  thuật  của  ngƣời  phƣơng  Tây,  gọi  là  khoa  học  kỷ  thuật 

cao. Làm ngƣời mà không có đức hạnh, điều mà ngƣời xƣa coi trọng nhất. Không 

có hiếu, để, trung, tín. Không có lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Không có nhân ái, hòa bình, 

thì thiên hạ làm sao không loạn đƣợc? Chẳng thể không loạn. 

Xã  hội  loạn,  hoàn  cảnh  sống  của  chúng  ta,  trái  đất  nhiều  thiên  tai.  Vì  sao  vậy? 

Bởi  y  báo  chuyển  theo  chánh  báo.  Lòng  ngƣời  bất  thiện,  thân  thể  nhiều  bệnh, 

hoàn cảnh cƣ trú nhiều thiên tai, là do cảm ứng mà ra. Loại cảm  ứng này, ngày 

xƣa cho rằng là thần thoại, ngƣời xƣa tin tƣởng nhƣ vậy. Bây giờ nhà khoa học 

chứng minh rồi, nhà lƣợng tử học chứng minh rồi. Chúng ta khởi tâm động niệm 

thực sự có ảnh hƣởng đến sơn hà đại địa, có ảnh hƣởng đến hoa lá cỏ cây. Cho 

nên con ngƣời không đƣợc có niệm ác. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật làm cuộc thí nghiệm nƣớc, làm trong mƣời 

mấy năm. Khoảng năm 2004 tôi đến Nhật Bản dự đại hội, đến tham quan phòng 

thí nghiệm của ông, ông nói với tôi rất tƣờng tận, lúc đó ông đã thí nghiệm mƣời 

mấy vạn lần rồi, ông nói với tôi rằng, nƣớc thực sự hiểu đƣợc ý của con ngƣời, nó 

biết nhìn, biết nghe, hiểu đƣợc ý của con ngƣời, khoáng vật mà cũng vậy! Ý niệm 

của chúng ta tốt, thì phản ứng của nó sẽ kết tinh giống nhƣ hoa tuyết, rất đẹp. Nếu 

ý niệm của chúng ta bất thiện, ý niệm xấu, thì phản ứng của nó rất xấu, rất khó 

coi.  Thí  nghiệm  này  đƣợc  nhà  khoa  học  chấp  nhận,  đƣợc  phát  biểu  nhiều  lần  ở 

Liên Hiệp Quốc. 

336  Tập 377 



Khoáng vật, tôi nói với ông, trong kinh điển đại thừa nói, không những là nƣớc, 

mà hoa lá cỏ cây, sơn hà đại địa, cát, đất, đá đều có thể nhìn, đều có thể nghe, đều 

hiểu đƣợc ý của con ngƣời. Nhà khoa học này nói cho chúng tôi, chúng tôi đối 

chiếu với kinh Phật, một chấm cực nhỏ, bây giờ gọi là lƣợng tử, lớn bao nhiêu? 

100 ức lƣợng tử tổ hợp thành một điện tử, tức là 1/ 100 ức của một điện tử, rất 

nhỏ. Nó có hiện tƣợng vật chất, nó có hiện tƣợng tinh thần. Hiện tƣợng tinh thần 

là thọ, tƣởng, hành, thức. Thứ nhỏ nhƣ vậy mà có thọ, tƣởng, hành, thức, khiến 

cho chúng ta ngoảnh đầu lại xem Tâm kinh: “Quán Tự Tại Bồ Tát, chiếu kiến ngũ 

uẩn  giai  không”,  là  nói  lên  điều  đó,  không  phải  gì  khác.  Đây  nói  là  vật  chất  và 

tinh thần không phân khai, tinh thần ảnh hƣởng vật chất, đây là sự thật. Tinh thần 

là gì? Là ý niệm của chúng ta ảnh hƣởng đến sơn hà đại địa, ảnh hƣởng đến tất 

các loài trên trái đất. Nếu ý niệm của chúng ta không tốt, thì các loài trên trái đất 

đều biến thành xấu, sự việc đó rất phiền phức, thiên tai đến rồi đó. Ý niệm chúng 

ta tốt, thì tất cả loài vật đều hồi phục bình thƣờng, đều tốt. 

Cho nên Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ nói: năm 2012, ông ta hy vọng nhân dân trên 

toàn thế giới, đều giác ngộ đƣợc “khí ác dƣơng thiện”, cái gì không tốt thì chúng 

ta bỏ đi, cái gì tốt thì phải phát huy nó. “bỏ ác làm lanh, cải tà quy chánh, đoan 

chánh tâm niệm”, nhƣ vậy chẳng những trên trái đất không có thiên tai, mà trái 

đất  có  hƣớng  đi  tốt  hơn.  Nói  nhƣ  vậy  là  đúng,  không  sai  chút  nào,  hoàn  toàn 

giống  với  kinh  Phật.  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  ứng  đối  thiên  tai,  đó  là  bỏ  ác  làm 

lành, cải tà quy chánh, nhất tâm niệm Phật. Nhất tâm niệm Phật tức là đoan chánh 

tâm  niệm,  thiên  tai  này  đƣợc  hóa  giải.  Vấn  đề  là  những  con  ngƣời  trên  trái  đất 

này có chịu làm hay không? Đa số con ngƣời không tin tƣởng, vấn đề phát sanh 

là  ở  chỗ  này,  vậy  phải  làm  sao?  Giới  khoa  học  cũng  cho  chúng  ta  một  số  liệu, 

chúng  ta  thấy  có  thể  sanh  tâm  hoan  hỷ,  không  cần  toàn  bộ  ngƣời  trên  thế  giới 

quay đầu. Cần bao nhiêu ngƣời? chỉ cần 1% căn bình phƣơng nhân khẩu trên toàn 

thế giới, nhân khẩu trên toàn thế giới khoảng chừng 70 ức, 1% căn bình phƣơng 

là chƣa đƣợc 1 vạn ngƣời, chúng ta có thể tìm ra 1 vạn ngƣời trên thế giới vứt bỏ 

tự ngã, thành tâm thành ý, chân chánh đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, nhất tâm 

niệm Phật hay không? Thế giới này đƣợc cứu, một vạn ngƣời là tốt rồi. Vẫn rất 

khó! 

Tập 377  337 



Tôi học Phật 60 năm, cũng tìm 60 năm, hy vọng tìm đƣợc 4 ngƣời, để chúng tôi 

đồng tâm đồng đức, thành lập một tăng đoàn hòa hợp. 60 năm tìm không ra. Hai 

ngƣời ở một chỗ cũng bất đồng ý kiến, huống gì 1 vạn ngƣời thì tìm đâu cho có? 

1 vạn ngƣời thật sự có thể cứu đƣợc thế giới, công đức này lớn lắm! Quý vị có 

thể cứu 70 ức ngƣời trên trái đất, thật không dễ. Thực sự không có, vậy phải làm 

sao?  Thực  sự  không  có  thì  tự  mình,  tự  mình  cứu  chính  mình,  điều  này  là  chắc 

chắn, chắc chắn không có vấn đề. 

Chúng  ta  làm  theo  lời  này:  đoạn  tất  cả  điều  ác,  tu  tất  cả  điều  thiện,  cải  tà  quy 

chánh là buông bỏ vạn duyên, buông bỏ hết pháp thế và xuất thế gian. Tôi nƣơng 

theo bộ kinh Vô Lƣợng Thọ này, một câu A Di Đà Phật, phải mất bao nhiêu thời 

gian để thành tựu? Lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ chỉ phƣơng pháp cho chúng ta, chắc 

chắn 6 tháng là đƣợc sanh Tịnh Độ. Vấn đề của bản thân chúng ta vậy  là đƣợc 

giải quyết rồi. Thời gian 6 tháng không phải là dài cũng không phải là ngắn, quan 

trọng là quý vị có thật sự buông bỏ hay không, nếu thật sự buông bỏ thì thật sự 

thành tựu. Trong kinh Di Đà nói rất đơn giản: một ngày, hai ngày, cho đến bảy 

ngày, thì thành công. 6 tháng là đối với hàng trung hạ căn, hàng trung thƣợng căn 

thì  không  cần,  chỉ  7  ngày,  một  tháng  là  chắc  chắn  thành  công.  Chúng  ta  thuộc 

trung hạ căn, Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ tƣợng trƣng cho chúng ta, chúng ta dùng thời 

gian  6  tháng,  không  cần  nghĩ  gì  cả,  chỉ  nhớ  đến  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  nhớ  đến 

kinh Vô Lƣợng Thọ là nhớ đến Phật, nhớ Phật A Di Đà là niệm Phật, nhớ Phật 

niệm Phật thì hiện hay tại tƣơng lai chắc chắn thấy đƣợc Phật, chẳng có chuyện 

không  thành  tựu!  Thế  gian  này  quá  khổ,  quá  loạn  rồi.  Chúng  ta  gặp  đƣợc  pháp 

môn  này,  thật  đáng  quý,  thật  là  hy  hữu  khó  gặp.  Trăm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp 

chúng ta đã gặp đƣợc rồi, gặp đƣợc tức là gặp đƣợc cơ hội thành Phật, quý vị có 

thể trân quý, quý vị có thể hiểu rõ, nếu thật sự làm thì trong đời này sẽ thành tựu. 

Chúng ta xem kinh văn dƣới đây. Tất cả pháp đều là duyên sanh, duyên là điều 

kiện,  điều  kiện  không  đủ  thì  hiện  tƣợng  không  hiện  tiền.  Cho  nên  nó  “phi 

thƣờng”.   

 “Bức bách tánh cố khổ”.  Ngày nay chúng ta gọi là áp lực, áp lực cuộc sống, áp 

lực hoàn cảnh, áp lực tinh thần, khổ! 

338  Tập 377 



“Vi ngã sở kiến cố không”, đều là trái ngƣợc với sự hy vọng của ta , đều tan vỡ 

rồi. 

“Vi  ngã  kiến  cố  phi  ngã”.  “Vi  ngã  sở  kiến”  là  nghĩa  không.  “Vi  ngã  kiến”  là 

không  phải  ngã,  cùng  với  ở  trƣớc  nói  vô  thƣờng,  vô  ngã,  khổ,  không  là  một  ý 

nghĩa. 

 Hựu bức não danh khổ, khổ pháp thiên lưu, danh vi vô thường. Hựu nam nữ nhất 

 dị đẳng tướng, giai thị hư vọng bất thật, cố viết không. Tông thượng chư giải là 

giống nhƣ những giải thích ở trên,  tắc bức não thị khổ. Khổ pháp biến thiên, đãi 

 duyên nhi hiện.  Đây là “vô thƣờng”, vô thƣờng. 

 Kiến hữu nam nữ nhất dị chư tướng nhi thật vô hữu, vi ngã sở kiến, cố viết không. 

Ý  này  sâu  hơn  một  chút,  nhƣng  không  khó  hiểu  lắm.  Chúng  ta  thấy  thuật  thôi 

miên hiện đại của phƣơng Tây, các nơi ở phƣơng Đông đều có hiện tƣợng nhập 

hồn. Từ chỗ này xem, con ngƣời quả thực không chết, linh hồn không mất. Chết 

là thân thể chết, sau khi chết không đầu thai vào một đƣờng nào đó nhất định. Có 

ngƣời vào đƣờng súc sanh, có ngƣời vào đƣờng ngạ quỷ, có ngƣời sanh lên cõi 

trời, lại đổi một thân thể khác, gia thân quyến thuộc cũng hoàn toàn thay đổi. Vô 

thƣờng mà! Là giả không phải thật. Quý vị hoàn toàn thấy đƣợc vô thƣờng, khổ, 

không. 

 Ký nhiên vi ngã sở kiến, đương nhiên phi ngã sở chủ tể, cố viết vô ngã. Quý vị 

không  làm  chủ  mình  đƣợc,  gia  thân  quyến  thuộc  đều  ly  tán  rồi,  đều  trở  thành 

quyến thuộc của ngƣời khác rồi. Đâu là của quý vị? bản thân họ cũng không biết. 

“Ba la mật” là tiếng Phạn, chữ hán dịch là đáo bỉ ngạn, chúng ta thƣờng nói là 

“đến nhà, viên mãn”, nó có ý nghĩa nhƣ vậy. 

 Cực Lạc quốc độ, thủy thanh phong thanh, giai diễn diệu pháp. Vãng Sanh Luận 

 kệ vân, Phạm thanh ngộ thâm viễn, vi diệu văn thập phương. 

 “Luận chú”,  chú giải của pháp sƣ Đàm Loan,  thích vi diệu viết, xuất hữu nhi hữu 

 viết vi. Xuất hữu giả, xuất tam hữu. “Tam hữu” là gì? là dục giới, sắc giới và vô 

sắc giới. “Tam hữu” tức là lục đạo, “xuất tam hữu” tức là ra khỏi lục đạo. 

Cho nên  “Luận chú” hựu viết, vô dục cố, phi dục giới. Đây là nói về cõi Phàm 

Thánh Đồng Cƣ ở thế giới Cực Lạc. 

Tập 377  339 



 Địa  cư  cố,  phi  sắc  giới,  hữu  sắc  cố,  phi  vô  sắc  giới.  Tịnh  độ  phi  tam  giới  sở 

 nhiếp, xuất ư tam giới, cố viết xuất hữu, nhi hữu giả, vị Tịnh độ chi hữu, y nhất 

 thừa nguyện hãi nhi hữu, ly nhi biên, siêu tứ cú, xuất hữu nhi hữu, cô viết vi. 

Đây là nói về sự vi diệu của thế giới này, hoàn toàn khác với thế giới của chúng 

ta.  Tam hữu tức là luân hồi lục đạo. Chúng ta đời đời kiếp kiếp, vô lƣợng kiếp 

đến nay, không rời khỏi lục đạo, mà còn ở trong lục đạo hầu nhƣ là từ dục giới 

thiên đến địa ngục A tỳ, luân hồi trong phạm vi này, thật sự là khổ không kể xiết. 

Tình chấp sâu nặng, biết đâu cha mẹ hoặc ông bà của chúng ta, cố tổ lại đầu thai 

vào nhà chúng ta. Vì sao vậy? Vì họ lại đến biến thành cháu của ta, chắt của ta, 

họ nuối tiếc rời không khỏi gia đình. Nếu không có thiện căn, phƣớc đức, nhân 

duyên,  họ  tiếc  nuối  ngôi  nhà  này,  thì  biến  thành  động  vật  trong  nhà  nhƣ  chuột, 

gián. Sự biến thành động vật này là thật không phải giả. 

Nông dân ở nông thôn nuôi súc vật trong nhà, nhƣ nuôi chó, nuôi gà, nuôi trâu, 

nuôi  ngựa,  rất  có  thể  là  tổ  tiên  lại  đến,  ta  không  biết,  lại  còn  dùng  roi  đánh  nó. 

Trong kinh Phật nói về sự việc này rất nhiều. Trong Đạo giáo cũng nói rất nhiều. 

Ngƣời xƣa ghi lại rất nhiều ví dụ, tôi cảm thấy đó không phải dùng để khuyên 

ngƣời làm thiện, mà là nói chân tƣớng sự thật. Nếu quý vị đọc nhiều, hiểu nhiều, 

dần dần quý vị sẽ rõ. Hiểu rõ rồi, chúng ta mới thật sự bỏ ác làm lành, cải tà quy 

chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm.  Gặp  đƣợc  Phật  pháp,  đó  là  vô  lƣợng  thiện  căn, 

phƣớc đức, nhân duyên. Chúng ta nhất định phải nắm chắc. Thế giới Cực Lạc có 

thật, không phải giả. Không chỉ một mình Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, mà 

mƣời phƣơng chƣ Phật đều giới thiệu, đều tán thán. Chúng ta không đi đƣợc sao? 

 Hựu vân danh năng khai ngộ viết diệu. Danh giả, ngũ pháp chi nhất, nhất thiết sự 

 vật  hữu  danh  hữu  tướng.  Nhĩ  khả  văn  vị  chi  danh,  nhãn  khả  kiên  vị  chi  tướng. 

 Văn  vật  thể  chi  danh,  tiện  tâm  phù  hiện  kỳ  tướng,  bảo  thọ  thuyết  pháp,  bất  ly 

 danh cú, dĩ danh năng linh nhân khai ngộ, cố xưng vi diệu. Như thị vi diệu pháp 

 âm, cố sử văn giả năng ngộ thâm viễn.  

“Ngũ  pháp  chi  nhất”  là  Pháp  Tƣớng  tông  nói.  Ngũ  pháp  là:  danh,  tƣớng,  vọng 

tƣởng, chánh trí, nhƣ nhƣ. Năm pháp này đều có thể giúp chúng ta khai ngộ. Ngũ 

pháp, tam tự tánh, bát thức, nhị vô ngã, là cƣơng lĩnh quan trọng của Pháp Tƣớng 

tông. 

340  Tập 377 



“Danh” là danh từ thuật ngữ, tất cả sự vật đều có danh có tƣớng. Ngƣời là danh, 

ngƣời  có  tƣớng  của  ngƣời.  Nghe  đến  danh,  quý  vị  có  thể  nghĩ  đến  tƣớng  của 

ngƣời. Cây có tên, quý vị sẽ nghĩ đến hình tƣớng của cây. Hoa có tên, quý vị sẽ 

nghĩ đến hình tƣớng của hoa. Cho nên tai nghe là danh, mắt thấy là tƣớng. Nghe 

danh của vật thể, tâm chúng ta liền nghĩ đến hình tƣớng này. Chúng ta nhắc đến 

Phật A Di Đà, tự nhiên nghĩ đến hình ảnh của Phật A Di Đà. Nhắc đến Phật Bồ 

tát Quán Thế Âm, quý vị sẽ nghĩ đến hình ảnh của Bồ Tát Quán Thế Âm. 

“Bảo thọ thuyết pháp”, cây báu không có miệng, nó thuyết pháp là gió nhẹ thổi 

đến lay động cành lá. Cành lá đều là báu, đều là trân bảo, nó cọ xát vào nhau, 

giống nhƣ chuông gió phát ra âm thanh tuyệt vời, nhờ bổn nguyện oai thần gia trì 

của Phật A Di Đà, nó có thể tuyên thuyết hết thảy Phật pháp, muốn nghe pháp gì 

thì quý vị liền nghe đƣợc pháp đó. Muốn nghe danh hiệu Phật Bồ Tát, thì nó niệm 

Phật, niệm Bồ Tát. Đây gọi là vi diệu! 

“Vi diệu pháp âm” là nói chúng ta nghe đƣợc, thấy đƣợc sẽ khai ngộ. Đây là nói 

cây báu có thể làm Phật sự, có thể giúp chúng ta phá mê khai ngộ, thoát khổ đƣợc 

vui. 

 Hựu hạ hiển phong tống diệu âm, ôn nhã đức hương.  Ôn thị ôn hòa, hòa giả thiện 

 dã, lương dã, lƣơng thiện đều hàm ở trong ôn hòa này, gọi là ôn lƣơng, ôn hòa, 

ôn thiện.  Nhã giả, chánh dã,  chánh không tà gọi là nhã âm, nhã nhạc.  Đức hương, 

 hương cụ vạn đức. Hãy nhớ, Phật giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng ta, muôn 

sự muôn vật, mỗi thứ đều là viên minh cụ đức. Chúng ta đọc kinh này, dần dần 

thể hội đƣợc nghĩa lý trong đó. 

 Hội Sớ viết, ôn vị ôn hòa, nhã vị nhã chánh, hướng khí thích nhân vi ôn, giản ái 

 nhiễn hương vi nhã. Đây là nói quý vị rất thích hƣơng khí này, nhƣng quý vị sẽ 

không sanh tâm tham đắm. Nếu sanh khởi tâm tham đắm thì đó là không nhã. 

Câu trong dấu ngoặc này nói rất hay  “sử nhân ly ái nhiễm chi hương”,  hƣơng này 

rất thơm . 

  Hựu dĩ hương cụ vạn đức, cố năng sử văn giả, trần lao cấu tập tự nhiên bất khởi. 

Đây gọi là hƣơng báu! “Trần lao” là phiền não, “cấu” là nhiễm ô, “tập” là tập khí, 

những thứ này đều không sanh khởi. Đây là nó có thể giúp chúng ta đoạn phiền 

não, nó có thể giúp chúng ta khai ngộ. 

Tập 377  341 



Cho nên ở sau có chú giải:  Trần lao, phiền não chi dị danh. Cấu tập, phiền não 

 chi tập khí. Cấu là phiền não nhiễm ô, nhiễm uế. Khí là tập tánh. 

 Trần  lao  cấu  tập,  nhiễm  ô  tâm  tánh,  khu  bỉ  chúng  sanh.   Khu  bỉ  là  gì?  là  tạo 

nghiệp, tạo tác các loại nghiệp bất thiện. 

 Kim vi đức hương sở huân, ư thị tự nhiên bất khởi. Thử hựu thị dĩ hương vi Phật 

 sự dã. Mũi ngửi mùi hƣơng, hƣơng cũng giúp chúng ta phá mê khai ngộ, cũng có 

thể giúp chúng ta lìa khổ đƣợc vui, đúng là hƣơng báu! Cho nên thế giới Cực Lạc 

đáng quý, quý ở toàn thể y báo chánh báo. Lục căn chúng ta tiếp xúc, quý vị thấy 

đƣợc, nghe đƣợc, tiếp xúc đƣợc, nếm đƣợc, không có thứ nào là không đang giúp 

quý vị đoạn phiền não, chứng bồ đề, việc đức Phật A Di Đà thuyết pháp không 

cần phải nói nữa, mƣời phƣơng chƣ Phật gia trì cũng không cần nói nữa, chỉ nói 

những  việc  trong  cuộc  sống  hàng  ngày.  Thấy  sắc,  nghe  thanh,  ngửi  hƣơng  đều 

giúp quý vị chuyển phiền não thành bồ đề. Hoàn cảnh tu học nhƣ vậy tìm đâu ra? 

Mƣời phƣơng thế giới không có, chỉ riêng thế giới Cực Lạc có mà thôi, làm sao 

không đi đƣợc chứ? Phật Thích Ca Mâu Ni khuyên chúng ta đi, mƣời phƣơng chƣ 

Phật Nhƣ Lai cũng khuyên chúng ta đi. Chúng ta nghe hiểu, hiểu rõ rồi, thật sự 

phát tâm đi, chƣ Phật hoan hỷ, chƣ Phật hộ trì, nhất định bảo hộ quý vị đƣợc bình 

an, sanh về thế giới Cực Lạc, đi để thấy Phật A Di Đà. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

342  Tập 377 



Tập 378 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập:  Minh Tâm 

Thời gian: 16.04.2011 

Địa Điểm: TịnhTông Học viện -Úc Châu 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ  Kinh  Giải,  trang  462  hàng  hàng  thứ  hai.  Từ  tam  minh  phong  chi  diệu  xúc,  

xem từ đấy. 

 Đức phong xúc thể tự nhiên an lạc nhẹ nhàng, đều tâm vừa ý, nên nói an hòa đều 

 thích. Lạc đó  ví như tỳ kheo đắc diệt tận định, diệt tận định còn gọi là diệt tận 

 tam muội, là thiền định diệt tận lục thức tâm tâm sở, bậc thánh bất hoàn quả trở 

 lên vào được định này. Đây là lời nguyện thứ ba mươi, lạc như lậu tận nguyện sở 

 nhiếp. 

Đoạn kinh trên đây, đức Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu, môi trƣờng y báo tuyệt 

đẹp của thế giới Cực Lạc. Trƣớc tiên nói minh nhĩ đắc diệu âm, tiếp theo lại nói 

cho  chúng  ta  tỷ  đắc  diệu  hƣơng,  thân  đắc  diệu  xúc,  đoạn  này  nói  thân đắc  diệu 

xúc. 

Lục căn ở trong thế giới lục trần không phải ô nhiễm lục trần, mà là đắc cái diệu 

tự tánh, nên không gọi là lục trần nữa, minh tâm kiến tánh, diệu đức của tự tánh. 

Đây là đoạn thứ ba phong đắc diệu xúc, đây là những tiếp xúc đức phong xúc thể 

của thân. Trƣớc phong thêm chữ đức chính là viên  minh cụ  đức,  mỗi  một pháp 

đều là công đức đầy đủ của tánh. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, tự nhiên 

an lạc hài hòa, không phải Phật A Di Đà thiết kế nên, cũng không có công nhân 

phục vụ ở nơi đó, hoàn toàn là tự nhiên. Phía trƣớc chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, 

loại  tánh  đức  này  hiện  ra  tự  nhiên.  Nhân  của  nó  vốn đầy  đủ,  tự  tánh  vốn  đã  có 

vậy, không có hiện tƣợng sanh diệt, chỉ có ẩn hiện bất đồng, có duyên thì nó hiện, 

không có duyên thì nó ẩn. Duyên thế giới Cực Lạc này từ đâu mà có? Là oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà. Phật Di Đà khi còn  ở trong nhân, thành tựu của 

công đức hạnh nguyện đây là duyên, hiện ra đức tƣớng đầy đủ của tự tánh. Trong 

kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy: “tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng trí tuệ của 

Nhƣ Lai”. Cho thấy đƣợc mỗi ngƣời chúng ta đều có, vãng sanh về thế giới Cực 

Tập 378  343 



Lạc, thế giới đó, là những thành tựu công đức hạnh nguyện của Di Đà. Phía trƣớc 

chúng ta đã học. 29 loại thành tựu mà trong Vãng Sanh Luận đã nói, trong đó có 

17 loại thành tựu y báo, 8 loại thành tựu chánh báo. 

 “Điều tâm vừa ý”,  tóm lƣợc mà nói, thế giới Cực Lạc, diệu đức của tự tánh, có 

thể giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chƣớng. Ở trong cõi thật báo trang nghiêm, có 

thể giúp pháp thân Bồ Tát, trừ bỏ tập khí vô thỉ vô minh. Ở trên thân phàm phu 

của chúng ta, có có thể giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chƣớng, giúp chúng ta tiêu 

trừ tập khí phiền não, khơi dậy đức tƣớng trí huệ trong tự tánh. Loại công năng 

này là tự nhiên, chỉ cần quý vị khế nhập cảnh giới này nó tự nhiên hiện ra. Cho 

nên tu hành thật sự là rất quan trọng, khái niệm về hai chữ tu hành này nhất định 

cần rõ ràng. Hành là hành vi khởi tâm động niệm là hành vi của ý, ngôn ngữ là 

hành  vi  của  khẩu,  động  tác  là  hành  vi  của  thân,  gọi  là  ba  nghiệp  thân  khẩu  ý. 

Hành vi có sai lầm, có sơ xuất, đem nó sửa thành đúng đây gọi là tu hành. Danh 

từ này không thể suy nghĩ sai lầm đƣợc. Nếu nhƣ chúng ta cho rằng tụng kinh là 

tu hành, lạy Phật là tu hành, ngồi thiền là tu hành, lời nói này có đúng thật hay 

không? Không thể nói là đúng, cũng không thể nói là sai. Vì sao vậy? Nếu quý vị 

làm những động tác này, tâm hành không chuyển đổi thì là sai, tâm hành có thể 

chuyển đổi thì thực sự đúng. Tiêu chuẩn là những gì Phật nói ở trong kinh điển, 

những  đạo  lí,  phƣơng  pháp  này,  và  cảnh  giới.  Nếu  nhƣ  tƣơng  ứng  với  lí  luận 

trong kinh điển nói, phƣơng pháp tƣơng ứng, cảnh giới tƣơng ứng là ngƣời thật 

tu. Nếu nhƣ hoàn toàn không tƣơng ứng, hình dáng bày ra bên ngoài là rất đẹp, là 

kẻ giả tu, họ không phải thật. Cổ Đức gọi là : “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”. 

Tịnh tông, công đức của câu Phật hiệu này không thể nghĩ bàn, nếu nhƣ một ngày 

niệm  mƣời  vạn  tiếng  Phật  hiệu  rất  tinh  tấn,  nhƣng  nễu  vẫn  còn  nghĩ  ngợi  lung 

tung, vẫn còn tham sân si mạn, đó là sai không phải đúng, một tơ hào công đức 

cũng không có. Chẳng những công đức không có phƣớc đức cũng không có, đây 

gọi là làm uổng phí. Cho nên học Phật không thể không rõ ràng, nếu không rõ lí 

quý vị làm sao sửa đổi? Quý vị không học thuộc kinh điển, quý vị không hiểu rõ 

lí, quý vị không biết tiêu chuẩn ở nơi nào, mãi  mãi tự cho là đúng, tự cho là tu 

hành, tự cho là công phu quá tốt, cuối cùng vẫn không thể vãng sanh, vẫn còn bị 

luân hồi. Lúc đấy thì trách Phật Bồ Tát, tôi nƣơng theo ngài làm nhƣ vậy rồi tại 

344  Tập 378 



sao lại không linh? Nếu nói Phật Bồ Tát không linh, báng Phật báng Pháp báng 

Tăng, đây là tội chồng lên tội, quý vị đọa vô gián địa ngục. Quả báo hủy báng 

tam bảo là vô gián địa ngục. 

“Kỳ lạc” là nói tánh đức ở trong lục căn, thật sự giúp quý vị phá mê khai ngộ, 

phá mê khai ngộ là lìa khổ đƣợc vui.  Cái vui này giống như tỳ kheo đắc diệt tận 

 định vậy. Diệt tân định là cái gì? “còn gọi diệt tận tam muội”, chính là kiến tƣ 

phiền  não,  kiến  tƣ  phiền  não  đều  diệt  tận,  đều  đoạn  hết  rồi.  Tam  giới  88  phẩm 

kiến hoặc, 81 phẩm tƣ hoặc, tất cả đoạn trừ sạnh rồi thì đây gọi là A La Hán. Ở 

tiểu thừa quý vị chứng tứ quả La Hán. Ở đây nói:  bậc thánh từ bất hoàn quả trở 

 lên.  Bất hoàn quả là quả thứ ba A Na Hàm, phía trên A Na Hàm một tầng.  “Nhập 

 vào định này”,  họ đắc đƣợc định này là diệt tận định. Họ đem tham sân si mạn 

nghi diệt sạch không có nữa, đây là tƣ hoặc. Ác kiến chính là kiến hoặc. Ác kiến 

mở rộng ra là: thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Ở trong 

kinh luận thông thƣờng gọi là thập sử, đây là Thế Tôn vì phƣơng tiện dạy học mà 

chế  ra,  81,  88,  81  phẩm  tƣ  hoặc,  88  phẩm  kiến  hoặc.  Kiến  hoặc  đoạn  tận  thì 

chứng quả Tu Đà Hoàn, cũng là chứng đƣợc vị bất thoái. Tham sân si mạn nghi 

chia ra ở tam giới cửu địa. Mỗi địa có chín phẩm, chín nhân chín bằng tám mƣơi 

mốt phẩm, tất cả đều đoạn tận, duyên của lục đạo không còn nữa, thì quý vị vƣợt 

qua lục đạo. Lục đạo từ đâu mà có? Kiến tƣ phiền não biến hiện ra vậy. Cho nên 

đoạn hết kiến tƣ hoặc thì lục đạo không có nữa. Lục đạo không còn bây giờ trƣớc 

mắt quý vị là tứ thánh quả giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Tứ pháp 

giới này là cõi tịnh của Phật Thích Ca Mâu Ni, lục đạo là cõi dơ, cõi uế, ô nhiễm, 

tứ  thánh  là  tịnh  thổ.  Ở  trong  tứ  thánh  pháp  giới  thiện  ác  đều  không  có,  ở  đây 

thanh tịnh. Trên đề kinh của kinh Vô Lƣợng Thọ thanh tịnh bình đẳng giác, chính 

là cái thanh tịnh này, họ thật đã chứng đƣợc. A La Hán chứng đƣợc là thanh tịnh. 

Ở trong vô thƣợng chánh đẳng chánh giác thì họ thành chánh giác, thanh tịnh thì 

thành chánh giác. Hƣớng lên trên là chánh đẳng chánh giác đó là Bồ Tát, thanh 

tịnh hƣớng lên trên là bình đẳng, bình đẳng là Bồ Tát. Thanh tịnh là A La Hán, 

Bích Chi Phật, giác là Phật, pháp thân đại sĩ đây gọi là giác, vô thỉ vô minh đoạn 

rồi. 

Tập 378  345 



Phía  sau  câu  này  là  vì  chúng  ta  mà  nói  ra  lí  do  thù  thắng  trang  nghiêm  của  thế 

giới Cực Lạc , là lời nguyện thứ 30 của 48 lời nguyện Di Đà, lời nguyện lạc như 

 lậu  tận,   lời  nguyện  này  thành  tựu.  Có  thể  thấy  đƣợc  48  lời  nguyện,  nguyện 

nguyện đều trò đầy, nguyện nguyện đều làm đƣợc.  Đoạn văn dƣới đây là giảng 

cho đoạn cuối. 

Đoạn văn đƣới:  gió thổihoa tụ hiện ra diệu sắc, đây là nhã đắc diệu sắc. Quý vị 

xem  phía  trƣớc  chúng  ta  nên  nhớ,  đoạn  thứ  nhất  nói  về  nhĩ,  nhĩ  đắc  diệu  âm. 

Đoạn thứ hai nói về tỷ, tỷ đắc diệu hƣơng. Đoạn thứ ba nói về phong, gió thổi qua 

thân  thể  đắc  diệu  xúc.  Tiếp  theo  bên  dƣới,  nhãn  đắc  diệu  sắc.  Lục  căn  tiếp  xúc 

cảnh giới bên ngoài không điều gì không diệu, không nhƣ chúng ta bây giờ lục 

căn tiếp xúc cảnh giởi bên ngoài, đều ô nhiễm, đều khởi phiền não, đều khởi thất 

tình ngũ dục. Thất tình ngũ dục là ô nhiễm, là mê mà không giác. Thế giới Cực 

Lạc lục căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, đều có thể giúp quý vị giác mà không 

mê, cho nên quý vị lìa khổ đƣợc vui. 

 Gió thổi hoa tụ mà hiện diệu sắc, hoa bay như mưa nên gọi mưa hoa.  Mƣa là từ 

phía trên rơi xuống. Đoạn dƣới này  “minh hoa vũ công đức”  , mời xem lời kinh: 

 “Phục xuy thất bảo lâm thọ phiêu hoa thành tụ, chủng chủng sắc quang biến mãn 

 phật  độ”,   cõi  Phật  này  chính  là  thế  giới  Cực  Lạc.  “tùy  sắc  thứ  đệ  nhi  bất  tạp 

 loạn, nhu nhuyễn quang khiết như Đâu La gấm” . Hoa rơi trên mặt đất giống nhƣ 

tấm thảm vậy, giống nhƣ tấm thảm đan dệt nên vậy, hoa của nó không tán loạn, 

màu sắc hoa tụ xếp thành đồ án, rất chỉnh tề, đây là công đức. Nếu nhƣ hoa này 

lúc từ không trung rơi xuống rất lẽ tẻ, nhƣ vậy thì không đẹp. xếp thành đồ án vô 

cùng đẹp đẽ không tạp loạn,  mềm mại sáng trong như gấm Đâu La, gấm Đâu La 

phía sau có giải thích.  “túc phục kỳ thượng”  nhƣ gấm Đâu La.  “một thâm tứ chỉ”  

nó  có  tính  đàn  hồi,  giẫm  lên  phía  trên  nó  không  lún  bốn  ngón.  “tùy  túc  cử  dĩ, 

 hoàn phục như sơ”  tính đàn hồi rất tốt, chúng ta nhấc chân lên thì nó trở lại bình 

thƣờng. 

 “Quá thực thời hậu, kỳ hoa tụ một, đại địa thanh tinh, canh vũ tân hoa, tùy kỳ 

 thời tiết, hoàn phục chu biến, dữ tiền vô dị như thị lục phản” . 

Thế giới Cực Lạc không có hôn ám một vùng ánh sánh, thực tế mà nói họ không 

có khái niệm về thời gian, đây đều là tùy thuận tập khí của chúng sanh thế giới Ta 

346  Tập 378 



Bà để nói. Con ngƣời ở thế gian này có khái niệm thời gian, bây giờ thực sự là 

buổi sáng hay chiều, là mấy giờ? Thế giới Cực Lạc họ lại không cần ăn cơm, họ 

lại  không  cần ngủ  nghỉ,  cho  nên  thực  tế  mà  nói  họ  không  có  khái  niệm  về  thời 

gian.  Những  cách  nói  này  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  tất  cả  đều  là  hằng  thuận 

chúng sanh tùy hỉ công đức. Thế giới Ta Bà nếu hỏi: ba bữa cơm ở thế giới Cực 

Lạc  ăn  thế  nào?  Buổi  tối  ngủ  nghỉ  thế  nào?  Nhà  ở  những  thứ  này  đều  rất  quan 

tâm, tất cả đều giới thiệu cho quý vị, có hay không? Không thể nói không có, “tất 

cả pháp đều từ tâm sinh”. Quý vị có ý nghĩ này thì nó có hiện tƣợng này, những 

hiện tƣợng này khẳng định giống với những điều trong kinh đã nói, Phật không 

nói sai. Nếu nhƣ quý vị ở thế giới Cực Lạc đƣợc tâm  thanh tịnh, tâm  địa thanh 

tịnh  bình  đẳng  không  có  một  ý  niệm  sanh  khởi,  thì  những  hiện  tƣợng  này  đều 

không có. Do đó chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, hạ bối vãng sanh của cõi phàm 

thánh đồng cƣ, họ có hiện tƣợng này, chắc chắn có. 

Mời xem chú giải:  “Bỉ quốc đức phong hữu chư diệu dụng”.  Chƣ ở đây là nhiều, 

rất nhiều loại diệu dụng.  “thủ viết”,  mở đầu nói cho chúng ta,  “thổi vật ra tiếng, 

 diễn nói diệu pháp” , đây phía trƣớc đã nói: gió thổi hoa cỏ cây cối. Hoa cỏ cây 

cối  đều  làm  từ  châu  báu,  gió  thổi  lúc  lá  cây  va  chạm  với  lá  cây,  thì  giống  nhƣ 

chuông  gió vậy,  cỏ  cũng  là nhƣ  vậy.  Gió  thổi  cỏ  lay,  âm  thanh  va  chạm  thật  là 

tuyệt  diệu,  giống  nhƣ  nhạc  giao  hƣởng,  không  những  có  âm  thanh  âm  nhạc  nó 

còn nói pháp, nói Tứ Đế, nói 12 Nhân Duyên, nói Lục Độ, nói Tam Học, pháp gì 

cũng nói. Quý vị muốn nghe cái gì thì quý vị có thể nghe đƣợc cái đó, thế giới tây 

phƣơng  muốn  thấy  cái  gì  quý  vị  đều  có  thể  thấy  đƣợc,  mƣời  phƣơng  thế  giới, 

giống nhƣ đài truyền hình của chúng ta bây giờ, thật còn hơn truyền hình, truyền 

hình của chúng ta là mặt phẳng, nó là hình khối. Hình vẽ hiện ra ngƣời thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc có thể đi vào trong đó, truyền hình ngày nay của chúng ta 

không làm đƣợc, màn hình mở ra chúng ta không thể đi vào đƣợc. Do đó có thể 

biết khoa học kỹ thuật của họ cao hơn so với chúng ta, so sánh với nó còn kém rất 

xa. 

 Thứ haitùy gió tản hương, người nghe thanh tịnh.  Đây đều nƣơng vào gió.  Thứ 

 ba đức phong xúc thân, lạc cùng diệt tận. thứ tư tùy gió đưa hoa, biến khắp đất 

 nước.  Quý vị thấy diệu của gió này, hay không thể diễn tả.  Gió thổi cây báu, ánh 

Tập 378  347 



 sáng cùng hoa tự nhiên hội tụ.Xanh vàng đỏ trắng biến khắp nước đó.  Năm câu 

này  chúng  ta  dùng  một  câu  để  nói,  gió  thổi  hoa,  hoa  rơi  trên  mặt  đất,  tự  nhiên 

biến  thành  tấm  thảm,  thảm  hoa  tuyệt  đẹp,  biến  khắp  nƣớc  đó.  Mặt  đất  trang 

nghiêm  của  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Nên  kinh  nói:“hoa  trôi  thành  tụ,  đủ 

 loại sắc màu, biến khắp cõi Phật, tùy theo thứ tự, mà không tạp loạn” 

Trong đoạn kinh này nói, quý vị  thấy thế  giới này thật đẹp!  Lại  Ngô  dịch  nói:  

 thổi cây bảy báu làm năm âm thanh. Năm âm thanh là của Trung Quốc. Cổ âm 

của Trung Quốc lấy năm âm là chủ: cung thƣơng giác chính vũ. Âm nhạc bây giờ 

có bảy âm cơ bản, Trung Quốc cũng có, có biến cung biến thƣơng kết hợp lại, kết 

hợp  năm  âm  cũng  là  bảy  âm.  Câu  nói  này  ngày  nay  gọi  là  nhạc  giao  hƣởng, 

những nhạc khí này không giống nhau cùng nhau diễn tấu. 

 Lấy cây hoa bảy báu phủ khắp trong nước đó đều rãi trên Phật và chư Bồ Tát, A 

 La Hán. Đây là tự nhiên không có sự thao tác của con ngƣời. Gió thổi cây hoa, 

hoa này sẽ bay đến đỉnh đầu của Phật, đỉnh đầu của Bồ Tát, đỉnh đầu của A La 

Hán, nhƣng sau khi rơi xuống thì không thấy nữa. Không ô nhiễm thân thể của 

quý vị, ô nhiễm áo quần của quý vị, không nhiễm, rơi xuống thì biến mất. 

 Cây hoa vì gió từ trong không tán dương cúng dường thánh chúng như trời mưa 

 hoa khắp cõi Phật.Luận vãng sanh gọi hoa báu khắp nơi có hai thù thắng.Một là 

 diệu sắc thù thắng, hoa trôi có thứ thự.  Nó có trật tự nó không loạn.  Theo màu 

 sắc thành tụ, xanh vàng đỏ trắng đều tùy loại của nó.  Màu trắng cùng với  mày 

trắng tụ ở cùng nhau, màu vàng cúng với màu vàng tụ cùng nhau nó không loạn, 

tự nhiên xếp thánh đồ án.  “Nên nói tùy sắc thứ tự mà không tán  loạn, hoa báu 

 khắp nơi, như tranh như gấm”  giống nhƣ đố án, giống nhƣ gấm dệt. Trung Quốc 

cổ đại công nghiệp tơ lụa  rất phát triển, đối ngoại thƣơng  mại đó  là  lƣợng xuất 

khẩu lớn, ngƣời tây phƣơng vô cùng thích thú, thích tơ tằm của Trung Quốc. Tơ 

tằm  do  công  nhân  thiết  kế,  công  nhân  thao  tác  dệt  thành,  mƣa  hoa  của  thế  giới 

Cực Lạc, không ngƣời thao tác không ngƣời thiết kế, tự nhiên thành tựu, so với 

công nhân thiết kế còn đẹp hơn. Những nơi này chúng ta đều muốn đến, công đức 

tự  tánh  không  thể  nghĩ  bàn,  là  tánh  đức  của  tự  tánh,  là  nguyện  lực  của  Di  Đà 

thành  tựu.  Nguyện  lực  Di  Đà  là  duyên,  công  đức  tự  tánh  là  nhân.  Nhân  duyên 

348  Tập 378 



tƣơng ứng thì quả báo hiện ra, những cảnh giới này đều là quả. Là quả báo cảm 

ứng ở thế giới Cực Lạc.  đủ loại màu sắc biến khắp cõi Phật, là diệu sắc vậy. 

Xem  cái  thứ  hai   “hai  là  diệu  xúc  thù  thắng” .  Kinh  nói  mềm  mại  sáng  trong.  

Quang  chỉ  sắc  quang  vô  lƣợng  đã  nói  ở  trƣớc.  Khiết  chỉ  chất  hoa  trong  sạch. 

Mềm mại chỉ diệu xúc, quý vị chạm vào nó, nó mềm mại. “Gấm Đâu La”, cái này 

giống với bông của hoa bông, cùng là gấm, tiếng Phạn. 

 Đạo Tuyên luật sư nói: cỏ cây hoa sợi vậy.  Ở đây lấy một ví dụ:  hoa Bồ Đài, hoa 

 Liễu, sợi liễu, hoa Bạch Dương, hoa Bạch Điệp … sợi là vậy.  Ấn Độ có một loại 

thực  vật,  giống  nhƣ  hoa  bông  của  Trung  Quốc  rất  sạch,  mềm  mại.  “Lấy  nghĩa 

 nhỏ mềm, phúc là giẫm vậy”.  Chân của chúng ra giẫm xuống dƣới, nó mềm nó 

lún xuống, chìm là lún xuống.  Chân giẫm trên hoa, nó xúc mềm mại, giống như 

 giẫm  gấm  Đâu  La.  Chân  đạp  vào  hoa,  sâu  xuống  bốn  ngón.  Quý  vị  thấy  mềm 

nhƣ vậy, giẫm xuống nó rõ bốn ngón chân, cất bƣớc chân lên, hoa tức bằng phẳng 

nhƣ ban đầu, tính đàn hồi của nó rất tốt.  Nên nói:cất bước chân lên, trở lại như 

 cũ.  

Dƣới đây nói  mưa hoa lục phản,  cũng tức nghĩa đêm ngày sáu thời mưa hoa Mạn 

 Đà La trong kinh A Di Đà.  Trong kinh A Di Đà cũng có ý nghĩa này. Ở đây cũng 

có “sáu thời” đây là Ấn Độ cổ. Cổ Ấn Độ đem một ngày đêm phân làm sáu thời, 

ngày ba thời đêm ba thời. Trung quốc chúng ta thời xƣa, đem đêm ngày phân làm 

12 thời khắc, dùng tý sửu dần mão thìn tỵ ngọ mùi thân dậu tuất hợi, dùng cái này 

để biểu thị mƣời hai thời khắc. Còn bây giờ? Trên thế giới ngày nay thông hành, 

là đem ngày đêm chia làm 24 giờ, chúng ta gọi nó là tiểu thời, nhỏ hơn so với 

thời khắc của Trung Quốc. Trung Quốc một thời khắc là hai giờ hiện nay, đây gọi 

nó là tiểu thời. Thời khắc của Ấn Độ lớn hơn chúng ta, hai thời khắc của Trung 

Quốc chúng ta là một giờ của Ấn Độ, Ấn Độ ngày đêm chỉ có sáu thời. Trên trái 

đất này của chúng ta, cách chia thời gian không giống nhau. Ngày nay giao thông 

tiện  lợi,  biết  đƣợc  lệch  giờ.  Thời  xƣa  không  có  nghe  đến  danh  từ  lệch  giờ  này. 

Chỉ  có  ở  trong  thiên  văn  học  có  nhắc  đến,  trong  cuộc  sống  bình  thƣờng  không 

cảm giác đƣợc lệch giờ, bây giờ có lệch giờ. “Sáu thời là thần triêu”  đây là sáng 

sớm  giữa  ngày,  cuối  ngày.  Trong  giới  kinh  gọi  sáng  sớm  là  sơ  nhật  thời.  Sáng 

sớm, giữa ngày, cuối ngày ba thời. Ban đêm là đầu đêm giữa đêm cuối đêm. Ban 

Tập 378  349 



ngày cũng gọi là sơ nhật phần, trung nhật phần, hậu nhật phần, có cách nói này. 

Buổi tối là sơ dạ phần, trung dạ phần, hậu dạ phần. Khi đức Thế Tôn còn tại thế, 

ban đêm chỉ nghĩ ngơi vào lúc trung dạ. Trung dạ là lúc nào? Nếu dùng bây giờ 

để nói, một giờ đồng hồ của Ấn Độ là bốn giờ, thời gian nghĩ ngơi một ngày nghỉ 

một  thời,  tức  là  4  giờ  đồng  hồ  bây  giờ,  ban  đêm  10  giờ  đi  nghỉ,  2  giờ  thì  dậy. 

Trung dạ là thời gian nghỉ ngơi. Trung nhật, ban ngày là thời gian ăn uống, trung 

nhật phần. Ăn cơm vào trung nhật, ngày ăn một bữa. 

 Sáng sớm mưa hoa, sau khi qua giờ ăn hoa đó tự mất, đại địa thanh tịnh, thêm 

 mưa hoa mới.  Hoa này nó có thời gian, mỗi giờ hoa rơi một lần, bƣớc sang giờ 

thứ hai, hoa rơi hoàn toàn mất hết, đại địa vô cùng sạch sẽ, lại rơi hoa mới. Nói 

cách khác, thế giới tây phƣơng hoa rơi xuống sáu lần, thì giống nhƣ chúng ta  ở 

đây một ngày sáu thời khắc, ngày ba thời đêm ba thời. Chỉ xem số lần mƣa hoa, 

trên thực tế, ngoài cái này ra không thấy có thời khắc, nó không cần nhật nguyệt. 

Y báo chánh báo đều phóng ánh sáng, thế giới tây phƣơng không có u ám, thế 

giới ánh sáng. Con ngƣời bên  ấy không cần ăn uống cũng không cần ngủ nghỉ, 

nghe pháp tức là hấp thụ năng lƣợng, không cần hấp thụ trong việc ăn uống mà. 

Từ âm thanh Phật thuyết pháp, thấy đƣợc ánh sáng của Phật, thì họ hấp thụ năng 

lƣợng,  cho  nên  pháp  hỉ  sung  mãn.  Từ  trong  thiền  định  hấp  thụ  năng  lƣợng, 

phƣơng pháp của nó rất nhiều, không cần ăn uống, hấp thụ năng lƣợng không phí 

công, đi đứng nằm ngồi đều đang hấp thụ. Năng lƣợng đến từ tự tánh là tánh đức, 

thật sự là lấy không hết dùng không tận, không sanh không diệt. Đây mới thực sự 

gọi là đắc đại tự tại. 

Giờ ăn là, giờ ăn chính, tức là giờ ngọ giữa ngày. Ngƣời Trung Quốc chúng ta nói 

giờ ngọ, 11 giờ trƣa đến 1 giờ chiều, hai giờ đồng hồ này, giờ ăn là lúc nào? Giữa 

ngày, giữa ngày buổi trƣa. Sau buổi trƣa thì không ăn nữa, cho nên tỳ kheo dùng 

bữa  là  ở  lúc  nào?   11  giờ,  đại  khái  đến  11  giờ  rƣỡi,  không  đƣợc  vƣợt  qua  giữa 

ngày.  Giữa  ngày  chắc  chắn  không  còn  ăn  uống  nữa,  Trong  Giới  Kinh  có  quy 

định. Dụng ý ở đâu? Giúp đỡ những phàm phu này, buông xả tâm tham, buông xả 

dục  vọng,  nhiếp  thụ  ăn  uống,  phải cho  hợp  thời,  không  khởi  tham  niệm,  đây  là 

đối với hàng sơ học. Đối với ngƣời đã tu lâu, không khởi phân biệt, không khởi 

chấp trƣớc, tất cả đều tùy ý. 

350  Tập 378 



Ở đây trích dẫn  kinh Sa Di thập giới nghi tắc” nói: thọ trai giờ ăn không được 

 qua buổi trưa. 

“Trai”, ngƣời bây giờ đều dùng sai chữ này, cho rằng ăn chay là trai, không phải 

vậy.  Trai  là  quá  ngọ  không  ăn,  không  liên  quan  với  chuyện  ăn  mặn  ăn  chay, 

không liên quan với cái này. Quá ngọ không ăn gọi là trai, cho nên ăn chay không 

thể gọi là Trai. Ngƣời bây giờ gọi trai thái quán là quán cơm chay, dùng chữ trai 

ở đây không thỏa đáng. 

Biểu  thị  sáng  sớm  hoa  rơi,  qua  giữa  ngày  thì  trên  mặt  đất  tự  nhiên  mất  đi,  tự 

nhiên không còn nữa.  “đại địa thanh tinh như cũ” , mặt đất cái gì cũng không có, 

vô cùng sạch sẽ. Ngay sau đó không trung lại mƣa hoa mới.  Nên theo sáu thời ở 

 đây hoa rơi hoa mất, tuần hoàn lặp lại. Nên nói theo thời tiết của nó trở lại biến 

 khắp.  Hoàn phục là tuần hoàn và phản phục. Chu biến là biến khắp nƣớc đó vậy. 

Với  trƣớc  không  khác,  lục  phản  nhƣ  vậy.  Lục  phản  ở  đây  là  lục  độ  vậy.  Trong 

kinh Di Đà nói sáu thời mƣa hoa, chính là ý nghĩa này. 

Ở thế gian này chúng ta cần phải ăn uống, ăn uống duy trì mạng sống của chúng 

ta. Nhƣng ăn uống cũng sẽ tổn hại nghiêm trọng sinh mạng của chúng ta, đạo lý 

này  không  thể  không  hiểu.  Phật  pháp  nói  chúng  sanh  trong  lục  đạo  chỉ  có  khổ 

không có vui. khổ là thật, vui là giả vậy. Trong Phật pháp nói thật giả là có tiêu 

chuẩn, có thay đổi là giả, không thay đổi là thật. Ví nhƣ thức ăn hợp khẩu vị của 

quý  vị,  quý  vị  rất  thích,  quý  vị  ăn  rất  ngon  miệng,  đây  là  vui.  Ăn  một  chén  rất 

ngon miệng, ăn hai chén cũng rất ngon miệng, quý vị ăn liên tục hai mƣơi chén, 

ba mƣơi chén, thì quý vị phải cầu cứu mạng. Vì sao vậy? Vì nó thành khổ rồi. 

Vui có thể biến thành khổ, là giả không phải thật vậy. Khổ không thể biến thành 

vui, ví nhƣ nói đói, đói một bữa rất khổ, đói hai bữa càng khổ, đói ba bữa thì khổ 

không nói nên lời, không thể biến thành vui. Đánh quý vị một roi đây là rất khổ, 

rất đau, đánh hai roi càng đau, đánh đến một trăm roi không thể đánh thành vui 

đƣợc. Quý vị nói cái vui này, quý vị thấy ngƣời ca hát khiêu vũ, quý vị bảo họ hát 

một ngày liên tục, họ nhất định quỳ xuống đất cầu xin quý vị tha mạng. Quý vị 

bảo họ khiêu vũ, quý vị bảo họ nhảy bảy ngày bảy đêm, thì xong rồi, vui sẽ biến 

thành khổ, khổ không thể biến thành vui. Đức Phật dạy chúng ta phàm phu trong 

lục đạo, khổ tạm dừng, họ cho rằng là vui. Ví nhƣ thức ăn: quý vị mỗi ngày ăn ba 

Tập 378  351 



bữa, thiếu một bữa đã cảm thấy khổ rồi. Nói cách khác, giống nhƣ sáu thời mƣa 

hoa đến giờ thì quý vị phải uống thuốc thôi. 

Ẩm thực là cái gì? Là thuốc trị đói khổ của quý vị, bệnh đói. Quý vị thấy từ khi 

sinh ra đã có căn bệnh này. Đến chết cũng không cách gì trị đƣợc. Sự tĩ mỉ của 

Phật thấy đƣợc  rất rõ ràng,  chúng ta tâm  thô không có cảm nhận đƣợc.  Phật đã 

nói rõ cho chúng ta, chúng ta suy nghĩ thấy chính xác hợp lí, đây là thật không 

phải giả. Đức Phật nói cho chúng ta biết khổ của chúng sanh trong lục đạo có ba 

loại: có khổ khổ, hoại khổ, hành khổ. 

Ba loại khổ, từ phía dƣới là danh từ, từ phía trên là động từ. Khổ khổ, những khổ 

nào? Sanh lão bệnh tử khổ, cầu bất đắc khổ, ái biệt li khổ, oán tắng hội khổ, ngũ 

ấm xí thạnh khổ. Ngũ ấm thạnh khổ thông thƣờng mọi ngƣời không biết, nhƣng 

quý vị vừa nói thì họ lập tức biết, họ có. Là thứ gì? Vọng niệm là rõ ràng nhất, 

muốn dừng nhƣng dừng không đƣợc. Tôi rất muốn niệm Phật, tại sao miệm mấy 

câu  thì tạp niệm nổi lên. Làm cách  nào cũng không hết đƣợc, đây là ngũ  ấm xí 

thạnh khổ. Ngũ ấm là thọ tƣởng hành thức, sắc thọ tƣởng hành thức, khổ của vật 

chất và tinh thần không nói nên lời! Tại vì sao khổ nhƣ thế này? Vì quý vị không 

biết nó là giả, quý vị cho rằng nó là thật. Nếu quí vị có bản lĩnh của Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát,  thấy  đƣợc  ngũ  uẩn  đều  không,  thì  ngũ  ấm  xí  thạnh  không  có  nữa. 

Ngũ ấm xí thạnh đã không có, nói cho các vị biết khổ khổ không còn nữa. Vì nó 

là gốc của khổ khổ, gốc của sanh lão bệnh tử, gốc của ái biệt li, cầu bất đắc, oán 

tắng hội. Quý vị đem cái gốc chặt gãy đi thì khổ khổ không còn nữa. Làm cách 

nào  để  chặt?  Diệu  pháp  thứ  nhất  đó  chính  là  niệm  Phật,  trong  lòng  chỉ  có  đức 

Phật  A  Di  Đà,  ngoài  đức  Phật  A  Di  Đà  ra  thì  cái  gì  cũng  không  có,  lạc  dấy. 

Ngƣời thời nay nói áp lực tinh thần, áp lực vật chất tất cả không có rồi. Nhƣng 

rắc rối trƣớc mắt là cái gì? Là nó không để quý vị niệm Phật. Quý vị muốn niệm 

Phật nó xen ngang vào, nó đến quấy nhiễu, quý vị càng khổ não, càng khổ não thì 

quý vị càng không thể thành tựu. Làm thế nào đây? Sự việc này không phải một 

mình quý vị có, từ xƣa đến nay ngƣời tu hành nào mà không có? Vậy chúng ta 

xem  ngƣời  xƣa  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  đối  trị,  đây  chính  là  kinh  nghiệm.  Cổ 

Đức dạy cho chúng ta, quý vị phải cố gắng niệm Phật, tạp niệm khởi lên cũng 

không cần lý tới nó, để nó đi. Tạp niệm có thể cùng một lúc với niệm Phật khởi 

352  Tập 378 



lên, sức chú ý của chúng ta chú ý Phật hiệu, đừng chú ý nó, thì tự nhiên không có 

nữa, đừng để ý nó. Nó tự cảm thấy không có hứng thú thì chạy mất, nếu quý vị 

thƣờng quan tâm nó, để ý nó, nó khởi tác dụng, nó mãi mãi không rời bỏ quý vị, 

đây  là  kinh  nghiệm  của  ngƣời  xƣa.  Không  để  ý  nó,  không  sao!  Cho  nên  niệm 

Phật đƣờng, thiền đƣờng, đƣờng chủ thƣờng nhắc nhở mọi ngƣời “chiếu cố thoại 

đầu”, chúng ta niệm một câu A Di Đà Phật này gọi là thoại đầu, quý vị chú ý nó 

đừng chú ý đến vọng niệm. Đại khái cần bao lâu? Phải cần hai năm đến ba năm, 

quý vị hoàn toàn chú ý đƣợc Phật hiệu của quý vị, vọng niệm tự nhiên giảm bớt. 

Ấn Quang đại sƣ ở trong Văn Sao nói cho chúng ta: một cây hƣơng. Thời xƣa ở 

trong chùa chiền không có đồng hồ, đồng hồ rất là quý hiếm, không phải ngƣời 

thƣờng có thể  mua đƣợc. Trong chùa chiền tính thời gian bằng cái gì? Là thắp 

hƣơng,  hƣơng  dài  thì  một  tiếng  rƣỡi,  hƣơng  thƣờng  hƣơng  phổ  thông  thì  một 

tiếng. Niệm Phật đƣờng phần nhiều đều thắp hƣơng dài, một cây hƣơng một tiếng 

rƣỡi đồng hồ, trong một cây hƣơng còn có năm ba cái vọng niệm, Ấn Quang đại 

sƣ nói nhƣ vậy là công phu khá rồi đấy, đây là thật. Cho nên chúng ta niệm Phật 

có vọng niệm cũng không sợ. Phƣơng pháp của tôi đối phó vọng niệm, tôi không 

phải dùng niệm Phật, niệm Phật vọng niệm rất nhiều, tôi dùng đọc kinh. Đọc kinh 

không thể có vọng niệm, có vọng niệm thì đọc sai, với lại tôi đọc rất tỉ mỉ, tôi đọc 

tốc độ rất chậm, đọc từng chữ từng câu. Phƣơng pháp này đối với tôi rất có hiệu 

quả,  cho  nên  trong  mấy  mƣơi  năm  vọng  niệm  rất  ít,  tôi  nƣơng  vào  cái  này.  Bỏ 

quyển  kinh  xuống,  thì  không  còn  cách  nào  nữa.  Giảng  kinh  không  thể  có  vọng 

niệm  xen  vào,  không  thể  đƣợc.  Đọc  kinh  để  chuẩn  bị  cho  bài  giảng  rất  ít  vọng 

niệm xen vào, dùng cách này đến khi vọng niệm ít đi rồi niệm Phật thì không sao 

nữa, niệm Phật vọng niệm cũng rất ít. Căn tánh của mỗi ngƣời không giống nhau, 

vì vậy phƣơng pháp của  mỗi ngƣời cũng không giống nhau. Tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn,  tám  vạn  bốn  ngàn  phƣơng  pháp  không  giống  nhau.  Tự  quý  vị  cảm 

thấy  phƣơng  pháp  nào  thích hợp  với  quý vị,  thì  quý  vị  dùng  nó.  Không  thể  nói 

ngƣời khác dùng phƣơng pháp này, tôi dùng nhƣ họ, không cần phải vậy. Nhất 

định phải dùng cái mình cảm thấy dễ chịu, cảm thấy dùng phƣơng pháp này thích 

hợp, không có rắc rối mà lại có hiệu quả cao. Học tập thích thú thì quý vị dùng 

Tập 378  353 



phƣơng pháp đó, phƣơng pháp càng lâu càng tốt gọi là huân tu lâu dài. Hiệu quả 

xuất hiện rồi. 

Hiệu quả gì? Tam muội xuất hiện. Chúng ta không dùng danh từ Phật học, chúng 

ta dùng đơn giản là tâm thanh tịnh hiện ra. Trên đề kinh thanh tịnh bình đẳng giác 

này hay, thanh tịnh tâm hiện  ra chứng  minh công phu của quý vị đắc lực, nâng 

cao  lên  nữa  thì  bình  đẳng  tâm  hiện  ra,  đó  là  cao  thêm  một  tầng  công  phu.  Nếu 

nhƣ nói thanh tịnh tâm là tiểu ngộ, bình đẳng tâm chính là đại ngộ, giác phía sau 

là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nhƣng quý vị chỉ đƣợc dùng một pháp 

môn, quý vị thƣờng thay đổi pháp môn thì không làm đƣợc. Con ngƣời thời nay, 

thật lòng mà nói thông minh trí huệ tuyệt đối không thua ngƣời xƣa, nhƣng công 

phu tu hành của chúng ta vĩnh viễn không bằng ngƣời xƣa. Sai ở chỗ nào? Sai ở 

chỗ phƣơng pháp, họ có thể tuân thủ phƣơng pháp, chúng ta lại thƣờng thay đổi. 

Điều này chịu ảnh hƣởng của thế gian pháp, dạy học của thế gian ngày nay, đều 

là học một lúc rất nhiều môn, không phải học một loại giống nhau. Ở Ấn Độ và 

Trung Quốc cổ đại, phƣơng pháp tu học không phải nhƣ thế này, từng môn từng 

môn. Chắc chắn không cho phép học một lúc hai thứ. Vì sao vậy? Vì tâm của quý 

vị tạp loạn, tâm tạp loạn không đạt đƣợc hiệu quả. Lời này tôi nói đã mấy mƣơi 

năm rồi, không có ngƣời tin tƣởng. 

Năm 26 tuổi tôi tiếp xúc với Phật pháp, cũng là học rộng nghe nhiều, gặp đƣợc 

Chƣơng Gia đại sƣ,  Ngài dạy cho tôi nhìn thấu, buông xả. Dạy tôi chuyên sâu 

một môn, học Phật Thích Ca Mâu Ni, trƣớc là nhận thức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

hiểu rõ Phật Thích Ca Mâu Ni, sau đó mới hƣớng đến giáo lý của Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Lúc còn trẻ thích đại kinh đại luận, gặp đƣợc thầy Lý mới biết đƣờng đi, 

chính là chuyên sâu một môn. Chắc chắn không thể một lúc học hai thứ. Ở trong 

lớp  học  của  thầy  Lý,  quý  vị  muốn  học  một  lúc  hai  môn  ông  không  dạy  quý  vị. 

Ông dứt khoát bảo với quý vị rằng, quý vị không phải ngƣời có thƣợng căn, quý 

vị không có năng lực này. Chúng tôi ngoan ngoãn nghe lời. Nhƣng ông cũng rất 

tốt,  cũng  hằng  thuận  chúng  sanh,  môn  học  này  quý  vị  học  đƣợc  rồi,  có  thể  học 

môn thứ hai, môn thứ hai học đƣợc rồi có thể học môn thứ ba, cùng lúc chắc chắn 

không thể học hai môn. Ví nhƣ học một bộ kinh một bộ luận, tiêu chuẩn gì gọi là 

đã học đƣợc? Quý vị có thể lên bục để giảng, ông ở dƣới nghe, nghe giảng đƣợc 

354  Tập 378 



ông  gật  đầu  vừa  lòng,  nói  đƣợc  rồi,  thì  quý  vị  mới  có  thể  chọn  môn  thứ  hai. 

Phƣơng pháp nhƣ vậy, đây là gì? Dạy sơ học. Dạy tiểu học có thể, dạy đại học thì 

không  đƣợc.  Tiểu  học  là  cắm  rễ,  học  thêm  mấy  loại,  đa  phần  đều  là  kinh  tiểu 

thừa. Trong kinh tiểu thừa phần nhiều là giảng luân lí đạo đức, giảng giới luật thì 

nhiều, mà giảng định huệ rất ít. Sau khi nền móng ổn định, quý vị thận trọng chọn 

một môn. Bộ kinh này cần phải huân tu lâu dài. Thời gian bao lâu? Cổ nhân của 

Trung Quốc, các vị xem Lễ Ký, Học Ký. Trong Học Ký nói: “bảy năm tiểu thành, 

chín năm đại thành”, cũng chính là nói quý vị học một thứ, ít nhất là bảy năm, tốt 

nhất  là  chín  năm.    Cổ  nhân  thƣờng  nói:  “mƣời  năm  song  cửa  bổng  chốc  thành 

danh”, có đạo lí. Vì sao vậy? Thời gian dài nhƣ thế ở trong một bộ kinh, họ đƣợc 

định, họ khai trí huệ. Cho nên ngƣời Trung Quốc học không phải tri thức, mà là 

cầu  trí  huệ,  trí  huệ  nhất  định  từ  trong  giới  định  mới  cầu  đƣợc.  Quan  trọng  nhất 

trong giới là thành kính, chân thành cung kính. Ấn Quang lão pháp sƣ nói: “một 

phần thành kính đƣợc  một phần lợi  ích”, không có thành kính làm sao tu đƣợc, 

Phật Bồ Tát đến dạy quý vị  cũng không học đƣợc.  Vì  sao vậy? Vì trí huệ là từ 

chân  tâm  lƣu  xuất,  thành  kính  là  chân  tâm.  Chân  với  chân  cảm  ứng,  chân  với 

vọng không cảm ứng. Quý vị không có chân thành, không có cung kính, phàm là 

những gì tâm chân thành lƣu xuất ra, quý vị đều không đạt đƣợc. Những thứ quý 

vị học, quí vị đạt đƣợc đều là tri thức, không phải trí huệ, tri thức và trí huệ là hai 

việc, cho nên thế giới này bây giờ, mọi ngƣời học đều là tri thức. Tri thức đối với 

vấn đề xã hội ngày nay không thể giải quyết, đối với sự biến đổi của trái đất càng 

là việc mù mờ không biết. Nếu quý vị có trí huệ thì quý vị biết đƣợc phƣơng pháp 

giải quyết, quý vị  có năng lực giải quyết, quý vị có phƣơng pháp giải quyết, vì 

quý  vị  biết  nó  từ  đâu  mà  có,  quý  vị  mới  có  năng  lực  mở  gút  này  ra.  Tri  thức 

không làm đƣợc, khoa học thuộc về tri thức, họ rất chuyên tâm, quý vị xem các 

nhà khoa học dụng tâm rất chuyên, rất kĩ càng, tỉ mỉ chuyên tâm họ mới có thể 

phát hiện. Họ không phải tam muội, họ chỉ tiếp cận tam muội. Dùng Phật pháp để 

nói:  cái  mà  khoa  học  làm  đƣợc,  nhà  Phật  gọi  là  “quán  hành  tức”,  tịnh  độ  tông 

chúng ta gọi là công phu thành phiến, khoa học gia có thể làm đƣợc đến đây, tập 

trung ý chí tinh thần, họ nghiên cứu một vật gì đó, họ có thể phát hiện đƣợc. Họ 

không  đắc  định,  không  đắc  tam  muội.  Tam  muội  là  gì?  Tam  muội  là  đã  đoạn 

Tập 378  355 



đƣợc phiền não. Tiểu thừa Tu  Đà Hoàn họ có năng lực đoạn trừ 88 phẩm kiến 

hoặc  của  tam  giới  cửu  địa,  họ  chứng  vị  bất  thoái.  Giới  khoa  học  không  có  đạt 

đƣợc vị bất thoái, giới khoa học vẫn còn luân hồi trong lục đạo, Tu Đà Hoàn tuy 

ở trong lục đạo, họ chỉ có hai đƣờng nhân đạo thiên đạo, chắc chắn không đọa 

vào ba đƣờng ác. Họ cũng sẽ không biến thành A Tu La, La Sát, không có. An trú 

tu hành ở trong hai đƣờng, không giống nhau. 

Ngƣời  tu  hành  chân  chính  nếu  lơ  là  giới  định  huệ,  thì  quý  vị  đi  sai  đƣờng  rồi. 

Giới  bắt  đầu  làm  từ  đâu?  Những  năm  gần  đây  bài  phát  biểu  của  tôi  với  mọi 

ngƣời, giới bắt đầu làm từ Đệ Tử Quy, từ Cảm ứng Thiên. Vì sao vậy? Nếu nhƣ 

không bắt đầu làm từ đó, thì quý vị phải hạ thủ công cung từ kinh tiểu thừa. Kinh 

tiểu thừa quá nhiều quá tạp, không dễ dàng gì. Tôi học tiểu thừa với thầy Lý, đại 

khái học đƣợc hơn hai mƣơi bộ, có lẽ có 20, 30 bộ. Quý vị đem những điều trong 

kinh tiểu thừa quy nạp lại, thực sự chính là Đệ Tử Quy và Cảm ứng Thiên. Phân 

lƣợng của nó ít, đơn giản, là tinh hoa, tinh yếu của trong kinh tiểu thừa. Cho nên 

Phật  pháp  đại  thừa  ở  Trung  Quốc,  từ  giữa  đời  Đƣờng  về  sau  đều  bỏ  tiểu  thừa, 

dùng Nho Đạo để thay thế. 1500 năm này, các vị cao tăng trong đạo Phật, bao 

gồm cả cƣ sĩ, chẳng ai không thông Nho thông Đạo, đều tinh thông hết, cho nên 

mới có thể thành tựu. Dùng Nho và Đạo để ổn định nền móng của mình, rất quan 

trọng! chúng ta lơ là điểm này, Nho giáo và Đạo giáo lơ là rồi. 

Nho giáo là gì? Nho giáo là học Đệ Tử Quy, thực hành Đệ Tử Quy. Đạo giáo thì 

thực hành Cảm ứng Thiên, nhƣ thế thì mƣời thiện nghiệp của quý vị thực hành rất 

dễ  dàng.  Có  nền  móng  này  rồi,  thì  Lục  Hòa  Kính,  Tam  Học,  Lục  Độ  mƣời 

nguyện của Phổ Hiền quý vị đều có thể làm đƣợc. Có nền móng vững chắc nhƣ 

thế,  bất  luận  là  tu  học  pháp  môn  nào,  chẳng  ai  không  thành  tựu.  Không  có  nền 

móng chắc chắn này thì không đƣợc, quý vị vẫn là dùng tâm luân hồi, học Phật 

pháp cũng là tạo nghiệp luân hồi, thiện nghiệp ở trong luân hồi, thiện nghiệp đến 

đâu  để  thọ  nghiệp?    Đến  cõi  ngƣời,  cõi  trời.  Thông  thƣờng  cõi  trời  cũng  là  ở 

trong dục giới thiên, vì sao vậy? Vì dục vọng của quý vị chƣa buông xả, quý vị 

vẫn còn thất tình ngũ dục, nên cõi trời sắc giới không có phần. Nếu nhƣ thất tình 

ngũ dục vẫn còn nhiều, thì có lẽ Dạ Ma Thiên trở lên đều không có phần, cùng 

356  Tập 378 



lắm  quý  vị  có  thể  sanh  ở  Tứ  Thiên  Vƣơng,  Đao  Lợi  thiên,  việc  này  không  thể 

không rõ ràng. 

Gặp đƣợc pháp môn tịnh tông, gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ đặc biệt là quyển 

hội tập này, thật sự hiểu rõ ràng mình bạch, không còn hoài nghi, không còn thay 

đổi. Thật sự buông xả nhất tâm niệm Phật, thì chúc mừng Quý vị, chắc chắn quý 

vị đƣợc vãng sanh, chắc chắn đời này quý vị thành Phật, nhân duyên này hy hữu 

khó gặp. 

Thế  gian  này  có  thiên  tai,  có  thiên  tai  hay  không  cũng  không  cần  lý  đến  nó, 

không liên quan với tôi. Tôi chỉ nhất tâm niệm Phật cầu sanh tịnh độ, gặp đƣợc 

ngƣời có duyên thì dùng phƣơng pháp này khuyên họ, tự  chuyển hóa họ, công 

đức vô lƣợng. Tôi biết thứ này hay quý vị chƣa biết, tôi giới thiệu với quý vị, đem 

cái tốt nhất mà tôi biết giới thiệu cho quý vị, tôi không hƣởng thụ một mình tôi, 

tôi đem một phần này để giới thiệu cho ngƣời khác. Họ tin hay không cũng chẳng 

sao, nên nhớ rằng một khi đã lọt vào tai thì trở thành hạt giống, quý vị đã trồng 

thiện căn ở trong A Lại Da của họ, đã trồng thiện căn A Di Đà Phật, nhƣ thế thì 

không có lỗi với họ. Họ có thể thành tựu hay không? Thì phải xem họ có thật sụ 

tin tƣởng hay không? Họ có thể lí giải không? Chú giải họ hiểu đƣợc rồi, thì diễn 

nghĩa  này  của  chúng  ta  họ  nghe  hiểu  hết,  ngƣời  này  thật  không  thể  nghĩ  bàn, 

khẳng định họ là chân tín, họ phát nguyện, thì họ đƣợc sanh. 

Con ngƣời ở thế gian phải giống nhƣ một con ngƣời, câu nói này rất quan trọng. 

Con ngƣời thì có nhân cách, cách là cái gì? Là tƣ cách làm ngƣời, là tiêu chuẩn để 

làm ngƣời. Trong văn hóa truyền thống của Trung Quốc, tôi đem nó quy nạp giản 

lƣợc thành mƣơi hai chữ, tiêu chuẩn làm ngƣời, mƣời hai chữ này nhất định phải 

học, nhất định phải học, thì chúng ta giống nhƣ  một con ngƣời. Giống một con 

ngƣời thì quý vị làm sao đọa tam đồ đƣợc? Làm sao quí vị có tai nạn? Không thể 

có. Mƣời hai chữ này chính là tứ duy và bát đức.Tứ duy là bốn chữ bát đức là tám 

chữ, mƣời hai chữ này đã đầy đủ. 

Thứ nhất là “hiếu”, chúng ta có làm đƣợc không? Chữ “hiếu” này là hội ý. Trong 

lục thƣ nguyên lí này, nguyên lí tạo chữ của Trung Quốc có sáu loại, đây một loại 

thuộc hội ý, khiến quý vị thấy đƣợc hình tƣớng này thì quý vị hiểu rõ ý nghĩa của 

nó. Quý vị thấy phía trên chữ hiếu là chữ lão bên dƣới là chữ tử. Có nghĩa là gì? 

Tập 378  357 



Trƣớc một đời với đời này là một thể, trƣớc một đời vẫn có trƣớc đời nữa, sau 

một  đời  vẫn  còn  sau  đời  nữa.  Phật  giáo  nói:  “thụ  cùng  tam  tế  hoành  biến  thập 

phƣơng ”  cùng với mình là một thể. Phật pháp chúng ta nói muôn sự  muôn vật 

trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  là  một  thể.  Chúng  ta  học  qua  hai  lần  Vong 

Tân Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền Thủ, nói rất rõ ràng. Đây là quan hệ lí 

luận,  hết  thảy  chúng  sanh  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  chẳng  những  là 

ngƣời một nhà mà là một thể, rất thân thiết! đây là lí luận của chữ hiếu này. Hình 

tƣớng của hiếu là cái gì? Là thân yêu, “phu tử hữu thân” là thân yêu, phải phát 

dƣơng rộng lớn tình thân yêu này, nhất thành bất biến thƣơng yêu tất cả chúng 

sanh. Tâm chúng ta đối đãi với tất cả chúng sanh, giống nhƣ đối đãi với cha mẹ 

vậy, đây gọi là hiếu. Biểu hiện trên sự tƣớng, quý vị đã biết rồi, là quan tâm chăm 

sóc, hết lòng hết dạ giúp đỡ họ, cha mẹ có việc mình lúc nào cũng nghĩ phải làm 

thay họ, tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không giới đều là cha mẹ, đều 

là Phật Bồ Tát. Trong kinh đức Phật dạy rằng: “Hết thảy chúng sanh đều là cha 

mẹ quá khứ, là chƣ Phật tƣơng lai” 

Luân lí của Phật pháp chính là cách nói này, thực sự nói đến cứu cánh viên mãn. 

Quý  vị  không  hiểu,  quý  vị  chƣa  làm  đƣợc,  việc  này  là  có  nguyên  nhân,  không 

trách quý vị, vì không ai dạy cho quý vị. Quý vị thật sự đã hiểu đã rõ ràng rồi, mà 

quý vị làm không đƣợc là sai lầm. Cần phải quan tâm, cần phải chăm sóc, họ có 

khó khăn phải nghĩ đến. Khó khăn lớn nhất của hết thảy chúng sanh bây giờ là 

gì? Chính là không biết chân tƣớng sự thật, chân tƣớng sự thật đều ở trong Phật 

pháp đại thừa. Phật pháp đại thừa nói với chúng ta chân tƣớng sự thật của vũ trụ 

nhân sinh, danh từ trong kinh Phật gọi là chân tƣớng của các pháp, là nói cái này. 

Chân tƣớng hiểu rõ rồi thì sẽ biết, biết rất tự nhiên, mình nên làm thế nào đối với 

ngƣời, nên làm thế nào đối với tất cả vạn vật. Tôi biết tôi phải làm trong nhiệm 

vụ  nhƣ  thế  nào.  Ngƣời  thực  sự  giác  rồi,  chắc  chắn  giống  nhƣ  chƣ  Phật Bồ  Tát: 

“dạy không mệt, học không chán”. Cả đời Khổng Tử, cả đời Mạnh Tử cũng nhƣ 

vậy, trong bố thí đây là bố thí lớn nhất, bố thí viên mãn nhất, giúp chúng sanh phá 

mê khai ngộ, phá mê khai ngộ chính là giúp họ lìa khổ đƣợc vui. Khổ từ đâu mà 

có?  Khổ  từ  mê  hoặc  mà  có.  Lạc  từ  đâu  mà  có?  Lạc  từ  giác  ngộ  mà  có.  Quý  vị 

giúp họ phá mê chính là giúp họ lìa khổ, quý vị giúp họ giác ngộ chính là giúp họ 

358  Tập 378 



đƣợc vui. Dùng  thân thể của chúng ta, dùng trí huệ của chúng ta, dùng tinh thần 

của chúng ta, dùng thời gian của chúng ta, vì hết thảy chúng sanh làm công việc 

này. Dùng phƣơng pháp gì, dùng phƣơng tiện gì? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 49 

năm giảng kinh dạy học, là dùng phƣơng pháp này, là dùng phƣơng tiện này. Có 

kỹ thuật tiên tiến ngày nay giúp đỡ, chúng ta dùng internet, chúng ta dùng vệ tinh. 

Mỗi góc cạnh trên trái đất này đều có thể nhìn thấy đƣợc, dùng phƣơng pháp này 

nhất tâm nhất ý mà làm. Buông xả vạn duyên khác. Vì sao vậy? Vì không chuyên 

tâm quý vị sẽ làm không tốt, quý vị làm không viên mãn. Nếu thực sự làm viên 

mãn thì vạn duyên phải buông xả, trong tâm chỉ có một bộ kinh, chỉ có một câu A 

Di Đà Phật, ngoài cái này ra cái gì cũng không có, rất sạch sẽ. Ngoài ra là gì? Là 

tùy duyên. Bất luận ở nơi nào đều là thế giới Cực Lạc, bất luận ở lúc nào cũng 

không rời A Di Đà Phật. Có một đạo tràng nhỏ thế này, không cần lớn. Ấn Quang 

đại sƣ nói: đạo tràng có hai mƣơi ngƣời là đủ rồi. Đạo tràng nhỏ này của chúng ta 

có  lẽ  còn  không  đƣợc  hai  mƣơi  ngƣời,  ngƣời  xuất  gia  chúng  ta  không  đến  hai 

mƣơi ngƣời, thực sự ngày ngày học tập Đại Kinh Giải, ngày ngày niệm A Di Đà 

Phật, không những tự độ mà còn độ tha. Đạo tràng này, nơi này gọi là phƣớc địa. 

Ngƣời tu hành thực sự là ngƣời có phƣớc, ngƣời phƣớc ở đất phƣớc, đất phƣớc 

ngƣời phƣớc ở. Xã hội hài hòa trật tự, thiên tai đều hóa giải, đã giảm ít rồi. 

Chúng ta xem phía dƣới, phía dƣới cần nói chầm chậm giảng tình hình chân thật 

của thế giới Cực Lạc. Trang 464, hàng thứ hai, câu cuối cùng:  Cõi Cực Lạc nói 

 ngày đêm chỉ là thuận theo tập tục ở nơi này.  Điều này nhất định cần phải hiểu, 

thế giới Cực Lạc đâu có đêm ngày? Không có.  Như trong Yếu Giải nói: y chánh 

 cõi đó đều có ánh sánh khôngcần nhật nguyệt,  không cần nhật nguyệt.  An phần 

 ngày đêm? Thuận theo nơi này, mà phân ra thôi. Sở dĩ đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni nói với chúng ta ở đó có sáu thời, một ngày sáu thời, là Thế Tôn lúc còn tại 

thế, ngƣời Ấn Độ chia một ngày làm sáu thời. Cho nên cũng nói thế giới Cực Lạc 

một ngày có sáu thời. Nếu Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ở Trung Quốc, thì một 

ngày có 12 thời khắc. Nếu nhƣ thị hiện ở thời nay nhất định nói 24 tiếng. Thời 

gian không phải chính xác, nó bất định. Không những thời gian không nhất định, 

mà không gian cũng không nhất định. Không gian của chúng ta từng giây từng 

phút đều thay đổi, ta có biết đƣợc hay không? Không biết. Làm sao biết từng phút 

Tập 378  359 



từng giây đang thay đổi? Quý vị thấy Thái Dƣơng hệ đang vận hành trong vũ trụ, 

nó chuyển động, không phải nó đang dừng ở đó, mà tốc độ rất nhanh. Giới khoa 

học  hiểu  rất  rõ,  không  gian  của  chúng  ta  không  xác  định.  Thái  dƣơng  hệ,  thái 

dƣơng  mang  theo  nhiều  tinh  cầu  nhƣ  vậy,  vòng  quanh  Ngân  Hà  một  vòng,  hệ 

Ngân Hà lại đang vòng quanh một tinh hệ lớn hơn. Quý vị tìm  một không gian 

xác định tìm không ra. Giả mà. Đức Phật biết, 3000 năm trƣớc ngài đã biết, cho 

nên Phật đem không gian và thời gian, liệt vào trong hai loại bất tƣơng ƣng hành 

pháp. Bất tƣơng ƣng hành pháp ngƣời bây giờ nói là khái niệm trừu tƣợng, không 

có  sự  thật  chỉ  có  khái  niệm  trừu  tƣợng.  Cho  nên  bây  giờ  học  Phật  khoa  học  đã 

giúp chúng ta rất nhiều. Nhiều đạo lý rất sâu không dễ lĩnh hội đƣợc, khoa học 

vừa chứng minh thì rất dễ dàng hiểu đƣợc. 

 Lại như trong Sớ Sao nói:  cõi này không có Tu Di,  không có núi Tu Di,  lại không 

 có nhật nguyệt, mãi sáng không tối, không phân ngày đêm. Lúc nào là ngày, lúc 

nào là đêm không thể phân biệt đƣợc, họ không có lúc tối tăm, mãi sáng không 

tối.  Duy chỉ hoa nở chim hót mà làm ngày hoa khép chim nghỉ mà làm đêm vậy. 

Dùng phƣơng pháp này để nói. Hoa nở hoa khép là ở trong ao sen bảy báu, chim 

hót chim nghỉ cũng không nhất định. Vì sao vậy? Vì chim ở nơi ấy đều do đức 

Phật A Di Đà biến hóa ra, hóa thân của đức Phật A Di Đà làm gì có đêm ngày! 

Đều là cảm ứng, chúng sanh thích nghe chim nói pháp, thích nghe gió thổi cây 

nói pháp, thích nghe nƣớc chảy nói pháp, không có loại nào không vừa ý. Vì sao 

không đến giảng đƣờng để nghe? Ở giảng đƣờng quá nghiêm túc, nhất định phải 

chấp  hành  quy  củ,  ngồi  ngay  ở  đó.  Nghe  chim  nói  pháp,  nghe  gió  thổi  cây  nói 

pháp, nghe nƣớc nói pháp, có thể nhàn nhã tƣ do tự tại, là tập khí của chúng sanh. 

Thực sự nhƣ sở nguyện của hết thảy chúng sanh, khiến quý vị mỗi lúc mỗi nơi, 

trong tất cả  cảnh  duyên đều không rời Phật pháp, phƣơng pháp này quá  hay.  Ở 

thế giới Cực Lạc cho dù quý vị đi đến nơi nào, quý vị không có rời bỏ tu hành, sự 

tu hành của quý vị chắc chắn không bị gián đoạn, cho nên thành tƣu mới nhanh 

nhƣ  vậy.  Không  giống  mƣời  phƣơng  thế  giới,  mƣời  phƣơng  thế  giới  không  có 

nhân duyên tốt nhƣ vậy. Chúng ta  ở đây đến lớp giảng kinh thì có thời  gian cố 

định, truyền hình phát lại 24 tiếng không gián đoạn, quý vị cũng không có cách 

nào 24 tiếng ngồi trƣớc màn hình, quý vị còn có công việc của quý vị phải làm. 

360  Tập 378 



Không  giống  thế  giới  Cực  Lạc,  ngoài  học  tập  ra,  học  tập  chính  là  nhìn  thấu  và 

buông bỏ, giáo lý giúp quý vị nhìn thấu, sau khi nhìn thấu những tập khí phiền 

não đó, tập khí vô thỉ vô minh tự nhiên buông bỏ, không có khởi tâm động niệm, 

không có phân biệt chấp trƣớc, tự nhiên buông bỏ. 

 Lại từ ân,  Khuy Cơ đại sƣ,  Di Đà thông tán nói: hoa nở đầm vàng hóa sanh,  chỉ 

 người hóa sanh ở ao sen, là ban mai, chim trú quỳnh lâm, Bồ Tát tưởng là ban 

 đêm. Ngƣời vãng sanh về thế giới Cực Lạc, từng phú từng giây không gián đoạn, 

đến từ biến pháp giới hƣ không giới. Vì hết thảy chƣ Phật đều nói kinh Vô Lƣợng 

Thọ, đều nói kinh A Di Đà, đều khuyên ngƣời đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Cho  nên  thế  giới  tây  phƣơng  rất  náo  nhiệt,  quý  vị  thấy  hoa  ở  trong  ao  hoa  sen 

này, cái này nở rồi, cái kia lại nở, nở rồi thì có ngƣời đến. Hoa chƣa nở chƣa có 

ngƣời đến, ngƣời vừa đến hoa liền nở, giống nhƣ sáng sớm, trời sáng thì hoa nở. 

Chim trú quỳnh lâm, thì Bồ Tát nghĩ ngơi một lát, những vị Bồ Tát này đều là ở 

cõi đồng cƣ, Bồ Tát hạ bối vãng sanh. Vì sao vậy? Họ còn có tập khí này, nghe 

lâu rồi nghỉ ngơi một lát, nghỉ ngơi  một lát, chim không hót nữa, âm thanh của 

cây cũng không còn nữa, khiến họ nghỉ ngơi một lát, tƣởng là trời chiều. Ngƣời 

sống lâu ở thế giới Cực Lạc không có tập khí này, họ không còn hiện tƣợng này. 

Hết thảy pháp từ tâm mà sanh. 

 “Chư thuyết đồng chỉ” , cùng một tông chỉ của các chƣ vị đã nói.  Lại “viên trung 

 sao” giải thích thêm rằng, U Khê đại sƣ giải thích hay hơn:  lấy hoa nở chim hót 

 làm sáng, sen khép chim nghỉ làm đêm.Lo sợ bầu không khí của cõi phàm thánh 

 đồng cư tịnh độ với cõi uế, giữa vọng hay không vọng, lấy chúng sanh vãng sanh, 

 mang nhiều nghiệp mà vãng sanh, nếu ba cõi trên, thì không có tướng này vậy.  

Chúng ta nghĩ cũng nhƣ vậy. Ba cõi trên mà ngài nói ở đây, ba cõi trên chỉ cho 

cõi  nào?  Cõi  Phƣơng  Tiện  Hữu  Dƣ,  Cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  Cõi  Thƣờng 

Tịch  Quang,  đƣơng  nhiên  không  có  hiện  tƣợng  này.  Những  đều  tôi  nói  là  gì? 

Những đều tôi nói đều là cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Cõi đồng cƣ là gì? Cõi đồng cƣ có tam bối, thƣợng bối, trung bối và hạ bối. Ở 

trong cõi đồng cƣ, thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh, thƣợng trung phẩm, thƣợng 

hạ phẩm, đây là thƣợng tam phẩm. Tuy chƣa chứng đƣợc nhất tâm bất loạn, họ là 

cao nhất công phu thành phiến. Ba hạng ngƣời này có thể tự tại vãng sanh, muốn 

Tập 378  361 



đi thi đi đƣợc, chỉ cần muốn cầu vãng sanh thì A Di Đà Phật đến đón họ. Có sự 

công phu này. Trung bối vãng sanh thì kém một chút, trung thƣợng phẩm, trung 

trung phẩm, trung hạ phẩm, đây là trung bối. Đến thế giới Cực Lạc cũng không 

cần có những hiện tƣợng này, nếu có những hiện tƣợng này, là ngẫu nhiên thôi. 

Vì  đới  nghiệp  vãng  sanh  nên  tập  khí  phiền  não  vẫn  hiện  hành,  chỉ  cần  có  một 

niệm  thì  cảnh  giới  này  thấy  đƣợc,  không  có  ý  nghĩ  này  thì  cảnh  giới  không  có 

nữa. Ở hạ bối, hại bối thƣợng sanh, hạ bối trung sanh, hạ bối hạ sanh, hiện tƣợng 

này rất  có thể. Vì  sao vậy? Vì công phu chế phục phiền não của họ cạn, không 

sâu. Vì sao có thể vãng sanh? Lúc sắp mạng chung, một niệm sau cùng là A Di 

Đà Phật, đa phần là trợ niệm giúp đỡ họ. Tự mình lúc sắp mạng chung có ngƣời 

nhắc nhở, thiện căn hiện tiền, trong khoảng một niệm họ liền vãng sanh. Nhƣng 

họ có tập khí của thế giới Ta Bà rất sâu dày, những tập khí này chúng ta tin rằng 

có lúc sẽ hiện hành. Tuy họ đƣợc oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, 

đều làm A Duy Việt Chí Bồ Tát. Họ thật sự đạt đƣợc ba loại bất thoái chuyển, 

thỉnh thoảng tập khí khởi lên những hiện tƣợng này.  Đức Phật tùy thuận chúng 

sanh thế giới Ta Bà, nên ngài nói rõ những sự việc này. Cho thấy những sự việc 

này ở thế giới Cực Lạc chẳng phải không có. Nếu không có, đức Phật sẽ không 

nói, có. Có chƣớng ngại không? Không chƣớng ngại, giác ngộ rồi thì không có 

nữa. 

Lý đã rõ ràng rồi, chúng ta đối với kinh này không còn hoài nghi nữa, chúng ta 

đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thỉnh thoảng tập khí hiện hành, hiện tƣợng này 

đều thấy đƣợc. Nếu nhƣ giác ngộ tôi đang ở thế giới Cực Lạc, không phải ở thế 

giới  Ta  Bà  thì  hiện  tƣợng  này  không  có  nữa.  Hay  không  diễn  tả  đƣợc!  Phải 

thƣờng xuyên nghĩ đến nỗi khổ của Ta Bà. 

Ngẫu Ích đại sƣ lúc còn tại thế viết một bộ sách mang tên là Tịnh Độ Thập Yếu, 

bộ sách này có thể đọc. Bộ thứ nhất là Di Đà Kinh Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sƣ, 

đủ để phát khởi đạo tâm. Chúng ta đối với thế giới Cực Lạc, hiểu rõ đƣợc càng 

nhiều,  hiểu  rõ  đƣợc  càng  tƣờng  tận,  chúng  ta  nguyện  cầu  sanh  càng  khẩn  thiết, 

chí thành khẩn thiết cầu sanh, chẳng ai không vãng sanh. Trong kinh nói rất hay, 

quý vị ở trong đời này tạo ngũ nghịch thập ác, tội này đều có thể vãng sanh. Đây 

là ở trong 48 lời nguyện của Phật A Di Đà nói, nhƣng trong đó có một điều, trừ 

362  Tập 378 



hủy  báng  Phật  pháp.  Ngƣời  hủy  báng  Phật  pháp  đƣơng  nhiên  không  thể  vãng 

sanh. Vì sao vậy? Vì họ không tin tƣởng, nếu họ tin tƣởng thì họ sẽ không hủy 

bang. Ngƣời hủy báng Phật pháp, ngƣời làm chƣớng ngại Phật pháp. Họ chƣớng 

ngại là tự tƣ tự lợi của họ không buông bỏ, đối với thế giới này có tham luyến, 

một  chút  tham  luyến  cũng  chƣớng  ngại  quý  vị  vãng  sanh,  cho  nên  phải  triệt  để 

buông bỏ. Có sao không? Không sao. Chỉ một việc là niệm A Di Đà Phật. Ngoài 

niệm A Di Đà Phật ra không còn việc gì nữa, ngƣời này chắc chắn vãng sanh. 

Tôi vô cùng biết ơn Chƣơng Gia đại sƣ, ngày đầu tiên gặp đã dạy tôi buông bỏ, 

tôi đã học 60 năm, càng học càng thấy câu nói này thật quan trọng. Cái gì là nói 

thật? Câu này là thật, câu này quan trọng nhất. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 



Tập 379 

Chuyễn ngữ: Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:20.4.2011 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 464, hàng thứ hai đếm từ dƣới lễn. “Bảo liên Phật 

Quang thứ 21”. Niệm Lão giới thiệu sơ lƣợc cho chúng ta, phẩm này nói về sen 

báu ở trong cõi nƣớc của đức Phật A Di Đà, mỗi hoa đều có diệu sắc nhẹ nhàng, 

trong mỗi tia sáng lại hiện ra nghìn ức Phật, mỗi vị Phật nói diệu pháp an lập vô 

lƣợng chúng sanh. Đó là công đức trùng trùng vô tận không thể nghĩ bàn. Đây 

vẫn là giới thiệu về môi trƣờng y báo của thế giới cực lạc. 

Từ những phẩm kinh ở trƣớc, điều là giới thiệu y chánh trang nghiêm của thế giới 

Cực  Lạc.  Nhƣ  vậy  từ  đức  Phật  mà  nói,  chánh  báo  chính  là    đức  Phật  A  Di  Đà, 

những thứ khác điều là do đức Phật A Di Đà từ tự tánh hiện ra môi trƣờng y báo. 

Tập 379  363 



Nếu nhƣ từ  chúng sanh vãng sanh  mà nói, thì chánh  báo là nói chính chúng ta, 

đức Phật A Di Đà cũng là y báo của ta, vậy y báo chính là môi trƣờng. Trong môi 

trƣờng thì có môi trƣờng nhân sự và môi trƣờng vật chất. Cho nên đức Phật A Di 

Đà cùng với chƣ đại Bồ Tát là môi trƣờng nhân sự của chúng ta. Cây cối hoa cỏ, 

ao sen thất bảo, pháp giới hƣ không, đều là môi trƣờng y báo của chúng ta. Ở thế 

giới tây phƣơng cực lạc, nếu nhƣ quí vịcẩn thận lƣu ý thì sẽ phát hiện ra thế giới 

này  thật  lạ  lùng,  bởi  vì,  thế  giới  này  rất  đơn  thuần,  sống  ở  đấy  chỉ  có  hai  hạng 

ngƣời: một là Phật, đức Phật A Di Đà, còn lại đều là Bồ Tát. Từ cõi thật báo cho 

đến hạ phẩm vãng sanh ở cõi phàm thánh đồng cƣ đều là Bồ Tát, hơn nữa không 

phải bồ tát thƣờng. Phía trƣớc chúng ta đã học 48 lời nguyện, lời nguyện thứ 20 

đức Phật nói hết sức rõ ràng:“Phàm đã là ngƣời sanh đến thế giới tây phƣơng cực 

lạc điều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”.Câu này rất quan trọng.Nếu hiểu đƣợc câu 

này, quí vị mới thật sự nhận thức đƣợc tịnh độ. Đối với thế giới Cực Lạc trong 

tâm đã rõ ràng rồi, đây là pháp giới bình đẳng, mà mƣời phƣơng thế giới không 

có. 

A Duy Việt Trí là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung có nghĩa là bất thoái chuyển. 

Bên trong nó chứa đựng ba loại bất thoái chuyển. Ba loại bất thoái chuyển đã đạt 

đƣợc rồi thì đây không phải là bồ tát thƣờng nữa. Trong kinh Hoa Nghiêm có nói 

đến pháp thân Đại Sĩ. Thiên Thai Trí Giả đại sƣ nói về Lục Tức Phật, pháp thân 

đại sĩ  gọi là Phần Chứng Tức Phật. Ngài là thật, không phải giả  -  là Phật thật. 

Phật  ở  trong  mƣời  pháp  giới,  Thiên  Thai  Đại  Sƣ  nói  là  Tƣơng  Tợ  Tức  Phật,  là 

giống  nhƣ  Phật,  chứ  không  phải  chân  Phật.  Rất  giống  Phật,  nhƣng  không  phải 

thật. Pháp thân đại sĩ là thật, Phật thật thì ở cõi Phật.Nơi nào là cõi Phật? Thế giới 

cực  lạc  là  cõi  Phật,  là  nơi  chân  Phật  ở.  Có  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,trong  cõi 

phàm thánh đồng cƣ đó không phải là lục đạo. Nó chỉ có hai đƣờng, chỉ có hai 

đƣờng ngƣời và trời, không có tu la, không có súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Hơn 

nữa ngƣời ở hai đƣờng này vãng sanh, cho dù là ngũ nghịch thập ác, đây là ngƣời 

ác  không phải  ngƣời  thiện.  Sanh  về  thế  giới  cực  lạc  không phải  ngƣời  thiện  thì 

làm sao có thể vãng sanh? Làm sao có thể sanh về thế giới cực lạc. Đức Phật A 

Di Đà dùng bổn nguyện oai thân gia trì, thì ngƣời đó trở thành  A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Thật không thể nghĩ bàn, quá thù thắng vậy. Mƣời phƣơng thế giới chƣ 

364  Tập 379 



Phật thật khó mà có đƣợc, chỉ có ở cõi nƣớc của đức Phật A Di Đà. Chúng ta nên 

nhận thức rõ ràng, cơ hội này đừng nên đánh mất. Làm ngƣời cực ác muốn vãng 

sanh  thì  cần  điều  kiện  gì?  Sám  hối  nghiệp  chƣớng,  phát  bồ  đề  tâm,  một  lòng 

chuyên niệm. Cái gì gọi là bồ đề tâm? Trong cuốn Yếu Giải Ngẫu Ích đại sƣ đã 

dạy rất rõ: một lòng một dạ cầu sanh tịnh độ, thân cận Di Đà. Đây chính là tâm 

vô thƣợng bồ đề.Dạy hay quá!Ấn Quang lão pháp sƣ đối với Yếu Giải vô cùng 

tán  thán,đúng  là  tán  thán  đến  đỉnh  điểm.  Ngài  nói:  dù  cho  cổ  Phật  có  đến  soạn 

một bộ chú giải cho kinh A Di Đà, cũng không thể so sánh đƣợc. Đây là ngài tán 

thán Ngẫu Ích đại sƣ, chƣ Phật đến chú giải Kinh A Di Đà cũng không sao bằng 

đƣợc. Có ngƣời hoài nghi, không phải là ngƣời thƣờng mà là lão pháp sƣ. 

Tôi ở Singapore, Diễn Bối pháp sƣ có một lần mời tôi ăn cơm, đã nói về vấn đề 

này. Ngài nói:Ấn  Quang  đại sƣ  tán thán  nhƣ thế có hơi quá chăng? Tôi nói với 

Diễn  Bối  pháp  sƣ:  Ấn  Quang  đại  sƣ  tán  thán  không  hề  quá,  tán  thán  đúng  nơi 

đúng chỗ. Đây là thật không phải giả.Lão hòa thƣợng một đời giảng kinh dạy học, 

tại sao còn có nghi vấn này?Điều này chúng ta cần phải biết, quí vị quan sát tỉ mỉ 

xem, ngƣời này có phát bồ đề tâm hay không? Đây là cái tiêu chuẩn. Thể của bồ 

đề tâm là gì? Chân thành vậy. Trong tâm có nghi, thì chân thành không có nữa. 

Chƣ vị cổ đức này, gốc của họ chúng ta không biết, chúng ta chỉ nhìn thấy dấu 

vết, chúng ta dùng tâm  chân thành để nhìn những sự việc này thì pháp sƣ Diễn 

Bối là Bồ Tát, ngài thị hiện nhƣ thế nhằm đánh thức chúng ta. Nếu không thì làm 

sao chúng ta biết đƣợc? Ngài là Bồ Tát thật hay Bồ tát giảquí vị không cần phải 

để ý, không có thật giả.Vì sao vậy? Tƣớng tùy tâm chuyển mà. Nếu tôi dùng chân 

tâm thì ngài chính là Bồ tát, nếu tôi dùng vọng tâm thì ngài không phải là Bồ tát. 

Nhƣ vậy lấy đâu ra thật giả? Điều ở nơi một niệm của quí vị. Ngƣời niệm Phật, 

niệm niệm điều là A Di Đà Phật, sẽ thấy tất cả chúng sanh đều là đức Phật A Di 

Đà, thật vậy, chắc chắn không phải là giả. Chẳng những tất cả con ngƣời là thật, 

mà cả hoa cỏ cây cối ở thế giới tây phƣơng cực lạc đều là thật, nƣớc, chim muôn 

đều là thật. Tất cả đều là do đức Phật A Di Đà biến hóa ra. Trên thế giới chúng ta 

ngày nay cây cỏ hoa lá, chim muôn có phải là do Đức Phật A Di Đà biến hóa ra 

chăng? Còn phải xem tâm của quí vị, tâm quí vị cho là đúng thì nó là đúng, nó 

không  phải giả,  quí  vị  sẽ  thật  sự  nghe  đƣợc  tiếng  chim  tiếng  gió  đang  ở  đó  nói 

Tập 379  365 



pháp, quí vị thật sự nghe đƣợc. Sau đó quí vị mới ngộ ra rằng thế giới cực lạc ở 

khắp  mọi  nơi.  Hiểu  rõ  đƣợc  đạo  lý  này  là  chân  thật,  chắc  chắn  không  phải  giả. 

Điều mà các nhà khoa học ngày nay có thể ấn chứng đƣợc chỉ là bề ngoài, nhƣ 

vậy đã giỏi lắm rồi. Chúng ta sống ở đâu? Cho dù là sống ở nơi nào đều không 

rời khỏi thế giới cực lạc, không rời khỏi Đức Phật A Di Đà. Then chốt là chúng ta 

có  thật  sự  tin  tƣởng,  chân  thật  phát  nguyện,  chân  tâm  tức  là  bồ  đề  tâm.  Chân 

thành là thể, là lí thể của tâm bồ đề. Thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác là tự thọ 

dụng của tâm bồ đề. Qúi vị tự hƣởng thụ cái này chính là cực lạc, tâm thanh tịnh 

là cực lạc, tâm bình đẳng là cực lạc, giác mà không mê là cực lạc, là trong tâm 

của  quí  vị  tự  nó  vốn  đã  có  vậy.  Không  phải  từ  bên  ngoài  đến,  bên  ngoài  tìm 

không có. Bây giờ thanh tịnh bình đẳng giác của chúng ta đi đâu rồi? Mê rồi! Mê 

rồi! Các vị nên ghi nhớ: không phải là mất mà chỉ là mê thôi. Chỉ cần khi quí vị 

giác ngộ thì sẽphát hiện ra, nó vẫn còn đó, quí vị sẽ cảm nhận đƣợc.Cái thất này 

của chúng ta gọi là mê thất chứ không phải thật sự mất đi. Lúc giác ngộ thì nó sẽ 

hiện ra, sau khi hiện ra nó liền khởi tác dụng đó là nhìn thấu và buông bỏ. Nhìn 

thấu là hiểu rõ tất cả các pháp trong vũ trụ,thể tánh, hiện tƣợng, lí sự, nhân quả 

quí vị đều thông đạt hiểu rõ, đó gọi là Phật tri Phật kiến, à Phật tri Phật kiến mà 

trong kinh Pháp Hoa nói vậy. Học Phật, đức Phật có dạy chúng ta cái gì không? 

Đức Phật không dạy gì hết, đức Phật không có cái gì để dạy. Đức Phật chỉ là đem 

những thứ mà ngài giác ngộ đƣợc, nói ra để cùng chúng ta chia sẽ, nói cho chúng 

ta biết quí vị cũng có, họ cũng có, tất cả mọi ngƣời đều có. Chỉ cần từ nơi chổ mê 

hoặc điên đảo đó quay đầu nhìn lại quí vị sẽ thấy đƣợc, sự việc chính là nhƣ vậy. 

Mỗi câu đều là chân, đều là thật  cả. Thật sự hiểu rõ trên thế giới này không có 

thiên  tai,  thiên  tai  là  sự  kiện  bất  ngờ  của  tâm  hành  bất  thiện,  sự  việc  này  là  giả 

không phải thật. Trong kinh đức Phật ví nó là “mộng huyễn bào ảnh”. Rất có lý. 

Nó là nhƣ vậy. 

Chúng ta xem kinh văn:  “lại hoa sen báu, đầy khắp thế giới, mỗi một hoa báu, 

 có trăm nghìn cánh, ánh sáng chiếu rọi, vô lượng sắc màu, màu xanh ánh sáng 

 xanh, màu trắng ánh sáng trắng, đen vàng đỏ tím, ánh sang cũng như vậy, lại có 

 vô  lượng  diệu  bảo,trăm  nghìn  ma  ni,  ánh  sang  châu  báu,  như  ánh  sang  nhật 

366  Tập 379 



 nguyệt, nhiều như hoa sen, hoặc nữa do tuần, hoặc một hai ba bốn, cho đến trăm 

 nghìn do tuần, trong mỗi đóa hoa phóng ra ba mươi sáu trăm nghìn ức tia sáng ”. 

Đoạn văn này tôi viết bài soạn rất cẩn thận, đọc kĩ ở đây là một đoạn lớn, tôi chia 

nó  thành  rất  nhiều  đoạn  nhỏ,  ở  trong  bài  soạn  các  vị  có  thể  thấy  đƣợc.Bây  giờ 

chúng  ta  vẫn nƣơng  theo  Chú  Giải  của  Niệm  Lão    để  học.  Trong  bài  văn  trƣớc 

nói  về  ánh  sáng  của  sen  báu,  thứ  đến  nói  về  Phật  ở  trong  ánh  sáng  sen  báu  ấy. 

Phật ở trong hoa sen này thì ở đoạn sau, đây là đoạn trƣớc.  “Ở trong sen báu đó 

 gồm có sáu nghĩa” . 

Thứ  nhất:“hoa  sen  biến  khắp  trong  thế  giới”,  đây  chính  là  câu  thứ  nhất  “chúng 

bảo liên hoa chu mãn thế giới” chính là ý nghĩa đó- thế giới cực lạc. Ở đây chúng 

ta cần hiểu rằng, ý nghĩa biểu pháp trong kinh, trong Đại thừa điều dung hoa sen 

để  biểu  pháp.  Hoa  sen  tƣợng  trƣng  cho  cái  gì?  Là  tƣợng  trƣng  cho  sự  thanh 

tịnh.Gốc của hoa sen mọc từ dƣới bùn, ở trong bùn lầy, bùn lầy tƣợng trƣng cho 

Lục  Phàm,  lục  Đạo  lầy  lội.Thân  hoa  sen  thì  nằm  trong  nƣớc,  quí  vị  xem  trong 

đầm sen phía dƣới là đất bùn, phía trên là nƣớc. Nƣớc tƣợng trƣng cho Tứ Thánh 

Pháp  Giới:  Thanh  Tịnh.  Cho  nên  pháp  giới  Tứ  Thánh  là  cõi  tịnh  của  chƣ  Phật 

Nhƣ Lai. Lục Đạo là cõi tạp ô nhiễm của chƣ Phật Nhƣ Lai, hoa sen nở ở trên 

mặt  nƣớc,  ý  nghĩa  này  là  tƣợng  trƣng  cho  sự  siêu  việt  Lục  Đạo,  siêu  việt 

mƣờipháp giới. Nó ở đâu? Nó ở tại nhất chân pháp giới, chính là cõi y báo trang 

nghiêm của chƣ Phật Nhƣ Lai. Hoa sen tƣợng trƣng cho ý nghĩa này. 

“Chu mãn thế giới”, chú giải của Niệm Lão nói là “chu biến quốc trung”, là cùng 

một  ý  nghĩa.  Thế  giới  Cực  Lạc  rộng  lớn  thế  nào?  Thế  giới  Cực  Lạc  không  nơi 

nào không có, thế giới cực lạc không lúc nào không có, đúng vậy. 

Những năm trở lại đây, chúng tôi đề xƣớng,  mở rộng Tam Thời Hệ Niệm Pháp 

Sự của Thiền Sƣ Trung Phong đời triều Nguyên. Trung Phong Thiền Sƣ, Pháp Sự 

này  vốn  là  do  Ngài  soạn,  lời  khai  thị  trong  điều  do  Ngài  giảng,  trong  khai  thị 

Ngài cho chúng ta biết:“Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là Tâm ta. 

Nơi đây tức là tịnh độ, tịnh độ tức là nơi đây”. Lời nói này mọi ngƣời có thể hiểu 

đƣợc không? Nếu quí vị đã hiểu rồi thì thật là lợi ích, nếu nhƣ vẫn chƣa hiểu thì 

hi  vọng  nên  chuyên  tâm  học  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán.  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán nếu quí vị đã hiểu rõ rồi, thì hai câu nói này quí vị đã hiểu. Hiền 

Tập 379  367 



Thủ Quốc Sƣ  ở trong Hoàn Nguyên Quán dạy cho chúng ta  nhất thể, hiển nhất 

thể, đây là đại thừa giáo. Một thể tự tánh thanh tịnh viên minh, trong triết học nói 

là bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu. Vũ trụ vạn hữu từ đâu mà có? Đều dựa vào 

lý  thể  này  mà  hiện  ra.  Thể  năng  sanh  năng  hiện,  vũ  trụ  vạn  pháp  là  sở  sanh  sở 

hiện. Chỉ một thể không có thể thứ hai. Thể này biến nhất thiết xứ, biến nhất thiết 

thời. Xứ là không gian, thời là thời gian, kỳ thực không gian và thời gian điều là 

giả  không  phải  thật,  chỉ  có  thể  là  thật.  Thể  ở  đây  khoa  học,  triết  học  đều  đang 

theo đuổi, đang nghiên cứu, nhƣng vĩnh viễn sẽ không tìm ra đƣợc. Vì sao vậy? 

Vì khoa học kỹ thuật đều cần phải có đối tƣợng để nghiên cứu, tức là nó phải có 

hiện tƣợng quí vị mới có thể phát hiện đƣợc, nếu không có hiện tƣợng thì quí vị 

vĩnh viễn không thể phát hiện ra nó. 

Trong lúc giảng kinh chúng tôi thƣờng nhắc nhở các bạn, tự tánh không phải vật 

chất,  không  phải  vật  chất  thì  tiền  ngũ  căn  của  chúng  ta  không  có  cách  nào  tiếp 

xúc  đƣợc,  chúng  ta  không  nhìn  thấy  đƣợc,  không  nghe  đƣợc,  không  sờ  đƣợc, 

cũng không ngửi đƣợc. Nó không phải hiện tƣợng vật chất, nó không phải là hiện 

tƣợng tinh thần, thức thứ sáu “ý thức” của chúng ta kết nối không đƣợc, thức thứ 

sáu, thứ bảy kết nối với hiện tƣợng tinh thần. Nó không phải là hiện tƣợng tinh 

thần. A Lại Da  thậm chí là có thể dựa vào hiện tƣợng tự nhiên, nhƣng nó cũng 

không phải hiện tƣợng tự nhiên. Cho nên, khoa học triết học đối với nó không có 

cách nào khác. Nó có tồn tại hay không? Nó tồn tại. Nó thật sự tồn tại, tất cả điều 

là giả, chỉ nó là thật, vĩnh hằng bất diệt.Quí vị xem trong Hoàn Nguyên Quán có 

dạy. nó có thể khởi nhị dụng, hai tác dụng: cái thứ nhất nó có thể hiện vũ trụ, cái 

thứ hai nó có thể hiện chánh báo. Chánh báo là gì? Chánh báo là chính mình, y 

báo, chánh báo nó đều có thể hiện ra. Kỳ thực cách nói này đã nói rõ chân tƣớng 

sự thật rồi, thể biến khắp mọi nơi, chẳng phải ý chánh cũng biến khắp mọi nơi đó 

sao? Cõi nƣớc của đức Phật A Di Đà sao lại không biến hiện khắp mọi nơi đƣợc? 

Đức Phật A Di Đà sao lại không biến khắp mọi nơi chứ? Bốn chữ A Di Đà Phật 

này có nghĩa là gì? Là tiếng Phạn. A dịch là Vô, Di Đà dịch là Lƣợng, Phật dịch 

là Giác. A Di Đà Phật nghĩa là gì? Nghĩa là Vô Lƣợng Giác.Không có điều gì bất 

giác, giác chính là A Di Đà Phật, mê gọi là phàm phu, một mê thì tất cả đều mê, 

một  giác  tất  cả  đều  giác.  Sao  lại  không  phải?  Trung  Phong  Thiền  sƣ  nói  quả 

368  Tập 379 



không  sai.  Ngài  có  thể  nói  ra  hai  câu  nói  này,  thì  Ngài  không  phải  ngƣời  tầm 

thƣờng rồi. Cho nên thật sự đã rõ ràng, quay đầu nhìn lại chƣ vị Tổ Sƣ trong các 

tông phái ở Trung Quốc,đâu phải là ngƣời tầm thƣờng? Ít nhất họ cũng là Pháp 

thân Bồ Tát, cũng có thể là Cổ Phật tái lai.Chúng sanh có cảm thì các ngài có ứng 

thôi. 

Cõi Di Đà Tịnh độ cao nhất là Thƣờng Tịch Quang, Thƣờng Tịch Quang chính là 

Tự Tánh, Thƣờng Tịch Quang không có ba loại hiện tƣợng: hiện tƣợng tự nhiên, 

hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần đều không có. Làm sao biết đƣợc những 

thứ này? Ngƣời xƣa dạy rằng: “chỉ có chứng mới biết đƣợc”. Các nhà khoa học 

chƣa chứng đƣợc. Làm thế nào mới có thể chứng đƣợc? Buông bỏ vọng tƣởng, 

phân  biệt,  chấp  trƣớc  là  chứngđƣợc,  không  cần  phải  dùng  máy  móc,  dùng  máy 

móc tinh vi cũng không đo lƣờng đƣợc. Điều này trong kinh đức Phật đã dạy rất 

rõ.Ngày nay khoa học đã đạt đến cực điểm, không có cách nào để đột phá. Tuy 

họ có thể phát hiện ra vật chất là gì, nhƣ thế cũng giỏi lắm rồi. Nhà khoa học Phổ 

Lãng  Khắcngƣời  Đức  nói:  trên  thế  giới  này  vốn  không  có  cái  gọi  là  vật 

chất.Những năm cuối Ông chuyên nghiên cứu lƣợng tử lực học. Thầy giáo của Ái 

Nhân Tƣ Thản.Có một ngƣời đệ tử nhƣ vậy, chế tạo ra bom nguyên tử hại chết 

ngƣời.  Vậy  vật  chất  là  cái  gì?  Ông  bảo  rằng  nền  tảng  của  vật  chất  là  tâm 

niệm,nghĩa là ý nghĩ, đây là nền tảng của vật chất. Nói cách khác, lúc không có ý 

nghĩ thì hiện tƣợng vật chất cũng không tồn tại. Hiện tƣợng tinh thần từ đâu mà 

có?  Hiện  tƣợng  tinh  thần  là  nền  tảng  của  hiện  tƣợng  vật  chất.  Hiện  tƣợng  tinh 

thần từ đâu mà có? Ông nói trong “không” sanh “có”.Ông không biết có tự tánh, 

tự tánh biến hiện ra. Vì sao tự tánh có thể biến hiện? Trong đây cần phải có duyên, 

đó chính là một niệm bất giác mà Đại thừa giáo thƣờng nói. Một niệm bất giác 

này chúng ta không thể lãnh hội đƣợc,ý niệm của chúng ta quá thô.Mộtniệm là gì? 

Không phải quá khứ, không phải tƣơng lai mà chính là hiện tại. Nói cho ta biết, 

không có quá khứ cũng không có tƣơng lai, Đại thừa giáo thƣờng dạy sống trong 

hiện tại,chính là niệm hiện tại này, niệm hiện tại này nếu nhƣ đoạn đƣợc tức đã 

thành  Phật,  đã  chứng  đƣợc  quả  vị  Diệu  Giác,  tức  quí  vị  cùng  với  Thƣờng  Tịch 

Quang trở thành một thể rồi. Niệm hiện tại này chƣa đoạn đƣợc, phân biệt, chấp 

trƣớc đoạn đƣợc rồi, thì quí vị là Bồ Tát. Nếu nhƣ niệm hiện tại chƣa đoạn đƣợc, 

Tập 379  369 



phân biệt cũng chƣa đoạn, nhƣng đoạn đƣợc chấp trƣớc rồi thì quí vị là A La Hán. 

Công phu trong Phật pháp không gì khác ngoài việc buông bỏ.Vì sao chịu buông 

bỏ? Vì đã hiểu rõ chân tƣớng sự thật. Phật Thích Ca Mâu Ni mang đến cho chúng 

ta lợi ích lớn nhất, ân đức lớn nhất, chính là ngài đã nói rõ ràng tƣờng tận chân 

tƣớng sự thật cho chúng ta biết.  Chúng ta thật sự hiểu đƣợc rõ ràng, tƣờng tận thì 

tự nhiên sẽ buông bỏ, không còn chấp trƣớc không còn phân biệt nữa, thậm chí 

không khởi tâm không động niệm. Nhƣ vậy mà thôi! 

Thành  Phật,  quí  vị  vốn  là  Phật,  tự  quí  vị  chứng,  Phật  Bồ  Tát  không  kể  công, 

không nói rằng: ta độ ngƣơi, ta giúp đỡ ngƣơi.Đó chỉ là lời sàm vậy. Đó là Phật 

dùng phƣơng tiện ngôn ngữ để tùy thuận chúng sanh, không phải là lời nói thật. 

Vì sao vậy? Vì quí vị vốn đã là Phật.Quay đầu, chịu buông bỏ những thứ này thì 

quí vị đã thành Phật, tự mình chứng.Nếu nhƣ Phật có thể giúp cho chúng ta thành 

Phật, thì chúng ta còn phải tu làm gì nữa? Không cần tu rồi.Cũng không cần học 

những  kinh  giáo  này,  không  cần  đến.  Nếu  nhƣ  ngài  không  giúp  chúng  ta  thành 

Phật thì ngài không từ bi rồi. Ngài không làm đƣợc! Mê là tự mình mê, ngộ cũng 

phải cần tự mình ngộ, đây mới là chân lý. Cho nên, trong Kinh Hoa Nghiêm Phật 

dạy rằng: “tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng và trí huệ của Nhƣ Lai, nhƣng do 

vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đắc”. Quí vị thấy lời dạy này thật rõ 

ràng, nhƣ vậy chúng ta chỉ cần đem vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc buông bỏ 

thì  thành  Phật  thôi.  Đúng  vậy,  thật  đơn  giản,  dễ  dàng  nhƣ  thế  đó.  Nhƣng  việc 

buông bỏ này thật là khó, không hề dễ dàng. Từ vô thỉ đến nay ở trong Lục đạo, 

chịu sự huân tập của những thứ ô nhiễm này, nuôi dƣỡng thành thói quen kiên cố 

không gột rửa đƣợc. Tất cả đều do những thứ này làm chủ. Những thứ này chủ tể 

lục  đạo  luân  hồi,  quí  vị  phải  thuận  theo  những  quy  định  của  nó,  lăn  lộn  trong 

vòng lục đạo, đúng là “khổ không thể nói hết”. Chúng ta không nhận thức đƣợc 

sen báu biến khắp pháp giới, không biết mình chính là một đóa hoa sen báu. “Một 

là tất cả, tất cả là một”, đây là cảnh giới Hoa Nghiêm, là cảnh giới không thể nghĩ 

bàn. Cảnh giới này trong Hoàn Nguyên Quán đều có nói rõ, đó chính là ba loại 

chu biến. 

Thứ nhất là chu biến pháp giới. Trong tự tánh không có lớn nhỏ, không có chân 

vọng, không có trƣớc sau. Không có trƣớc sau tức là không có thời gian, không 

370  Tập 379 



có lớn nhỏ tức là không có không gian. Cho nên thời gian và không gian điều là 

giả, một hạt vi trần trong kinh Phật dạy là cực vi chi vi. Cực vi chi vi có thể bây 

giờ các nhà khoa học đã phát hiện đƣợc rồi. Từ chỗ các nhà khoa học cho chúng 

ta biết lƣợng tử, tiểu quang tử.Trong quyển chú giải của Hoàng Niệm Lão ở trƣớc 

đã có chú thích rồi. Ở đầu quyển thứ hai, quyển trƣớc chúng ta đã học qua.Vi trần 

đó  thể  tích  của  nó  lớn  bao  nhiêu?  Một  trăm  ức  vi  trần  tạo  thành  một  điện  tử, 

chúng ta biết điện tử rất nhỏ, mắt thƣờng không thấy đƣợc. Nó nhỏ hơn điện tử 

một trăm ức lần, vật nhỏ nhƣ vậy.Nghe đến báo cáo này tôi bỗng nhiên giác ngộ, 

trong Tâm  Kinh nói: “Quán Tự Tại  Bồ tát hành thâm  bát nhã ba la  mật  đa thời 

chiếu kiến ngủ uẩn giai không”. Vậy ngũ uẩn là gì? Chính là cái vi trần đó, điểm 

nhỏ nhƣ vậy nhƣng trong đó có đầy đủ sắc thọ tƣởng hành thức- ngũ uẩn.Thông 

tin này rất quan trọng, thông tin này nói cho chúng ta biết tần suấtdao động của 

nó  biến  khắp  pháp  giới,  nó  không  có  xa  gần,  nó  không  có  trƣớc  sau.Không  có 

trƣớc sau tức là quá khứ và vị lai đều biết đƣợc - không có thời gian.Không có 

không  gian  nên  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  điều  biết  hết.  Sự  khởi  tâm  động 

niệm  của  chúng  ta  chẳng  thể  không  cẩn  thận.  Khởi  một  niệm  ác  chu  biến  pháp 

giới, khởi một niệm thiện cũng biến khắp pháp giới. Vậy chúng ta niệm một tiếng 

A Di Đà Phật, cái này chu biến pháp giới thì quá tốt, quá thù thắng. Đó chính là 

thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  Cực  Lạc  do  ai  tạo  nên?  Đức  Phật  A  Di  Đà  dẫn  đầu, 

chúng ta theo sau, mọi ngƣời cùng tạo nên, ai ai cũng có phần. Ai ai cũng có phần 

thì quí vị cũng có phần sao lại không thể vãng sanh? Sao có đạo lý này! Quí vị 

muốn sanh về thế giới Cực Lạc thì không ai có thể ngăn cản quí vị. Vấn đề ở chỗ 

quí vị phải giác ngộ, phải rõ ràng, phải hiểu rõ chân tƣớng sự thật. 

Thứ hai: số lƣợng cánh sen  mỗi  một hoa có trăm nghìn  ức cánh. Chúng ta thấy 

đƣợc hoa sen này có một điểm giống nhƣ hoa cúc mà chúng ta thƣờng thấy đó là 

có cánh hoa nhiều, cánh hoa của nó nhiều, trăm nghìn ức này chính là nói đến số 

lƣợng cánh hoa. 

Thứ 3: quang sắc vô lƣợng, bản thể của hoa sen tức là ánh sáng. Trí huệ bát nhã 

trong tự tánh, là thể của hoa sen này, cho nên nói rằng ánh sáng của hoa đó. Lại 

nữa  màu  sắc  hoa  sen  lại  nhiều  vô  lƣợng:  xanh,  trắng,  huyền,  huyền  là  màu  đen 

vậy, vàng, đỏ, tím đây chỉ nói sáu màu. Chỉ là lấy ví dụ nhƣ vậy thôi, chứ thực tế 

Tập 379  371 



nhiều vô lƣợng vô biên. Tiểu phẩm kinh A Di Đà cũng là ý nghĩa nhƣ vậy. Lấy 

bốn ví dụ: màu xanh ánh sáng xanh, màu vàng ánh sáng vàng, màu đỏ ánh sáng 

đỏ, màu trắng ánh sáng trắng, lấy bốn ví dụ nhƣ vậy. Khoa học hiện đại nói ba 

màu cơ bản. Kỳ thực, tất cả các màu sắc điều ba màu cơ bản này phối hợp mà nên. 

Chỗ này nói cũng là ý nghĩa nhƣ vậy, ánh sắc nhiều vô lƣợng vô biên. Hoa sen 

màu xanh thì phóng ánh sáng xanh, hoa sen màu trắng thì phóng ánh sáng trắng, 

các hoa sen màu huyền, vàng cũng phóng ánh sáng nhƣ màu của nó, cho nên nói 

màu sắc cũng vậy. Đây là thế giới ánh sáng,  thể của hoa sen là ánh sáng.Trong 

kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn dạy rằng: “tất cả chúng sanh điều có đức tƣớng trí 

huệ của Nhƣ Lai”. Nhƣ Lai tức là tự tánh. Ngài nói ra  ba điều, đƣa ra ba ví dụ: 

Trí Tuệ, Đức, Tƣớng. Chúng ta dùng cách nói của giới khoa học ngày này, có thể 

phối hợp đƣợc ba thứ này: Ánh sáng trong tự tánh các nhà khoa học gọi là năng 

lƣợng. Đức ở trong tự tánh gọi là đức năng, chính là chuyển tƣớng của A Lại Da, 

các  nhà  khoa  học  gọi  là  tin  tức.  Loại  thứ  ba  chính  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  bát 

thứcgọi là tƣớng phần, tin tức là kiến phần. Quang-trí huệ là tự chứng phần. Khoa 

học ngày nay có thể phát hiện đƣợc cái này thật không dễ dàng. Họ không phải 

dùng  công phu buông  xả,  mà  họ  dùng  tri  thức,  dùng số  lí,  dùng  máy  móc  khoa 

học kỹ thuật tối tân để quan sát. Phàm là cái gì có hiện tƣợng thì họ điều có thể 

thấy đƣợc. Biết đƣợc tại sao nhƣ vậy, nhƣng vật này từ đâu mà có,thì vẫn còn là 

một câu đố, không cách gì chứng minh đƣợc. 

Trong  Đại  Thừa  đức  Thế  Tôn  có  dạy  rằng:  ngƣời  chứng  mới  biết  đƣợc.  Chỉ  có 

thân  chứng  thì  quí  vị  mới  hiểu  rõ  đƣợc.  Trong  đại  thừa  giáo  những  vị  nào  đã 

chứng đƣợc? Điều này chúng ta không thể không biết, trong đại thừa thƣờng nói 

rằng Bát Địa trở lễn, Bát Địa là Bất Động Địa. Thất Địa là Viễn Hành Địa, Bát 

Địa bất động. Đây là hình dung cho công phu thiền định của họ.  Trên Bát Địa 

gồm có Bát Bịa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, năm địa vị. Bồ Tát 

có 52 cấp bậc, đó là năm cấp bậc cao nhất mà họ chứng đƣợc. Không phải một 

ngƣời chứng đƣợc, công phu thiền định của quí vị nếu đạt đƣợc đến địa vị này thì 

quí  vị  đều  thấy  hết,  đều  hiểu  rõ  hết.  Nhƣ  vậy  làm  sao  mà  giả  đƣợc!  Cảnh  giới 

chứng đắc là gì? Biến pháp giới hƣ không pháp giới với mình là một Thể. Ngƣời 

xƣa nói vềluân lý, Phật pháp nói về muốn tƣơng quan của luân lý, biến pháp giới 

372  Tập 379 



hƣ không pháp giới là ta. Sau đó chúng ta mới hiểu rõ đƣợc, trong Phật pháp nói 

về Phật, danh hiệu của Phật rất nhiều, quí vị xem Kinh Vạn Phật Danh, hơn một 

vạn hai nghìn danh hiệu. Tƣợng trƣng cho cái gì? Tƣợng trƣng cho tánh đức của 

chúng ta. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: tất cả chúng sanh - bao gồm cả chúng ta 

đều ở trong đó - đều có đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai. Đức năng đây là vạn đức 

vạn  năng,  chúng  ta  đều  đầy  đủ.  Tƣớng  là  tƣớng  tốt.  Phật  thị  hiện  cho  chúng  ta 

thấy,  thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  đẹp.  Ngƣời  xƣa  gọi  là  phƣớc 

báu, tự mình đều có đủ. Đức là năng lực, quang minh là trí huệ. Phật Bồ Tát đều 

tôn  trọng  chúng  sanh  dám  khinh  mạn.  Vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là 

Phật,  tất  cả  chúng  sanh  với  ta  cùng  một  pháp  thân,  cùng  một  thể,  xem  thƣờng 

chúng sanh tức là xem thƣờng chính mình. Có ngƣời nói rằng: tôi thích cái đầu 

của tôi, thích cái tay của tôi, ghét cái chân của tôi, nhƣ vậy chẳng phải là chuyện 

dáng cƣời rồi sao? Sau khi hiểu đƣợc đầu và chân cùng bình đẳng, không hề sai 

khác. Ý nghĩa trong đây đều ở trong kinh giáo đại thừa, càng học quí vị càng thấy 

thú vị, càng học thật sự có đƣợc pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ.Hết 

thảy vấn đề trong thế và xuất thế gian, nếu gặp phải không có gì không thể giải 

quyết đƣợc, mà còn rất nhẹ nhàng dễ dàng. Đây là thứ ba ánh sắc vô lƣợng. 

Thứ tƣ: Diệu bảo Hoa Nghiêm.Có vô lƣợng Diệu Bảo trăm nghìn ma ni. Ma ni là 

tiếng Ấn Độ dịch sang chữ hán có nghĩa là Nhƣ Ý Bảo, tùy vào ý nghĩ của chúng 

ta mà biến hóa rahoa sen trang nghiêm. Các báu đều khác lạ hay,cho nên gọi là 

quý hiếm. Khác lạ là thế gian không có,  mƣời pháp giới trong  hết thảy thế giới 

chƣ Phật đều không có. Chỉ có trong cõi thật báo trang nghiêm của Nhƣ Lai. Vì 

sao vậy? Vì hết thảy vạn vật trong cõi Thật báo trang nghiêm điều do tự tánh biến 

hiện ra.Muôn sự muôn vật trong cõi tứ thánh và lục đạo, đâu không phải là do tự 

tánh  biến  hiện?  Đúng  vậy!Tuy  thể  là  do  tự  tánh  biến  hiện  ra,  nhƣng  trong  pha 

trộn vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc,khiến cho những thứ do tự tánh biến hiện 

ra bị biến chất. Đạo lý là chỗ này.Không phải hình dáng vốn có,  nó bị biến cong, 

gập  gãy  rồi,  quí  vị  không  thấy  đƣợc  chân  tƣớng  của  nó.  Vì  sao  bị  ý  nghĩ  của 

chúng ta làm cho thay đổi? Vì hết thảy các pháp điều không phải thật. Trong kinh 

Hoa Nghiêm đức Phật đã nói rất rõ ràng: muôn sự muôn vật trong biến pháp giới 

hƣ không giới đều là duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Trong nhất chân pháp 

Tập 379  373 



giới  chỉ  có  duy  tâm  sở  hiện,  chứ  không  có  duy  thức  sở  biến.  Vì  sao  vậy?  Họ 

không dùng thức. Thức tức là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Bồ tát ở 

trong  cõi  Thật  báo,  Phật  giáo  Trung  Quốc  thƣờng  xƣng  họ  là:  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh.  Ngƣời  xƣa  dùng  hai  câu  này  xƣng  tán  họ.  Triệt  ngộ,  kiến 

tánh dựa vào đâu? Dựa vào thiền định, đó cũng là trong đề kinh này có nói, nói 

thật  rất  rõ  ràng  -Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác.  Thanh  Tịnh  công  phu  thiền  định 

của A La Hán thì sẽ thấy đƣợc, trong kinh Lăng Nghiêm gọi là cửu thứ đệ định. 

Tứ thiền bát định là thế gian thiền định không thấy đƣợc, không thấy đƣợc tâm 

thanh  tịnh.  Tâm  bình  đẳng  là  thiền  định  của  Bồ  Tát  cao  hơn  A  La  Hán.  Trong 

Bình Đẳng thì không có phân biệt, còn phân biệt tức là không bình đẳng rồi. Còn 

đối lập tức là không bình đẳng, không có phân biệt không có đối lập mới là Bồ 

Tát.  Đại  triệt  đại  ngộ  đó  chính  là  Giác,  đại  giáclà  tâm  của  Phật.  Thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc ai ai cũng đều là thanh tịnh bình đẳng giác.Nếu công phu mình 

chƣa đủ, chƣa đạt đến cảnh giới này,bổn nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà 

gia trì, giúp đỡ quí vị. Khiến cho quí vị đạt đƣợc cảnh giới tƣơng tự, tƣơng tự có 

lợi ích, chứ không phải không lợi ích.Hình nhƣ quí vị cũng có, giống nhƣ Pháp 

thân Bồ Tát, nhƣng không phải do quí vị chứng đắc đƣợc, mà là đức Phật A Di 

Đà giúp quí vị. Ở thế giới Cực Lạc thời gian lâu, thì tự mình chứng đƣợc. Vì sao 

vậy?  Vì  nghiệp  chƣớng  tiêu  trừ  rồi.Đới  nghiệp  vãng  sanh,  sanh  về  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ, cõi phƣơng tiện hữu dƣ đều đới nghiệp cả. Cõi phàm thánh đồng 

cƣ mang theo tạp nghiệp thiện ác điều có. Cõi phƣơng tiện hữu dƣ chỉ mang tịnh 

nghiệp không mang nhiễm nghiệp. Thiện ác đều là nhiễm, nó còn có tịnh, tịnh đó 

cũng là vọng niệm, tịnh cần phải gội bỏ, nhiễm tịnh đều không có.Chúc mừng quí 

vị, quí vị đã đại triệt đại ngộ, đã rời khỏi cõi phƣơng tiện rồi. Về lý là nhƣ vậy, 

nhƣng về thì vô cùng thù thắng, tứ độ cùng ở một chỗ không phân khai.Không 

giống nhƣ  thế  giới  này  của  chúng  ta,  thế  giới  này  của  chúng  ta  mƣời  pháp  giới 

không ở cùng nhau, chúng ta không thể gặp đƣợc chƣ thiên, không gặp đƣợc A 

La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát chúng ta đều không gặp đƣợc.Họ ở cảnh giới cao 

hơn, họ có thể thấy đƣợc chúng ta nhƣng chùng ta không thấy đƣợc họ.Nếu đứng 

vềlý  mà  nói,  hết  thảy  thế  giới  chƣ  Phật  với  thế  giới  Cực  Lạc  chắc  chắn  không 

khác. Chƣ Phật thành tựu,ai ai cũng nhƣ vậy, cũng buông bỏ hết khởi tâm động 

374  Tập 379 



niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  tất  cả  điều  buông  bỏ  thì  cảnh  giới  này  là  bình 

đẳng.Đây là đứng về lý mà nói, nhƣng về sự thì không giống nhau. Về sự là gì? 

Phải  xem  lúc  quí  vị  ở  nhân  địa,  hạnh  của  quí  vị,  nguyện  của  quí  vị,  hoàn  toàn 

không giống nhau. Sau khi thành Phật chiêu cảm đƣợc quả  báo sẽ không giống 

nhau. Nhƣ vậy chúng ta đã hiểu rõ tâm nguyện của đức Phật A Di Đà lớn.Đúng 

nhƣ ngƣời xƣa thƣờng nói:“lƣợng lớn phƣớc lớn”. Ngài phát nguyện phổ độ hết 

thảy  pháp  giới  chúng  sanh.  Ngƣời  thƣờng  chúng  ta  phát  nguyện  thì  không  thể 

phát nguyện lớn nhƣ vậy đƣợc, đại đa số điều không thể rời bỏ tự ngã. Tôi học 

Phật, cầu Phật Bồ Tát bảo hộ cho thân thể tôi mạnh khỏe, giàu có sống lâu, đều 

cầu những thứ này. Nếu lớn thêm một chút, vì ngƣời nhà của ta với gia tộc của ta, 

những ngƣời bạn của ta,những ngƣời có liên quan đến ta.Lớn thêm một chút nữa 

là  vì  dân  tộc  này  của  ta,  vì  đất  nƣớc  của  ta.Lớn  thêm  tí  nữa  là  vì  trái  đất  của 

chúng  ta,  cũng  khá  lắm  rồi!  Hƣ  không  pháp  giới  quá  mù  mịt,tâm  nguyện  này 

không  phát  đƣợc.  Đức  Phật  A  Di  Đà  ngài  chẳng  những  có  thể  phát  nguyện  mà 

ngài đã thực hiện đƣợc. Điểm này cũng đã không dễ dàng gì, Ngài làm đƣợc rồi, 

nói đƣợc làm đƣợc.Cần bao nhiêu thời gian? Trƣớc đây đã học qua thời gian là 5 

kiếp.  Năm  kiếp  tu  những  gì?  Đó  là  tu  48  lời  nguyện,  lời  nguyện  nào  cũng  làm 

đƣợc. Cho nên hiện tƣợng từ tự tánhlƣu xuất ra, vì ý nghĩ tốt, chúng ta chỉ có thể 

dùng thuần tịnh thuần thiện để hình dung, thuần tịnh thuần thiện hiện ra đó chính 

là Diệu Bảo, tự nhiên trang nghiêm. Chúng ta ngày nay những Diệu Bảo này bị 

che phủ một lớp vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc,nên nó bị biến chất rồi. Bây giờ 

chúng ta hiểu đƣợc, hiểu đƣợc đạo lý này là cảnh tùy tâm chuyển.Chúng ta thay 

đổi tâm mình, giống nhƣ Bố Lai Đăngngƣời Mỹ cho chúng ta biết, ông nói năm 

2012 không phải là  một việc xấu. Nếu nhƣ  con ngƣời  trên toàn cầu điều có thể 

nhân cơ hội này, sửa đổi tâm mình, bỏ ác làm lành, cải tà quy chánh. Vứt bỏ tâm 

bất thiện đi, tìm lại đạo đức luân lí, chẳng những thiên tai trên trái đất này có thể 

hóa  giải,  mà  còn  khiến  cho  địa  cầu  này  đi  đến  một  phƣơng  hƣớng  tốt  đẹp  hơn. 

Cách nói này của ông chúng ta thừa nhận, chúng ta khẳng định. Vì sao vậy? Vì 

chúng ta hiểu đƣợc đạo lí cảnh tùy tâm chuyển. Cho nên vấn đề then chốt là con 

ngƣời bây giờ vì sao không chuyển lại đƣợc? Vì họ không hiểu đƣơc chân tƣớng 

sự thật, cho nên họ không chịu chuyển.Họ cho rằng những điều họ nghĩ là thật, 

Tập 379  375 



hiện thực chân thật. Còn những lời chúng ta nói đây là hƣ vô bập bềnh. Đâu biết 

rằng  những  thứ  ngƣờiđời  đang  truy  tìm  nhƣ:  giàu  có,  thông  minh  trí  huệ,  sức 

khỏe sống lâu, hạnh phúc mỹ mãn, không sai. Những thứ này thực chất là đúng 

đắn, đều ở trong Phật pháp đại thừa.Tu học đại thừa, quí vị không cần cầu mong 

mà tự nhiên đều đạt đƣợc. Không học Đại thừa quí vị không thể đạt đƣợc, dù có 

đạt đƣợc cũng không hạnh phúc, cũng đƣợc không viên mãn. Vì sao vậy? Vì quí 

vị có rất nhiều phiền não, rất nhiều lo nghĩ, đủ các loại áp lực. Tinh thần, thể lực 

của quí vị không hề an vui. Nguyên nhân gì vậy? Vì quí vị chƣa có đƣợc trí tuệ 

chân thật, chƣa có đức năng chân thật.Những thứ mà quí vị đạt đƣơc này, là do 

đời quá khứ tu mà có. Nhân tu chiêu cảm ra quả báo của đời này. Số quí vị không 

có thì dùng cách gì cũng không đạt đƣợc, nếu số quí vị có thì cho dù dùng cách 

nào nó cũng đến, cũng hiện ra. Lời dạy của ngƣời xƣa là không sai: “nhất sanh 

giai thị mạng, bán điểm bất do nhân”.Quí vịmuốn thay đổi vận mệnh, muốn vƣợt 

qua  vận  mệnh,  có  đƣợc  chăng?  Đƣợc!Quí  vị  siêng  năng  tu  thì  có  thể  vƣợt  qua. 

Đến đâu để tu học?Tu học trong đại thừa, không lƣờng gạt quí vị đâu. Đại thừa 

cho quí vị cái gì? Không phải Đại thừa cho quí vị, mà Đại thừa đem chân tƣớng 

sự  thật  này  nói  rõ  ràng,  nói  thấu  đáo.  Trí  huệ  của  quí  vị,  đức  năng  của  quí  vị, 

tƣớng hảo của quí vị, sức khỏe trƣờng thọ của quí vị, trong tự tánh vốn sẵn có. 

Đại thừa không cho quí vị điều gì, Đại thừa chỉ nói để tự quí vị phát giác chính 

mình, tất cả tự quí vị đều có, không khiếm khuyết điều gì, không khác đức Phật A 

Di Đà. Nói cách khác, tìm lạitự tánh A Di Đà Phật của chính mình. Quí vị chính 

là A Di Đà Phật, thế giới này chính là thế giới Cực Lạc của quí vị. Đây đều là sự 

thật.Cho nên ý nghĩa của hoa sen, ý nghĩa của biểu pháp nhất định cần phải hiểu, 

mỗi  một  ngƣời  điều  là  một  đóa  sen.  Vậy  bây  giờ,  bây  giờ  chúng  ta  chịu  sự  ô 

nhiễm, chúng ta không  chịu gột rửa sự ô nhiễm đó, vấn đề nằm nơi chổ này. Khi 

nào thì giác ngộ thấy ô nhiễm là giả, không phải thật, thì quí vịsẽ nhẹ nhàng gội 

bỏ đi. Quay trở lại thuần tịnh thuần thiện của chính mình. 

Bên dƣới nói: các diệu bảo này phóng vô lƣợng ánh sáng, ánh sáng đầy đủ màu 

sắc,  sắc  lại  sanh  ánh  sáng,  ánh  sức  hỗ  dung  cho  nhau,  còn  gọi  là  ánh  sức,  đẹp 

không gì sánh bằng. Ánh sáng vƣợt nhật nguyệt, vƣợt qua ánh sáng của mặt trời 

mặt  trăng,  cho  nên  nói  minh  diệu  nhật  nguyệt.  Nhƣ  Quán  Kinh  nói:  “giữa  mỗi 

376  Tập 379 




một  cánh-  lá  cây  -  có  trăm  nghìn  ức  ma  ni  châu  vƣơng”.  Đây  là  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc, cây cối hoa cỏ điều có trang sức, thế giới này của chúng ta cũng 

không  ngoại  lệ.  Những  loại  cây  trồng  trên  đƣờng  phố,  gặp  khi  lễ  tiết  cũng  có 

trang  sức,  ban  đêm  chúng  ta  thấy  ánh  đèn  trang  sức  này  rất  đẹp,  đây  là  do  con 

ngƣời làm nên. Nhƣng hoa cỏ cây cối nầy của thế giới Cực Lạc, trang sức la võng 

này điều là tự nhiên, không có ngƣời thiết kế, cũng không cần ngƣời làm, không 

cần nhân công.Nó từ đâu mà có? Từtự tánh thuần tịnh thuần thiện mà thành tựu, 

quí  vị  cảm  nhận  đƣợc  cái  đẹp  tự  nhiên.  Trong  mỗi  cánh  có  trăm  ức  ma  nichâu 

vƣơng làm ánh sức. Mỗi mỗi ma nichâu phóng nghìn tia sáng, đây là Diệu Bảo 

trang  nghiêm.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  mới  thấy  đƣợc  bản  lai  diện  mục  của  chúng 

ta.Trong mƣời pháp giới bị biến chất rồi, chịu quá nhiều ô nhiểm nên hoàn toàn 

biến chất.Biến thành đáng sợ nhất đó chính là đọa trong địa ngục, chúng ta thấy 

rồi  cũng  không  nhẫn  tâm  đi  gặp  họ,  quá  đau  khổ,  quá  đáng  thƣơng.  Tại  sao  lại 

biến thành hình dáng nhƣ thế? Biến thành ngạ quỷ, biến thành súc sanh. Đều sai 

hết. 

Con ngƣời bây giờ mất đi luân lí đạo đức, ngƣời không giống ngƣời. Trong Tả 

Truyện  có  câu:  “nhân  khí  thƣờng  tắc  yêu  hƣn  ”,  con  ngƣời  bỏ  đi  luân  thƣờng, 

không  giữ  gìn  luân  thƣờng,  đó  gọi  là  gì?  Gọi  là  yêu  ma  quỷ  quái,  yêu  ma  quỷ 

quái là phản thƣờng, phản thƣờng tức là hoàn toàn khác với luân thƣờng, làm trái. 

Ngũ luân là:phu tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trƣởng ấu 

hữu  tự,  bằng  hữu  hữu  tín.  Ngũ  thƣờng  là:  nhân  nghĩa  lễ  trí  tín.Bất    nhân,  bất 

nghĩa, vô lễ, mất tín, đây thật không khác gì yêu ma quỷ quái.  Cắt bỏ 1:19:50 đến 

1:20:02 Ngƣời xƣa dạy rằng: Tả Khƣu Minh với Khổng Tử cùng một thời đại. 

Thứ  năm:  “lƣợng  của  sen  báu”.Ở  đây  gọi  là  lƣợng  của  sen  báu,  hoa  sen  này  là 

ngƣời niệm Phật, một lòng mong cầu sanh cõi tịnh, trong áo thất bảo sẽ mọc lễn 

một đóa sen. Màu sắc, lớn nhỏ của hoa sen đều không giống nhau, cần xem công 

phu  của  ngƣời  niệm  Phật,  tâm  của  họ  chân  thật,  cần  mẫn,  thì  hoa  của  họ  càng 

ngày càng lớn,  màu sắc cũng càng ngày càng đẹp. Cho nên, từ nơi  màu sắc lớn 

nhỏ của hoa sen thấy đƣợc sự siêng năng dụng công của ngƣời niệm Phật. Những 

cái khác ở thế giới cực lạc đều bình đẳng, chỉ có điều này là không bình đẳng, cần 

xem công phu của mỗi ngƣời.Nhƣng cũng không dễ dàng gì, ngày quí vị thật sự 

Tập 379  377 



vãnh sanh đó, đƣợcoai thần bổn nguyện Di Đà gia trì, màu sắc đó vô cùng tƣơi 

mới.Vì sao vậy? Vì đƣợc hào quang Phật chiếu soi. Cho nên sanh về thế giới Cực 

Lạc,  thân  giống  nhƣ  đức  Phật  A  Di  Đà,  thân  sắc  tử  ma  chân  kim.  Thân  có  vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng đẹp. Ngƣời sanh về thế giới Cực Lạc tƣớng mạo 

điều giống nhau.Vì sao đức Phật lại hiện tƣớng này? Trong 48 lời nguyện trƣớc 

chúng ta có học qua, vì đức Phật thấy đƣợc chúng sanh ở thế giới phƣơng khác, 

tƣớng mạo không giống nhau, rất dễ khởi tâm phân biệt. Ngƣời Tƣớng mạo tốt 

thì sinh tâm kiêu ngạo, tƣớng mạo xấu một tí thì cảm thấy tự ti. Đức Phật A Di 

Đà  mong  muốn  con  ngƣời  ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  không  có  phân  biệt 

chấp trƣớc này, cho nên ngài đã phát nguyện, phàm sanh về thế giới Cực Lạc thì 

tƣớng mạo đều giống nhau, mọi ngƣời sẽ không còn khởi ý nghĩ này nữa. Tƣớng 

mạo  chuẩn  là  đức  Phật  A  Di  Đà,  tƣớng  mạo  của  mỗi  ngƣời  đều  giống  với  đức 

Phật  A  Di  Đà,  không  hề  sai  khác.  Lúc  vãng  sanh  đức  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp 

rƣớcquí vị là hóa thân của Phật, không phải chân thân của Phật, hóa thân đến tiếp 

rƣớc  quí  vị.  Thân  đi  tiếp  rƣớc  quí  vị  đây,chắc  chắn  giống  trong  kinh  Lăng 

Nghiêm có nói: “tùy chúng sanh tâmứng sở tri lƣợng”. Bình thƣờng quí vị thích 

đức  Phật  với  hình  dáng  thế  nào,  tức  là  vị  Phật  mà  quí  vị  thƣờng  cúng  dƣờng, 

thƣờng lễ lạy mỗi ngày, thì ngài sẽ hiện ra hình dáng đó để tiếp rƣớc quí vị, quí vị 

thấy  đƣợc  rất  vui  mừng,  rất  quen  thuộc,  mỗi  ngày  lễ  ngài  cuối  cùng  cũng  gặp 

đƣợc rồi. Tiếp rƣớc đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, quí vị sẽ gặp đƣợc đức Bổn 

Tôn, thân tƣớng của quí vị, không hay không biết thân tƣớng của mình giống với 

đức Bổn Tôn. Đó chính là quí vị đã đƣợc sự gia trì. Thật là cảnh giới không nghĩ 

bàn. 

Lƣợng của sen báu nhỏ thì bằng nửa do tuần, do tuần là là đơn vị đo lƣờng độ dài 

của  Ấn  Độ  cổ.Có  rất  nhiều  cách  nói,  có  ngƣời  nói  1  do  tuần  bằng  với  48  dặm 

Trung Quốc, cũng có ngƣời nói là 60 dặm, 40 dặm. Cho nên ngƣời xƣa chia ra 

đại do tuần, trung do tuần, tiểu do tuần. Tiểu do tuần là 40 dặm, nhƣng đo chiều 

rộng của ngƣời xƣa không giống hiện nay. Trong kinh chúng ta thấy thân tƣớng 

mà  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thị  hiện  khi  còn  tại  thế,  thân  rất  cao  lớn,  một 

trƣợng tám thƣớc, hình dáng cao lớn, thì ra thƣớc ở thời đấy với thƣớc bây giờ 

không giống nhau. Hoằng Nhất Đại Sƣ cuốn có “Chu Thƣớc Khảo”, khảo chứng 

378  Tập 379 



tìm  Chu  Thƣớc.  Thƣớc  đo  triều  nhà  Chu,  một  thƣớc  là  bây  giờ  6  tấc,  nhƣ  vậy 

chúng  ta  hiểu  rồi,hình  dáng  của  đức  Phật  cao  to,  đại  khái  là  nhƣ  bây  giờ  180, 

190cm, vậy là bình thƣờng rồi, không có gì kỳ lạ cả, cho nên trƣớc dây thƣợc nhỏ 

bây giờ thƣớc lớn. Tƣớng mạo trang nghiêm. Vậy còn hoa sen nửa do tuần, chúng 

ta dùng cách nói bây giờ, là hoa sen rất nhỏ, theo thời bây giờ của chúng ta, chắc 

cũng có, bây giờ dùng km rồi.  Khoảng 4-5km,  một phạm vi lớn nhƣ vậy. Lớn 

nhỏ không giống nhau, nhỏ nhất cũng là  một phạm vi lớn nhƣ vậy.  Đây là  môi 

trƣờng sống khi quí vị sinh ra - hoa sen hóa sinh cung. Điện chính là ở trên đài 

hoa Sen. 

Thƣ sáu: “sen phóng diệu quang”.Trong mỗi một hoa phóng ra 36 trăm ngàn ức 

tia sang.Dƣới đây Niệm Lão chú giải: trăm nghìn ức chỉ là lấy số lƣợng để biểu 

thị vô lƣợng thôi, chính xác nhƣ vậy, trong mỗi đóa hoa phóng vô lƣợng tia sáng. 

Chúng ta tôn xƣng đức Phật A Di Đà là Vô Lƣợng Quang Phật, Vô Lƣợng Thọ 

Phật, cho nên 36 trăm nghìn ức là dùng số lƣợng để biểu thị cho ý nghĩa vô lƣợng 

vậy. 

Bên dƣới nói: số 36 đó chƣa thấy ngƣời xƣa chú thích, vậy con số 36 từ đâu mà 

có? Cổ đức không có chú giải.Ý của Hoàng Niệm Lão, cho rằng tứ độ của cực lạc 

đều có cửu phẩm.4 x 9 = 36, có thể con số 36 này từ đây mà có. Chỉ cho số phẩm 

trong quốc độ. Bốn cõi mỗi cõi có chín phẩm, 4 x 9 = 36, ông nói có thể từ đây 

mà có. Mỗi  một phẩm có trăm nghìn  ức hoa, lấy trăm nghìn  ức để biểu thị cho 

một con số cực lớn. Tất cả điều là biểu pháp. 

Mỗi tia sáng của hoa sen nhƣ màu sắc của nó, đúng là màu xanh ánh sáng xanh, 

màu đỏ ánh sáng đỏ.Cho nên nói ba mƣơi sáu trăm nghìn ức tia sáng, 36 là  4 x 9 

= 36, lấy ý nghĩa nhƣ vậy. “Một hoa nhiếp hết thảy hoa khác”.Câu này rất quan 

trọng,  đây  là  cảnh  giới  hoa  nghiêm:  một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một,  một  hay  nhiều 

không phải hai, đây mới chính là cảnh giới viên mãn.Cho nên nói trong mỗi một 

hoa phóng ra 36 trăm ngàn ức tia sáng, nhƣng 36 phẩm chỉ là một con số đại khái, 

là ý nghĩa biểu pháp.Thực tế mà nói là vô lƣợng, nó thật sự là tƣợng trƣng cho ý 

nghĩa vô lƣợng, có vô lƣợng phẩm, cho nên nói mỗi đóa sen phóng ra vô lƣợng 

tia sáng. Vô lƣợng thọ vô lƣợng quang là tƣợng trƣơng cho đức Phật A Di Đà. 12 

Tập 379  379 



tia sáng điều là lấy vô lƣợng thọ vô lƣợng quang làm nhân. Cho nên mỗi đóa sen 

phóng ra vô lƣợng tia sáng. 

Chúng  ta  xem  đoạn  thứ  hai.  Trong  đoạn  thứ  hai  này  nói  về  “quang  trung  hóa 

Phật”.  Mời xem kinh văn: “trong  mỗi tia sáng phóng ra 36 trăm nghìn  ức Phật, 

thân sắc tử kim tƣớng tốt lạ kỳ,  mỗi  một vị Phật lại phóng trăm nghìn tia sáng, 

chiếu khắp mời phƣơng, nói pháp vi diệu. Chƣ Phật nhƣ vậy, mỗi mỗi an lập vô 

lƣợng chúng sanh, thành Phật chánh đạo. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, bên phải đoạn kinh này nói về “liên quang 

trung Phật”. Trong tia sang sen báu có hóa Phật, ở đây cũng có 4 đoạn. 

Đoạn thứ nhấtsố Phật trong tia sáng, có bao nhiêu vị Phật, trong mỗi tia sáng có 

36 trăm nghìn ức vị Phật.Đây là số lƣợng.Số lƣợng này không thể đem nó làm số 

cố định, làm số cố định là sai rồi, nó là biểu pháp.Trên thực tế chúng ta đều có thể 

xem nó là vô lƣợng, trong mỗi tia sáng có vô lƣợng đức Phật. 

Ý nghĩa thứ hai là “tƣớng Phật” “thân sắc tử kim, tƣớng tốt đặc thù”.Trong kinh 

thƣờng nói “thân tử  ma chân kim sắc”. Kỳ thực trong đây còn hiển thị ý nghĩa 

biểu pháp. Vì trong hiện tƣợng vật chất,nhất là kim loại này, bây giờ mọi ngƣời 

đều biết kim loại để lâu điều dễ bị oxi hóa, chỉ duy nhất vàng nó không bị oxi hóa, 

mãi giữ đƣợc màu sắc vốn có, nhƣ vàng bạc đồng sắc thiếc, đây là ngũ kim.Vàng 

mãi mãi giữ đƣợc màu sắc của nó, cho nên đặt biệt đƣợc trân quý. 

Hết  thảy  ánh  sáng  của  thế  giới  tây  phƣơng,  không  có  cách  gì  hình  dung  đƣợc. 

Đức Thế Tôn vì chúng ta mà giới thiệu, phần nhiều ngài dùng những thứ trên thế 

giới này của chúng ta có, nhƣ ngũ kim, châu báu, dùng những thứ này để ví dụ. 

Trên  thực  tế  nó  hoàn  toàn  không  với  kim  ngân  châu  báu  của  thế  giới  chúng  ta. 

Chúng ta cần hiểu rõ một điều là, chúng ta bên này bị ô nhiễm rồi.Bị cái gì nhiễm 

ô? Bị ý niệm nhiễm  ô. Thế giới tây  phƣơng Cực Lạc  chỉ có tâm hiện không có 

thức biến, thế giới này của chúng ta tâm hiện còn thêm thức biến nữa, sự sai khác 

này thật quá lớn! Cho nên niệm Phật, nghe đức Phật giới thiệu nhƣ thế, chúng ta 

đối  với  thế  giới  cực  lạc  sanh  tâm  ngƣỡng  mộ.Ngƣời  chân  tín  thiết  nguyện,  là 

ngƣời có phƣớc. Đối với những lời dạy của đức Phật không mảy may nghi hoặc. 

Nhƣ trƣớc đây con cái không hoài nghi đối với lời dạy của cha mẹ. Bây giờ thì 

không đƣợc rồi, bây giờ ngay trẻ nhỏ cũng không tin lời cha mẹ. Chúng ta thƣờng 

380  Tập 379 



nghe trẻ con nói với mẹ nó: “Thiệt không?” Trƣớc đây làm sao có thể nghe đƣợc 

những lời này?Nghe thấy sẽ kỳ lạ. Lời ngƣời khác không tinđƣợc, nhƣng lời của 

cha mẹ nói thìnhƣ đinh đóng cột, thầy giáo nói cũng nhƣ vậy, không bao giờ nghi 

ngờ. Ngày nay cái nghi này trở thành vấn đề lớn, cái gì cũng hoài nghi, tinh thần 

khoa  học  hại  chết  ngƣời  đấy,  hủy  hoại  hết  truyền  thống,  con  ngƣời  không  có 

thành tín nữa. Cho nên chúng ta cần học Phật Bồ Tát, đối với điều gì chƣ Phật Bồ 

Tát cũng không hoài nghi, dối gạt các ngài, các ngài cũng không hoài nghi.Quí vị 

gạt các ngài các ngài có biết không? Biết. Biết rồi tại sao còn để bị lừa?sao còn để 

bị gạt? Giả thôi, không phải thật mà.Chiêu này rất lợi hại, giả chứ không phải thật. 

Quí vị thích ta bị mắc lừa,ta sẽ làm  theo nguyện vọng của quí vị, làm theo tâm 

của quí vị.Quí vị xem Bồ Tát thật từ bi! Tuyệt đối không phải thật sự bị mắc lừa, 

không có đâu. Ngài đang đùa chơi với quí vị đấy. Kỳ thực, mắc lừa là chính mình 

chứ  không  phải  chƣ  Phật  Bồ  Tát.  Quí  vị  đang  tạo  nghiệp,  sẽ  phải  trả  quả  báo. 

Nghiệp báo nhân quả thật không sƣớng tí nào, điều này chúng ta chẳng thể không 

hiểu. 

“Tử kim giả”,ở đây Niệm Lão có giải thích: “tử  ma chân kim giả”,  đây là thứ 

thuần túy nhất, tốt nhất ở trong kim loại. 

“Tƣớng hảo giả”. Quán Kinh nói: vô lƣợng thọ Phật có tám vạn bốn ngàn tƣớng, 

mỗi tƣớng có tám vạn bốn ngàn tùy hình hảo, gọi là thù đặc. Thời xƣa, ngƣời Ấn 

Độ cổ xƣa, từ xƣa đến nay trên thế giới có rất nhiều quần tộc không giống nhau, 

đều có những đồng cốt bói quẻ xem tƣớng. Thời cổ đại, thời cổ đại có. Ngƣời Ấn 

Độ  xƣa  cho  rằng  quý  tộc,  ngƣời  giàu  có  thì  tƣớng  mạo  của  họ  đẹp  gọi  là  quý 

tƣớng, có 32 loại gọi là đại nhân tƣớng, tức là tƣớng của ngƣời giàu có.Mỗi tƣớng 

có 80 loại hảo tùy hình, 32 tƣớng tốt, 80 vẻ đẹp. Cái này trong pháp số Phật học 

từ điển điều có, quí vị có thể tham khảo them. Đây là nói về thế gian, tƣớng tốt 

của chƣ Phật Bồ Tát chúng ta không thể nghĩ ra đƣợc. Trong kinh điển đại thừa 

tán thám báo thân Phật: thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng đẹp. Trong 

Quán kinh tán thán đức Phật A Di Đà, dùng tám vạn bốn ngàn, tám vạn bốn ngàn 

cũng là biểu pháp. Phật pháp có tám vạn bốn ngàn pháp môn, tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn  từ  đâu  mà  có?  Đức  Phật  nói  chúng  sanh  có  tám  vạn  bốn  ngàn  phiền 

não, pháp môn là đối trị phiền não vậy.Giống nhƣ nói chúng sanh có tám vạn bốn 

Tập 379  381 



ngàn loại bệnh, Phật có tám vạn bốn ngàn cách để trị bệnh.Từ đó cho thấy, tám 

vạn bốn ngàn trên thực tế là tƣợng trƣng cho sự viên mãn, con số hoàn chỉnh, con 

số  viên  mãn,  cũng  là  vô  lƣợng.  Vô  lƣợng  là  tƣợng  trƣng  cho  sự  viên  mãn,  là  ý 

này đây. 

Tám vạn bốn ngàn phiền não, Thiên Thân bồ tát đem nó quy nạp lại, Thiên Thân 

quy nạp điều Bồ Tát Di Lạc nói. Di lặc Bồ Tát đem vô lƣợng pháp số phiền não 

này, tám vạn bốn ngàn quy nạp còn 660 pháp. Thiên Thân bồ tát vì phƣơng tiện 

dạy kẻ sơ học, lại đem nó quy nạp lại, quy nạp còn 100 pháp. 660 pháp quy nạp 

còn 100 pháp, gọi là Bách Pháp,  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luân  của  Tƣớng  Tông. 

Trong Bách Pháp nói về phiền não, vô lƣợng vô biên phiền não quy nạp còn 26 

loại, 26 đại phiền não. Thiện pháp quy nạp thành 11 loại. Phiền não là 26. 6 căn 

bản phiền não, 20 tùy phiền não, tùy phiền não lại chia làm đại tùy, trung tùy, tiểu 

tùy. Ngài quy nạp đơn giản, chúng ta khi học, kẻ sơ học sẽ dễ dàng.Chúng ta biết 

đó là một loại, một loại triển khai, mỗi loại triển khai ra điều là vô lƣợng, bình 

thƣờng dùng là dùng con số tƣợng trƣng là tám vạn bốn ngàn. Đây là thuộc về 

biểu pháptrong danh số Phật học. 

Thứ  ba:  tia  sáng  hiện  Phật  cũng  lại  phóng  quang,  lại  phóng  trăm  ngàn  tia 

sáng.Trong tia sáng có hóa Phật, hóa Phật lại phóng quang, chẳng những phóng 

quang,  phóng  quang  là  biểu  pháp,  nếu  là  hàng  thƣợng  căn  lợi  trí,  thấy  đƣợc 

những  ánh  sáng  này  họ  liền  khai  ngộ.Hàng  trung  hạ  căn  thì  không  đƣợc,  vẫn 

không thể giác ngộ, thì nhất định cần phải nghe diễn thuyết, cần xem họ biểu diễn, 

nghe họ nói pháp. “Chiếu khắp mƣời phƣơng nói pháp vi diệu”. 

thứ tƣ: Phật nói diệu pháp. Chiếu khắp mƣời phƣơng nói pháp vi diệu. “Pháp ích 

thù  thắng”,  nói  pháp  lợi  ích  thù  thắng.Mỗi  mỗi  an  lạc  vô  lƣợng  chúng  sanh 

thànhPhật chánh đạo. Ngƣời nghe pháp, thấy ánh sáng thấy sắc nghe pháp, đều đã 

khai ngộ. Ở đây tƣợng trƣng cho căn tánh không giống nhau, có ngƣời thấy đƣợc 

ánh  sáng  thì  khai  ngộ,  có  ngƣời  gặp  đƣợc  sắc  thì  khai  ngộ,  có  ngƣời  nghe  nói 

pháp thì đã khai ngộ, đây chính là căn tánh không đồng, nhƣng sau khi khai ngộ 

thì điều giống nhau. Có bao nhiêu chúng sanh? Vô lƣợng chúng sanh, đây là cƣ 

dân của thế giới Cực Lạc, vô lƣợng vô biên, vô số vô tận. 

382  Tập 379 



Quí vịxem các nƣớc của mƣời phƣơng chƣ Phật, chẳng có vị Phật nào không tán 

thán đức Phật A Di Đà, chẳng có vị Phật nào không tuyên dƣơng tịnh độ. Vì sao 

đức Phật A Di Đà có đƣợc pháp duyên thù thắng nhƣ thế? Đây cũng chính là bổn 

nguyện của ngài. Khi ngài thành Phật, danh hiệu của ngài mƣời phƣơng chƣ Phật 

điều  nghe  đƣợc,  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  tán  thán.Mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  đem 

chúng sanh trong cõi của mình, những chúng sanh đó căn tánh đần độn, thiện căn 

phƣớc đức kém, đều gửi đến thế giới tây phƣơng cực lạc, nhờ Phật A Di Đà độ 

họ.Thế giới này của chúng ta, đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không  ngoại lệ, 

quí  vị  xem  khi  ngài  còn  tại  thế,  49  năm  dạy  học,  sau  khi  ngài  niết  bàn,  chánh 

pháp, tƣợng pháp các pháp môn không giống nhau. Các vị nên biết, thời đại Tùy 

Đƣờng là thời đại hoàng kim của Phật giáo, ở Trung Quốc có 10 tông phái, đại 

thừa có 8 tông, tiểu thừa có 2 tông. Nhƣng đến bây giờ có thể nói hoàn toàn hết 

rồi, ngày nay chùa chiền thì có, ngƣời chân chánh học Phật không có, ngƣời thật 

sự hiểu đƣợc không có. 

Tôi lúc trẻ học với thầy Lý, thầy thƣờng nói rằng: “có chùa mà không có đạo, thì 

chẳng thể hƣng thịnh”.Chúng ta nghe cổ đức thƣờng nói: “nhân năng hoằng đạo, 

phi đạo hoằng nhân”. Sự thịnh suy của Phật giáo, sự thịnh suy truyền thống văn 

hóa  đều do  con  ngƣời.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  đó  ở  vƣờn  Lộc  Uyển, 

năm  ngƣời  nhƣ  một  nhà,  một  ngƣời  thầy,  năm  học  trò,  năm  vị  tỳ  kheo.  Câu 

chuyện này chúng ta cần phải hiểu, ngày nay Thích Đạo Nho điều thiếu hụt nhân 

tài. Cho nên chúng ta kỳ vọng, ngƣời trẻ tuổi cần phát tâm, vì vãng thánh kế tuyệt 

học, vì vạn thế khai thái bình, đây là truyền thống văn hóa này. vì đại thừa “tục 

phật tuệ mạng, hoằng pháp lợi sanh ”, phải thật làm, phải thật học. Học tập rất vất 

vả,  thật  khó,  chứ  không  phải  giả.Chƣớng  ngại  nhiều,  học  thành  đƣợc  rồi  cũng 

không phải chuyện dễ dàng, quí giống nhƣ hoằng pháp, hoằng pháp cũng có rất 

nhiều gian nan khó khăn,mà chính bản thân mình không thể tƣởng tƣợng ra đƣợc, 

nhƣng điều phải khắc phục.Sau khi học thành rồi quí vị có trí huệ, có trí huệ quí 

vị sẽ biết làm thế nào để hoằng pháp.Hoàn toàn học Phật, phải hằng thuận chúng 

sanh, tùy hỷ công đức. Không có trí huệ thì quí vị khó làm đƣợc, nhất định phải 

nhân giới đắc định, nhân định khai huệ, khẳng định là nƣơng vào tam học - giới 

định tuệ, nguyên tắc chỉ đạo này, chúng ta mới có thể thành tựu. 

Tập 379  383 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

384  Tập 379 



Tập 380 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 20.04.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ Kinh Giải, trang 467, hàng thứ hai. Ở trên đã hiển bày sự sự vô ngại thâm 

sâu, trùng trùng vô tận, pháp giới không thể nghĩ bàn. 

Phẩm “Bảo Liên Phật Quang” này, hiển bày hoa sen biến khắp pháp giới. Chúng 

ta cần hiểu đƣợc ý nghĩa biểu pháp sâu xa của nó. Hoa sen phóng ánh sáng, trong 

ánh  sáng  có  hóa  Phật,  Phật  lại  vì  đại  chúng  nói  pháp,  cho  dù  là  thấy  ánh  sáng, 

nghe tiếng, nghe pháp điều đƣợc lợi ích công đức thù thắng. Ngƣời vãng sanh về 

thế giới Cực Lạc đặc biệt là đới nghiệp, nghiệp chƣớng làm cách nào để tiêu trừ 

đƣợc thì chúng ta đã rõ rồi. 

Thế giới này, phía trƣớc chúng tôi đã nhiều lần đề cập chỉ có hai hạng ngƣời, một 

là thầy giáo,hai là học sinh. Phật là thầy giáo, Bồ Tát là học sinh, không thấy có 

hạng  ngƣời  thứ  ba.  Phàm  là  ngƣời  đới  nghiệp  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc, 

đƣợc bổn nguyện oai thần của đức Phật A Di Đà gia trì, liền làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Nói cách  khác, tất cả Bồ Tát  ở thế giới Cực  Lạc đều đã chứng tam bất 

thoái: Thứ nhất là vị bất thoái, thứ hai là hành bất thoái, chắc chắn là Đại Thừa 

chứ không phải Tiểu Thừa, thứ ba là niệm bất thoái, niệm niệm đều hƣớng đến vô 

thƣợng bồ đề. Chúng ta xem xét tỉ mỉ sẽ thấy đó là trƣờng học, đó là đạo tràng 

lớn của đức Phật A Di Đà, đón nhận hết thảy chúng sanh mƣời phƣơng đến nơi 

đấy, cam đoan quý vị thành Phật, một đời thành tựu viên mãn.Sự việc này không 

tìm thấy ở trong quốc độ của mƣời phƣơng chƣ Phật. Ở thế giới Cực Lạc chúng ta 

không  thấy  có  tổ  chức  quốc  gia,  không  thấy  có  quốc  vƣơng,  thiên  vƣơng,  đại 

thần, không thấy có những thứ này, cũng không có sĩ nông công thƣơng, chỉ thấy 

trong kinh điển nói cho chúng ta biết là dạy học không gián đoạn. Đúng là “nhất 

môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu”,  cho  nên  mỗi  ngƣời  đều  thành  tựu  rất 

nhanh.Ởtha  phƣơng  thế  giới  tu  hành  tính  bằng  kiếp  số,  vô  lƣợng  kiếp.  Đến  thế 

giới Cực Lạc thì thành tựu rất nhanh. 

Tập 380  385 



Cuối cùng Niệm  Lão kết luận, hiển bày sự sự vô ngại, trùng trùng vô tận, pháp 

giới không thể nghĩ bàn. Những câu này chỉ có trong kinh Hoa Nghiêm, cho nên 

tây  phƣơng  tịnh  độ  là  nòng  cốt  của  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  một  mắc 

xích  thù  thắng  nhất,  mắc  xích  này  chính  là  thế  giới  Cực  Lạc.Ánh  sáng  của  thế 

giới Cực Lạc, ảnh hƣởng của thế giới Cực Lạc, thành tựu của thế giới Cực Lạc 

với  Hoa  Nghiêm  không  hai  không  khác.Thậm  chí  41  vị  Bồ  Tát  ở  Hoa  Nghiêm 

Hải Hội, trong cõi thật báo của đức Phật Tỳ Lô Giá Na,đều theo ngài Văn Thù, 

Phổ Hiền vãng sanh về thế giới Cực Lạc.Điều này thật là hy hữu! Đức Phật Tỳ 

Lô Giá Na thấy tình hình nhƣ thế, chẳng có điều gì là không vui.Tại sao Văn Thù 

Phổ  Hiền,  hai  vị  đại  đệ  tử  này  dẫn  theo  tất  cả  mọi  ngƣời  về  thế  giới  Cực  Lạc? 

Chẳng những không  chƣớng ngại  mà còn vui  mừng tán thán.Điều này chúng ta 

phải  thể  hội  sâu  sắc,  phải  siêng  năng  mà  học  tập.  Do  nguyên  nhân  gì?  Đến  thế 

giới Cực Lạc tu hành nhanh thành Phật, rút ngắn đƣợc nhiều thời gian. Tu học ở 

thế giới Hoa Tạng còn cần phải ba đại a tăng kỳ kiếp.Ba đại a tăng kỳ kiếp này từ 

Sơ Trụ đến Đẳng Giác.Cũng có nghĩa là tập khí vô thỉ vô minh,  phải cần thời 

gian dài nhƣ vậy mới có thể sàng lọc sạch sẽ đƣợc. Nhƣng ở thế giới Cực Lạc thì 

lại khác, nguyên nhân của việc không giống nhau này chúng ta có thể hiểu đƣợc - 

giảng  kinh  dạy  học  nghe  pháp  không  bị  gián  đoạn.Chúng  ta  thƣờng  nói  “nhất 

môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, thì tự nhiên tập khí vô thỉ vô minh hết khi 

nào không hay.Điều này trong tất cả kinh khác đức Phật Thích Ca Mâu Ni chƣa 

từng nói, mà chỉ nói trongkinh Hoa Nghiêm và kinh Vô Lƣợng Thọ.Cho nên chƣ 

Phật Nhƣ Lai giúp đỡ hết thảy chúng sanh, từ bi đến cùng cực, chúng ta chẳng thể 

không biết ơn, chẳng thể không siêng năng học tập, vãng sanh chính là báo Phật 

ân. Không thể vãng sanh là không xứng với Phật ân. Đó là giả không phải thật. 

Những câu nói bên dƣới rất quan trọng, “sen trong cảnh Phật”, đây là nói về hoa 

sen  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  “Từ  tâm  Phật  sanh”.  Đức  Phật  có  lời  nguyện  lớn  nhƣ 

vầy:Trong  mƣời  phƣơng  thế  giới  có  một  ngƣời  niệm  Phật  cầu  sanh  về  thế  giới 

Cực Lạc, ao sen bảy báu mọc lên một đóa hoa sen. Hoa sen từ đâu mà có? Nhân 

chính của hoa sen là chính ta, là tâm của ta, tánh của ta, cùng một tánh với đức 

Phật.  Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói:  “tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể”,    là  từ 

tâm  Phật  mà  sanh.  Nhân  phải  có  duyên  mới  có  thể  hiện  hành  đƣợc.  Duyên  có 

386  Tập 380 



thân  nhân  duyên,  thân  nhân  duyên  là  Giác  Ngộ  của  chính  mình,  phát  tâm  niệm 

Phật. Tăng thƣợng duyên, tăng thƣợng duyên là đức Phật A Di Đà, dùngoai thần 

bổn nguyện của ngài gia trì cho chúng ta, nhƣ vậy hoa sen dã thành tựu. 

“Hoa sen phóng ánh sáng, ánh sáng hiện chƣ Phật”, nhiều chƣ Phật ở đây, vì đều 

là tự tánh. Trong tự tánh vô lƣợng vô biên chƣ Phật nhiều hơn cả hết thảy chúng 

sanh. Lúc  không có  duyên thì không hiện ra. Huệ Năng đại sƣ lúc kiến tánh có 

nói ra năm câu, câu thứ ba nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, hoa sen vốn tự 

đầy đủ, phóng quang vốn tự đầy đủ, trong tia sáng hiện Phật tất cả đều tự đầy đủ, 

gặp đƣợc duyên thì sẽ hiện ra, duyên này chỉ có thế giới Cực Lạc, đức Phật A Di 

Đà làm duyên. “Phật lại phóng quang” trong tia sáng hiện Phật, Phật lại phóng 

quang, thuyết pháp độ sanh, trùng trùng vô tận. Ngƣời xƣa có câu rất hay: “kỳ đại 

vô  ngoại,  kỳ  tiểu  vô  nội”,  đây  là  nói  về  tự  tánh.Về  sự  mà  nói  thì  chính là  pháp 

giới,  tánh  của  pháp  là  một  bộ  phận  của  tánh,  một  bộ  phận  của  thể,  chânnhân. 

Pháp giới là một bộ phận củatƣớng,pháp tƣớng, hiện tƣớng. Vũ Trụ vạn hữu cũng 

chính là những đều mà Huệ Năng đại sƣ nói: “năng sanh vạn pháp”. Trong Hoàn 

Nguyên  Quán  nói:  “xuất  sanh  vô  tận”,  đúng  là  vô  tận.  Tùy  theo  tâm  niệm  của 

chúng sanh mà hiện ra, biến hóa ra. Sanh ra là tự tánh, biến hóa là tám thức và 51 

tâm sở,tâm hiện thức biến. 

Lại  tƣơng  ƣng  với  mắt,  cảnh  giới  nhƣ  vậy,  chỉ  là  hiện  bày  diệu  tƣớng  mà  thôi, 

thực tế có đầy đủ vô biên diệu dụng.Đúng là không thể nghĩ bàn, đây mới chính 

là quê hƣơng của  chúng ta, chúng ta trở về quê nhà nghĩa là về đâu? Trở về tự 

tánh.  Hiện  tƣợng  của  tự  tánh  nằm  ở  đâu?  Ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Thế 

giới tây phƣơng Cực lạc ở đâu? Ở khắp hƣ không khắp pháp giới.Khi nào mới có 

thể thấy đƣợc? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói rất rõ cho chúng ta:“Tâm tịnh 

tức cõi Phật tịnh”. Tâm của quý vị thanh tịnh thì lập tức thấy đƣợc.Cho nên điều 

kiện  vãng  sanh  thứ  nhất  là  tâm  thanh  tịnh,  không  liên  quan  với  việc  niệm  Phật 

nhiều ít, một niệm tâm thanh tịnh quý vị đã thấy đƣợc. Cho nên“một niệm tƣơng 

ứng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ứng niệm niệm Phật”.Niệm Phật là để hiển 

lộ  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình,  đó  là  tƣơng  ƣng.Niệm  nhiều  mà  tâm  không 

thanh  tịnh,  giống  nhƣ  cổ  đức  nói:  “miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  hét  nát  cổ 

họng chỉ uổng công”, tâm quý vị không thanh tịnh. Tâm thanh tịnh thì tƣơng ƣng 

Tập 380  387 



với Phật, tâm Ngài thanh tịnh,tâm Ngài bình đẳng, tâm Ngài chánh giác, tâm đại 

giác. Đại giác là chân tâm của chính chúng ta, chân tâm của ta vốn là đại giác. Vì 

sao bây giờ lại bất giác? Nguyên nhân của sự bất giác này chính là do chúng ta 

mê.  Tại  sao  mê?  Tâm  động  là  mê  vậy,  bất  động  là  giác.  Cho  nên  kinh  Phật 

thƣờng dùng nƣớc để ví dụ, ví dụ cho tâm. Nƣớc thanh tịnh không bị ô nhiễm, 

nƣớc  yên  lặng  không  có  hiện  tƣợng  gợn  sóng,  nƣớc  này  giống  nhƣ  mặt  gƣơng, 

cảnh giới bên ngoài chiếu vào, nhìn thấy rõ ràng. Nếu nhƣ nƣớc đục, nƣớc có gợn 

sóng, thì công năng soi rọi của nó sẽ mất đi. Cho nên tâm của chúng ta không thể 

động, động thì hỏng rồi. Vì sao chƣ vịcổ thánh tiên hiền dạy chúng ta, phải “nhất 

môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu? ” Vì sao không dạy chúng ta đồng thời phải 

học  rộng  nghe  nhiều,  mà  muốn  chúng  ta  phải  nhất  môn  thâm  nhập?  Nhất  môn 

thâm nhập là tu định, chứ không phải tu cái khác, nghĩa là tìm lại chân tâm của 

chúng ta, sau khi tìm đƣợc chân tâm rồi, quý vị mới học rộng nghe nhiều, thì thật 

là dễ dàng. Long Thọ Bồ Tát tìm lại đƣợc chân tâm, Ngài chứng đƣợc Sơ Địa, Sơ 

Địa của Biệt giáo chính là Sơ Trụ của Viên giáo. Ngài có năng lực dùng thời gian 

ba tháng, thông suốt toàn bộ kinh của đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 

49 năm, đó chính là học rộng nghe nhiều. Đƣợc không? Đúng vậy không? Đời 

nhà Đƣờng ở Trung Quốc, Lục Tổ Huệ Năng đại sƣ đã chứng minh cho chúng ta, 

Huệ Năng đại sƣ không biết chữ, chƣa từng đi học, thƣờng ngày Ngài giảng kinh 

thuyết Pháp, ngƣời đời sau đem nó ghi lại, làm thành một quyển sách mang tên là 

Lục Tổ Đàn Kinh. Trong đó có hành trạng của Ngài, cũng chính là một đoạn lịch 

sử của Ngài. Sau  khi chúng ta xem rồi thấy đƣợc, từ khi ngài học Phật cho đến 

khi  thành  tựu,  hoằng  pháp  lợi  sanh,  không  thấy  Ngài  đi  nghe  giảng  kinh  ở  một 

giảng đƣờng nào, không có, không thấy ghi lại đều này. Cũng không ghi lại Ngài 

ở thiền đƣờng nào đó ngồi một cây hƣơng, không thấy ghi lại đều này, vậy những 

thứ  khác  thì  không  cần  thiết  nói  nữa.Duy  nhất  chỉ  ghi  lại  việc  ngài  nghe  kinh 

nghe pháp, đó là lần Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn gọi Ngài vào phƣơng trƣợng lúc canh 

ba.Ở phòng Phƣơng Trƣợng, Ngũ Tổ giảng đại ý Kinh Kim Cang cho một mình 

ngài nghe, chắc cũng phải giảng đƣợc một phần tƣ, giảng đến câu: “ƣng vô sở trụ 

nhi sanh kỳ tâm”  Ngài hoát  nhiên khai ngộ. Sau khi  khai ngộ rồi thì không cần 

giảng nữa, Ngài đã hoàn toàn hiểu rõ. 

388  Tập 380 



Pháp Đạt tụng kinh Pháp Hoa mƣời năm liền, tụng kinh Pháp Hoa hơn ba ngàn 

biến. Phân lƣợng của kinh Pháp Hoa rất lớn,mỗi ngày chỉ có thể tụng một bộ, hơn 

ba ngàn bộ là mƣời năm. Không biết nghĩa lí của kinh Pháp Hoa, đến chùa Nam 

Hoa diện kiến Lục Tổ, trong lúc lễ bái đầu không chạm đất, Lục Tổ nhìn thấy rất 

rõ, đợi ông ta đứng dậy liền hỏi: “ông có chỗ nào đáng để kiêu ngạo, mà lúc lễ 

lạy  đầu  ông  không  chạm  đất,  tâm  ông  ngạo  mạn,  có  cái  gì  đáng  để  kiêu 

ngạo?”Pháp Đạt liền nói, đã đọc hơn ba ngàn bộ kinh Pháp Hoa. Lục Tổ hỏi đại ý 

của kinh Pháp Hoa, thì ông ta không trả lời đƣợc, ông ta quay lại thỉnh giáo với 

Lục Tổ. Lục Tổ nói kinh này ta chƣa nghe qua, ngƣơi tụng hơn ba ngàn lần chác 

phải  thuộc  lòng  rồi,  ngƣơi  tụng  một  đoạn  ta  nghe  xem.  Kinh  Pháp  Hoa  có  28 

phẩm, ông ta đọc đến phẩm thứ hai, Lục Tổ nói: đƣợc rồi, đừng đọc nữa, ta hiểu 

rồi.Lục Tổ bèn giảng đại ý kinh Pháp Hoa cho ông ta, ông ta liền khai Ngộ, lúc 

này  lạy  thì  đầu  sát  đất  rồi.  Trong  Lục  Tổ  Đàn  Kinh  đã  ghi  lại  nhƣ  vậy.  Vì  vậy 

chúng ta đã rõ, Long Thọ Bồ Tát làm  thế nào với thời gian ba tháng,  mà thông 

hiểu  toàn  bộ  những  gì  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thuyết  trong  49  năm,  chẳng 

phải là ý này hay sao? Một bộ kinh cần phải xem bao nhiêu? Xem hai, ba trang là 

đƣợc rồi, không cần xem từ đầu đến cuối, đâu cần phiền phức nhƣ vậy. Bộ kinh 

này nói gì ngƣơi đọc cho ta nghe,đọc vài câu thì toàn bộ đã rõ ràng rồi không cần 

phải đcọ nữa. Đại Tạng Kinh ba tháng có thể hiểu hết không. Đƣợc, không vấn đề 

gì. Đây là gì? Là học rộng nghe nhiều. Tổ sƣ dạy chúng ta, ân đức đó không biết 

lớn dƣờng nào, không phải hạn chế quý vị, mà khiến quý vị có đầy đủ năng lực 

để giác ngộ, sau đó quý vị mới  xem, vừa xem là hiểu rõ. Không có năng lực này 

thì không thể học rộng nghe nhiều đƣợc.Vì sao vậy? Vì những thứ học rộng nghe 

nhiều của quý vị là tri thức, chứ không phải trí huệ. Ngƣời thời nay nói tri thức, 

tri thức không có tác dụng, tri thức là rất hạn hẹp, mà còn để lại di chứng về sau. 

Trí huệ không nhƣ vậy, trí huệ có thể giải quyết tất cả vấn đề, mà không để lại di 

chứng về sau. Trí huệ từ đâu  mà có? Từ giới định mà có. Dạy quý vị nhất môn 

thâm nhập, đó là giới luật, quý vị cần phải tôn trọng, quý vị chỉ đọc bộ kinh này, 

không đƣợc đọc bộ khác, đọc đi đọc lại.Mục đích để làm gì? Mục đích là đƣợc 

định,  khiến  tâm  của  quý  vị  định,  không  rong  ruổi  chạy  ra  bên  ngoài.  Đây  là 

phƣơng  pháp,  là  phƣơng  pháp  tu  định.  Ngƣời  thƣờng,  ngƣời  thuộc  hàng  trung 

Tập 380  389 



căn, khoảng ba, bốn năm tâm thật đã lắng xuống, đƣợc Tam Muội, lại thêm ba 

bốn  năm  nữa  thì  khai  ngộ.  Sau  khi  Ngộ  rồi,  thầy  giáo  mở  môn  học  rộng  nghe 

nhiều ra, cái gì quý vị cũng có thể học, cái gì cũng có thể xem, cái gì cũng có thể 

tiếp xúc, quý vị thành tựu đƣợc điều gì? Quý vị thành tựu hậu đắc trí. Hậu đắc trí 

là gì? Là “vô sở bất tri”.Quý vị không có căn bản trí, căn bản trí là “bát nhã vô 

tri”, đây là căn bản trí. Khi khởi tác dụng thì “vô sở bất tri”.Chƣ Phật Bồ Tát dạy 

ngƣời với lòng từ bi vô tận, trong đây thật sự yêu thƣơng, gúp đỡ quý vị, thành 

tựu  quý  vị,  quý  vị  còn  không  tin  thì  thật  hết  cách.  Điều  kiêng  kị  nhất  chính  là 

trƣớc khi chƣa đƣợc Tam Muội mà học rộng nghe nhiều, toàn bộ là tri thức, chứ 

không phải trí huệ. Cho nên tiêu chuẩn của ngƣời xƣa, sau khi khai ngộ mới có 

thể hiểu biết sâu xa, học rộng nghe nhiều, thành tựu hậu đắc trí. Phƣơng pháp này 

chỉ có trong Phật giáo đại thừa. Phật giáo truyền vào Trung Quốc, đem  phƣơng 

pháp  này  đến  cho  Trung  Quốc,  Nho  giáo  cũng  học  đƣợc,  Đạo  giáo  cũng  học 

đƣợc, biết đƣợc phƣơng pháp này rất hay,  cho nên Nho  giáo  Đạo  giáo cũng đi 

theo  con  đƣờng  Giới  Định  Tuệ.Tiếc  rằng  ngƣời  thời  nay  không  hiểu,nên  cứ  đi 

theo ngƣời phƣơng tây. Vấn đề xã hội ngày nay, vấn đề biến đổi địa cầu, tri thức 

không thể giải quyết đƣợc. Giải quyết không đƣợc thì nhanh trở về tìm lại tổ tông 

để học trí huệ, vấn đề liền đƣợc giải quyết thôi. Chiêu này của tổ tông lợi hại hơn 

ngƣời thời nay,ngƣời thời nay không thể so sánh đƣợc với họ, là tuyệt chiêu của 

tổ tông. Họ có tài gì? Minh tâm kiến tánh. Ở thế giới Ta Bà nhƣ vậy, ở thế giới 

phƣơng khác cũng nhƣ vậy. Mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật đều đi theo con 

đƣờng này, nhân giới đƣợc định, nhân định khai huệ. Chúng ta niệm Phật cũng đi 

con đƣờng này, bảo quý vị lão thật niệm Phật chính là trì giới, một câu danh hiệu 

Phật niệm cho đến cùng.Học kinh hay không cũng chẳng sao, đợi khi quý vị khai 

ngộ  thì  tự  nhiên  quí  vị  sẽ  thông  hiểu  hết.  Chúng  ta  ngày  nay  không  phải  dùng 

niệm Phật để tu định huệ, mà chúng ta dùng đọc tụng đê tu định huệ. Cũng đƣợc, 

cùng  một đạo lí.  Quý vị đem  ý niệm  tập trung  ở điểm  này, đức  Phật dạy, trong 

Kinh Di Giáo nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, quý vị phải tập trung tâm ở 

một  điểm.  Tâm  là  trí  huệ,  tâm  là  ánh  sáng.  Ánh  sáng  không  có  thể  chiếu  khắp 

mƣời phƣơng, chiếu mƣời phƣơng đó là khởi tác dụng. Nhƣ ánh mặt trời chiếu 

khắp  mƣời  phƣơng,  cách  một  tờ  giấy  nó  không  xuyên  qua  đƣợc.  Nếu  nhƣ  ánh 

390  Tập 380 



sáng này tập trung lại một điểm, biến thành tia laze thì bảng thép cũng xuyên qua 

đƣợc, rất lợi hại. Nó tập trung lại một điểm đấy, cho nên nói “chế tâm nhất xứ, vô 

sự bất biện” là vậy. Phật Bồ Tát chƣ vị tổ sƣ dạy cho chúng ta, đem năng lƣợng 

của tâm tập trung ở một điểm, tập trung ở một điểm quý vị đƣợcđịnh, quý vị khai 

trí tuệ. Sau khi khai trí huệ, thì vừa tiếp xúc liền thông đạt, liền hiểu rõ. Thật là 

tiết kiệm! Lúc tâm tập trung ở một chổ, thế giới Cực Lạc là quê nhà, lúc nào trở 

về cũng đƣợc. Đó là thật không phải giả vậy. Nếu có ngƣời hỏi rằng tập trung tâm 

vào  một  chổ,  có  thể  trị  đƣợc  bệnh  của  chăng?  Đƣơng  nhiên  là  đƣợc.  Chúng  tôi 

đọc nhiều kinh nhƣ vậy, chƣa nghe ở thế giới Cực Lạc có một vị Bồ Tát nào bị 

bệnh,không có, không nghe nói. Nếu có đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhất định sẽ 

nói  ra  Chẳngnhững  không  có,  mà  họ  không  cần  ăn  uống,  không  cần  ngủ  nghỉ, 

không có ngũ dục, tài sắc danh thực thùy đều không cần. Chúng ta cần phải xem 

xét một chút, ngƣời ở thế giới Cực Lạc không cần những thứ này, nếu chúng ta 

cần, cần tức là sai. Cần tức là không thể đến thế giới Cực Lạc, ngƣời ở thế giới 

Cực Lạc cần thì chúng ta cần, ngƣời ở thế giới Cực Lạc không cần thì chúng ta 

cũng  không  cần.  Cùng  một  chí  hƣớng,  quý  vị  cần  đến  mọi  ngƣời  bên  đó  hoan 

nghênh chào đón quý vị. Thứ họ cần là giới định huệ, họ không cần tham sân si, 

thứ họ cần là vô ngã, không có thể có “ngã”, có “ngã” là sai rồi. Thật sự đạt đƣợc 

vô ngã, thì mới tìm đƣợc chân ngã. Chấp thân này là ngã, thì không thể tìm đƣợc 

chân ngã. Đây là giả, lấy giả làm chân, sai rồi. Có chân ngã, chân ngã là tự tánh, 

tự tánh thanh tịnh viên minh thể là chân ngã. 

Cho nên câu nói này của Niệm Lão bảo chúng ta phải để ý.  Mấy câu này nói rất 

hay. Đức Phật nói cho chúng ta về cảnh giới của Thế giới Cực lạc, chẳng những 

giảng  diệu  tƣớng,  mà  còn  nói  diệu  dụng.  Nói  pháp  vi  diệu  an  lập  chúng  sanh 

thành Phật chánh đạo, đây là lợi ích chân thật vậy. Cho nên biết ở đây là khai mở 

trí  tuệ  chân  thật,  đều  là  cảnh  giới  chân  thật,  vô  vi  pháp  thân.  Ba  loại  chân  thật 

trong bộ kinh này đều nói đến. Lợi ích chân thật, trí huệ chân thật, cảnh giới chân 

thật. Cảnh giới chân thật là lí thể của tự tánh. Tƣớng của nó là trí huệ, là trí huệ 

chân thật, tác dụng của nó là lợi ích, lợi ích chân thật. Ba loại chân thật tổng kết 

lại là vô vi pháp thân, đây là chân ngã. Thật sự có thể làm đƣợc chủ tể, thật sự đạt 

đƣợc đại tự tại. 

Tập 380  391 



Hội Sớ nói rằng: phàm là cõi tịnh tây phƣơng, lấy hoa sen làm Phật sự, cho nên 

cũng có tên là thế giới Liên Hoa Tạng. “Tiểu Bổn” chính là kinh A Di Đà và ở 

Quán Kinh đã nói nhiều rồi. Đối với việc này đã nói nhiều. Bộ kinh này,  Hội Sớ 

đều nƣơng vào quyển Kinh Vô Lƣợng Thọ, dịch thời Ngụy chính là quyển của 

Khƣơng Tăng Khải phiên dịch. “Hồikết cũng là y chánh trang nghiêm”, lấy cái 

này làm tổng kết. Y báo , chánh báo của thế giới Cực Lạc, vô lƣợngtrang nghiêm, 

dùng hoa sen vậy. Chúng ta đừng bao giờ thấy hoa sen mà chấp tƣớng, vậy quý vị 

đã sai rồi. Quý vị cần phải hiểu ý nghĩa của hoa sen, hoa sen gọi là nhất trầnbất 

nhiễm, từ bùn mà không nhiễm bùn. Thân ở trong nƣớc mà nó cũng không nhiễm 

nƣớc. Bùn lầy tƣợng trƣng cho lục đạo, nƣớc tƣợng trƣng cho pháp giới tứ thánh, 

mƣời pháp giới đều không nhiễm, hoa sen nở ở trên mặt nƣớc là tƣợng trƣng cho 

ý nghĩa này. Chúng ta thƣờng dùng Thuần tịnh thuần thiện để hình dung nó. Đó 

là cảnh giới  của Phật, đây là chân thật, tuyệt đối là không phải giả. Chúng ta  ở 

trên thế giới này, có cái thân này, không sao cả, đừng lo. Nhƣ hoa sen mọc lên từ 

bùn,  quý  vị  chỉ  cần  không  nhiễm  là  đƣợc  rồi.Thực  sự  có  thể  bỏ  bỏ,  thì  quý  vị 

đƣợc đại tự tại. Sau khi buông bỏtâm của quý vị thanh tịnh, thanh tịnh tức là thiền 

định, tâm thanh tịnh khởi tác dụng trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết tất cả vấn đề, 

cái thân này của chúng ta, sống trên thế gian này nó cần ăn cơm, có thể giải quyết 

không? Đƣơng nhiên có thể giải quyết. Ngƣời có công phu sâu, thì trí huệ, phƣớc 

đức ở trong tự tánh hiện tiền. Ngƣời có nghiệp chƣớng nặng cũng không sợ, vì 

sao vậy? Vì đã hiểu rõ đạo lý rồi. Ba thứ ngƣời thế gian mong cần, từ đâu mà có? 

Ngƣời thế gian cầu tiền tài, ai cũng muốn phát tài, cầu thông minh trí tuệ, cầu sức 

khỏe trƣờng thọ, đi khắp toàn thế giới tôi có hỏi ngƣời ta, ngƣời không cùng đất 

nƣớc, ngƣời không cùng bộ tộc, ngƣời không cùng tôn giáo tín ngƣỡng, tôi hỏi họ 

có  cần  ba  thứ  này  hay  không?  Chẳng  thấy  ai  nói  là  không  cần,  mọi  ngƣời  đều 

thích. Cầu ở đâu? Đức Phật nói cho chúng ta biết, bố thí tài đƣợc tiền tài, bố thí 

pháp đƣợc thông minh trí huệ, bố thí vô úy đƣợc mạnh khỏe sống lâu, quý vị có 

tin hay không? Quý vị tin thì làm đi chắc chắn đạt đƣợc,  mà còn  càng thí càng 

nhiều, cả ba đều tăng trƣởng, thực sự đƣợc đại tự tại. Thật sự là dùng không hết, 

lấy không tận. Đây là gì? Khi chƣa kiến tánh đức Phật dạy cho chúng ta, sau khi 

thấy kiến tánh thì không cần cái này nữa. Giống nhƣ thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

392  Tập 380 



hoàn  toàn  là  tự  tánh,  tự  tánh  thành  tựu,  chắc  chắn  không  khởi  tâm  động  niệm. 

Ngƣời ở thế giới cực lạc, phàm là vãng sanh đƣợc Phật lực gia trì, ở thế giới cực 

lac  không  cần  thời  gian  quá  dài,  tất  cả  đều  giác  ngộ,  tất  cả  đều  kiến  tánh.  Nói 

cách  khác,  nghiệp  chƣớng  đều  đƣợc  tiêu  trừ.  Trong  các  phẩm  cũng  hiển  bày 

nhiều, nhƣng nên hiểu rõ: Thể của Cực Lạc là pháp giới sự sự vô ngại không thể 

nghĩ  bàn,  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  kinh  Hoa  Nghiêm.Lý  sự  vô  ngại  có  trong 

kinh Đại Thừa, nhƣng sự sự vô ngại thì chỉ có ở Hoa Nghiêm, chỉ có thế giới Cực 

Lạc.Cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  Nhƣ  Lai,  thêm  bổn  nguyện  công  đức  của 

đức Phật A Di Đà thành tựu, nhƣ 29 loại thành tựu trong Luận Vãng Sanh nói, ở 

trƣớc chúng ta đã học qua, cảnh giới không thể nghĩ bàn, sanh về thế giới Cực 

Lạc thì quý vị hoàn toàn hiểu rõ. 

Chúng ta xem tiếp phẩm sau:Quyết Chứng Cực Quả Đệ Nhị Thập Nhị.  Phẩm 

này đúc kết trang nghiêm thanh tịnh, cảnh trí minh hợp của thế giới Cự Lạc. Cảnh 

là cảnh giới của thế giới Cực Lạc. Môi trƣờng: môi trƣờng nhân sự, môi trƣờng 

vật chất. Trí là trí huệ bát nhã đầy đủ của tự tánh. Trí là năng chứng, cảnh là sở 

chứng. Minh hợpcó nghĩa là chứng. Trí huệ và cảnh giới dung hòa thành một thể, 

“nhân quả nhƣ nhƣ”. Nhân quả là một không phải hai, nhân nào quả đấy, quả nào 

nhân đấy. Các vị vãng sanh bên trong không thủ xả, phân biệt. Đây đều mà hiện 

nay chúng ta cần học tập. Khó khăn lớn nhất của chúng ta chính là còn thủ xả còn 

phân biệt. Thủ xả là chấp trƣớc, đây là việc hết sức rắc rối, cửa thứ nhất không dễ 

dàng  đột  phá.  Sau  khi  đột  phá  rồi  thì  trên  con  đƣờng  Bồ  Đề  thực  sự  là  thuận 

buồm xuôi gió. Vì sao có chấp trƣớc? Vì chấp trƣớc có cái ta. Học tập Phật pháp 

trƣớc tiên là phá ngã chấp. Chẳng những Đại Thừa, mà Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn 

đã phá Ngã chấp. Cho nên quý vị muốn xem ngƣời tu hành, xem công phu của 

họ,  đừng  nhìn  cái  khác,  cái  khác  không  tin  đƣợc,  một  ngày  tụng  bao  nhiêu  bộ 

kinh,  lạy  đƣợc  bao  nhiêu  lạy,  tụng  bao  nhiêu  danh  hiệu  Phật,  hoặc  là  ngồi  bao 

nhiêu cây hƣơng đều nhƣ nhau. Hỏi họ điều gì? Hỏi xem họ còn chấp trƣớc hay 

không thân này làcủa ta chăng. Còn có ý niệm tự tƣ tự lợi hay không. Chỉ cần có 

ý  niệm  tự  tƣ  tự  lợi,  còn  chấp  trƣớc  thân  này  là  ta,  thì  họ  là  phàm  phu,  là  một 

phàm  phu  chính  cống.  Họ  dụng  công  tu  hành  nhƣ  thế  nào,  cũng  không  có  thể 

vƣợt qua luân hồi lục đọa, nhƣng họ tu phƣớc. Tu hành để đƣợc phƣớc báo trời 

Tập 380  393 



ngƣời, không ra khỏi tam giới. Ra khỏi Tam Giới nhất định cần phải buông bỏ 

chấp Ngã. Thật sự không còn ý niệm tự tƣ tự lợi. Quý vị thấy điều kiện của Tu 

Đà Hoàn, và trong Đại Thừa Hoa Nghiêm kinh nói về Thập Tín Bồ Tát, điều kiện 

quả vị sơ tín và điều kiện của Tu đà hoàn là tƣơng đồng.Đoạn năm loại kiến hoặc. 

Thứ  nhất  là  Thân  Kiến,  họ  không  còn  cho  rằng  thân  là  của  ta.  Vậy  Thân  là  gì? 

Thân là thuộc về cái ta có, chứ nó không phải ta,là cái ta có, giống áo quần vậy, 

áo quần không phải là ta, nó là cái ta có. Thân này không phải ta, nó là cái ta có. 

Vậy  cái  gì  là  ta?  Trong  luân  hồi  lục  đạothông  thƣờng  chúng  sanh  nói  linh  hồn. 

Linh hồn bất diệt, thân có sanh tử, linh hồn không có sanh tử. Trong quyển sách 

này  có  viết,  rất  nhiều  ngƣời  đã  xem  qua:  “Khải  Tát  Quân  Đoàn  Đông  Chính 

Trung Quốc Chi  Mê”.Hai  ngàn  một trăm năm  trƣớc,  Khải Tát đại đế phái quân 

đoàn này xâm lƣợc Trung Quốc. Ông ta không có phƣớc báo, toàn bộ quân đoàn 

chết  ở  Trung  Quốc.Nhƣng  những  linh  hồn  này,  đây  là  quân  binh  linh  hồn  chứ 

không  phải  ngƣời  sống,  đến  bây  giờ  vẫn  rất  sinh  động,  hai  ngàn  một  trăm  năm 

rồi.Tƣớng quân này là con trai thứ ba của Khải Tát, tam vƣơng tử. Linh hồn này 

dựa thể, nói ra câu chuyện này. Quý vị xem Cao Tiên sinh viết thành một quyển 

sách, đây là thật không phải giả. Cao tiên sanh này là trƣởng khoa Thống Chiến 

bộ, huyện Vĩnh Xƣơng. Ông ta vốn không tin câu chuyện này, tò mò đi điều tra, 

càng đều tra càng cảm thấy không thể nghĩ bàn, không phải giả, con ngƣời không 

thể  bịa  ra  câu  chuyện  này,  cũng  không  thểdiễn  kịch  đƣợc.  Cho  nên  về  sau  ông 

quyết định đem nó viết ra. 

Ở nƣớc ngoài có chuyện dựa thể hay không?Tôi hỏi ngƣời ngoại quốc họ nói có, 

Trung Quốc có, nƣớc ngoài cũng có. Phổ biến nhất của nƣớc ngoài là thuật thôi 

miên.Thôi miên nghĩa là có thể khiến một con ngƣời, lúc đang bị thôi miên nói ra 

đời quá khứ của họ, đời quá khứ trƣớc nữa, đời đời kiếp kiếp họ đều có thể nói ra 

hết. Vậy nên thân này không phải của ta rồi, không nên chấp trƣớc thân là của ta, 

thì quý vị sẽ không tạo nghiệp, tạo  nghiệp đều là vì cái  ta giả này. Sai lầm, sai 

lầm lớn đấy. Cho nên nói linh hồn là ta, đây là ngƣời thế tục nói, Phật pháp cũng 

chẳng thể nói không thừa nhận, cũng không thể cho là đúng. Vì sao vậy? Vì linh 

hồn không ra khỏi luân hồi lục đạo. Thực tế mà nói, nó không linh, nó mê. Trong 

Dị Kinh Hệ Từ Truyện Khổng Tử nói rất hay, Khổng Tử không gọi là linh hồn, 

394  Tập 380 



gọi là du hồn. Ông nói:“du hồn vi biến, tinh khí vi vật”  .  Gọi  là du hồn rất thích 

hơp, vì sao vậy? Vì sức hoạt động của nó rất lớn, nó không phải yên lặng, mà nó 

là  động,  tốc  độ  chuyển  động  rất  nhanh.  Du  hồn,  phạm  vi  của  nó  là  cả  lục  đạo, 

phạm vi này qúa lớn. Trong Phật pháp nói cái gì là ta? Linh tánh là ta, chứ không 

phải  linh  hồn,  là  linh  tánh.  Tự  tánh  là  chính  mình,  minh  tâm  kiến  tánh,  tìm  lại 

chân ngã. Kiến tánh nghĩa là thật sự tìm đƣợc lại chân ngã.  Ngã này có thể làm 

chủ tể, ngã này đƣợc đại tự tại. Cho nên chânngã, chứ chẳng phải không có ngã. 

Chúng ta bây giờ sai lầm, xem cái thân giả này là ta.Tất cả vì thân này mà tạo vô 

lƣợng vô biên nghiệp. Sai rồi! Cho nên đầu tiên phải nhìn thấu điều này. 

Thứ hai là biên kiến. Biên kiến ngày nay gọi là tƣơng đối, đối lập. Không đối lập 

với hết thảy chúng sanh, không đối lập với hết thảy sự, không đối lập với hết thảy 

vạn vật. Vì sao vậy? Vì là một Thể. Biếtđƣợc biến pháp giới hƣ không giới cùng 

với mình là một thể, một thể thì không tìm ra đối lập. 

Thứ  ba  giới  thủ  kiến.Thứ  tƣ  là  kiến  thủ  kiến,  hợp  lại,  ngƣời  Trung  Quốc  gọi  là 

thành  kiến.  Ngƣời  nào  đó  thành  kiến  rất  sâu.  Đây  là  sai  lầm.  Chƣ  Phật  Bồ  Tát 

không có thành kiến, cho nên hết thảy những kinh điển của Chƣ Phật thuyết, nói 

cho các vị biết, các ngài không có ý. Nếu quý vị hỏi Phật có ý gì, phàm phu có ý, 

Phật  không  có.  Những  đều  Phật  nói  ra  không  có  ý,  cho  nên  trong  nó  chứa  vô 

lƣợng nghĩa.Chúng ta có ý, chính là một ý, không thể biến thành hai ý. Không có 

ý thì nó có vô lƣợng nghĩa. Kinh điển thực sự là nhƣ  vậy, nó  có thể sâu có thể 

cạn,  có  thể  lớn  có  thể  nhỏ.  Một  bộ kinh  giảng  một  năm  cũng  không  hết.  Trong 

Phật  pháp  nói  vô  lƣợng  kiếp  cũng  không  nói  hết.Đây  đều  là  lời  chân  thật,  đức 

Phật  không  lừa  ngƣời.  Chẳng  những  một  bộ  kinh,  một  câu,  một  chữ,  giảng  vô 

lƣợng kiếp  cũngkhông giảng  hết. Vì sao  vậy?  Vì nó từ  tự  tánh lƣu xuất ra.  Tự 

Tánh “kỳ đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”. Thật sự chúng ta từ chỗ nhỏ nhất để nói, 

chứa đựng bên trong nó là cả vũ trụ. Trong kinh Phật có hai câu nói, mọi ngƣời 

đều rất quen thuộc là: “hạt cải chứa núi Tu Di”. Hạt rau cải, hạt rau cải rất nhỏ 

giống nhƣ hạt mè thôi,  có thể đem núi Tu Di để vào bên trong, hạt rau cải không 

có phóng lớn, núi Tu Di không có thu nhỏ, nó có thể để vào đƣợc. Điều này thật 

không thể nghĩ bàn, đây gọi là lớn nhỏ không hai, không hai cho nên nó có thể để 

vào bên trong. 

Tập 380  395 



Ở trƣớc chúng ta đã học qua, đức Phật dạy,mộtchấm nhỏ trên sợi lông. Mao là 

lông tơ, đầu sợi lông tơ. Trần là cực vi chi vi, vi điểm thì càng nhỏ. Có lẽ giống 

nhƣ nhà lƣợng tử lực học ngày nay học phát hiện ra gọi là tiểu quang tử. Một vật 

nhỏ  nhƣ  vậy,  bên  trong  nó  có  tin  tức  của  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,đầy  đủ 

không hề khiếm khuyết.Quý vị nói về cái đó nói vô lƣợng kiếp cũng không hết, 

chính là một điểm nhƣ vậy, mắt thịt không thể nhìn thấy. Chúng ta nói “kỳ tiểu 

vô nội”, nó có phải là vật nhỏ nhất hay không? Không phải. Phổ Hiền Bồ Tát có 

thể vào cảnh giới này, trong cảnh giới này còn có vi điểm, trong vi điểm nhỏ còn 

có  thế  giới,  trong  thế  giới  còn  có  vi  điểm,  trong  vi  điểm  còn  có  thế  giới,  trùng 

trung  vô  tận,  các  nhà  khoa  học  chƣa  phát  hiện.  Các  nhà  khoa  học  hiện  nay  chỉ 

phát hiện đƣợc vi điểm này, chƣa phát hiện trong vi điểm có thông tin biến pháp 

giới  hƣ  không  pháp  giơi,  chƣa  phát  hiện.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  ngài  có  thể  đi  vào, 

trong đó có thế giới có mƣời phƣơng chƣ Phật Nhƣ Lai, Ngài đi lễ Phật, đi nghe 

pháp, đi tham học. Đây là vi diệu của tự tánh, không thể nghĩ bàn của tự tánh.Sau 

đó chúng ta sẽ hiểu rõ, vì sao những chƣ Phật Bồ Tát này phải Minh Tâm Kiến 

Tánh.  Những  thứ  Minh  Tâm  Kiến  Tánh  đạt  đƣợc  quý  vị  không  cách  gì  tƣởng 

tƣợng nổi. Chúng ta có thể dùng một câu nói để hình dung nó, những thứ quý vị 

đạt đƣợc là đại viên mãn, cứu cánh viên mãn, viên  mãn triệt để. Quý vị không 

cứu cánh, quý vị chƣa có kiến tánh, thứ mà quý vị đạt đƣợc là có hạn, rất là có 

hạn,  chỉ  giới  hạn  trên  một  điểm.Hiểu  rõ  chân  tƣớng  sự  thật  này,  chúng  ta  mới 

giác ngộ đƣợc, con ngƣời không thể không kiến tánh. Nếu quí vị không kiếntánh 

thì  quá  sai,  thật  sự  sai  lầm.  Kiến  tánhthì  không  thể  lƣu  luyến  cái  thân  thể  này, 

không thể lƣu luyến hạn hẹp trong một chổ này. Đây là nhà của tôi, sai rồi. Cái gì 

là  nhà  của  quý  vị?  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  là  nhà  của  quí  vị.Chúng  ta 

xemmấy gian phòng này là nhà của chính mình, quí vị nghĩ xem có đáng thƣơng 

không! Biến pháp giới hƣ không giới là chính mình, là thân của ta, là nhà của ta, 

là tất cả những gì ta có. Khi đó lòng từ bi trong tự tánh mới hiển lộ. Vì sao vậy? 

Vì quý vị sẽ thƣơng hết thảy chúng sanh. Tự nhiên giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

quay về tự tánh. Trở về tự tánh nghĩa là gì? Là phục hồi sức khỏe của họ. Giống 

nhƣ thân của chúng ta, tế bào này có vi trùng,chúng ta nhất định phải suy nghĩ 

phƣơng  pháp  chữa  lành  nó,  phục  hồi  sức  khỏe.  Chúng  sanh  luân  hồi  trong  lục 

396  Tập 380 



đạo, chính là một bộ phận trong cơ thể của chúng ta không mạnh khỏe. Vì sao 

nhiệt  tâm  đi  giúp  đỡ  họ  phục  hồi  sức  khỏe  nhƣ  vậy?Vì  chính  mình,  chứ  không 

phải  vì  ngƣời  khác.  Nếu  là  ngƣời  khác  có  thể  bỏ  mặc  họ,  nhƣng  không  phải  là 

ngƣời khác, mà là chính mình. Chúng tôi thƣờng nói, lời nói này vẫn chƣa thể xác 

đáng:“một sinh mạng thể cộng đồng”, vẫn có một cộng đồng. Nếu nói cho thật 

xác đáng thì là một thể của hết thảy sanh mạng. Đó là thật chứ không phải giả. Y 

báo  chánh  báo  là  một  không  phải  hai,  vĩnh  viễn  không  thể  phân  khai.  Cho  nên 

không  phân  biệt  rất  quan  trọng,  cần  phải  luyện  tập  trong  sinh  hoạt  hàng  ngày, 

không nên có tâm phân biệt, không nên có tâm chấp trƣớc, thanh tịnh bình đẳng 

của quý vị sẽ hiện tiền. Trong thanh tịnh bình đẳng có vui, “cố duy thọ tối thƣợng 

khoái lạc”,không nhập vào  cảnh giới này  thì quý vị không biết.Trong kinh  Phật 

thƣờng hình dung thiền duyệt. Duyệt là thích thú, là vui, niềm vui ở trong thiền 

định  đó  là  hỷ  duyệt.  Cái  vui  của  cõi  trời  cõi  ngƣời  đều  không  thể  sánh 

bằng.Trong  kinh  Phật  nói  pháp  nhƣ  vậy,  ngƣời  thƣờng  không  tin  tƣởng,  vì  sao 

vậy? Vì họ chƣa từng thấy, họ chƣa nếm đƣợc, cho nên họ không tin tƣởng. 

Hôm qua thầy Hồ Tiểu Lâm báo cáo vớiquí vị, về mƣời cách niệm của Ấn Quang 

đại sƣ, đọc rất rõ ràng, nghe rất rõ ràng, ghi rất rõ ràng. Quý vị thực sự làm đƣợc 

rồi  thì  ở  đây  có  pháp  hỷ.  Niềm  vui  đó,  sự  hỷ  duyệt  đó,  cũng  không  phải  ngƣời 

thƣờng có thể tƣởng tƣợng đƣợc, tƣởng tƣợng không ra. Chỉ có chính quí vị tự 

làm mới biết đƣợc. Đó cũng là thuộc về thiền duyệt, công phu cạn. Sâu thêm thì 

vào nhất tâm bất loạn rồi, đây là gần kề nhất tâm bất loạn, gần kề mà quí vị cũng 

nếm đƣợc, niềm vui sâu bên trong thì quí vị tin tƣởng thôi. Cho nên pháp hỷ sung 

mãn, thƣờng sinh hoan hỷ tâm, đó là thật chứ không phải hình dung từ, đó chính 

là thiền duyệt. Thiền duyệt là tên gọi tổng quát.Ngƣời học Phật ai là ngƣời không 

có  thiền  duyệt?  Mỗi  ngƣời  đều  có,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  tám  vạn  bốn 

ngàn phƣơng pháp không giống nhau, con đƣờng không giống nhau. Tu cái gì? 

Tất cả là tu thiền. Cho nên trong kinh Đại Tập đức Thế Tôn dạy chúng ta, niệm 

Phật là gì? Là vô thƣợng thâm diệu thiền.Chúng ta bình tâm suy nghĩ về câu nói 

này  của  đức  Thế  Tôn,  nói  đúng  hay  không?  Pháp  môn  piệm  Phật  là  vô  thƣợng 

thâm  diệu  thiền,  nó  là  thật.  Đáng  tiếc  rằng,  tiếc  rằng  ngƣời  thời  nay  không  biết 

niệm, nghĩa là niệm Phật mà không thể nhiếp tâm. Thiền là nhiếp tâm, bất luận 

Tập 380  397 



pháp  môn  gì  chỉ  cần  nhiếp  tâm  thì  đó  chính  là  thiền.  Niệm  Phật  nếu  nhiếp 

đƣợctâm, sao nó không phải là thiền? Đọc kinh nếu nhiếp đƣợc tâm, thì đọc kinh 

là thiền, sổ tức nhiếp đƣợc tâm, sổ tức là Thiền. Thiền nghĩa là nhiếp đƣợc tâm. 

Quý Vị thấy Đại Thế Chí Bồ Tát nói rất hay:  “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng 

tục”,    có  thể  nói  nó  không  phải  là  Thiền  chăng?  Vô  thƣợng  thâm  diệu  thiền, 

không phải đức Phật tùy tiện nói ra, là thật không phải giả. Thiền duyệt có thể trị 

tất  cả  bệnh,  bệnh  là  do  tế  bào  của  chúng  ta  nhiễm  vi  trùng.  Thiền  định  có  thể 

khiến những vi trùng này phục hồi trở lại trạng thái khỏe mạnh. Thiền có thể trị 

bệnh, đây là từ trên cơ bản mà nói, dùng tâm niệm để điều chỉnh, gọi là chế tâm 

nhất xứ, dùng tâm niệm để điều chỉnh. Chẳng những điều chỉnh thân tâm của quí 

vị  mà  có  thể  điều  chỉnh  vũ  trụ,thậm  chí  cả  tinh  cầu  đang  vận  hành  trong  hƣ 

không, tinh hệ đang vận hành ở trong hƣ không, quí vị đều có thể khống chế nó, 

đều có thể điều chỉnh nó. Có năng lực lớn nhƣ vậy, “chế tâm nhất xứ, vô sự bất 

biện”, đây là lời Phật nói không phải giả dối. 

Duy hƣởng thọ niềm vui tối thƣợng, trụ chánh định tụ, quyết chứng cực quả.Câu 

này nói rất khẳng định. Quý Vị quyết định chứng đƣợc cực quả, chính là quả vị 

cứu cánh diệu giác, đích thì là Vô Thƣợng Chánh Đảng Chánh Giác, không còn 

hơn nữa. Trong kinh Hoa Nghiêm nói quả vị Diệu Giác. 

“Di Đà bổn nguyện cứu cánh viên mãn”. Tâm nguyện của đức Phật A Di Đà, là 

hi vọng biến pháp giới hƣ không giới,  hết thảy chúng sanh đều chứng đắc Phật 

quả diệu giác. 48 lời nguyện của Ngài là trợ duyên cho hêt thảy chúng sanh, giúp 

đỡ quí vị. Chỉ cần quý vị chân chánh phát tâm, một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, 

chắc chắn quí vị thành tựu. Đây là đại ý của phẩm này. 

Chúng ta xem kinh văn: “Lại nữa A Nan, cõi Phật này, không có tối tăm ánh lửa, 

hiện tƣợng nhật nguyệt chiếu đêm ngày, cũng không cái gọi tháng ngày kiêp số, 

lại không ở trong nhà mà  ở mọi nơi, cũng không có tên gọi cũng không thủ xả 

phân biệt, chỉ thọ thanh tịnh niềm vui tối thƣợng” 

Thế giới Cực Lạc cái gì cũng không có, niềm vui tối thƣợng. Nói cho các vị đƣợc 

rõ, cái gì cũng không có tức là cái gì cũng không thiếu. Cái gì quí vị cũng có, 

nhƣng vẫn còn khiếm khuyết, cái gì cũng không có thì quí vị đƣợc đại viên mãn, 

không thiếu gì cả. Tùy tâm mong muốn, tâm đó không phải tâm này của chúng ta, 

398  Tập 380 



tâm của chúng ta còn ý niệm, họ là chân tâm không có ý niệm. Không có ý niệm 

tự nhiên thành tựu, có ý niệm thành tựu là từ ý niệm của mình sanh ra. Ý niệm 

sanh  ta  là  có  thức,  chính  là  thức  biến,  không  thuần  khiết,  mùi  vị  đã  thay  đổi. 

Không có vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, những thứ quí vị nhận đƣợc là thuần 

khiết, tự tánh hiện ra. Tự tánh làm sao hiện ra? Tánh đức hiện ra. Giống nhƣ thế 

giới  Cực  Lạc,  chúng  ta  đã  rõ,  là  đức  Di  Đà  khi  còn  ở  nhân  địa  phát  lời  thệ 

nguyện,  năm  kiếp  tu  hành,  là  hạnh  nguyện  tự  nhiên  hiện  ra,  thực  sự  không  có 

khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm đã là không có đƣơng nhiên không có 

phân biệt chấp trƣớc, cho nên đây là tự nhiên vậy. Cõi Thật Báo Trang Nghiêm 

của  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  hiện  tƣợng  đó  là  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Trong  mƣời  pháp 

giới mới có ba loại hiện tƣợng: hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần,  hiện 

tƣợng  vật  chất.  Trong  nhất  chân  pháp  giới,  nghĩa  là  trong  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của chƣ Phật, hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần đều là tự nhiên, vì 

họ  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  những  thứ 

hƣởng thụ đƣợc đó chính là thanh tịnh chính là niềm vui tối thƣợng, không thiếu 

điều gì. 



Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão,  bên  phải  phía  trƣớc  của  đoạn  kinh 

này: “đầu tiên rõ cảnh tƣớng không phân biệt”. Cảnh là cảnh giới, tƣớng là hiện 

tƣợng, cảnh giới hiện tƣợng không phân biệt. “Thứ đến rõ tâm niệm không phân 

biệt”.Hoàn toàn thuộc về hiện tƣợng tự nhiên, vậy loại hiện tƣợng tự nhiên này, 

khoa học có thể đạt đến đƣợc hay không? Nói cho các vị biết, không đạt đƣợc. Vì 

sao vậy? Vì trong khoa học có tâm niệm, không lìa tâm niệm. Đây là cảnh giới lìa 

tâm niệm, nên khoa học không đạt đƣợc. Cho nên thức thứ sáu là tâm niệm, thức 

thứ  bảy  là  chấp  trƣớc,  thức  thứ  sáu  là  phân  biệt.  Chúng  ta  dùng  tâm  phân  biệt 

chấp trƣớc thì không đạt đến cảnh giới này. Buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, có 

thể đạt đến pháp giới Phật trong mƣời pháp giới, vẫn chƣa đạt đến cảnh giới này. 

Cảnh giới này cần phải lên thâm một bậc nữa, không khởi tâm không động niệm 

thì đạt đƣợc. Quý vị  thấy đƣợc cảnh giới này, ngay trƣớc  mắt. trong Đại Thừa 

kinh Phật chỉ cho chúng ta, khởi tâm động niệm đoạn trừ rồi, đây là vô minh, vô 

minh phá đƣợc rồi, nhƣng quí vị còn tập khí vô minh, tập khí vô minh hiện bày 

cõi thật báo trang nghiêm của  chƣ Phật Bồ Tát.  Đây là tập khí hiện bày, không 

Tập 380  399 



phải vô minh hiển bày, điều này vô cùng tinh tế. Nếu tập khí vô minh đoạn trừ rồi 

thì sao? Đoạn trừ rồi thì cõi thật báo không còn nữa. Cho nên nói: “phàm sở hữu 

tƣớng  giai  hữu  hƣ  vọng”,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  cũng  không  ngoại  lệ.  Đó 

chính là nói Đẳng Giác Bồ Tát hƣớng đến quả vị Diệu Giác, cõi thật báo của thế 

giới Cực Lạc không còn nữa. Họ đi đâu? Họ đi về Thƣờng Tịch Quang. Thƣờng 

Tịch Quang không có tƣớng, chính  là trở về cái thể của tự tánh thanh tịnh viên 

minh. Họ trở về nơi đó rồi, nơi đó cái gì cũng không có, tuy cái gì cũng không có, 

nhƣng chính là năm câu nói của Huệ Năng đại sƣ nói, ở trong cảnh giới đó, vốn 

tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động. Miêu tả 

hiện tƣợng đó, hiện tƣợng Thƣờng Tịch Quang. Đây là cõi Thƣờng Tịch Quang, 

chính là thể của tự tánh thanh tịnh viên minh, trở về nơi đó rồi. Gặp đƣợc duyên, 

thì  năng  sanh  vạn  pháp.  Duyên  là  gì?  Là  một  niệm  bất  giác,  đó  là  duyên.  Một 

niệm bất giác rất khó hiểu, một niệm bất giác không có nguyên nhân, một niệm 

bất giáct không có bắt đầu, cho nên gọi là vô thỉ vô minh. Vô thỉ tức là không có 

nơi bắt đầu, điều này thật khó hiểu! Chúng ta nói về nhân quả, nó không có nhân. 

Cho nên một niệm gọi là vọng động, không phải là thật, nó là vọng động. Có một 

niệm bất giác này, nên từ trong tự tánh biến ra a lại da. Một niệm bất giác mà có 

vô  minh,  vô  minh  thì  chính  là  A  Lại  Da.  Trong  A  Lại  Da  có  ba    tƣớng,  ba  cái 

tƣớng này các nhà khoa học phát hiện rồi. Thật là quá giỏi. Nghiệp tƣớng của A 

Lại Da chính là năng lƣợng của các nhà khoa học nói, tin tức của các nhà khoa 

học nói chính là chuyển tƣớng, kiến phần.  Thứ ba chính là vật chất, vật chất là 

cảnh giới tƣớng của A Lại Da – tƣớng phần. Quý vị xem, năng lƣợng chính là tự 

chứng phần. Kiến phần là tin tức, ba tƣớng nhỏ A Lại Da, các nhà khoa học hiện 

nay đã đạt đến cảnh giới này.  Trong kinh Phật Ngài đã nói rồi. Dùng thức thứ 

sáu, thức thứ sáu có năng lực phan duyên rất lớn, đối nội có thể duyên đến A Lại 

Da, đối ngoại có thể duyên đến hƣ không pháp giới. Ngày nay các nhà khoa học 

vật lý vĩ mô, cho chúng ta biết, dùng máy  móc tinh vi quan sát vũ trụ, tìm biên 

giới của vũ trụ. Kết luận họ phát hiện vũ trụ, là thấy đƣợc 10% của vũ trụ, còn có 

90% không thấy đƣợc. Hiện tƣợng vũ trụ ngày nay đang giãn ra, giãn đến bên đó 

không  thấy  đƣợc,  không  còn  nữa.  Chúng  ta  nghe  họ  nói  vậy  thì  chúng  ta  hiểu 

đƣợc  rồi,  nó  đi  đâu  vậy?  Trở  về  Thƣờng  Tịch  Quang  rồi,  trở  về  Thƣờng  Tịch 

400  Tập 380 



Quang  thì  các  nhà  khoa  học  chẳng  có  cách  nào  khác,  vì  trong  Thƣờng  Tịch 

Quang  không  phải  là  ba  loại  hiện  tƣợng  này,  nên  qúi  vị  không  duyên  đến  nó. 

Trong  Thƣờng  Tịch  quang  không  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  có hiện  tƣợng 

tinh thần, nghĩa là hiện tƣợng tin tức không có, không có hiện tƣợng tự nhiên, đều 

không có, cho nên quý vị không duyên đến nó. Nhƣng nó khởi tác dụng, nó năng 

snah  vạn  pháp,  nó  có  thể  khởi  tác  dụng.  Năng  sanh  vạn  pháp,  pháp  này  từ  đâu 

đến? Các nhà khoa học nói rất hay “trong không sanh có”. Hiện tƣợng tinh thần 

là trong không sanh có, hiện tƣợng vật chất là tinh thần sanh ra. Trong kinh Phật 

đã dạy, giới khoa học đạt đến chỗ này thôi, không tiến them đƣợc nữa. Số học đối 

với nó mất đi hiệu dụng, những máy móc hiện đại này đối với nó cũng không có 

tác dụng. Sau cùng đức Phật đã dạy “chỉ có chứng mới biết đƣợc”. Quý vị buông 

bỏ khởi tâm động niệm, thì quí vị sẽ hiểu rõ, sẽ  thấy đƣợc. Cái này không cần số 

lí, không cần máy móc khoa học, buông bỏ thì thấy đƣợc. Ngƣời buông bỏ đƣợc 

rất nhiều, so với ngƣời trên trái đất của chúng ta không biết nhiều gấp bao nhiêu 

lần.  Đây  là  gì?  Đây  là  chứng  minh  cho  chúng  ta,  đây  không  phải  giả.  Phàm  là 

Đẳng Giác hƣớng lên chứng đƣợc quả vị Diệu Giác, họ buông bỏ triệt để, thì họ 

thấy  đƣợc  Thƣờng  Tịch  Quang,  thấy  tự  tánh.  Cho  nên  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, cầu Phật Bồ Tát gia trì, cầu Phật Bồ Tát giúp đỡ, chúng ta có ý niệm này. 

Phật ở trong Thƣờng Tịch Quang không có hiện tƣợng gì hết. Ngài khởi cảm ứng 

hay không? Khởi. Tin tức của chúng ta ngài có thể nhận đƣợc, tuy ngài không có 

gì  hết,  đó  chính  là  linh  tánh,  linh  tánh  cái  gì  cũng  cũng  không  phải,  ngay  hiện 

tƣợng  tự  nhiên  cũng  cũng  không  phải,  nhƣng  nó  khởi  tác  dụng.  Nếu  nó  nhận 

đƣợc  ý  niệm  của  chúng  ta,  nó  liền  phản  xạ.  Giống  nhƣ  chúng  ta  đánh  chuông 

đánh trống, đánh mạnh thì tiếng lớn, đánh nhẹ thì tiếng nhỏ, nó thực sự không 

khởi tâm động niệm, phản ứng tự nhiên. Cho nên chƣ Phật Nhƣ Lai trong Thƣờng 

Tịch Quang có duyên với chúng ta, thì tự nhiên phản ứng. Khoa học và triết học 

đều không đạt đến trình độ này, thấp hơn trình độ này một bậc các nhà khoa học 

đã phát hiện. 

Hai đoạn lớn trong phẩm kinh này, trƣớc là nói về cảnh tƣớng không phân biệt, 

đoạn sau nói về tâm niệm không phân biệt. Chúng ta xem chú giải: “vô hữu hôn 

ám”. Bầu trời hiện nay của chúng ta thƣờng có tối tăm, có mây rất dày che kín 

Tập 380  401 



mặt  trời,  trời  râm  không  thấy  đƣợc  ánh  mặt  trời.  Thế  giới  Cực  Lạc  tuyệt  đối 

không  có  hiện  tƣợng  này.  Thế  giới  cực  lạc  không  có  ánh  lửa,  thế  giới  cực  lạc 

không có nhật nguyệt, cũng không có vì sao, không có hiện tƣợng ngày đêm, nó 

là  thế  giới  ánh  sánh,  chúng  ta  đã  thấy  đƣợc,  phía  trƣớc  học  đến  đoạn  trên  thân 

mỗi ngƣời đều phóng quang. Cho nên Phật quang càng không thể nghĩ bàn, bên 

trong Phật quang có Phật, hóa Phật, hóa Phật lại phóng quang, trùng trùng vô tận. 

Điều này tƣợng trƣng cho Phật phổ độ chúng sanh có duyên ở mƣời pháp giới. 

Cho nên hết thảy vạn vật đều là từ châu báu hợp thành, châu báu phát quang. Ánh 

sáng này từ đâu mà có? Ánh sáng trí tuệ bát nhã vốn có ở trong tự tánh, cho nên 

thể của thế giới Cực Lạc chính là trí tuệ, chính là ánh sáng, thế giới ánh sáng. 

 “Dựa vào năm bản dịch gốc”,  chỉ cho đoạn kinh trên.  Hai đời Hán Ngô dịch là 

 cực lạc nhật nguyệt xứ không. Nói đến nhật nguyệt ở trong không trung, không 

trung  có  nhật  nguyệt.  Bản  dịch  của  Khƣơng  Tăng  Khải,  chính  là  quyển  “Ngụy 

dịch”,  “không  có  nói”   ông  không  nói.  Còn   “Đường  dịch  và  Tống  Dịch” ,  hai 

quyển này,  “đều trực ngôn không có nhật nguyệt” . Trong năm quyển sách này, 

thì ba quyển không nói nhật nguyệt, cho nên ở đây khi tập hợp lai cũng là không 

có nhật nguyệt, năm quyển sách, lấy số nhiều. 

Di  Đà  Sớ  Sao  nói  rằng:  nếu  gộp  lại  một,  đem  năm  quyển  sách  này  hợp  lại  mà 

xem, phải là “nhật nguyệt tuy tồn”, trong không trung có tinh cầu hay không? Có. 

Mặt trời là hỏa cầu, mặt trăng là hành tinh, tự mình không phát quang, là phản xạ 

quang. Thế giới cực lạc, trong không trung chắc là có những tinh cầu này. “Lấy 

 ánh sáng thấp thoáng của Phật và Thánh chúng ”. Phật có ánh sáng, Bồ Tát có 

ánh sáng, cây báu ở thế giới cực lạc có ánh sáng, đại địa ở thế giới cực lạc phóng 

quang,  những  ánh  sáng  này  có  thế  làm  lu  mờ  ánh  sánh  của  nhật  nguỵệt.  Giống 

chúng ta ở dƣới mặt trời thắp một ngọn nến, không thấy đƣợc ánh sáng của ngọn 

nến. Cũng nhƣ vậy, ánh sáng của thế giới cực lạc vốn có, che lấp ánh sáng mặt 

trời. “Dữ vô đồng”, có nhật nguyệt cũng nhƣ không có nhật nguyệt, đây là Liên 

Trì đại sƣ nói vậy. 

 “Nhi dĩ lí quy chi”,  chúng ta dùng đạo lí này để nói, để đo lƣờng nó. Quy là có 

nghĩa là đo lƣờng, cái không làm có. “Vì sao vậy? Đao Lợi trở lên không dùng 

 nhật nguyệt làm sánh sáng, huống hồ cực lạc”.  Đây là lí luận có căn cứ, vẫn lấy 

402  Tập 380 



không có nhật nguyệt làm chánh thuyết. Vì thế giới của chúng ta, trời Tứ Thiên 

Vƣơng có nhật nguyệt, trời Đao Lợi Thiên có nhật nguyệt, lên cao nữa, trời Dạ 

Ma thì không cần nữa, trên trời Đao Lợi, đến trời Dạ Ma thì không cần nữa. Cõi 

dục giới này, trên  dục giới  còn có, tầng lớp lớn, bốn tầng. Đâu Suất thiên, Hóa 

Lạc thiên, Tha Hóa Tự Tại thiên, Con ngƣời ở cõi dục giới tu đại phƣớc báo, sanh 

lên những nơi này. Những nơi này đều không cần nhật nguyệt, huống hồ là cực 

lạc. 

 Căn cứ vào ý của Liên Trì đại sư, trên lí mà nói, thì lấy không có nhật nguyệt làm 

 chánh tông. Đến nay văn kinh lấy bản dịch Đường Tống, nói thẳng là không có 

 nhật nguyệt, với Liên Trì đại sư cùng một tông chỉ. Vì Đao Lợi Thiên trở lên các 

 Trời đều không dựa vào nhật nguyệt, huống hồ là thế giới cực lạc vậy? Đây là rất 

có chứng cứ. 

 Lại Hán Dịch nói rằng: vô lượng thanh tịnh Phật.  Chính là đức Phật A Di Đà, A 

Di Đà Phật cũng gọi là vô lƣợng thanh tinh Phật. Trong kinh này cũng cói gọi là 

thanh tịnh bình đẳng Giác. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là A Di Đà Phật.  Ánh 

 sáng trên đỉnh đầu Phật A Di Đà rất sang, khiến cho mặt trời, mặt trăng và sao  

 trong hư không đứng im,  không còn vận hành trở  lại, không có ánh sang nữa, 

 ánh  sáng  của  nó  đều  bị  che  mất  không  hiện  được.   Đây  là  một  đoạn  kinh  trong 

quyển Hán dịch, cũng có thể dùng nó để làm minh chứng. Minh chứng những lời 

của Liên Trì đại sƣ nói là chính xác. Phật đỉnh phóng quang, ánh sáng này chiếu 

khắp pháp giới, đƣơng nhiên thế giới Cực Lạc cũng là một tinh cầu, xung quanh 

nó  chắc  là  có  rất  nhiều  tinh  cầu,  nhƣng  đều  không  hiện  ra  ánh  sáng.  Nhƣ  ban 

ngày và ban đêm chúng ta nhìn vào không trung không thấy khác nhau. Vì sao 

vậy? Vì ở dƣới ánh mặt trời, ánh sáng mặt trời quá mạnh, cho nên các vì sao đều 

không thấy đƣợc. Ở thế giới Cực Lạc trên đỉnh đầu Phật A Di Đà, ánh sáng của 

Phật đỉnh, đủ để che lấp hết thảy ánh sánh của tinh cầu, ánh sáng này  rất sáng. 

Cho nên nhật nguyệt tinh của thế giới đó nằm ở trong hƣ không, quí vị thấy giống 

nó nhƣ đang đứng yên ở trong hƣ không vậy. Trên thực tế chúng ta biết nó đang 

xoay chuyển, nhƣng quí vị không thấy đƣợc nó đang xoay chuyển,  “cũng không 

 còn vận hành” , giống nhƣ bất động ở trong hƣ không vậy, “cũng không có ánh 

 sáng”.  Hiện tƣợng này, giống nhƣ chúng ta ban ngày thấy những vì sao này trong 

Tập 380  403 



bầu trời. Nếu không dùng máy móc tinh vi để thăm dò, thì mắt thƣờng của chúng 

ta không thấy đƣợc.  “Thử chánh phù Liên Sư sở hòa hội chi thuyết”,  tƣơng ứng 

với những điều Liên Trì đại sƣ nói trong Hội Sớ. “Ánh sáng nhật nguyệt cõi này ở 

 trong ánh sáng thánh chúng, nhật nguyệt bị che lấp không hiện” .  Như kinh nói, 

bổn kinh này phía trƣớc kinh này chúng ta học rồi. “Nhật nguyệt hỏa cầu đều che 

 lấp, lại như kinh này  trong phẩm lễ Phật Hiện Quang nói: tất cả ánh sáng của 

 Thanh Văn Bồ Tát đều lu mờ, duy chỉ thấy ánh sáng của Phật chiếu rọi” . Bồ Tát 

có ánh sáng, A La Hán, Bích Chi Phật đều có ánh sáng, chƣ Thiên có ánh sáng, 

ánh sáng của Tứ Vƣơng Thiên, Đao Lợi Thiên tƣơng đối yếu. Cao hơn nữa ánh 

sáng  của  họ  có  thể  không  cần  nhật  nguyệt .  “Ánh  sáng  của  Bồ  Tát  đều  bị  che 

 khuất, huống hồ là nhật nguyệ tinh…” . Bồ Tát nhất là đại Bồ Tát, thế giới cực lạc 

thì khỏi cần nói, đều làm A Duy Việt Chí Bồ tát, nói cách khác đều là đại Bồ Tát 

không có tiểu Bồ Tát. Hết thảy đều là pháp thân Bồ Tát minh tâm kiến tánh. Ánh 

sáng của họ, chúng ta trên thế giới  này, đừng nói là trời Dục giới, trời  Sắc giới 

cũng không thể so sánh đƣợc.  “Vậy nên cõi này, không có tối tăm, ánh lửa, nhật 

 nguyệt,  ánh  sao  hay  đêm  ngày,  chỉ  có  thường  minh  không  tối,  không  có  ngày 

 đêm”.  Ở thế giới cực lạc không có hiện tƣợng đêm tối, hiện tƣợng này không có. 

 “Cũng không có tên năm tháng kiếp số ”, đây nói về thời gian. Tuế là năm, năm 

tháng ngày thời khắc này ở thế giới cực lạc không có, hiện tƣợng này không có. 

Nƣơng vào cõi này mà nói, y vào thế giới này của chúng ta mà nói, cho nên nó có 

đêm ngày năm tháng với kiếp số, vì trái đất, nguyệt nhật tinh vân… đều đang vận 

hành,  tự  chuyển  và  công  chuyển.  Nhƣ  vậy  sản  sinh,  đêm  ngày  một  tháng  một 

năm một kiếp…, năm tháng thì trôi qua. Hiện tƣợng này đƣợc sinh ra nhƣ vậy, nó 

không  có  thật,  cho  nên  Thiên  Thân  bồ  tát  đem  thời  gian  không  gian,  ở  trong 

“Bách Pháp Minh Môn”, hai loại này đều liệt ở trong bất tƣơng ƣng hành pháp. 

Bất tƣơng ƣng hành pháp có 24 loại, thời gian không gian là hai loại ở trong này, 

bất  tƣơng  ƣng  hành  pháp,  dùng  cách  nói  ngày  này  thì  chính  là  khái  niệm  trừu 

tƣợng không có sự thật, chỉ là cái khái niệm trừu tƣợng mà thôi nó không có thật. 

Thời gian không có thật, không gian cũng không có thật. Nếu quí vị tu định, quí 

vị đạt đƣợc thiền định, thông thƣờng nói quí vị đạt đƣợc Tam Muội, thì thời gian 

và không gian đều không có. Không có thời gian thì không có trƣớc sau, sự việc 

404  Tập 380 



của mấy ngàn năm về trƣớc, mấy vạn năm về trƣớc, quý vị đều thấy đƣợc, ở ngay 

trƣớc mắt. Sự việc mấy  ngàn năm sau, mấy vạn năm sau, cũng ở trƣớc mắt, quí 

vị đều thấy đƣợc. Nhƣng quí vị nên nhớ rằng, quí vị thấy đƣợc là sự việc trƣớc 

mắt, mấy vạn năm trƣớc là sự việc trƣớc mắt, mấy vạn năm sau cũng là sự việc 

trƣớc  mắt,  thời  gian  là  giả,  không  gian  cũng  là  giả,  không  có  không  gian  thì 

không còn cự li. Thế giới cực lạc ở đâu? Chính là ở đây. Trung Phong thiền sƣ 

nói: “nơi này tức là tịnh độ, tịnh độ tức là nơi đây”, cự li không còn nữa. Đây đều 

là cảnh giới không thể nghĩ bàn, chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Y cứ vào bản Hán dịch, nhật nguyệt tinh sao của cõi này đều dừng trong không 

trung,  không  còn  vận  hành  nữa.  Bỉ  độ  chính  là  thế  giới  cực  lạc.  Tuy  có  nhật 

nguyệt tinh sao…nhƣng không có tƣớng vận hành. Cũng có nghĩa là không có sự 

khác biệt của đêm ngày, không có sự biến chuyển của thời gian, nên không có cái 

gọi là năm tháng kiếp số. Nhƣng lấy thuận theo nơi đây, nên nói năm tháng. Bên 

dƣới này Niệm Lão có chú thích. Nên biết thời gian là động, gốc của động niệm, 

vọng niệm  tƣơng  tục,  nên  có  thời  gian.  Nhà  khoa  học thời  cận  đại  Ái  Nhân  Tƣ 

Thản nói: “thời gian chỉ là do ảo của con ngƣời”, tƣơng đồng với điểm này. Thiên 

Thân Bồ Tát đem thời gian liệt vào bất tƣơng ƣng hành pháp, chính là cái ý nghĩa 

này. Thời gian không gian đều không có thật. 

Xem tiếp câu dƣới “phục vô trú trƣớc gia thất”, bên dƣới chú giải rất hay, cũng 

không nói chắc là không có nhà vậy. Nhƣ Phẩm Thọ Dụng Cụ Túc ở trƣớc nói: 

Ngôi  nhà  ở  đó  vô  cùng  đẹp  đẽ,  hoặc  ở  hƣ  không,  hoặc  ở  bình  địa,  chứng  minh 

rằng không định không có nhà cửa vậy. Nay nói “không” nghĩa là chỉ cho tƣớng 

không chấp trƣớc nhà. Ý nghĩa này rất là hay, hiển bày ra chân tƣớng sự thật của 

thế giới cực lạc.  Có những tƣớng này không? Không chấp tƣớng. Những ngƣời 

đó  với  ngƣời  chúng  ta  bên  này  không  giống  nhau,  ngƣời  trên  thế  giới  này  của 

chúng ta, trong thói quen đều khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc, cho nên 

sinh ra rất nhiều sai lầm, hiểu cong chân tƣớng của vũ trụ nhân sanh. Những thứ 

chúng  ta  thấy  đƣợc,  nhƣng  không  thấy  đƣợc  chân  tƣớng.  Làm  thế  nào  để  thấy 

đƣợc chân tƣớng? Phải buông bỏ khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc, thì 

chân tƣớng sẽ  rõ  ràng, thấy đƣợc chân tƣớng. Ngƣời vãng sanh về thế  giới tây 

phƣơng cực lạc đều có cái bản lĩnh này, họ đều buông bỏ hết.  Huống hồ khi đến 

Tập 380  405 



thế  giới  cực  lạc,  thì  đƣợc  oai  thần  bổn  nguyệ  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  nghiệp 

chƣớng  tiêu  trừ,  nghiệp  chƣớng  tiêu  trừ  rồi,  cũng  chính  là  buông  bỏ  khởi  tâm 

động  niệm  phân  biệt  chấp  trƣớc,  đây  là  đức  Phật  A  Di  Đà  giúp  đỡ.  Buông  bỏ 

đƣợc rồi thì tri kiến của họ cùng với Nhƣ Lai tƣơng đồng, trong kinh Pháp Hoa 

nói “Phật tri Phật kiến”. Ở đây Đức Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu thế giới cực 

lạc. Chân tục nhị đế đều phải quan tâm đến. Chân đế là chân tƣớng sự thật, tục đế 

là khái niệm của chúng ta. Chúng ta có rất nhiều khái niệm hoàn toàn phủ định, 

chúng ta cảm thấy kỳ lạ, sinh ra nghi hoắc. Cho nên có lúc tùy thuận chúng ta, 

đây là phƣơng tiện thiện xảo, tuy tùy thuận, nhƣng không sai. Cách li chân tƣớng 

sự thật không sai lệch quá lớn, khiến ngƣời có lợi căn lĩnh hội đƣợc chân tƣớng. 

Cho nên,thế giới cực lạc thực sự cần có bèn có, ngƣời ở nơi này không hề có chấp 

trƣớc. Không nhƣ ngƣời bên này chúng ta đến thế giới cực lạc, phải đi thƣởng 

thức khắp nơi, đó là sai rồi. Thƣởng thức cái gì? Khởi tâm động niêm rồi. Ở đó có 

tốt  hơn  nữa  cũng  chƣa  từng  bao  giờ  khởi  ý  niệm  đi  thƣởng  thức,  không  có. 

Nhƣng họ thấy sắc nghe tiếng cũng có sở ngộ. Những thứ này giúp đỡ quý vị, 

đoạn tập khí từ vô thỉ vô minh, nó có những tác dụng này. Giúp đỡ quí vị khai trí 

huệ, khiến trí huệ càng ngày càng rộng, càng ngày càng sáng lạng. Bồ tát tuy khai 

trí huệ, trí huệ mở ra rồi, nhƣng chƣa thấy đƣợc chân thật giống nhƣ Phật, thiết 

thực nhƣ Phật, họ chƣa đạt đƣợc, còn kém một bƣớc nữa. Ở thế giới cực lạc thấy 

sắc nghe tiếng, lục căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, tất cả là tiêu trừ tập khí 

từ vô thỉ vô minh. Thành tựu công đức cứu cánh viên mãn, giúp đơ quí vị hƣớng 

đến  quả  vị  Diệu  giác.  Cho  nên  ở  đây  nói  rất  hay,  không  chấp  trƣớc  tƣớng  nhà 

cửa. “Cực lạc hội chúng”, hội chúng này chính là cƣ dân  ở thế giới cực lạc, đại 

chúng ở thế giới cực lạc, những tiếng nghe đƣợc đều là vô ngã. Nghe rồi là tƣơng 

ƣng, họ nghe đƣợc rồi, thì họ đƣợc vô ngã. Ngã chấp đều đoạn đƣợc, không còn 

nữa,  đây  gọi  là  tƣơng  ƣng.  Chẳng  những  vô  ngã  mà  pháp  cũng  không,  hai  cái 

không, hai loại vo ngã: nhân vô ngã, pháp vô ngã, pháp cũng không phải là thật, 

trong thƣờng tịch quang không có pháp, ngay hiện tƣợng tự nhiên cũng không có, 

đó là thât vậy, thuần chân không vọng, cho nên đối với pháp không chấp trƣớc, 

đối với thân không chấp trƣớc, đối với tất cả vạn pháp đều không chấp trƣớc. Lúc 

này tâm thanh tịnh, không có phân biệt, đã không có ngã thì làm gì có nhà của ta, 

406  Tập 380 



nhà  này  là  ngã  sở,  ngã  không  có  rồi,  thì  lấy  đâu  ra  ngã  sở?  Cho  nên  tất  cả  đều 

không chấp trƣớc, cảnh giới này mới gọi là đƣợc đại tự tại. 

Hôm nay hết giờ rồi, đoạn này học chƣa xong, ngày mai chúng ta bắt đầu học từ 

đoạn này. 





 

Tập 381 

Chuyển ngữ: Lý Hƣơng 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 21.04.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ Kinh Giải,trang 469, hàng thứ hai đếm từ dƣới lên. 

  “Phục vô trụ trú gia that, diệc phi định ngôn vô hữu xá trạch dã. Như Phẩm thọ 

 dụng cụ túc trước kia nói: “sở cư xá trạch cực tận nghiêm lệ hoặc tại hư không 

 hoặc tại bình địa túc đăng phi định vô xá trạch dã”.  

Chữ nghĩa ở đây, chúng ta phải đọc cẩn trọng. Đoạn kinh văn này nói về sự thanh 

tịnh  bình  đẳng  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Đoạn  thứ  nhất  nói  về  bình  đẳng  của  cảnh 

giới, cảnh bình đẳng. 

“Phục  vô”  ở  trƣớc  nói  về  hoàn  cảnh  lớn  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Đây  là  thế  giới 

quang  minh  sáng  sủa.  Thế  giới  này  vĩnh  viễn  không  có  hiện  tƣợng  tối  tăm  hôn 

ám. Nó không cần  mặt trời,  mặt trăng, cũng không cần ánh lửa, cũng không có 

ngày  đêm,  chẳng  có  năm  tháng  ngày.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  không  hề  có  tất  cả 

những hiện tƣợng này. Trƣớc ddaay chungs ta đọc chú giải của Hoàng Niệm lão, 

trong ddos ddax giảng rất rõ. Thế gian của chúng ta, do nguyên nhân nào mà có 

những hiện tƣợng này? Do vì trái đất, mặt trời, mặt trăng chính là thái dƣơng hệ, 

hệ  ngân  hà.  Những  vận  động  khác  biệt  của  chúng  khiến  ta  sinh  ngộ  nhận.  Thế 

giới Tây Phƣơng không có những hiện tƣợng này. Chỉ có Tinh Cầu. Vì luồng ánh 

sáng  Phật  quá  lớn,  nhất  là  đỉnh  đầu  Phật  phóng  quang.  Thực  tế  thì  đức  Phật 

Tập 381  407 



phóng quang khắp toàn thân không chỉ ở đỉnh đầu. Đỉnh đầu chỉ là ví dụ. Luồng 

ánh sáng Phật chiếu rọi khắp pháp giới. Quí vị sẽ biết luồng sáng của Phật lớn cỡ 

nào. Ánh sáng của mặt trăng, mặt trời có phạm vi chiếu rọi chẳng lớn, những ngôi 

sao  ta  nhìn  thấy  ban  đêm,  sao  trên  trời  đều  là  mặt  trời,  tự    nó  phát  sáng.  Nếu 

không tự phát sáng, quí vị sẽ chẳng thấy nó. Chúng đều tự phát sáng, và rất nhiều 

ngôi sao lớn hơn mặt trời cả ngàn lần, thậm chí hơn mƣời ngàn lần. Vì chúng ở 

xa ta quá nên ta chỉ thấy chút ánh sáng le lói, không thể so với luồng Phật quang. 

Ánh  sáng  Phật  chiếu  rọi  khắp,  nhƣng  hiện  giờ  nhãn  căn  của  ta  bị  chƣớng  ngại, 

không trông thấy thôi. Thật đấy, ta biết giữa các vũ trụ có rất nhiều ánh sáng, mắt 

ta  chỉ  thấy  một  phần  trong  số  đó.  Nếu  sóng  quang  dài  hơn  nơi  đây  ta  sẽ  không 

trông thấy. Sóng quang ngắn hơn ta cũng không thấy. Sóng Phật quang không có 

dài ngắn, không xa gần hay bị giới hạn, nên ánh sáng mặt trăng mặt trời ở thế giới 

Cực Lạc y nhƣ ta nhìn ánh sáng của sao. Đây là khung cảnh lớn. Thu nhỏ lại nói 

cũng không có “ trụ trƣớc”, hai từ này phải đọc liền. Trụ là trụ tƣớng, trƣớc là 

trƣớc tƣớng. Trụ trƣớc đều cĩ nghĩa l trƣớc tƣớng. Ngƣời ở đó không trƣớc tƣớng 

vào nhà cửa. Điều này thì đúng rồi, không phải không có nhà cửa, không thể nói 

“phục vô trụ trƣớc gia that”. Trụ trƣớc đọc liền, họ không trụ trƣớc vào gia thất. 

Chỗ này Niệm lão giải thích rất hay. Không phải nhất định nois ngƣời đó không 

có nhà cửa, ngƣời đó không có cung điện, không có lâu đài. Đoạn trƣớc đã bảo 

rồi. Có, không phải chẳng có. Thế sao chỗ này lại nói là không? Không trụ trƣớc, 

không có hai từ này. Nhà cửa thì có, nhƣng ngƣời đó không chấp trƣớc, cho nên 

ngƣời đó mới thanh tịnh, chấp trƣớc thì sẽ không thể thanh tịnh. Quan trọng nhất 

ở đoạn này là nói về thanh tịnh. 

Trong phẩm “thọ dụng cụ túc” phía trƣớc nói rất rõ. Chúng sanh ở thế giới Cực 

Lạc sống trong nhà cửa phòng ốc cực kỳ trang nghiêm tráng lệ. Nơi họ cƣ ngụ hết 

sức  đẹp,  cực  kỳ  đẹp,    đẹp  đến  mức  ta  không  thể  nào  tƣởng  tƣợng  nổi.  Kẻ  có 

phƣớc báo lớn nhất ở thế gian là vua chúa. Cung điện của đế vƣơng, khi đến Bắc 

Kinh tham quan Cố cung ta sẽ đƣợc thấy. Vẻ huy hoàng của Cố cung giờ không 

còn. Vì sao thế? Giờ không còn hoàng đế. Vua chẳng còn ngự ở đó nên giữ gìn 

thế  nào  cũng  khác  xa  trƣớc  kia.  Hiện  cung  điện  cũ  đi  nhiều.  Nhiều  chỗ  không 

đƣợc tu bổ, những vẻ huy hoàng rực rỡ nay không còn đƣợc thấy. 

Ở cõi Cực Lạc nhà có khi trên không, có cái trên đất bằng, không phải do ý ngƣời 

đó muốn thế. Nếu bảo tôi muốn sống trên không, tôi muốn sống trên mặt đất thì 

quí vị còn có ý, phiền não của quí vị vẫn chƣa dứt bặt. Neen nhớ ngƣời vãng sanh 

408  Tập 381 



đến thế giới Cực Lạc còn tập khí phiền não nhƣng không hề phiền não. Có nghĩa 

có tập khí phân biệt chấp trƣớc, còn một chút, không nghiêm trọng. Trên thực tế 

đƣợc oai thần của bản nguyện Phật A Di Đà gia trì, đều là Bồ Tát A Duy Việt Trí. 

Bồ Tát A Duy Việt Trí đâu còn phân biệt chấp trƣớc? Chỉ có tập khí vô thủy vô 

minh chƣa dứt đoạn. Thực tế  mà nói tập khí phân biệt chấp trƣớc đã đoạn rồi, 

không thể nào có ý. Vậy thì sống trên không trung hay dƣới mặt đất? Đấy là một 

tập  quán,  một  thói  quen.  Thói  quen  là  sao?  Tỉ  nhƣ  ta  sống  trên  mặt  đất  thì  khi 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, nhà cửa của ta nhất định nằm trên đất. Tứ thiên 

vƣơng, Đao Lợi thiên niệm Phật vãng sanh cũng có nhà trên mặt đất. Đó là thói 

quen  ngụ  trên  mặt  đất.  Còn  ở  cõi  Dạ  ma  thiên  trở  lên  khi  vãng  sanh,  thì  do  đã 

quen sống trên không, họ không ngụ dƣới đất, cho nên lúc đó, cung điện của họ 

vẫn ở giữa hƣ không, thói quen này hết sức tự nhiên, không có ai sắp xếp, chẳng 

có ai tƣởng tƣợng ra. Hoàn toàn là hiện tƣợng tự nhiên. Việc này ta không thể 

không biết. Ở đây nói rõ họ có hoàn cảnh cƣ ngụ và nơi đó hết sức tráng lệ, cực 

kỳ đẹp đẽ. 

 “Kim ngôn vô giả”.  Đoạn kinh văn này nói không. Tôi cũng vừa nói rất rõ ý này 

“Vô”  nghĩa  là  không  chấp  trƣớc.  Không  trƣớc  tƣớng  “bất  trƣớc  gia  thất  chi 

tƣớng”  “Cực  lạc  hội  chúng”.   Hội  chúng  chính  là  cƣ  dân.  Thế  giới  Cực  Lạc  là 

một đại hội, một pháp hội. Phật A Di Đà cùng 10 pháp giới, vô lƣợng vô biên vô 

tận  chúng  sanh  hữu  duyên  trong  quốc  độ  của  chƣ  Phật.  Thế  nào  là  chúng  sanh 

hữu duyên? Tất cả chƣ Phật không ai không giảng kinh Vô Lƣơng Thọ, không ai 

chẳng khuyên mọi ngƣời niệm Phật cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Nếu nghe mà 

tin, nguyện vãng sanh về thế giới tây phƣơng nghĩa là có duyên với đức Phật A 

Di Đà. Đấy gọi là chúng sanh hữu duyên. Kẻ thì sƣ phụ ngày ngày khuyên nhủ, 

đệ tử vẫn chấp tình rất nặng, không chịu vãng sanh. Tôi đã gặp pháp sƣ học Thiên 

Thai. Thầy mời tôi giảng kinh A Di Đà. Rốt cuộc thầy thế nào? Thầy ấy không 

chịu  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Thầy  niệm  Phật  mỗi  ngày,  niệm  Nam  mô  Bổn  Sƣ 

Thích Ca Mâu Ni Phật. Chẳng niệm A Di Đà Phật. Không muốn đến thế giới Cực 

Lạc.  Vậy  nghĩa  là  sao?  Nghĩa  là  không  có  duyên  với  Phật.  Nghe  thì  có  nghe, 

nhƣng  không  muốn  đến.  Cũng  chẳng  phải  không  tin,  chỉ  là  không  muốn  vãng 

sanh. Đức Thích Ca Mâu Ni là ân sƣ của chúng ta. Thầy nguyện vĩnh viễn theo 

Phật Thích Ca. Quả có ngƣời nhƣ thế, tu hành lâu năm đấy, chúng ta hiểu rồi sẽ 

không thấy lạ nữa. 

Tập 381  409 



Đại chúng ở thế giới Cực Lạc, “sở văn giai thị vô ngã chi thanh”.  Chúng ta đã 

đọc qua ở đoạn kinh trên. Nghe Đức Phật thuyết pháp, chim nói pháp, nghe nƣớc 

chảy nói pháp, nghe gió thổi lá rì rào nói pháp, toàn là tiếng vô thƣờng, vô ngã, 

khổ không. Đây là giảng pháp tứ đế, luôn nhắc nhở mọi ngƣời thâm nhập khổ tập 

diệt đạo, rõ chân tƣớng của tất cả pháp thế xuất thế gian. 

“Văn tức tƣơng ƣng, kỳ tâm thanh tịnh, vô chƣ phân biệt”, 12 chữ này rất quan 

trọng. Chúng ta nghe Phật thuyết pháp. Nghe rồi thì sao? Không tƣơng ƣng. Tâm 

chẳng thanh tịnh, vẫn còn phân biệt, còn chấp trƣớc. Cũng có nghĩa là nghe mà 

không hiểu. Rất khó để nghe hiểu Phật pháp. Hiểu rồi quí vị sẽ chứng quả, quí vị 

đƣợc khai ngộ. Vì sao không hiểu? Việc này chúng tôi cũng bàn luận rất nhiều. 

Nghĩ  đến  chuyện  đó  chắc  chắn  ta  sẽ  nhớ  lời  giáo  huấn  của  đại  sƣ  Ấn  Quang, 

ngaif dạy rằng: “một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, 10 phần thành kính 

sẽ  đƣợc  10  phần  lợi  ích,  1000  phần  thành  kính  sẽ  đƣợc  1000  phần  lợi  ích,  vạn 

phần thành kính, đƣợc vạn phần lợi ích.” Giờ chúng ta không có tâm thành kính 

nên chẳng đƣợc một phần lợi ích nào. Thành kính là chân tâm, là tự tánh. Chúng 

ta làm cách nào để nuôi dƣỡng tâm thành kính của ta? Trong xã hội hiện nay thì 

việc  đó  quá  khó.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  ai  dạy.  Chẳng  những  quí  vị  chƣa  từng 

thấy, cũng chẳng đƣợc nghe qua. Từ điểm này tự nhiên chúng ta sẽ nhớ đến lời 

dạy  năm  xƣa  của  Đức  Thế  Tôn.  Sau  khi  Phật  diệt  đo,  những  đệ  tử  của  ngài  đi 

khắp nơi hoằng dƣơng Phật pháp, giáo hóa chúng sanh. Có những nơi sau một hai 

trăm năm là không còn Phật pháp. Có những nơi sau ba, bốn, sáu bảy trăm năm 

Phật pháp cũng chẳng còn. Chỉ ở Trung Quốc, nhánh Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc đã gần 2000 năm vẫn tồn tại. Nguyên nhân vì sao? Vì ngƣời Trung Quốc có 

tâm thành kính. Ngƣời Trung Quốc lơ là với tâm thành kính, cũng khoảng hơn 

100 năm nay, cho nên Phật pháp biến mất. 

Trung Quốc xa xƣa, ngàn vạn năm rồi trẻ con chƣa ra đời, thì đã đƣợc mẹ dạy từ 

trong bào thai, gọi là thai giáo. Bà mẹ dạy gì? Dạy con thành kính. Tâm của mẹ 

chân thành, cung kính với tất cả ngƣời và vật, thì sự thành kính đó tác động đến 

thai nhi. Đến khi đứa bé ra đời, mắt hé mở nhìn thấy, tai dỏng lên nghe thấy, cha 

mẹ trƣớc mặt bé bày tỏ lòng thành kính của mình. Bày tỏ những gì? Đệ tử quy, là 

một tập đại thành dạy đạo nhà. Từ đầu đến cuối, 1080 chữ trong Đệ tử quy toàn là 

dạy thành kính, chân thành cung kính. Ngạn ngữ có caau: “ba tuổi biết 80, 7 tuổi 

định chung than”. Ba tuổi nghĩa là bé đã học thành kính đƣợc 1000 ngày. Từ lúc 

sinh ra đến 3 tuổi là một 1000 ngày, cha mẹ ngày nào cũng thể hiện cho bé xem. 

410  Tập 381 



Bé đã nắm đƣợc thì đến năm 80 cũng sẽ không thay đổi. Luôn cung kính với cha 

mẹ,  luôn  cung  kính  với  ngƣời  trên,  luôn  cung  kính  với  anh  chị  em,  luôn  cung 

kính với tất cả mọi ngƣời. Thậm chí cung kính e dè cả với cỏ cây hoa lá, với tự 

nhiên. Mẹ đã dạy bé nhƣ thế. Quí vị không dạy con từ bé, đến khi bé 4, 5, 6, 7 

tuổi quí vị mới dạy thì không còn kịp nữa, trễ rồi. Đã qúa kì hạn để cho cách giáo 

dục này mọc rễ trong lòng bé. Ngƣời Trung Quốc xƣa hiểu nguyên lý này. Cho 

nên  mấy  ngàn  năm  qua  xã  hội  Trung  Quốc  ổn  định  lâu  dài,  khác  với  thế  giới 

phƣơng tây. Phƣơng tây luôn động loạn. Cục diện xã hội Trung Quốc thì ổn định. 

Mỗi khi triều đại thay nhau, ít nhất cũng đƣợc ổn định từ 100 đến 150 năm. Điều 

này khiến cho những ngƣời nƣớc ngoài khi học lịch sử Trung Quốc đều hết sức 

kinh  ngạc,  hết  sức  khâm  phục.  Cho  nên  tôi  thƣờng  nói  ngƣời  Trung  Quốc  biết 

giáo dục con nhất. Họ có lý thuyết giáo dục, có phƣơng pháp giáo dục, có kinh 

nghiệm, có hiệu quả giáo dục. Chúng ta đã lơ là truyền thống này rồi, thƣờng thì 

cũng không quá 200 năm. Chính Từ Hi Thái Hậu đã lơ là, bà ấy rõ ràng đã quên 

mất hai chữ thành kính. Bao đời đế vƣơng trƣớc mặt Tam Bảo đều xƣng là đệ tử. 

Chỉ mỗi mình Thái Hậu xƣng là Lão Phật Gia. Nói cách khác bà ta ở trên cả Phật 

và  Bồ  Tát.  Việc  này  hiện  nay  xem  nhƣ  đại  bất  kính.  Sao  bà  ta  có  thể  làm  thế? 

Trên làm dƣới noi theo. Dần dần tâm cung kính đối với Phật, với pháp suy đi. Khi 

nhà Thanh chấm dứt đến thời kì Dân Quốc lên, thì không chỉ chẳng thấy thái độ 

cung kính này, cả danh từ cũng không còn đƣợc nghe. Hiện nay chẳng còn nghe 

đƣợc từ thành kính. Có ai nói đến? Cho nên xã hội loạn lạc, trái đất đầy thiên tai, 

vấn đề nảy sinh liên tục. Chính Từ Hi Thái Hậu đã gây ra mối họa này, chẳng còn 

chối vào đâu đƣợc. Nhƣng chúng ta phải hiểu nếu không thể khôi phục cách thai 

giáo của thánh hiền ở Trung Quốc xƣa, thì xã hội này liệu có còn sinh ra những 

bậc thánh hiền quân tử chăng? Phục hồi thai giáo đƣợc không? Đƣợc, chẳng phải 

không đƣợc. Những bà mẹ trẻ ai chẳng yêu con? Yêu con nhƣng không biết cách 

dạy con. Nếu nhà nƣớc có chính sách giáo dục ngƣời phụ nữ mang thai, dạy bà 

mẹ cách thai giáo, cách dạy trẻ sơ sinh, cách tạo gốc rễ thánh hiền sâu dày nơi trẻ 

suốt ba năm đầu tiên, thì bà mẹ có thích không? Nhất định là phải thích. Chỉ cần 

dạy  bà  mẹ  nhƣ  thế  này  3  tháng  là  đủ.  Chỉ  cần  học  3  tháng  bà  mẹ  sẽ  nắm  hoàn 

toàn. Khởi tâm động niệm của bà mẹ sẽ thuần khiết chân chánh. Trong 10 tháng 

mang thai, bà mẹ không hề có ý nghĩa xấu. Ngôn ngữ hành động cử chỉ luôn đoan 

trang,  sẽ  tác  động  đến  thai  nhi.  Ngƣời  đời  xƣa  hiểu  điều  này,  dù  là  kẻ  ở  quê 

không biết chữ cũng hiểu. Vì tổ tiên đời đời truyền dạy nhƣ thế nên họ hiểu. 

Tập 381  411 



Cho nên quí vị xem trong điển tịch của Trung Quốc, bao triều đại trong Tứ Khố 

Toàn Thƣ, tuy thời thế loạn lạc nhƣng luôn có thánh hiền, chánh nhân quân tử. 

Những  vị  này  do  đƣợc  giáo  dục  mà  ra.  Phật  Bồ  Tát  cũng  do  đƣợc  chỉ  dạy  mà 

thành. 

“Văn Tức Tƣơng Ƣng” câu này hết sức quan trọng. Tƣơng ƣng là tâm thanh tịnh 

thì không còn phân biệt.  Đã không còn ta thì đâu có nhà cửa của ta?  Có ta hay 

không? Sao ta lại không có, đƣơng nhiên là có. Có, sao lại bảo là không ta? Do 

không còn chấp trƣớc. Tôi vẫn còn thân này, đâu phải không có than, nhƣng tôi 

không chấp trƣớc thân này là tôi, cũng có nghĩa là tôi không còn suy nghĩ ích kỷ, 

tự tƣ tự lợi, ddấy chính là vô ngã. Khởi tâm động niệm đều nghĩ cho ngƣời khác, 

nghĩ cho xã hội, nghĩ cho đất nƣớc, nghĩ cho toàn thế giới, chứ không nghĩ cho 

chính mình, nhƣ thế gọi là vô ngã. Không chấp trƣớc vào thân thì sao còn có thể 

chấp trƣớc vào nhà cửa nơi tấm thân này cƣ ngụ? Đƣơng nhiên là sẽ không chấp 

trƣớc nữa. Và không chấp trƣớc thì những nhà cửa này từ đâu ra? Ở đy chúng ta 

phải thiết kế, phải thi công mới có nhà. Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc thì không 

cần.  Nếu  ta  nhƣ  ngƣời  ở  tây  phƣơng,  thì  thật  không  còn  chấp  trƣớc,  chẳng  còn 

phân  biệt,  những  nhà  cửa  chúng  ta  trú  ngụ  sẽ  cực  kì  xa  hoa  tráng  lệ  nhƣ  trong 

kinh nói. Chẳng cần phải thiết kế, thi công gì cả. Cứ tự nhiên mà hiện ra. Đấy là 

sao? Là do tánh đức. Tánh đức từ trong tự tánh lƣu xuất ra. Có thật không hề giả 

tạo.  Phải  biết  thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  khác  biệt  với  thế  giới  chúng  ta  mình  và 

ngƣời chẳng phải  hai. Nếu chúng ta có thể buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt chấp 

trƣớc thì chúng ta chẳng khác gì với Đức Phật A Di Đà. Vậy thì nơi ở của chúng 

ta đƣơng nhiên chẳng khác gì thế giới Cực Lạc. Đấy là đạo lý nhất định rồi! Sao 

lại có thể sai biệt đƣợc? Ngƣời ở thế giới Cực Lạc nếu có phân biệt, chấp trƣớc 

vậy thì sẽ y nhƣ ta. Chúng ta mà không còn phân biệt chấp trƣớc thì sẽ giống y 

họ. Cho nên quí vị nghĩ xem, chấp trƣớc tốt hay không chấp trƣớc tốt? Phân biệt 

hơn hay chẳng phân biệt hơn? Quí vị để tâm tƣ duy quan sát, thì quí vị sẽ hiểu. 

Những câu dƣới này nói rất rõ. “Cố ƣ sở cƣ xá trạch”, nhà cửa cƣ ngu,  “vô hữu 

 chấp trước, cố vân phục vô chấp trước gia thất dã. Phục nhân nhân giai vô ngã”,  

ngƣời đó không chấp vào tƣớng ngã, nên tất cả đều không cần tên gọi. Chúng ta 

thì phải có tên. Quí vị ở đâu phải có tên đƣờng, phải có số nhà bao nhiêu, số mấy 

l  nh  của  quí  vị.  Vậy  tất  cả  khoong  chấp  trƣớc,  ngay  cả  ta  cũng  không  còn,  cho 

nên tất cả danh hiệu đều không còn.  Tất cả danh hiệu khơng cịn nữa, vậy thì lamf 

sao  nhận  ra  đƣợc  ông  Trƣơng,  ông  Lý?  Có  nhầm  lẫn  không?  Không  hề.  Chắc 

412  Tập 381 



chắn  không  nhầm  lẫn.  Ví  dụ  nhƣ  các  cơ  quan  bộ  phận  trên  thân  ta.  Mắt  chẳng 

phải  tai,  tai  đâu  phải  mũi.  Không  chấp  trƣớc  tất  cả  rồi  thì  mắt  vẫn  là  mắt,  mắt 

chẳng  biến  thành  tai,  tai  cũng  chẳng  là  mũi.  Nên  tuyệt  đối  không  lầm  đƣợc. 

Ngƣời ở  thế  giới  Cực Lạc  có thân và  mặt  mũi giống nhau hoàn toàn. Thể  chất 

tƣơng đồng, tƣớng mạo hoàn toàn tƣơng đồng. Đều là thân có vô lƣợng tƣớng, 

tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Đến nơi đó, đông nhƣ thế, ai là Phật A Di Đà, ai là 

Quan Âm Bồ Tát. Quí vị có thể nhận ra không? Gioongs nhau cả. Nhận ra đƣợc 

chứ, chẳng hề có chút khác biệt nào. Não ngƣời tài giỏi hơn máy tính nhiều. Máy 

tính có lúc còn hƣ hỏng, ddeens khi ddos công năng của óc quí vị thì sẽ đƣợc phát 

triển hoàn toàn. Giới khoa học thƣờng nói hiện chúng ta chỉ sử dụng 1,2% công 

năng  của  bộ  óc.  90  mấy  %  không  dùng  đến.  Khi  quí  vị  đến  Cực  Lạc  thì  công 

năng của bộ óc sẽ đƣợc khai thác hết. Vô lƣợng trí huệ, vô lƣợng thần thông thì 

sao mà nhầm lẫn đƣợc! 

“Thƣợng”, ở trên thể hiện hoàn cảnh cƣ ngụ không hề phân biệt, và  cảnh quan kỳ 

 diệu này từ trí tâm li thủ xả phân biệt mà ra. Câu nói này rất hay. Tâm tịnh tắc 

quốc độ tịnh. Nhất là với những ngƣời tu pháp môn Tịnh đddộ. Nhất định quí vị 

phải biết mình đang tu gì. Quí vị đang tu tâm thanh tịnh chứ không phải thứ khác. 

Vậy ta dùng cách gì để tu? Hiện đại đa số dùng cách trì danh niệm Phật. Có thật 

trì danh niệm Phật sẽ đƣợc tâm thanh tịnh chăng? Nếu niệm nhiều năm mà tâm 

thanh  tịnh  vẫn  chƣa  thấy,  thì  chúng  ta  phải  suy  nghĩ.  Nếu  niệm  Phật  mà  không 

thấy hiệu quả, thì chắc chắn đã có vấn đề. Chẳng phải vấn đề của kinh điển, tuyệt 

đối không phải do cách chú giải của các bậc cao tăng. Vấn đề ở ngay chính chúng 

ta. Chúng ta đã làm méo mó nghĩa của kinh văn vaf chú giải của chƣ vị tổ sƣ, cho 

nên mới không hiệu quả. Nếu thật chánh tri chánh kiến, sao có thể không có tâm 

thanh tịnh? Quí vị có đƣợc tâm thanh tịnh thật sƣ, thì chắc chắn trí huệ của quí vị 

tăng trƣởng, phiền não sẽ nhẹ đi, pháp hỉ sẽ sung mãn, quí vị sanh tâm hoan hỉ. 

Lúc đó mới biết Phật pháp rất chân thật, không hề giả tạo. Nhƣng phần lớn đều 

không có hiệu quả rõ rệt. 

Mấy bữa nay, thầy gio Hồ Tiểu Lâm ở Bắc Kinh đến đây thăm tôi. Thầy nois với 

tôi 4 tháng nay thầy niệm Phật. Do trƣớc kia công phu niệm Phật của thầy không 

đắc lực, nên niệm hết sức vất vả. Thầy xem Ấn Quang Pháp Sƣ Văn Sao xong, thì 

cảm nhận thật sự về 10 cách niệm mà Ấn Quang đại sƣ hƣớng dẫn. Thầy học hỏi 

và thực tập nghiêm túc 4 tháng, và hiệu quả rất tuyệt vời. Tôi mời thầy báo cáo 

trong học hội của chúng ta, để chia sẻ với mọi ngƣời, vì chuyện đó vô cùng quan 

Tập 381  413 



trọng. Lời của Ấn Quang đại sƣ chắc chúng ta đều biết, nhƣng không chịu thực 

hiện. Phải dùng tâm tính đếm. Câu niệm Phật phải từ trong tâm sinh ra, từ miệng 

niệm ra, để tai nghe đƣợc, tất cả phải hết sức rõ ràng. Tâm sinh ra rõ ràng, miệng 

niệm rõ ràng, tai nghe rõ. Lại cộng thêm tính số từ 1 đến 10. Lúc mới bắt đầu tốt 

nhất niệm chậm, chớ có nhanh, vì nhanh sẽ không nhớ kịp. Dùng chuỗi niệm thì 

sẽ phân tâm, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Cứ từng câu từng câu 

nhƣ thế. Câu nào cũng rõ rng, và nhẩm số trong đầu, câu này là câu Phật hiệu thứ 

mấy. Từ 1 đếm đến 10, nhƣng từ 1 đến 10 không dễ, quí vị sẽ quên, mà quên thì 

tính lại từ đầu. Thật chẳng có cách nào, thì đddại sƣ dạy ta chia làm hai đoạn: từ 1 

đến 5 nhớ thật ky, kế đó nhớ thật kỹ từ 6 đến 10. Dùng cách này không phải 1, 2, 

3, 4, 5 rồi 1, 2, 3, 4, 5, vẫn đủ 10 câu. Trƣớc 5 câu 1, 2, 3, 4, 5 sau 5 câu 6, 7, 8, 9, 

10. Quí vị phải tính nhƣ vậy đó. Niệm xong 10 câu lại đến câu thứ 1, câu thứ 2, 

câu  thứ  3  nhƣ  thế.  Rất  nhiếp  tâm.  Vì  khi  niệm  Phật  tạp  niệm  quá  nhiều,  vọng 

niệm  lung  tung.  Dùng  cách  này  thì  có  thể  nhiếp  vọng  niệm  lại.  Chính  là  “Đô 

nhiếp lục căn” mà Đại Thế Chí Bồ Tát nói. Phƣơng pháp này có 3 cái rõ rệt. “A 

Di Đà Phật” từ này rõ. Nghe rõ thì niệm rõ. Nghe rõ thì đếm rõ. Hễ có khó khăn 

thì quí vị cứ dùng cách tính 3, 3, 4. Đoạn thứ nhất 3 câu 1, 2, 3. Đoạn thứ nhì 3 

câu 4, 5, 6. Đoạn thứ ba 4 câu 7, 8, 9, 10. Quí vị dùng phƣơng pháp này gọi là 

“đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”, do Đại Thế Chí Bồ Tát dạy. Quí vị cứ 

thử xem. 

Khi  Hồ  Tiểu  Lâm  báo  cáo  thì  Hồ  Cƣ  Sĩ  đứng  ở  bên  nắm  bắt  đƣợc.  Cô  đã  thử 

trong  mấy  ngày  và  bảo  với  tôi  là  rất  hiệu  quả.  Quả  thực  không  nhƣ  nhau,  tâm 

hoan hỉ sinh ra rồi. Đƣơng nhiên nhân tố quan trọng nhất, phƣơng pháp chỉ là trợ 

duyên,  nhân  tố  quan  trọng  nhất  là  quí  vị  buông  xả  đƣợc,  buông  bỏ  thật  sự.  Đó 

mới là nhân chân thật, khi buông xả sẽ đƣợc tự tại, đƣợc vui vẻ y nhƣ ngƣời ở thế 

giới Cực Lạc vậy! Ngƣời ở đó có gì khác với chúng ta? Chính là họ đã buông xả 

đƣợc. Chúng ta thì chẳng chịu buông bỏ gì cả. Quả thật hễ buông xả hết thì chẳng 

khác biệt gì so với ngƣời ở Cực Lạc. Họ cực vui chúng ta cũng cực  vui. Quan 

trọng là buông bỏ. Buông bỏ nhất định phải nhìn thấu, biết thế giới này đều là giả 

tạm,  chẳng  có  gì  là  thật,  thì  quí  vị  mới  buông  hết  đƣợc.  Không  buông  xả  đƣợc 

chính là do quí vị thấy là thật, đã sai lầm. 

Cho  nên  giới  khoa  học  hiện  nay  rõ  là  thông  minh  hơn  chúng  ta,  họ  biết  chân 

tƣớng  của  vạn  pháp  trong  vũ  trụ.  Tuy  cái  biết  không  thuần  chánh,  không  đến 

đƣợc cảnh giới của Phật và Bồ Tát, nhƣng họ đã tiếp cận đƣợc. Nhất là khoảng 30 

414  Tập 381 



năm gần đây, các nhà vật lý học dù là vật lý không gian, hay lƣợng tử lực học, thế 

giới vi mô đều có những thành tựu hết sức khả quan. Họ đã có những báo cáo cho 

ta biết, trong vũ trụ căn bản chẳng tồn tại cái gọi là vật chất. Đấy là lời của Phổ 

Lng  Khắc,  nhà  vật  lý  ngƣời  Đức.  Ông  vốn  là  thầy  của  Einstein.  Cả  đời  nghiên 

cứu về phân tử, về hạt cơ bản, cuối cùng phát hiện ra lƣợng tử. Ông bảo trong vũ 

trụ chỉ có ba thứ  mà  tất cả đều phải công nhận. 1 là hiện tƣợng vật  chất, hai là 

hiện tƣợng tinh thần, ba là hiện tƣợng tự nhiên. Vì sao ông lại cho hiện tƣợng vật 

chất là giả? Nền tảng của vật chất là ý niệm, vì có ý nghĩ mới sinh ra hiện tƣợng 

vật chất.  Nếu không có ý nghĩ thì hiện tƣợng vật chất cũng không còn. Vậy thì 

vật chất tồn tại nói cách khác là do suy nghĩ của quí vị không hề dứt đoạn. Điều 

này hoàn toàn tƣơng đồng với lời Phật giảng trong kinh điển Đại Thừa. Ta đã học 

2 lần Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán do Hiền Thủ quốc sƣ trƣớc tác. Nếu theo văn 

phong hiện nay thì laf luận văn, baif luận văn này không dài, đã nêu đƣợc chân 

tƣớng của vũ trụ. Từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhất thể là tự tánh. Hiện nay khoa 

học và triết học chƣa phát hiện ra tự tánh. Nếu phát hiện đƣợc tự tánh thì sẽ hoàn 

toàn tƣơng đồng với Phật pháp. Từ nhất thể khởi nhị dụng. Nhị dụng là gì? Chính 

là “năng sinh vạn pháp” mà Huệ Năng đại sƣ nói đến. Nhị dụng, thứ nhất là vũ 

trụ, thứ 2 là chính mình. Chính là xuất hiện chánh báo cùng y báo. Dù là chánh 

báo hay y báo thì đều động cả. Cho nên hiện khoa học cũng nói vũ trụ là hiện 

tƣợng dao động. Định luật dây cung là hiện tƣợng dao động. Nó bất động thì vũ 

trụ không còn, cho nên nó là tƣớng động. Chấn động vi tế hơn thì tốc độ của nó 

không thể tính đƣợc, không gì có thể so sánh với nó. 

Ba hiện tƣợng của nó, thứ nhất là “chu biến pháp giới”, dù vật chất, dù tinh thần 

thì mỗi dao động cũng đều chu biến pháp giới. Hiện tƣợng thứ 2 “xuất sanh vô 

tận”. Xuất sinh là nói biến hóa. Thứ 3 “hàm dung không hữu” chính là “ tâm bao 

thái hƣ, lƣợng chaau sa giới” mà chúng ta hay nói -hàm dung không hữu. Đấy là 

lời  kinh  theo  ngôn  ngữ  hiện  đại,  trong  kinh  giảng  về  vật  lý  học,  giảng  về  khoa 

học. Đấy là gì? Đấy là nhận thức, nhận biết. Thực sự hiểu chân tƣớng sự that, thì 

quí vị sẽ không khởi tâm động niệm dù với hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh 

thần hay hiện tƣợng tự nhiên. Đƣơng nhiên quí vị không hề phân biệt chấp trƣớc, 

tiến vào cảnh giới của Phật rồi. Cảnh giới của chƣ Phật là nhƣ thế thôi. Khi nhận 

thức rõ thì sẽ buông xả đƣợc. Nhận thức rõ thì sẽ nhìn thấu suốt nhƣ lời Chƣơng 

Gia đại sƣ nói. Nhìn thấu rồi quí vị mới có thể buông bỏ. Buông bỏ sẽ giúp quí vị 

nhìn thấu suốt sâu hơn 1 bậc, và quí vị lại có thể buông bỏ thêm 1 bậc. Năm xƣa 

Chƣơng Gia đại sƣ bảo tôi: Phật pháp từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai Địa chính là 

Tập 381  415 



phƣơng pháp này. Hai phƣơng pháp này hỗ trợ nhau để thành tựu. Nhìn thấu giúp 

dễ buông bỏ, buông bỏ giúp nhìn thấu suốt. Từ  mới  phát tâm  đến  Nhƣ Lai địa, 

Phật pháp đơn giản và dễ dàng nhƣ thế. Nhƣng cửa ải đầu tiên là phải nhìn thấu 

suốt đƣợc thân này không phải là ta. Đây là chặng khó khăn nhất. Vì không nhìn 

thấu  suốt,  quí  vị  chấp  trƣớc  vào  thân  này,  thì  tự  tƣ  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dƣỡng, 

tham, sân, si, mạn đều sẽ từ đó mà ra. Quí vị có thấy uổng cho mình chƣa? Chỉ vì 

nhìn lệch lạc tạo thành sai lầm lớn, gây ra vô lƣợng vô biên tội nghiệp, biến hiện 

ra  6  nẻo  luân  hồi.  Luân  hồi  là  giả  tạm.  Luân  hồi  do  nguyên  nhân  nào  sinh  ra? 

Chính  do  nguyên  nhân  này.  Nếu  quí  vị  thật  sự  nhìn  thấu  buông  bỏ  thì  luân  hồi 

không  còn  nữa.  Chẳng  những  không  còn  luân  hồi  mà  cả  mƣời  pháp  giới  cũng 

chẳng còn. Học hỏi kinh điển đại thừa bao năm qua ta biết, chẳng những không 

có mƣời pháp giới, mà cõi thật báo trang nghiêm của chƣ Phật cũng là giả tạm, 

không có thật. Nó từ đâu mà có? Từ tập khí vô thỉ vô minh mà có. Tập khi vô thỉ 

vô minh dứt đoạn rồi, thì cõi thật báo cũng không còn. Chỉ có một thứ là thật, cõi 

thƣờng tịch quang là có thật. Coi thƣờng tịch quang là gì? Chính là tự tánh thanh 

tịnh viên minh thể, thứ này có thật, không sinh chẳng diệt, vĩnh hằng bất biến. Nó 

không có hiện tƣợng, nó chẳng phải là hiện tƣợng vật chất, cũng chẳng phải hiện 

tƣợng tinh thần, chẳng phải hiện tƣợng tự nhiên. Cho nên khoa học và triết học 

không  thể  nào  biết  đƣợc  .  Chỉ  có  1  phƣơng  pháp  nhƣ  Phật  nói  là:  duy  chứng 

phƣơng tri. Quí vị chứng đắc rồi thì sẽ rõ, sẽ hiểu. Chứng đắc cách nào? Khoong 

khởi  tâm,  không  động  niệm  thì  sẽ  chứng  đƣợc.  Đấy  là  cảnh  giới  cao  nhất,  cứu 

cánh viên mãn mà ngƣời Ấn gọi là Đại Bát Niết Bàn. Đến cảnh giới đó thì không 

phân  biệt  tâm  này  hay  cảnh  này  nữa.  “Cảnh  trí  nhất  như,  tuyệt  chư  trần  cấu” . 

Trần  cấu  là  từ  chỉ  phiền  não.  Tất  cả  phiền  não  đều  chấm  dứt,  không  khởi  tâm 

không động niệm, “cố  vân: duy thọ  thanh tịnh tối thượng khoái lạc” . Cảm thọ 

này ta không tài nào tƣởng tƣợng ra đƣợc. Vì hễ chúng ta nghĩ thì sẽ rơi vào ý 

thức thứ 6, rơi vào phân biệt chấp trƣớc. Quí vị phải không phân biệt, không chấp 

trƣớc quí vị mới có thể cảm nhận niềm vui này. Cho nên đọc trong kinh Phật về 

niềm  vui  nhƣng  chungs  ta  chẳng  thể  lý  giải  nổi.  Vui  nhƣ  thế  nào,  không  hiểu 

đƣợc.  “Như Xưng Tán  tịnh độ  Kinh viết: duy hữu vô lượng thanh tịnh hỷ lạc” . Ý 

câu đó hoàn toàn tƣơng đồng ở đây. 

Ta xem đoạn thứ 2 “sanh chứng Cực Lạc”. Sanh này tức là vãng sanh. Hễ vãng 

sinh thì quí vị  chứng đƣợc “duy thọ thanh tịnh tối thƣợng hỷ lạc”. Vãng sanh thì 

quí vị chứng đƣợc. Chúng ta xem kinh văn. 

416  Tập 381 





 Nhược hữu thiện nam tử, Thiện nữ nhân, Nhược dĩ sanh, nhược đương sanh, giai 

 tất trụ ư,  chánh định chi tụ, quyết định chứng ư A nậu đa la Tam  miệu  tam  bồ 

 đề.Hà dĩ cố? Nhược tà định tụ, cập bất định tụ, bất năng liễu tri, kiến lập bỉ nhân 

 cố.  

Niệm Lão chú giải: “Hữu văn”. Hơn hai dòng kinh văn bên phải này.  “Nãi Di Đà 

 đệ  nhị  thập  cửu” .  Nguyện  thứ  29  trong  48  nguyện,  trụ  chánh  định  tụ  nguyện, 

 cùng nguyện thứ 12 thành tựu định thành chánh giác nguyện.  Hoàng Niệm Lão 

gợi ý với ta câu kinh này vì hết sức quan trọng. Cũng có thể nói đoạn kinh văn ở 

trên, nói rất rõ “Nhƣợc hữu”, chữ “nhƣợc” là giả thiết. Giả thiết có “thiện nam tử, 

thiện nữ nhân”. Đấy là điều kiện căn bản. Nói cách khác thì Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni giảng bộ kinh này, giới thiệu thế giới Cực Lạc tây phƣơng. Ngài nói với 

ai? Với hàng thiện nam tử, thiện nữ nhân. Vì sao vậy? Vì họ nghe xong sẽ tƣơng 

ƣng ngay. Tâm sẽ đƣợc thanh tịnh, sẽ đƣợc hỷ lạc. Thiện ở đây là có thiện căn, có 

phƣớc  đức.  Đủ  nhân  duyên  thiện  căn  phƣớc  đức  thì  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

nhân. Cách giảng thông thƣờng là gồm đủ 10 thiện nghiệp. Nhƣng ở đây khác, lời 

giảng ở đây là thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên, 3 điều kiện đều gồm đủ. Vì sao 

vậy? Vì quyết định ngƣời ấy đƣợc vãng sanh. “Nhƣợc dĩ sanh” đã vãng sanh về 

thế  giới  Cực  Lạc  rồi.  “Nhƣợc  đƣơng  sanh”,  ddƣơng  sanh  chính  là  vẫn  chƣa  về 

Cực Lạc, nhƣng đã đƣợc quyết định sanh về đó. Tại sao biết ngƣời đó đƣợc quyết 

định vãng sanh? Vì họ đã đủ điều kiện để vãng sanh. Cho nên đấy là 2 nguyện 

của Đức Phật A Di Đà đặc biệt gia trì cho ngƣời đó. Ngƣời ấy trụ chánh định tụ, 

định thành chánh giác. 

Ở đoạn sau có nói về chánh định tụ này, chẳng phải tà định tụ, không phải bất 

định tụ. “Chánh định tụ” là gì? Tâm dừng ở câu danh hiệu Phật. Ngƣời đó định 

vào  trong  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà.  Tôi  thƣờng  nêu  ví  dụ  về  thiền  sƣ  Trung 

Phong.  Trong  “Tam  Thời  Hệ  Niệm”  thiền  sƣ  Trung  Phong  nói:  “tâm  ta  tức  là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta”. Tâm quí vị định vào Phật A Di Đà, 

ngoài Phật A Di Đà ra thì  chẳng còn ý nghĩ nào khác. Đấy gọi là trụ chánh định 

tụ. Công đức này chẳng thể nghĩ bàn. Chúng ta nói câu không thể nghĩ bàn, ngƣời 

thật sự hiểu đƣợc chẳng nhiều. Vì sao không thể hiểu đƣợc? Vì quí vị không hiểu 

về  cảnh  giới  này.  Một  ngƣời  phàm  phu  tiếp  nhận  lời  giáo  huấn  của  Đức  Phật 

xong, y theo giáo pháp mà tu hành, quyết định sẽ thành Phật trong đời này, có phi 

thƣờng không? Thành tựu của lời nguyện thứ 29 và 12 của Phật A Di Đa, đã thể 

Tập 381  417 



hiện ở thế giới Cực Lạc. Không phải nguyện suông mà thành tựu thật. Thật là cái 

bia cho tất cả bổn hoài của Phật A Di Đà. Bia là vòng tròn màu đỏ dùng để tập 

bắn tên, bắn trúng rồi, điểm hồng tâm đó chính là toàn bộ bổn hoài của Phật Di 

Đà. Hoài là gì? Là nguyện vọng của Ngài. Phật A Di Đà mong tất cả chúng sanh 

đến đƣợc thế giới Cực Lạc, viên mãn thành Phật. Ngài chẳng có nguyện vọng nào 

khác, chỉ có ƣớc nguyện này thôi. 48 nguyện chính là ƣớc nguyện này.  “Vô lượng 

 diệu  hạnh  chi  thánh  quả”.  Nguyện  ở trƣớc dẫn dắt chúng ta, nguyện phải hành 

mới có thể làm tròn đƣợc ƣớc nguyện. Quí vị có nguyện maf khoong hanhf, thì 

nguyện đó là giả, không phải thật. Ở trên chúng ta đã học: Vô lƣợng diệu hạnh. 

Phật A Di Đà ở nhân địa dùng thời gian 5 kiếp, khá là lâu. 1 kiếp là 1 lần thế giới 


thành trụ hoại không, ddấy là một đại kiếp, 5 đại kiếp. Ngài tu gì? Ngài tu 48 đại 

nguyện.  Nguyện  nguyện  đều  tu  thành  công,  nguyện  nguyện  đều  viên  mãn.  Cho 

nên thế giới Cực Lạc hiện nay là hiện tƣợng tự nhiên sinh ra. Quyết định không 

có khởi tâm động niệm. Dù là y báo trang nghiêm hay chánh báo trang nghiêm 

cũng không có khởi tâm động niệm, rất tự nhiên. Tự  nhiên vì sao không giống 

nhau? Cung điện cƣ ngụ có lớn, có nhỏ, có ở trên đất, có ở giữa trời. Theo tôi thì 

hình dạng cũng chẳng tƣơng đồng. Vì sao vậy? Vì tập khí trong đời quá khứ của 

mỗi ngƣời, họ đã nuôi dƣỡng thói quen này. Trƣớc kia có yêu thích, giờ yêu thích 

chẳng còn, vì khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc đã đoạn rồi. Không còn là 

yêu thích nhƣng là thói quen. Có ngƣời thích tu hành trong hang núi. Đến thế giới 

Cực  Lạc  thì  nhất  định  là  hang  núi, núi  báu.  Ngƣời  đó  sẽ  tu  trong  sơn  động.  Kẻ 

thích  ở lều tranh đến thế  giới Cực Lạc sẽ thấy lều tranh, nhƣng cỏ tranh nơi ấy 

đều  là  châu  báu  thất  bảo.  Tập  quán  thôi!  Có  kẻ  thích  ngụ  trong  nhà  to,  ngƣời 

thích ở căn phòng nhỏ. Nơi cƣ ngụ hoàn toàn tùy theo thói quen, chẳng phải do 

tƣởng tƣợng. Nếu quí vị bảo ngƣời đó tƣởng tƣợng ra thì quí vị lầm rồi. Vậy thì 

ngƣời đó là phàm phu rồi, không phải tƣởng tƣợng đâu. Tự nhiên mà thành đó. 

 “Trí  bi  phương  tiện  chi  cực  tắc”.   Trí  huệ,  bi  tâm.  Bi  tâm  là  thƣơng  xót  tất  cả 

chúng  sanh  vẫn  chƣa  giác  ngộ,  vẫn  còn  tạo  nghiệp  nơi  đó,  tạo  nghiệp  thì  sẽ  có 

quả báo. Cho nên Phật A Di Đà xây dựng thế giới tây phƣơng Cực Lạc là phƣơng 

tiện, dùng phƣơng tiện để phổ độ chúng sanh. Phƣơng tiện này đến cực tắc, đến 

cực xứ, viên mãn đến cực xứ, đẹp tốt đến cực xứ, hiệu quả càng không thể nghĩ 

bàn. 

 “Độ sanh đại nguyện chi cứu cánh”.  Thật sự đã giúp quí vị đƣợc viên mãn thành 

tựu chỉ trong một đời, giúp quí vị quay về với tự tánh. Quí vị thấy có phi thƣờng 

418  Tập 381 



không? Không quay về với tự tánh có nghĩa quí vị đang lang thang ở bên ngoài, 

vẫn chƣa về nhà. Quê nhà của quí vị ở đâu? Cõi thƣờng tịch quang chính là chốn 

quê nhà. Các vị phải nhớ thƣờng tịch quang chính là tự tánh thanh tịnh viên minh 

thể. Quay về với tự tánh viên minh thể chính là quay về nhà. Đấy mới gọi là công 

đức viên mãn. 

Trong kinh văn có chánh định, tà định cùng bất định - ba tụ. Ba dạng lớn này. Tụ 

là loại tụ. Nói về 3 tụ, 3 tụ này thƣờng gặp trong Tiểu Thừa cùng kinh luận đại 

thừa.  Đây  là  điều  Phật  thƣờng  giảng.  Cho  nên  ngƣời  học  Phật  pháp  quen  thuộc 

với 3 tụ này.  “Đản nội dung sai dị thậm đại”.  Điều này là thật không phải giả. 

Phật thƣờng dùng danh từ này, giảng với từng hạng ngƣời ý tứ sẽ cạn sâu, rộng 

hẹp khác nhau. Tiểu Thừa nhƣ “Câu Xá Luận” nói: “các bậc thánh từ sơ quả và 

 trên nữa đều là chánh định tu” . Sơ quả trở lên là từ sơ quả đến A La Hán. Sơ quả 

Tu Đà Hoàn, Tƣ Đà Hàm, A Na Hàm, A La Hán, bốn quả vị. Bốn quả đó đều là 

chánh định. 

Đối với Tiểu Thừa,  thì phàm phu   “tạo ngũ vô gián nghiệp giả” , đấy là tà định. 

Ngoài ra thì giữa chánh định và tà định gọi là bất định. Bất định, hoàn toàn trông 

vào nhân duyên của ngƣời đó. Ngƣời đó gần gũi thiện duyên, sẽ đƣợc chánh định. 

Nếu gần gũi ác duyên sẽ biến thành tà định. 

Trong xã hội hiện nay thì duyên là gì? Duyên là giáo dục của xã hội. Ta có thể 

nói giáo dục gia đình, giáo dục trƣờng lớp, giáo dục xã hội, giáo dục tôn giáo đều 

là duyên. Quí vị nhận đƣợc loại giáo dục nào, thì quí vị sẽ thành nhƣ thế. Hiện 

nay giáo dục bị mọi ngƣời lơ là xem nhẹ hết sức phổ biến, trong lòng mọi ngƣời 

chỉ có tiền, chẳng còn gì khác. Quí vị xem có quá tệ hại không? Chỉ mong phát 

tài, phát nổi không? Nếu chỉ mong phát tài mà phát đƣợc, thì tooi nois với các vị, 

Phật  và  Bồ  Tát  đều  phải  theo  quí  vị  học  đấy.  Vì  ngài  cũng  muốn  phát  tài,  và 

thánh hiền, chánh nhân quân tử đều theo quí vị hết. Vì sao ngài không theo quí vị 

học?  Vì  ngài  đã  hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật,  thứ  này  không  cầu  mong  đƣợc. 

Trong  8  cái  khổ  thì  có  khổ  vì  mong  cầu  mà  không  đƣợc.  Chẳng  phải  hễ  quí  vị 

mong thì sẽ có đâu, cầu bất đắc mà! Vậy bạn sẽ đƣợc gì? Số phận quí vị có thì tự 

nhiên sẽ có, số không có cầu  mấy cũng không đến. Việc này không hề giả dối. 

Xƣa kia ngƣời đọc sách thánh hiền đều biết đạo lý này, cho nên họ chẳng mong 

cầu. Khổng Tử rõ đạo lý này, đời ông khá vất vả vì không hề giàu có. Thậm chí 

ông cũng không thuộc hạng dƣ ăn dƣ mặc. Ông sống cuộc sống của dân thƣờng. 

Trong số học sinh của ông thì Nhan Hồi khó khăn nhất, thiếu đến cả cái bát để ăn, 

Tập 381  419 



phải lấy tre bện giỏ đựng cơm, dùng quả bầu hồ lô làm ly đựng nƣớc uống. Sống 

nhƣ vậy nhƣng Nhan Hồi rất vui, lúc nào cũng tƣơi cƣời, chƣa bao giờ tỏ thái độ 

buồn rầu, bực bội. Vì sao thế? Vì ông biết về luật nhân quả. Ông biết nguyên lý 

bên trong nên ông thuộc dạng chánh định tụ, chẳng phải tà định. Ngƣời thƣờng 

thì khi khổ sở vậy sẽ không chịu nổi, sẽ nghĩ ngợi lung tung, mƣu việc hại ngƣời 

để kiếm lợi cho mình, tìm mọi cách trộm cƣớp của ngƣời khác để thỏa mãn dục 

vọng, vậy là tạo tội nghiệp, thuộc dạng tà định tụ. Khi tạo tội nghiệp thì những gì 

quí vị kiếm đƣợc cũng chỉ là trong số phận đã giành cho quí vị, nếu số không có 

thì tạo tội cỡ nào cũng chẳng có đƣợc. Quí vị có thấy uổng cho mình không? Thế 

nên quí vị thấy giáo dục về nhân quả hết sức quan trọng! 

Phật pháp quả là thù thắng. Phần lớn xã hội đều biết “Phật thị môn trung, hữu cầu 

tất ứng”. Quí vị mong phát tài, có ứng nghiệm không? Ứng. Số quí vị không giàu, 

quí vị cầu Phật, Phật sẽ dạy quí vị cách phát tài. Việc đó có thật, không phải giả. 

Số quí vị chẳng có trí huệ, không đƣợc khôn ngoan. Phật sẽ mở trí giúp quí vị. Số 

quí vị không thọ, Phật có thể giúp cho quí vị đƣợc trƣờng thọ. Có cầu tức sẽ ứng. 

Cứ đứng trƣớc  Phật  mà kêu cầu thì  vô ích, sẽ không linh. Quí vị phải học kinh 

điển. Trong kinh có dạy quí vị cách làm ra tiền. Phƣơng pháp nhƣ thế nào? Chính 

là bố thí tiền. Ngƣời kia giàu nứt đố đổ vách, do đời đời kiếp kiếp hay bố thí tiền 

tài, mới có của cải nhiều nhƣ thế. Chẳng cần phải lừa đảo dối gạt ai, chỉ cần vui 

vẻ  bố  thí  thì  sẽ  đƣợc  nhƣ  thế.  Còn  nhân  của  việc  thông  minh    trí  huệ  là  bố  thí 

pháp. Khỏe mạnh sống lâu do nhân bố thí vô úy. 

Lúc tôi còn trẻ thì gia cảnh đã khó khăn từ bé. Thuở nhỏ tôi không biết và cũng 

chẳng ai nói. Thực ra những năm gần đây đọc gia phả mới hay gia đạo nhà tôi đã 

suy lúc cha tôi chào đời. Vốn là một gia tộc lớn mà suy sụp phải bán hết tài sản. 

Cha tôi cũng không sở hữu đƣợc gì. Những kẻ có quyền có thế đã lấy hết. Nên 

cuộc sống của gia đình hết sức khó khăn, cha tôi phải làm thuê kiếm sống. Chúng 

tôi không có đất, chẳng có nhà, cả  đời đi  ở trọ   . Khi Đảng Cộng Sản lên cầm 

quyền  giải  phóng  đất  nƣớc,  thì  tôi  ở  nƣớc  ngoài,  không  ngờ  chúng  tôi  phù  hợp 

điều lệ của Đảng là giai cấp vô sản. Đƣợc đãi ngộ đặc biệt. Chúng tôi không có 

đất đã đƣợc chia đất cho. Không có nhà thì đã đƣợc phân nhà. Và cậu em trai còn 

đƣợc nuôi ăn học, cho đến khi tốt nghiệp đại học, đại học Phúc Đán. Sau khi tốt 

nghiệp cậu ấy đã ở lại giảng dạy. Đảng có ơn với tôi. Ở nƣớc ngoài quả thật tôi 

nghèo rỗng túi. Tôi gặp mấy vị thầy giỏi, họ đều là những ngƣời xuất sắc. Chính 

là nhờ tác dụng của một ít thành kính mà mẹ dạy chúng tôi khi bé. Vì tôi chẳng 

420  Tập 381 



hề quen biết thầy, chỉ viết một lá thƣ tự giới thiệu, mong thầy cho phép đƣợc ngồi 

dự  thính,  chứ  không  tham  vọng  xa  xôi,  do  tôi  chẳng  có  tiền  đóng  học  phí.  Chỉ 

muốn đƣợc nghe thầy giảng. Ngƣời đầu tiên là thầy Phƣơng Đông Mỹ đã đƣa tôi 

đến với đạo Phật, giúp tôi hiểu trong Phật pháp có vô vàn tri thức, không hề mê 

tín dị đoan. Tôi nhƣ ngƣời sực tỉnh giấc mơ, sau đó thân cận đại sƣ Chƣơng Gia - 

một vị cao nhân có đạo hạnh. Khi biết đại sƣ tôi 26 tuổi, còn ông đã 65. Thuộc 

hàng ông. Chắc đại sƣ nhìn ra số tôi nghèo khổ bần tiện. Bần là không có tài sản, 

tiện là không có địa vị. Hết mức của bần tiện sẽ là số ăn mày. Vì nguyên nhân gì? 

Vì quá khứ không tu bố thí tiền bạc, không tu bố thí vô úy. Nói cách khác không 

những số bần tiện mà còn chết yểu. Nên đại sƣ đã dạy tôi dù không nói rõ ra. Mãi 

sau này tôi mới hiểu hết. Đại sƣ dạy tôi tu bố thí. Tôi thƣa với ngài: con không có 

tiền. Tiền công mỗi tháng rất ít, chỉ đủ cho sinh hoạt, còn đâu mà bố thí? Đại sƣ 

hỏi lại: thế một xu con có không? Một xu thì có. Thế còn một đồng? Một đồng thì 

ráng cũng đƣợc. Vậy con chỉ cần bố thí từ 1 xu 1 đồng, để nuôi thành thói quen 

bố thí, để cho đầu con luôn nghĩ về bố thí. Đại sƣ đã dạy tôi làm nhƣ thế. Và tôi 

đã ngoan ngoãn nghe theo. Quả nhiên sau 3 năm, cuộc đời tôi đã thay đổi, càng 

lúc càng tốt hơn, tôi càng bố thí nhiều hơn. Bố thí pháp thì thầy  Lý đã  dạy tôi. 

Thầy  bảo  tôi  phát  tâm  đi  giảng  kinh,  dạy  giáo  lý  Phật.  Đấy  là  bố  thí  pháp.  Sau 

này tôi đã hiểu. Tôi đã bố thí thuốc men trong bệnh viện không hề gián đoạn suốt 

60 năm qua. Đấy là gì? Đấy thuộc về bố thí vô úy. Quả báo của hành động này là 

khỏe mạnh sống lâu. Còn thập phƣơng cúng dƣờng thì tôi hoàn toàn học theo đại 

sƣ Ấn Quang, đem bố thí hết. Cả cuộc đời, tôi chẳng hề xây đạo tràng, đại sƣ Ấn 

Quang dạy chúng ta: dốc tâm dốc sức tu bố thí pháp, ấn tống kinh sách. 

Lần đầu tôi giảng kinh ở Hồng Kông là vào năm 1977. Giảng kinh Lăng Nghiêm. 

Hồng Kông lúc đó chƣa có đƣờng hầm, chẳng có đƣờng cao tốc. Phải đi phà từ 

Hồng Kông sang Cửu Long. Lúc đó ở Hồng Kông tòa nhà cao nhất có 50 tầng. 

Cửa  sổ  hình  tròn,  thiết  kế  rất  phong  cách,  thú  vị.  Nhà  cửa  khác  thì  thƣờng  xây 

mƣời mấy tầng. Hơn 30 năm sau không còn nhƣ vậy nữa, Hồng Kông đã hoàn 

toàn thay đổi. Trong ký ức của tôi vẫn còn ấn tƣợng rất sâu sắc. 

Tôi học Phật và đã nhận đƣợc hiệu qua, nên hết sức biết ơn thầy. Vật chất sinh 

hoạt không thiếu. Thông minh trí huệ thì quả mỗi năm mỗi khác. Mọi ngƣời nghe 

tôi giảng kinh đều rõ, những lời tôi giảng mỗi năm đều khác, cảnh giới luôn đƣợc 

nâng cao. Năm 45 tuổi, tôi bị ốm, hơn tháng sau thì khỏi. Khỏe rồi tôi lại tiếp tục 

giảng kinh. Cả đời chƣa từng ốm nặng, chƣa từng phải nằm bệnh viện. Bệnh viện 

Tập 381  421 



chẳng hề có hồ sơ bệnh án của tôi. Chính Chƣơng Gia đại sƣ đã dạy tôi đó. “Phật 

thị môn trung, hữu cầu tất ứng”. Tôi chẳng cầu kéo dài thọ mạng, cũng chẳng xin 

đƣợc khỏe mạnh sống lâu. Tôi chỉ cầu ít phiền não, trí huệ tăng trƣởng. Chỉ cầu 

vậy thôi, những thứ khác chẳng cần. Rõ ràng trong cửa Phật cầu thành Phật cũng 

thực hiện đƣợc. Thì chuyện dƣ ăn dƣ mặc ở thế gian chỉ là chuyện vặt, làm gì có 

chuyện không làm đƣợc, quá dễ dàng. Chỉ cần quí vị chịu y theo Phật pháp, chắc 

chắn sẽ có hiệu quả. Và nhiều nhất là 3 năm, số phận của quí vị sẽ thay đổi. Đấy 

là phƣơng pháp cải tạo vận mệnh. 

Sau này tôi đọc đƣợc quyển Liễu Phàm Tứ Huấn, trong đó Viên Liễu Phàm tiên 

sinh càng là một tấm gƣơng, một điển hình tiêu biểu. Quí vị xem ông ấy đã làm 

cách nào thay đổi số phận của mình. Thiền sƣ Vân Cốc đã dạy ông ấy, cũng ba 

cách bố thí này. Tuổi thọ ông ấy chỉ đến 53 tuổi, mà ông ấy sống đến 74, kéo dài 

tuổi  thọ  21  năm.  Công  danh  chỉ  đến  đậu  tú  tài,  trong  số  mạng  đâu  có  cử  nhân, 

chẳng hề là tiến sĩ. Ông dứt ác tu thiện, sửa lỗi, tự làm mới mình. Sau đó ông đi 

thi thì đậu cử nhân, rồi đậu luôn tiến sĩ. Số ông chẳng có con, ông thật lòng mong 

con trai. Ông đã sinh đƣợc một đứa con rất tuyệt vời. Kế thừa gia đạo, học vấn, 

gia nghiệp của ông. Thế nên số phận là do chính  mình tạo ra,  mình có  thể thay 

đổi số phận của mình. Việc ai khác cải số của quí vị là giả dối, không có thật đâu. 

Phải do chính quí vị chịu dứt ác tu thiện, cải tà quy  chánh, thì quí vị  mới đƣợc 

mọi điều nhƣ ý. Không những ta có thể thay đổi số phận chính ta, mà còn có thể 

sửa đổi vận hạn của gia đình, vận hạn của đất nƣớc, thay đổi đƣợc số phận của cả 

thế giới. Trong kinh điển Đại Thừa Phật pháp có nói rất rõ. 

Ý nghĩa của tam tụ trong Tiểu Thừa chúng ta đã hiểu. Còn nghĩa của tam tụ trong 

Đại Thừa phức tạp đa dạng. Niệm Lão đƣa kinh luận ra cho ta biết:  

Thứ  nhất  “Trí  Độ  Luận  Tứ  Thập  Ngũ”,  quyển  thứ  45.  Đại  Trí  Độ  Luận  100 

quyển.  Nhất giả chánh định tụ tất nhập niết bàn.  Đấy gọi là chánh định tụ.  “Nhị 

 giả tà định tất nhập ác đạo” . Ác đạo đây là chỉ địa ngục  “Tam giả bất định” . Ý 

tứ hoàn toàn khác với Tiểu Thừa. Niệm Phật cầu sanh về  tịnh độ là chánh định 

tụ. Vì sao vậy? Vì tất nhập niết bàn. Tạo tác ác nghiệp, phỉ báng thánh hiền là tà 

định tụ, tất vào ác đạo. Ba laf bất định, đấy chính là từ cõi ngƣời đến Thanh Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, đều là bất định tụ. Rộng hơn phạm vi của Tiểu Thừa nhiều. 

 Đệ nhị, Thích Ma Ha Diễn Luận vân: hữu kỳ tam chủng. Nhất giả, thập tín tiền, 

 danh tà định tụ, bất tín nghiệp quả báo cố.  “Thích Ma Ha Diễn Luận” là đại thừa. 

422  Tập 381 



Trong luận nói về Biệt giáo của đại thừa, không phải Viên giáo, không giống lời 

giảng trong kinh Hoa Nghiêm. Đấy là Bồ Tát của Biệt giáo. Cho nên trƣớc thập 

tín là tà định tụ, ngƣời này chẳng tin có nghiệp quả báo. Nhân thiện quả thiện, 

nhân ác ác báo. 

 Tam hiền, tứ trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, thập thánh, thập địa, gọi là chánh 

 định tụ. Bất thối vị cố.  

Tam  hiền  vị  ở  Biệt  giáo  đều  là  thập  tín  trong  Viên  giáo.  Trong  thập  tín  tên  bất 

định tụ, hoặc tiến hoặc thoais, tiến tiến lùi lùi, cho nên “vị quyết định cố”. Trong 

Đại Thừa Khởi Tín Luận có giảng cảnh giới y nhƣ cảnh giới này. 

“Nhị giả” là dạng thứ 2.  Thập tín tiền tịnh thập tín, danh tà định. Đại giác quả, 

 danh  chánh  định.  Tam  hiền  thập  thánh,  danh  bất  định.   Đại  giác  quả  là  quả  vị 

Phật. Vậy trƣớc thập tín, thập tín vị đều gọi là tà định. Tất cả đều giảng về Biệt 

giáo,  chẳng  phải  Viên  giáo.  Đại  giác  là  thành  Phật,  đấy  mới  gọi  là  chánh  định. 

Tam hiền thập thánh đều là bất định. Đây là cách giảng thứ hai. 

 Tam giả, thập tín tiền, danh tà định. Thập thánh, danh chánh định. Thập tín tam 

 hiền, danh bất định. Chư thuyết bất đồng.  Đấy đều là chƣ vị tổ sƣ đại với tam tụ 

trong kinh Phật đã có những giải thích khác nhau. 

Tiểu Thừa cho sơ quả và những quả vị trên nữa là chánh định. Đại thừa hoặc đã 

tất nhập niết bàn, hoặc đã trên tam  hiền, hoặc đã trên thập địa, hoặc duy đã đại 

giác Phật quả là chánh định. 

Trong câu này ý tứ sâu cạn khác nhau. Có chỗ giảng sâu, chỗ giảng cạn. Ta xem 

bản  kinh   “chí  ư  kim  kinh  sở  vân”.  Hiện  giờ  ta  xem  trong  kinh  nói  đến   “bỉ  độ 

 chúng  sinh  giai  trụ  chánh  định  tụ” .  Bỉ  độ  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Phàm  những  ai 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đều là chánh định tụ. “Tịnh Anh vân”- Tịnh Ảnh 

đại sƣ là ngƣời thời Tùy. Hiệu của pháp sƣ cũng là Huệ Viễn, đồng danh với sơ 

tổ, tên hoàn toàn giống nhau. Nên trong lịch sử gọi thầy là Tiểu Huệ Viễn, thầy là 

ngƣời đời nhà Tùy. Còn sơ tổ Huệ  Viễn đại sƣ của chúng ta là ngƣời đời Tấn. 

Nhà Đông Tấn. Còn đây đời Tùy nên gọi là Tiểu Huệ Viễn. Ngôi chùa ngài ngụ 

tên  Tịnh  Ảnh  Tự.  Cho  nên dùng  tên  chùa  tôn xƣng  ngài,  không gọi  thẳng  pháp 

hiệu. Đây là cách xƣng hô trân trọng nhất. 

 Vị phân bất thối, danh vi chánh định. Mạc vấn đại thừa Tiểu Thừa chúng sanh, 

 sanh bỉ quốc giả giai trụ chánh định.  Cách nói này rất hay. Quí vị đừng hỏi thầy 

Tập 381  423 



đại thừa Tiểu Thừa vẫn là chúng sinh, ddừng hỏi nhƣ thế. Đã sanh đến thế giới 

Cực  Lạc  tây  phƣơng  thì  đều  là  chánh  định.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  thối  chuyển 

nữa. Quí vị xem nguyện thứ 20 trong 48 đại nguyện. Những ngƣời vãng sinh đến 

thế giới Cực Lạc “để làm Bồ Tát A Duy Việt Trí” A Duy Việt Trí là tiếng Phạn, 

dịch sang chữ hn là Bất thối chuyển. Vĩnh viễn không thối chuyển nữa, và là ba 

thứ bất thối chuyển: Vị bất thối, hạnh bất thối, niệm bất thối. Điều này không dễ 

đâu, quá hiếm có. Cho nên đều trụ chánh định.  “Vọng tây đồng chi”.  Vọng Tây 

pháp sƣ giải thích tƣơng đồng với đây.  Tịnh vân:  nhất thiết thiện ác phàm phu, 

 thừa Phật nguyện lực, sanh bỉ quốc giả, xứ bất thối cố, thị danh chánh định.  Chỗ 

này chúng ta phải lƣu ý đặc biệt. Tất cả phàm phu dù thiện hay ác là nói ngƣời 

trong xã hội chúng ta hiện nay, dù tâm thiện, hành thiện hoặc là tâm ác, hành ác. 

Kẻ ác chỉ cần biết sám hối, biết sửa lỗi, chỉ cần thật lòng tin tƣởng đều đƣợc vãng 

sanh.  Pháp  môn  tịnh  tông  quá  rộng  lớn.  Phạm  tội  ngũ  nghịch  thập  ác  lúc  lâm 

chung sám hối, từ 1 niệm đến 10 niệm sẽ đƣợc vãng sanh. Đấy là nguyện thứ 18 

trong bản nguyện của Phật A Di Đà. Điều này có lý không? Hợp lý. Ngƣời dù ác 

mấy nhƣng hễ biết quay đầu lại thì trở thành ngƣời thiện. Ngạn ngữ xƣa thƣờng 

nói: “Lãng tử hồi đầu kim bất hoán”. Kẻ ác khi biết quay lại thì trở thành ngƣời 

tốt thật sự. Chỉ cần anh ta thật lòng quay lại, sửa lỗi thì anh ta có tƣ cách trở thành 

1 vị Phật. Cho nên chúng ta không đƣợc coi thƣờng kẻ ác, vì không chừng anh ta 

thành Phật trƣớc cả chúng ta. Vì chuyện này có thể xảy ra. Ta mà khinh mạn thì 

có tội, thì là sai lầm. Phải nên giúp những ngƣời này quay lại, giúp họ sực tỉnh 

mới phải. 

 Hựu cảnh hưng vân, nhược sinh tịnh thổ, bất vấn phàm thánh, định hướng niết 

 bàn, định thú thiện hạnh, định sanh thiện đạo, định hành lục độ, định đắc giải 

 thoát,cố duy hữu chánh định tu, nhi vô dư nhị dã. 

Bất định này và tà định chắc chắn không có. Lời giảng khẳng định nhƣ thế. “Bất 

vấn phàm thánh”. Phàm phu niệm Phật vãng sanh về tịnh ddooj, chỉ 1 đời quyết 

định sẽ thành Phật. Chỉ cần sanh về  tịnh độ thì chẳng ai không thành Phật cả. Đó 

đƣơng nhiên là chánh định tụ. Cho nên định hƣớng Niết Bàn, Niết Bàn chính là 

thành Phật. “Định thú thiện hạnh”. Khi vãng sanh về thế giới Cực Lạc ngày ngày 

đƣợc thân cận Phật A Di Đà, ngày nào cũng đƣợc nghe Phật giảng kinh không 

dứt. Sanh về thế giới tây phƣơng, cách dạy ở thế giới Cực Lạc dùng phép nghe 

làm đệ nhất pháp môn. Phật A Di Đà ngày nào cũng không ngớt giảng kinh. Ta 

phải  biết  ngƣời  ở  Cực  Lạc  không  có  thân  máu  thịt.  Thân  máu  thịt  mới  cần  ngũ 

424  Tập 381 



cốc, các loại lƣơng thực nuôi dƣỡng nó. Ngƣời ở Cực Lạc có pháp tánh thân, mặt 

đất nơi họ cự ngụ là cõi pháp tánh   , nên họ chẳng cần ăn uống, ngủ nghỉ, tinh 

thần họ luôn sung mãn, nghe pháp không gián đoạn. Cổ nhân nói “nhất môn thâm 

nhập trƣờng thời huân tu”. Tu không ngừng nghỉ thì ngƣời đó sẽ tiến bộ nhanh cỡ 

nào. Chuyên tu ở chỗ Phật A Di Đà, tham vấn học hỏi nơi 10 phƣơng chƣ Phật, 

học rộng nghe nhiều, thâm nhập 1 pháp môn, cùng lúc tiến hành 2 việc đó. Nhất 

môn  thâm  nhập  chỗ  Phật  A  Di  Đà,  ngày  nào  cũng  đi  lạy  Phật,  thăm  viếng  10 

phƣơng Phật, cúng dƣờng 10 phƣơng Phật là tu phƣớc, nghe 10 phƣơng chƣ Phật 

thuyết pháp là mở trí huệ, là hậu đắc trí, là quảng học đa văn. Ngƣời đó cùng lúc 

tiến hành 2 việc này. Đây là chuyện ta hết sức mong mỏi mà không đƣợc, nhƣng 

ở thế giới Cực Lạc điều không thể đã biến hết thành có thể. Ta có thể không mơ 

đến nơi này sao? Quí vị hãy cố hiểu cho rõ. Không thể không đến đó! Tôi có thể 

buông  bỏ  mọi  thứ  vì  tôi  quyết  đến  Cực  Lạc.  Đến  đó  làm  gì?  Đến  đó  để  thành 

Phật. Thành Phật để làm gì? Thành Phật mới có thể phổ độ chúng sanh. Chƣa là 

Phật sao quí vị có thể độ đƣợc ngƣời khác? Cho nên “định thú thiện hạnh, định 

sanh thiện đạo”. Bất luận ngƣời ấy thị hiện ở đâu thì đều là thiện đạo. Định hành 

lục độ. Dùng cách gì giáo hóa chúng sanh? Dùng Ba La Mật. Lục Ba La Mật phải 

từ nơi mình. Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã đƣợc, thì mọi 

ngƣời  mới tin,  mới chịu nghe quí vị. “Định đắc giải thoát”. Giải thoát là tự  tại 

lớn. Giải khi là động từ có nghĩa là cởi ra. Cởi bỏ gì? Phiền não tập khí. Thoát là 

gì?  Thoát  ly  sinh  tử  luân  hồi,  không  chỉ  thoát  ly  lục  đạo  mà  còn  thoát  ly  cả  10 

pháp giới. “Cố duy hữu chánh định tụ”. Họ đều không có tà định tụ cùng bất định 

tụ. Tất cả những ngƣời vãng sanh về Cực Lạc đều là chánh định tụ. Trong Hội Sơ 

nói cũng tƣơng đồng ở đây. 

 Lại trong Chân Giải thì ý tôn của Thiện Đạo đại sư.  Tôn là căn cứ, y cứ lời giải 

thích của Thiện Đạo đại sƣ.  Thích Ma Ha Diễn Luận gọi chánh định tụ là quả vị 

 Phật cho đến thập địa tam hiền đều là chánh định tụ. tịnh độ  chánh định tụ diệc 

 nhiên.  Chánh định tụ trong pháp môn tịnh độ  nói tƣơng đồng với ý ở đây.  Hoặc 

 hiện thập địa tam hiền đẳng kỳ thể tất chí diệt độ, đản thị nhất niết bàn chi thị 

 hiện  sai  biệt  nhĩ.   Chƣ  Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  rất  nhiều  ở  thế  gian,  chuyện  này  là 

thật,  không  hề  giả  dối.  Trong  Đại  Tạng  Kinh  có  Thần  Tăng  Truyện,  có  Cƣ  Sĩ 

Truyện. Những ngƣời xuất gia hay cƣ sĩ tại gia có thần thông này, đều là cổ Phật 

tái sanh, Bồ Tát, A La Hán tái sanh. Các ngài đến thế gian này, khi cần hiện thân 

gì để độ thì sẽ hiện thân ấy. Nhƣ những gì Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ở thế 

gian  này  là  một  vai  trò,  không  phải  thật.  Ngài  diễn  rất  thật.  Trong  Kinh  Phạn 

Tập 381  425 



Võng chính Ngài đã nói, lần này cũng là 3000 năm trƣớc thị hiện ở Ấn với thân 

phận Phật. Ngài nói đấy là lần thứ 8000 Ngài thị hiện đến thế gian. Thƣờng đến 

thế gian thì y nhƣ lên sân khấu biểu diễn. Lần thứ 8000. Từ kiếp lâu xa Ngài đã là 

Phật rồi. Chúng sanh nơi này có cảm thì Ngài đến. Cần hiện thân Phật để độ thì 

Ngài hiện thân Phật. 

Chúng ta lại xem Huệ Năng đại sƣ thời Đƣờng, ở Tân Hƣng Quảng Đông rất gần 

nơi này. Thị hiện của Huệ Năng đại sƣ chẳng khác với Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Phật Thích Ca ngồi dƣới gốc cây bồ đề đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, Huệ 

Năng đại sƣ thì đƣợc nghe giảng Kinh Kim Cang trong phòng phƣơng trƣợng mà 

khai ngộ, cũng là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Ngộ này cũng bình đẳng 

với  Phật  Thích  Ca,  không  hề  sai  biệt.  Ở  Trung  Quốc  thì  Lục  Tổ  thấy  cần  hiện 

thân Tỳ kheo độ, ngài liền hiện thân Tỳ kheo mà thuyết pháp. 

Bồ Tát Quán Thế Âm có 32 ứng. Không phải theo ý Ngài để ứng thân mà theo ý 

chúng sanh. Dùng thân thế nào hợp với ý chúng sanh thì Ngài sẽ thị hiện thân đó. 

Bản địa cao sâu khó lƣờng, ta không biết đƣợc, chúng ta chỉ nhìn thấy dấu vết của 

Ngài để lại. 

Cho nên Bồ Tát hoặc hiện thập địa, hoặc hiện tam hiền, “kỳ thể tất chí diệt độ”. 

Thân của Phật Thích Ca Mâu Ni nhất định phải diệt độ. Thân của Huệ Năng đại 

sƣ cũng diệt độ rồi, Ngài còn lƣu lại 1 nhục thân. Phật Thích Ca Mâu Ni thì lƣu 

xá lợi. Lục Tổ Năng đại sƣ lƣu nhục thân. “Đản thị nhất niết bàn giới”. Tóm lại 1 

câu đều là “thị hiện sai biệt nhĩ” của Niết Bàn giới. Niết Bàn giới là minh tâm 

kiến tánh, bất sanh bất diệt. “Ƣớc nhất pháp cú”. Nếu phải nói bằng 1 câu pháp, 

thì 1 câu trong Vãng Sanh Luận, “tắc thập địa” thập địa Bồ Tát, “tam hiền bồ tát 

đƣơng tƣơng tức thị”. Tức là gì? “Chân thực trí huệ vô vi pháp thân dã”. Pháp 

thân Bồ Tát đến thị hiện, thì sao không phải pháp thân? Nhục thân thị hiện của 

Ngài chính là pháp thân. Chúng ta không biết nhƣng Ngài biết. Đây có 1 ví dụ: tỷ 

nhƣ ngƣời này đã có học vị tiến sĩ, là giáo sƣ dạy ở đại học, ông ta cũng có thể 

đến trƣờng cấp 3 cấp 2 làm giáo viên đứng lớp, thậm chí có thể làm giáo viên tiểu 

học. Bất luận ông ta dạy ở trƣờng nào, làm thầy ở cấp bậc nào thì học vị tiến sĩ 

kia cùng chức danh giáo sƣ đại học cũng không hề thay đổi. Đấy là chân thật trí 

huệ vô biên pháp thân. Nhƣng Ngài hiện tƣớng khác nhau, hiện tƣớng có địa vị 

rất thấp, thật ra Ngài ở trên cao vòi vọi. Đấy là sai biệt của thị hiện. 

426  Tập 381 



 “Chân giải”  thể hiện ý kinh sâu sắc, nói rất hay! Vì đã hiển thị đƣợc nghĩa kinh 

thậm thâm.  “Cái vị tịnh độ  chi chủ bạn giai thị đại thừa” . Chủ là Phật A Di Đà, 

bạn là tất cả những ngƣời vãng sanh về Cực Lạc. Từ phàm thánh đồng cƣ sĩ hạ hạ 

phẩm đến thƣợng thƣợng phẩm của ci thật báo trang nghiêm đều là đại thừa.  “Cố 

 giai trụ ư chánh định tụ”.  Nhất là nguyện thứ 20 nói rất rõ: mỗi kẻ vãng sanh về 

Cực Lạc đều lam Bồ Tát A Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí là chánh định tụ, là đại 

thừa. Phàm phu mà đƣợc vãng sanh cũng sẽ nhập vào địa vị, cấp bậc này. 

 Về thị hiện thập địa tam hiền. Kỳ thể tất nhập Niết Bàn, đương tương tức thị pháp 

 thân, cố ư giai tất trụ ư chánh định chi tụ cú hạ, kiên tiếp quyết định chứng ư A 

 Nậu đa la tam miệu tam bồ đề. 

Câu  nối  theo  này  là  tiếng  Phạn  dịch  sang  chữ  hn  nghĩa  là  Vô  Thƣợng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Ai chứng đắc? Diệu giác Bồ Tát chứng đắc. Diệu giác là quả 

vị Phật, đấy là quả vị cứu cánh tột cùng. Nói cách khác dƣới này tổng kết rất hay: 

ngƣời vãng sanh về đều nhập vào chánh định tụ, đều đƣợc quyết định thành Phật, 

cực hiển đại nguyện không thể nghĩ bàn của Phật Di Đà. Tổng thể câu này nói là 

chỉ cần quí vị vãng sanh về Cực Lạc, nhất định quí vị sẽ thành Phật. Thành Phật 

nhƣ thế nào? Thành Phật hoàn toàn cùng 1 đẳng cấp với Phật A Di Đà, không hề 

dƣới Phật A Di Đà. Mà cấp bậc của Phật A Di Đà rất cao. Phật Thích Ca Mâu Ni 

tiêu  biểu  cho  tất  cả  chƣ  Phật  trong  10  phƣơng  đã  tán  thán  Phật  A  Di  Đà  la: 

“quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Quí vị thành Phật thì sẽ nhƣ Phật A 

Di Đà, có nghĩa cũng là Phật trung chi vƣơng. Đến đâu mà tìm những lợi lạc này? 

Chỉ  trong  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  có  thôi,  chỉ  có  ở  nơi  thế  giới  Cực  Lạc,  câu  nào 

cũng  là  lời  chân  thật  không  hề  nói  láo.  Đạo  Phật  thƣờng  nói:  “thân  ngƣời  khó 

đƣợc,  Pháp  Phật  khó  đƣợc  nghe”.  Dù  có  nghe  pháp  Phật,  cũng  không  dễ  đƣợc 

nghe giảng về đại thừa. Đƣợc nghe giảng về đại thừa cũng không dễ đƣợc nghe 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đấy  là  pháp  môn  của  tịnh  tông.  Quí  vị  thật  sự  gặp  đƣợc 

pháp môn này, đời quí vị sẽ đƣợc độ, không phải độ thƣờng, mà là đƣợc độ viên 

mãn, quí vị sẽ thành Phật nhƣ Vƣơng Tử A Xaf vậy. Vƣơng Tử A Xà nghe Phật 

Thích Ca Mâu Ni giảng bộ kinh này xong thì hoan hỉ, phát nguyện sẽ thành Phật 

nhƣ Phật A Di Đà. Hy vọng các quí vị nghe xong cũng sẽ y nhƣ Vƣơng Tử A Xà, 

quyết định 1 đời vãng sanh, 1 đời thành Phật y nhƣ Phật A Di Đà. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 381  427 



 

Tập 382 

Chuyển ngữ: Lý Hƣơng 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:22/04/2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,trang  472,  hàng  thứ  sáu.  Phẩm  này  hội  tập  ba  bản  dịch 

Ngụy  Đƣờng  Tống .“Văn  viết  nhược  dĩ  sanh  nhược  đương  sanh.  Nhƣợc  đƣơng 

sanh xem 2 bản dịch Đƣờng Tống.  Giai tất trụ ư chánh định chi tụ.  Dĩ sanh là đã 

vãng sanh. Đƣơng sanh chỉ hiện giờ, bao gồm những kẻ về sau, tu học pháp môn 

này cũng sẽ đƣợc vãng sanh. Đấy đều là Tụ chánh định trong tam tụ, đều thuộc 

về  chánh  định.  Thể  hiện  trọn  vẹn  sự  sâu  rộng  của  đại  nguyện  Di  Đà,  chẳng 

 những kẻ đã vãng sanh Cực Lạc, trụ chánh định tụ, chắc chắn sẽ chứng đắc Bồ 

 Đề, thậm chí tất cả chúng sanh hiện giờ và tương lai sanh về Cực Lạc, nhưng có 

 thể phát tâm Bồ Đề, nhất hướng chuyên niệm, có thể tương ứng với bổn thệ của 

 Đức Di Đà. Tuy ở uế độ, vẫn là phàm phu bị trói buộc, nhưng cũng đã trụ ở chỗ 

 tụ chánh định, tất nhiên chứng đắc Bồ Đề. 

Đoạn này rất quan trọng, bảo chúng ta hiện vẫn ở thế giới Ta Bà, vẫn trong cõi 

ngũ trƣợc ác thế. Hiện nay mức độ trƣợc ác hết sức nghiêm trọng. Chƣ P hật và 

Bồ Tát không đành đứng nhìn, trời đất quỷ thần cũng chẳng nỡ thấy thế. Trong 

hoàn cảnh này mà tu học theo Tịnh độ tông liệu có thành tựu không? Đoạn khai 

thị này quan trọng. Không chỉ kẻ đã sanh vào thế giới Cực lạc, trụ vào chánh định 

tụ,  chắc  chắn  chứng  đắc  Bồ  Đề.  Việc  này  chẳng  còn  phải  nói.  Ta  đều  tin,  đều 

khẳng  định.  Còn  hạng  giờ  đang  tu  học  tịnh  độ,  vẫn  chƣa  vãng  sanh,  bao  gồm 

tƣơng lai những ngƣời này. Hai câu sau cực kỳ quan trọng: “phát tâm Bồ Đề, nhất 

hƣớng chuyên niệm”. Đây là điều kiện mà ba hạng vãng sanh cần phải đầy đủ. 

Tâm Bồ Đề là gì? Hơn 20 năm trƣớc chúng tôi đã nêu ra. Để mọi ngƣời hiểu rõ, 

không phải nghi hoặc. Chúng tôi dùng ngay chính đề của bổn kinh, “Thanh tịnh 

bình đẳng giác”. Đấy chính là tâm Bồ Đề. Thể của tâm Bồ Đề là chân thành. Nhất 

định ta phải học tập cách sống chân thành. Mặt trái của chân thành là hƣ vọng. 

428  Tập 382 



Xử sự đối nhân tiếp vật, ta quyết không sống giả dối. Điều này chúng ta chẳng 

thể không biết. Liệu ta có thể không giả dối sao? Rất khó. Vì sao vậy? Vọng tâm 

chính là giả dối. Thế nào gọi là vọng tâm? Tâm phân biệt là vọng tâm, tâm chấp 

trƣớc  là  vọng  tâm.  Nó  chẳng  phải  chân  tâm.  Mình  không  kiểm  soát  nổi  chính 

mình. Cho nên nhất định phải học sống chân thành, chính là sống thật thà. Vậy 

bắt đầu từ đâu? Bắt đầu với chính mình. Ta mong ngƣời khác đối xử với ta ra sao, 

thì ta phải đối xử với họ nhƣ thế trƣớc, phải bắt đầu từ đây. Những gì ta không 

thích,  tin  chắc  là  kẻ  khác  cũng  không  muốn.  Cổ  nhân  có  dạy:  “Làm  mà  không 

đƣợc, phải tự trách mình”. Ngày nào cũng phải tự kiểm điểm, ngày nào cũng phải 

phát  hiện  lỗi  lầm  của  chính  mình.  Việc  này  rất  quan  trọng.  Những  lời  tán  thán, 

khen ngợi của kẻ khác với ta chƣa chắc đã thật. Những chỉ trích, phê phán của họ 

về ta thì lại không hề dối trá. Ta phải tự kiểm điểm nghiêm túc. Vậy cung kính, 

khen ngợi nhiều khả năng do khách sáo giả dối. Chỉ trích thì là vì họ không hài 

lòng về ta. Ta phải nghiêm túc kiểm điểm xem có chỗ nào gây mích lòng, có chỗ 

nào sai sót phải biết sửa lỗi, phải biết tự kiểm điểm, tự đổi mới chính mình. Điều 

đó sẽ giúp ta rất nhiều. Vì thế ta phải biết ơn, nhất là những kẻ chỉ trích ta, dù cố 

tình hay vô ý, thiện ý hay ác ý, ta đều phải biết ơn hết. Những ngƣời này sẽ giúp 

ích nhiều cho việc tu học của ta. Chƣ Phật Bồ Tát sở dĩ thành Vô thƣợng chánh 

đẳng chánh giác, không gì khác hơn do biết chân tƣớng của sự thật. Loại thứ ba 

trong ba loại chu biến của Hoàn Nguyên Quán là “Hàm dung không hữu”, biết sự 

thật  này.  Câu  này  nói  gì?  Câu  này  nói  tâm  lƣợng  vốn  có  của  chúng  ta  lớn  biết 

bao. “Hàm” là bao hàm, bao hàm vũ trụ, bao hàm không gian. “Dung” là dung 

nạp, dung nạp vạn vật. Nhà Phật thƣờng nói: “tâm bao thái hƣ lƣợng chu sa giới”. 

Đấy  là  tâm  lƣợng  vốn  có  của  chúng  ta.  Vì  sao  giờ  ta  chẳng  thể  bao  dung  chút 

nào? Khổ sở của ta chính là ở đây. Mê cũng chính  ở chỗ này. Tạo nghiệp cũng 

chính chỗ này. Chịu quả báo cũng do nó. Thế tại sao không mở lòng ra? Nhƣ Chƣ 

Phật Nhƣ Lai, pháp thân đại sĩ đều có tâm lƣợng bao trùm hƣ không, chứa đựng 

pháp giới. Phải học trong sinh hoạt thƣờng ngày, học trong công việc, học trong 

đối nhân xử thế. Đấy là tu hành thực sự, là thực sự học theo Phật. Ngƣời nhƣ thế 

đƣơng nhiên trụ vào chánh định tụ, nên chân thành phát Bồ Đề tâm và cũng là cái 

thành kính mà Ấn Quang đại sƣ hay nói. Đây là thể của tâm Bồ Đề, quan trọng 

hơn tất thảy. 

Giờ thì khó ở đâu? Khó ở không có tấm gƣơng, khó nhất vì không có mẫu mực. 

Thời  xƣa  có.  Xƣa  kia  chẳng  ai  không  hiếu  thảo.  Có  thể  chẳng  thành  kính  với 

ngƣời khác nhƣng với cha mẹ thì luôn thành kính. Cha mẹ chính là tấm gƣơng 

Tập 382  429 



tốt. Dùng tấm lòng chân thành đối với cha  mẹ  ra đối đãi với tất cả chúng sanh. 

Tâm Bồ Đề sẽ rất dễ phát khởi. Giờ thì con cái bất hiếu với cha mẹ. Còn cha mẹ 

cũng chẳng xem con cái nhƣ con cái, mà xem nhƣ ai? Xem nhƣ bạn. Điều này rất 

thời thƣợng, nhƣng lại là sai lầm lớn lao, vì đã nhổ bật gốc rễ luân thƣờng, nhổ 

bật gốc rễ luân thƣờng rồi, coi nhƣ nhổ luôn sự hài hòa của xã hội, nhổ luôn sự 

hài hòa của vũ trụ. Ai biết tội này nghiêm trọng nhƣờng nào? Ai có thể nói đƣợc? 

Chẳng một ai! Thời xƣa thì ai cũng biết cha mẹ có ơn đức lớn nhất với ta. Ngang 

hàng với cha mẹ là thầy giáo. 

Khi học Phật, quí vị xem điều thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là: “Hiếu 

dƣỡng  phụ  mẫu”,  câu  thứ  hai  “phụng  sự  sƣ  trƣởng”.  Cho  nên  tôi  hay  nói  Phật 

pháp lan truyền khắp thế giới, nhƣng chỉ ở Trung Quốc mới mọc rễ, tăng trƣởng, 

nở hoa, kết trái. Bất kỳ nơi đâu cũng không bằng đƣợc Trung Quốc. Vì sao vậy? 

Vì ngƣời Trung Quốc có nền tảng chữ hiếu, Phật pháp là sƣ đạo. Sƣ đạo đƣợc xây 

dựng trên cơ sở của hiếu đạo. Không có hiếu thì đâu ra tôn sƣ trọng đạo? Do đó 

Phật pháp, nhất là Đại thừa hai ngàn năm ở Trung Quốc, có thành tựu vƣợt xa Ấn 

Độ. Đó là nói trƣớc kia, không phải hiện giờ. Giờ thì ở Ấn không còn đạo Phật. 

Phật pháp đã hòa làm một với văn hóa truyền thống của Trung Quốc. Đức Phật 

có độ lƣợng này. Các bậc thánh hiền xƣa kia cũng có độ lƣợng này. Độ lƣợng đó 

từ đâu? Từ trong đạo hiếu. Đạo hiếu của ngƣời xƣa rất sâu rễ bền gốc. Phật pháp 

mở rộng đạo hiếu đến biến pháp giới hƣ không giới, đạo hiếu mới cứu cánh viên 

mãn. 

Chân thành với chính  mình.  Giờ ta  không biết phải đối đãi với chính  mình nhƣ 

thế nào? Đề của Kinh Vô Lƣợng Thọ là “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”. Năm chữ 

này  với  chính  mình.  Chân  thành  với  chính  mình  là  thanh  tịnh,  chân  thành  với 

chính mình là bình đẳng, là giác mà không mê. Thế còn với ngƣời? Với ngƣời thì 

từ bi. Đại từ đại bi. Từ bi rộng lớn này bao gồm những gì? Từ là vui với chúng 

sanh. Bi là giúp chúng sanh lìa khổ. Từ bi là giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. 

Từ bi này là từ bi chân thành, từ bi thanh tịnh, từ bi bình đẳng, từ bi của chánh 

giác. Đấy gọi là tâm Bồ Đề. Trong yêu đƣơng thì không có chân thành, không có 

thanh tịnh, không có bình đẳng, chẳng có chánh giác. Đấy chẳng phải tâm Bồ Đề. 

Ta nói cách này để mọi ngƣời dễ hiểu. 

Chân tâm, thâm tâm, tâm đại bi mà cổ nhân đề cập rất khó giải thích. Thế nào là 

thâm tâm? Các bậc thánh hiền xƣa thƣờng chú giải là hiếu thiện hiếu đức. Hiện 

nay chúng ta dùng “thanh tịnh bình đẳng giác” dễ hiểu hơn, rất cụ thể. Trong từ 

430  Tập 382 



bi  có  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Phải  luyện  nó  trong  đời  sống 

thƣờng nhật, hy vọng mỗi năm mỗi tiến bộ hơn, mỗi tháng mỗi tiến hơn. Đấy là 

tu hành thực sự. Có tâm Bồ Đề rồi, về phƣơng pháp là nhất hƣớng chuyên niệm. 

Tâm Bồ Đề là chân tâm, phải đem chân tâm ra niệm Phật. Vọng tâm niệm Phật 

không đƣợc, không tƣơng  ứng. Dùng chân tâm, luôn luôn,  một phƣơng  hƣớng, 

một mục tiêu. Điều này vô cùng cần kíp. Chuyện đại sự hàng đầu trong cả đời ta, 

không  gì  khác  ngoài  cầu  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  phƣơng  tây,  đƣợc  thân  cận 

Phật A Di Đà. Vì sao chúng ta phải làm nhƣ vậy? Đức Phật A Di Đà mong ta làm 

nhƣ vậy. Đức Phật Thích Ca cũng mong ta nghe theo lời dạy của Phật A Di Đà. 

Không chỉ Phật Thích Ca mong thế, tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong 10 phƣơng thế 

giới đều tƣơng đồng, chẳng có vị Phật nào không khuyên đệ tử phát tâm Bồ Đề, 

nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà Phật. Vì sao vậy? Tình yêu thƣơng che chở của 

thầy với đệ tử, thầy mong đệ từ đƣợc thành tựu, yêu thƣơng đệ tử, thật lòng mong 

đệ tử thành tựu, thì gửi đệ tử đến học ở thế giới Cực Lạc. Phật  A Di Đà là vị thầy 

giỏi. Học với ngài chắc chắn sẽ không còn sai sót, chắc chắn sẽ thành công. Quí 

vị thành Phật thì nguyện vọng giáo hóa chúng sanh của Phật Thích Ca Mâu Ni sẽ 

đạt, sẽ viên mãn. Quí vị không thành công thì Đức Phật thất vọng lắm. Sẽ thấy 

quí vị đã để lỡ cơ hội tốt thế, quí vị phải chờ tiếp, chờ lần sau, lần sau đó rất lâu 

xa. Quí vị phải trải qua nhiều kiếp luân hồi mới lại đƣợc gặp. Cơ hội này chẳng 

luôn  có,  nên  gặp  rồi  thì  đừng  buông,  phải  nắm  giữ  chặt,  phát  tâm  Bồ  Đề,  nhất 

hƣớng chuyên niệm. Chúng ta chỉ có một phƣơng hƣớng, chỉ có một mục tiêu. 

Tất cả những việc khác buông bỏ hết. 

Liên Trì đại sƣ dạy rằng: Tam Tạng 12 bộ kinh để ngƣời khác ngộ. Buông hết. 

84000 hạnh nhƣờng ngƣời khác hành. Cả 8 muôn 4 ngàn pháp môn cũng buông, 

chỉ chuyên tu một môn Tịnh độ, chỉ chuyên niêm một vị Phật A Di Đà, thì chắc 

chắn sẽ thành tựu! Huống chi trong kinh điển nói rất rõ ràng, sanh vào thế giới 

Cực Lạc, mỗi ngày đều đƣợc thăm viếng chƣ Phật Nhƣ Lai vô lƣợng vô biên vô 

số vô tận trong 10 phƣơng thế giới. Vì khi tới thế giới Cực Lạc, năng lực của quí 

vị hầu nhƣ khôi phục toàn bộ. Đấy là nhờ oai thần của bổn nguyện đức Phật A Di 

Đà gia trì. Bản thân quí vị trong giảng đƣờng Phật A Di Đà, nghe Phật giảng dạy. 

Cùng lúc quí vị có thể phân làm vô lƣợng vô biên thân, đến quốc độ Phật ở 10 

phƣơng để  lễ  bái  Phật, cúng dƣờng  là tu phƣớc, nghe kinh,  nghe pháp là tu trí 

huệ, phƣớc huệ song tu. Không thể không biết ích lợi này. 

Tập 382  431 



Ba loại ích lợi, bổn kinh này nói đến phạm vi chân thực, trí huệ chân thực, lợi ích 

chân thực. Ta rất khó hiểu đƣợc phạm vi chân thực, nhƣng trí huệ và lợi ích chân 

thực thì không khó. Vãng sanh tây phƣơng cực lạc, chúng ta một lòng nhất tâm 

chuyên cầu vãng sanh chính là trí huệ chân thực. Đấy là sự chọn lựa rất trí huệ 

khôn ngoan. Ta có nhân duyên thù thắng đến thế giới Tây phƣơng Cực Lạc. Mỗi 

ngày đều đƣợc thân cận tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong 10 phƣơng thế giới. Ngày 

nào  cũng  đƣợc  tiếp  cận  với  vô  lƣợng  vô  biên  pháp  môn,  đƣợc  học  rộng  nghe 

nhiều.  Trong  giảng  đƣờng  của  đức  Phật  A  Di  Đà,  chuyên  tâm  nghe  mình  ngài 

thuyết pháp giảng kinh là nhất môn thâm nhập. Nhất môn thâm nhập và học rộng 

nghe nhiều đồng thời học tập, ở nơi khác là không thể, nhƣng chỉ ở chỗ Phật A Di 

Đà lại đƣợc. Oai thần của Phật Di Đà thị hiện thần thông của ngài ở đây. Không 

có thần lực ngài gia trì sao ta có đƣợc năng lực đó? Sao có thể thân cận tất cả chƣ 

Phật? 

Sanh vào thế giới Cực Lạc thì thậm chí hiện chƣa vãng sanh, tôi đã quyết tâm, tôi 

thật sự thực hành. Ngoài pháp môn này tôi chẳng cần các pháp môn khác. Đấy là 

tƣơng ứng với bổn thệ của Di Đà. "Tuy cƣ uế độ” Tuy hiện ta đang sống ở trong 

thế giới này. Lúc này nơi đây ta vẫn là thân phàm phu.      "Cụ phƣớc", nghĩa là 

chƣa buông bỏ phiền não. Tấm thân vác theo phiền não nặng nề này, nhƣng xem 

nhƣ quí vị đã trụ chánh định tụ. Vì sao vậy? Vì quí vị quyết định vãng sanh. Chỉ 

cần sanh về nơi đó thì chắc chắn 1 đời sẽ thành Phật “quyết chứng Bồ Đề”. Ta 

không thể không hiểu ý nghĩa việc này. Trong đại thừa có nói “chánh định tụ” chỉ 

pháp  thân  Bồ  Tát  mới  có.  Thập  địa  trong  Biệt  giáo  chính  là  pháp  thân  Bồ  Tát. 

Tam Hiền còn ở pháp giới tứ Thánh, không tính là chánh định Tụ. gƣời niệm Phật 

đã hạ quyết tâm buông bỏ hết, chẳng cần gì nữa. Chỉ cần đƣợc vãng sanh về thế 

giới Tây phƣơng  Cực lạc, ý niệm này chính là chánh định tụ, quyết không thay 

đổi. 

Phải biết rằng, đức Phật nói 8 vạn 4 ngàn pháp môn, để tiếp dẫn 8 vạn 4 ngàn căn 

tính khác nhau. Ngài luôn hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. Ta phải rõ ý 

này, Phật độ chúng ainh chỉ với một mục tiêu duy nhất, chính là mong bạn sớm 

trở thành Phật. Pháp môn Tịnh Tông là pháp môn đệ nhất giúp ta sớm thành Phật. 

Khi quí vị không chịu tiếp nhận pháp môn này mới nói đến pháp môn khác. Pháp 

môn này thành tựu trong 1 đời. Pháp môn khác thì phải nhiều đời nhiều kiếp. Vì 

sao vậy? Ai cũng biết phiền não cả đời không dứt đƣợc. Điểm thù thắng của Tịnh 

432  Tập 382 



Tông là không dứt đƣợc phiền não vẫn có thể vãng sanh, gọi là đới nghiệp vãng 

sanh. Thù thắng ở chỗ này. 

Đoạn dƣới Niệm Lão nói: “Sự thành siêu tình ly kiến, bất khả tư nghị, tuyệt đãi 

 viên dung, cứu cánh phương tiện dã”.  Những lời này đều rất chân thật. “Thành” 

là chân thật. Chân thật siêu vƣợt thƣờng tình. Viễn ly kiến giải sai lầm của chúng 

ta. Không thể nghĩ bàn về cái chân thực trong chân thực. “Tuyệt đãi viên dung” 

chính  là  tuyệt  đối,  chẳng  phải  tƣơng  đối.  8  vạn  4  ngàn  pháp  môn  đều  là  pháp 

phƣơng  tiện.  Pháp  phƣơng  tiện  trong  các  pháp  phƣơng  tiện,  phƣơng  tiện  cứu 

cánh, rất khó gặp, mà ta đã đƣợc gặp rồi, thì quan trọng nhất là phải nắm bắt. Đời 

này chắc chắn sẽ thành tựu. 

 Lại Đường dịch nói: trong kinh Kinh Đại Bảo Tích . nhược đương sanh giả, giai 

 tất cứu cánh vô thượng Bồ Đề, đáo Niết Bàn xứ, hà dĩ cố? Nhược tà định tụ cập 

 Bất định tụ bất năng liễu tri kiến lập bỉ nhân cố.  

Đây  là  kinh  văn  trong  Vô  Lƣợng  Thọ  Hội  trong  Kinh  Đại  Bảo  Tích.  “Nhƣợc 

đƣơng sanh”, đƣơng sanh là hiện vẫn chƣa sanh về đó, nhƣng chắc chắn sẽ sanh 

về đó. Điều kiện quyết định để đƣợc sanh về nơi đó ta không thể không biết. Đó 

là  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng  đức,  đồng  hạnh  với  đức  Phật  A  Di  Đà,  thì  sẽ 

đƣợc sinh về. Vậy tâm của đức A Di Đà nhƣ thế nào? Giúp tất cả chúng sanh đều 

thành Phật đạo trong một đời, “nhất thiết giai thành Phật”, là tâm của Phật A Di 

Đà. Còn nguyện của Phật  A Di Đà, thì ai cũng biết là tứ  thập bát nguyện. Lời 

nguyện nào cũng hiển thị chân tâm giúp đỡ chúng sanh của Phật A Di Đà. Chân 

tâm, chân nguyện không vì mình, chỉ mong chúng sanh vui, chỉ mong chúng sanh 

giác  ngộ,  đức  Phật  luôn  tùy  thuận.  Ta  có  thể  phát  nguyện,  phát  48  nguyện  của 

Phật A Di Đà. Ngài phát nguyện gì thì chúng ta phát nguyện theo nhƣ thế, chân 

thật, không dối trá. Kế phải tu hành 5 kiếp nhƣ ngài, nguyện nào cũng phải thực 

hiện. Nhất định phải vận dụng trong sinh hoạt thƣờng ngày, nhất là khi đối nhân 

xử thế tiếp vật. Với con ngƣời, với cỏ cây hoa lá, ruồi muỗi kiến sâu, với trời đất, 

quỷ thần. Vì sao vậy? Vì họ đều chƣa thành Phật, đang lƣu chuyển trong lục đạo. 

Ta đem tâm chân thành cung kính ra đối đãi, tự tu và khuyến dụ ngƣời cùng sanh 

về cực lạc quốc.  Để  ai cũng chứng đắc cứu cánh viên  mãn, thì tâm nguyện này 

tƣơng ứng hoàn toàn với tâm nguyện của Phật A Di Đà. Chính là cứu cánh vô 

thƣợng Bồ Đề, đáo Niết Bàn xứ. Đáo Niết Bàn xứ là phạm vi chân thật, là trở về 

với tự tánh, cứu cánh viên mãn mà ta hay nói. Nếu tà định hay bất định thì không 

đến đƣợc cảnh giới này. 

Tập 382  433 



Chúng ta xem chú giải sau đây:  Cái vị đương sinh cực lạc giả, giai tất kiến lập 

 vãng  sanh  chi  chánh  nhân.   Kiến  lập  bỉ  nhân  chính  là  nhân  duyên  chính  vãng 

sanh. Nhớ nhân duyên chính để vãng sanh là phát tâm Bồ Đề, nhất hƣớng chuyên 

niệm. Theo chánh nhân này, tất có quả vãng sanh, đƣơng nhiên một đời sẽ thành 

Bổ Phật Bổ là hậu bổ. Bổ Phật là địa vị gì? Là Đẳng giác Bồ Tát. Bồ Tát có địa vị 

cao nhất, trong 51 địa vị, ngƣời này là địa vị cao nhất- đẳng giác. Lên nữa thành 

quả vị Phật, cứu cánh viên mãn. 

 Cố  viết  quyết  định  chứng  ư  A  Nậu  Đa  La  Tam  miệu  Tam  Bồ  Đề  -  vô  thƣợng 

chánh đẳng chánh giác.  “Bỉ tà định tụ cập bất định tụ chi nhân” . Tà định tụ là gì? 

Là kẻ tâm không định vãng sanh về thế giới Cực Lạc. 

Xã hội bây giờ thƣờng lòng ngƣời đặt vào đâu? Vào kiếm sống, cứ nhƣ sanh ra 

trong thế giới này chỉ để kiếm tiền, ngoài việc kiếm tiền ra thì không còn biết đến 

gì khác. Kẻ này có vui không? Cả đời buồn chán, khổ sở. Chƣa kiếm ăn đƣợc thì 

vắt  óc  tìm  cách,  kiếm  đƣợc  lại  sợ  mất.  Suốt  ngày  căng  thẳng,  tâm  trí  rối  bời, 

phiền não, lo âu, băn khoăn khổ sở quá nhiều. Vì tà định này, dùng thủ đoạn bất 

chánh sẽ tạo ra vô số ác nghiệp. Không thể tƣởng tƣợng quả báo trong lục đạo. 

Trong  số  phận  có,  nhƣ  vua  chúa  do  số  phận  định  sẵn,  dùng  thủ  đoạn  sai  lầm, 

dùng quyền lực cƣớp chính quền, cƣớp đƣợc thì số làm vua. Số không có cƣớp 

cũng chẳng đƣợc, còn báo hại chính mình phải đọa địa ngục Vô Gián, nghĩa là 

địa ngục A Tì. Quí vị thấy oan uổng không? Nếu chẳng hay mình sai trái, không 

biết  sám  hối,  quay  đầu  thì  chẳng  thể  nào  thoát  khỏi  đó.  Những  việc  này  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  nhiều  trong  kinh  điển.  Chúng  tôi  chép  lại  lời  đức  Thế 

Tôn  từ  kinh  luận  ra,  hội  tập  thành  quyển  Chƣ  Kinh  Phật  Thuyết  Địa  Ngục  Tập 

Yếu. Ta đọc quyển này là xem hết tất cả địa ngục Phật nhắc đến trong tất cả kinh 

luận trong bộ Đại Tạng Kinh. Giảng hay hơn bên Đạo giáo. Đạo giáo nghiêng về 

quả báo, nhƣng lại ít nói nguyên nhân tạo ra quả đó. Phật giảng rất rõ, mỗi dạng 

quả đều có nhân riêng. Ta hiểu hôm nay ta không tạo nhân thì tƣơng lai sẽ chẳng 

phải  gặp  quả  này.  Ngƣời  tu  Tịnh  Tông  biết  những  điều  này  hay  không  cũng 

chẳng hề gì. Chỉ cần định tâm vào đức A Di Đà thì chẳng sao, chẳng cần phải biết 

gì khác, chẳng phải bận tâm. Để tâm thanh tịnh bình đẳng của chúng ta mau hiện 

ra, không cần phải biết gì khác. 

Nhƣ trong xã hội hiện nay, quá nhiều thông tin về thiên tai. Ta có cần biết đến 

không? Không cần. Chỉ cần nắm chắc một việc: tai họa kiểu này phải dùng cách 

434  Tập 382 



gì  giải  quyết.  Những  thứ  khác  không  cần  phải  biết.  Phƣơng  diện  nào  cũng  nêu 

cách giải quyết giống nhau là niệm Phật. Vậy thì đƣợc rồi. Ta  một lòng chuyên 

tâm niệm A Di Đà Phật là đƣợc. Những thông tin về mặt này không cần hỏi đến, 

còn bận tâm làm gì? Ấn Quang đại sƣ giảng rất hay: “Niệm Phật có thể tiêu túc 

nghiệp”. Chỉ cần niệm Phật, niệm cho hết sạch phiền não tập khí của chính mình, 

gọi là chân niệm Phật. 

Niệm  Phật  đƣợc  gì?  Niệm  Phật  đƣợc  tâm  thanh  tịnh.  Có  phải  ta  có  đƣợc  tâm 

thanh tịnh? Đấy chính là hiệu quả. Tôi niệm Phật bao năm, giờ tâm tôi có thanh 

tịnh chăng? Có buông bỏ chăng? Thế duyên có buông bỏ chăng? Tâm thanh tịnh 

có  hiện  tiền  không?  Pháp  hỉ  có  hiện  tiền  chăng?  Đƣợc  thọ  dụng  thật  thì  rất  vui 

mừng. Kinh luận thƣờng nói:  “Phiền não nhẹ thì trí huệ tăng trƣởng”, đấy chính 

là  hiệu  quả  việc  quí  vị  niệm  Phật.  Nếu  phiền  não  vẫn  còn  nặng  nề  thì  trí  huệ 

không sinh.Vậy ta phải suy ngẫm nghiêm túc. Tuyệt đối không phải do lý luận sai 

hay sai phƣơng pháp tu, mà do chính cách ta tu có vấn đề. Phải tìm ra và loại bỏ 

thì công phu của ta sẽ đắc lực. Những lý luận, phƣơng pháp, kinh nghiệm này có 

hết  trong  kinh  điển.  Ta  không  đọc  nổi  kinh  điển  thì  xem  chú  giải  của  cổ  nhân. 

Không hiểu chú giải thì đọc đi đọc lại nhiều lần. Ngƣời xƣa dạy rằng:  “Đọc ngàn 

lần sẽ tự thấy nghĩa của nó”. Theo tôi chúng ta chƣa đọc đến ngàn lần. Ngàn lần 

vẫn không hiểu thì 2000, 3000, 4000, cứ tiếp tục đọc nhƣ thế, buông hết mọi việc, 

nhất tâm chuyên niệm, chắc chắn sẽ có ngày hoát nhiên đại ngộ. Vấn đề của quí 

vị đã đƣợc giải quyết, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đến thế giới Cực 

Lạc chắc chắn không phải cõi phàm thánh đồng cƣ. Ngƣời khai ngộ thực sự sanh 

về thế giới Cực lạc sẽ đến thẳng cõi thật báo. Cho nên tà định thì không đƣợc. 

Nói cách khác mục tiêu không định vào thế giới Cực Lạc, không định gặp Phật A 

Di Đà, đều xem là tà định. Vì sao vậy? Vì đời này không thể thành tựu. Bất định 

cũng không đƣợc vì cứ nghiêng ngả, lúc đòi học thứ này, lúc học thứ kia, không 

tự  chủ  sẽ  rất  khó  thành  tựu,  tâm  không  chuyên  nhất,  tham  vọng  quá  nhiều, 

phƣơng hƣớng quá nhiều, mục tiêu quá nhiều. Rốt cuộc chẳng việc nào thành. 

Chỗ này Niệm Lão nói rất hay: Ngƣời tà định, bất định, không thể thật lòng muốn 

thoát  khỏi  sanh  tử.  Còn  muốn  luân  hồi  trong  sáu  nẻo,  sanh  tử  chính  là  lục  đạo 

luân hồi, không thể phát tâm Bồ Đề, không thể có tín nguyện sâu, không thể tin 

sâu nguyện thiết, không thể niệm danh hiệu, trì danh hiệu Phật. Bốn việc trên kẻ 

đó đều không làm đƣợc. Chẳng nói đâu xa, những bạn đồng tu tịnh độ. Lúc còn 

trẻ, tôi thân cận thầy Lý, thầy sáng lập Đài Trung Phật giáo Liên Xã ở Đài Trung, 

Tập 382  435 



giảng  dạy  kinh,  dẫn  dắt  mọi  ngƣời  cùng  niệm  Phật,  đồng  tu  rất  đông.  Thầy 

thƣờng bảo các bạn trong liên xã: 10.000 ngƣời chỉ có khoảng 3 đến 5 ngƣời có 

thể vãng sanh thật sự, trong  mƣời ngàn ngƣời chỉ có ba đến năm ngƣời. Không 

nói  đến  nơi  khác,  chỉ  nói  đến  ngƣời  trong  liên  xã.  Thiện  Đại  đại  sƣ  dạy  rằng: 

pháp môn này “vạn ngƣời tu, vạn ngƣời đến nơi”, nhƣng giờ trong 10.000 chỉ 3, 5 

ngƣời đến đƣợc đó. Vì saovậy? Tuy niệm Phật, tuy nghe kinh, nhƣng không thật 

lòng vì sanh tử, là chƣa định thoát khỏi 6 nẻo luân hồi, chƣa có ý niệm đó. Sáu 

nẻo cũng hay hay rất vui, còn tiếc không nỡ rời. Điều này khá rắc rối. Không thể 

phát tâm Bồ Đề, không chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Khởi 

tâm động niệm vẫn ích kỷ tự tƣ tự lợi, vẫn ham danh lợi, tham luyến ngũ dục lục 

trần. Điều này thật là tệ hại. Quí vị nghĩ tin tịnh độ không? Tin. Có tin niệm Phật 

đƣợc  vãng  sanh  không?  Tin,  nhƣng  không  thực  làm.  Không  thực  tin,  nguyện 

không  tha  thiết,  công  phu  trì  danh  không  hết  sức.  “Nên  nói  không  thể  liễu  tri”. 

“Liễu” là hiểu rõ, “tri” là tri giác. “Kiến lập bỉ nhân cố” “Bỉ” nhân là nhân duyên 

chánh vãng sanh về thế giới cực lạc Tây Phƣơng, ngƣời ấy không hề biết. 

  Lại  Thiện  Đạo  đại  sư  đời  Đường  thâm  nhập  kinh  tạng,  biết  rõ  chánh  định  tụ 

 càng  thông  bờ  này  và  bờ  kia.  Ở  đây  Niệm  Lão  mở  ngoặc  đơn.  Vị  Di  Đà  nhập 

 chánh định tụ đại nguyện chi ích. Lợi ích này thông hiển ở Cực Lạc cõi kia và Ta 

 Bà đất này. Đấy là Phật A Di Đà, lợi ích chân thực của nguyện nhập chánh định 

tụ.  Ích  lợi  này  thì  Ta  Bà  và  Cực  Lạc  đều  đồng  đẳng.  Nhập  chánh  định  tụ  ở  thế 

giới Cực Lạc, chắc chắn rốt ráo sẽ chứng đắc vô thƣợng bồ đề. Trong hoàn cảnh 

hiện tại của chúng ta, nếu quí vị đắc chánh định tụ, chắc chắn quí vị sẽ đƣợc sinh 

vào tịnh độ, quí vị chẳng hề có chút hoài nghi nào, quí vị tin chắc thật, chẳng hề 

nghi hoặc. Tin lời đức Phật Thích Ca, tin lời Phật A Di Đà, tin lời của chƣ Phật, 

tin lời chƣ vị tổ sƣ. Lời của họ chắc chắn chân thật. Vì sao vậy? Vì giữa chúng ta 

không có quan hệ lợi và hại. Có lợi và hại  mới đi làm  những việc lợi  mình hại 

ngƣời. Không có quyền lợi thì lừa gạt để làm gì? Những điều này ta không thể 

không hay biết. Phật và Bồ Tát chắc chắn không dối gạt. Chánh định tụ không hề 

chẳng thành tựu. Chánh định tụ thật ra là nói: “chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. 

 Chân giải viết: Chánh định tụ cõi này là mật ích, chánh định tụ cõi kia là hiển 

 ích.   Cõi  này  chính  là  chỗ  chúng  ta.  Giờ  ta  học  Phật,  chánh  định  tụ  lợi  ích  quá 

nhiều, nhƣng ta chƣa vãng sanh, lợi ích này chƣa hiện tiền, nên gọi là mật, không 

hiển lộ ra. Nhƣng ở thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc, không những chƣ Bồ Tát này 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc đã buông bỏ hết, mà tập khí phiền não 

436  Tập 382 



vô thỉ vô minh cũng đã dứt bặt khá nhiều, cho nên lợi ích chánh định tụ của các vị 

ấy rất rõ rệt. Mỗi vị đều có thể cảm nhận rõ ràng, nhìn thấy đƣợc. 

 Lại nói: nhược vi hiện sanh mật ích giả, Kim gia bất cộng nghĩa dã. “Kim gia” là 

đại sƣ Thiện Đạo. Từ đó cho thấy, thời Đƣờng các vị cao tăng ngƣời Nhật, cao 

tăng của Nhật Bản là đệ tử của Thiện Đạo đại sƣ, thƣờng dẫn lời thầy.  Cho thấy 

 Chân Giải tán thán lời của đại sư Thiện Đạo, người đương sanh tuy thân  ở Ta 

 Bà,  đã  có  được  mật  ích  của  việc  nhập  chánh  định  tụ,  là  diệu  nghĩa  thù  thắng 

 không  cùng.   Tu  học  các  pháp  môn  khác  đều  không  có,  chỉ  có  Tịnh  Tông  đới 

nghiệp vãng sanh.  Sở vi mật ích, cái chỉ minh đắc thử ích.  Nghĩa là chính quí vị 

cũng không biết mình đƣợc lợi ích này, chính quí vị cũng chƣa cảm nhận. Vì sao 

vậy? Vì quí vị vẫn còn nghiệp chƣớng. Nếu nghiệp chƣớng của quí vị đƣợc hóa 

giải,  chính  quí  vị  sẽ  cảm  nhận  đƣợc  lợi  ích  đó.  Ngƣời  nghiệp  chƣớng  nhẹ  cảm 

nhận đƣợc, kẻ nghiệp chƣớng nặng không cảm nhận đƣợc. Tuy không cảm nhận 

đƣợc  nhƣng  lợi  ích  thì  có  thật,  chỉ  cần  ngƣời  đó  một  lòng  một  dạ  không  đổi 

phƣơng hƣớng, không đổi mục tiêu, nhất định sẽ có đƣợc lợi ích đó. 

 Lại Tiểu Bổn cũng có kinh văn tương ứng như thế. Tiểu Bổn là Phật thuyết A Di 

Đà  kinh,  mọi  ngƣời  thƣờng  đọc.  Trong  Kinh  Di  Đà  có  một  đoạn  kinh  văn  thế 

này:   Kinh  viết  nhược  hữu  nhân  dĩ  phát  nguyện,  kim  phát  nguyện,  đương  phát 

 nguyện, dục sanh A Di Đà phật quốc giả, thị chư nhân đẳng, giai đắc bất thoái 

 chuyển  ư  A  Nậu  Đa  La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề.   Chớ  nên  xem  thƣờng  câu  kinh 

này, nó truyền cho ta thông tin quan trọng, giúp ta có niềm tin sâu sắc vào việc tu 

học của mình. Đã phát nguyện, đã vãng sanh. “Kim” là hiện giờ, hiện đang phát 

nguyện. Đời này nhất định vãng sanh. Kẻ hậu sanh phát nguyện trong tƣơng lai, 

chỉ cần có phát nguyện rồi nhất hƣớng chuyên niệm, chắc chắn sẽ đƣợc sanh vào 

thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Đấy chính là Bồ Tát A Duy Việt Trí. Vì sao vậy? 

Vì Bồ Tát A Duy Việt Trí mới không thoái chuyển vô thƣợng Bồ Đề. Trong ba 

dạng bất thoái thì đây là dạng cuối cùng. Dạng thứ nhất là vị bất thoái, thánh nhân 

không thoái trở lại phàm phu. Hạng ngƣời nào? Tiểu thừa Tu Đà Hoàn. Đại Thừa 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  Bồ  Tát  Sơ  tín  vị  đƣợc  nhƣ  thế,  không  thoái  chuyển  lại 

phàm phu. Tuy chƣa ra khỏi sáu nẻo, vẫn còn tu hành trong lục đạo nhƣng quyết 

không sa vào đƣờng ác, cũng không đọa làm A Tu La, La Sát, chỉ dứt ác tu thiện 

trong  hai  cõi  nhân  thiên.  Đấy  gọi  là  vị  bất  thoái.  Dạng  thứ  hai  là  Bồ  Tát  Đại 

Thừa, phát tứ hoằng thệ nguyện, quyết không thoái trở lại tiểu thừa. Tiểu thừa tự 

lợi, đại thừa lợi tha nên  rất vất vả.  Cho nên A  La Hán có thể thoái tâm. Chúng 

Tập 382  437 



sanh khó độ  quá.  Thôi,  mặc kệ  họ  cho tự  sanh tự  diệt. Bồ  Tát không vậy, khó 

khăn mấy, gian khổ  mấy cũng nhẫn nhục chịu đựng không thoái chuyển. Dạng 

thứ ba là Bồ Tát A Duy Việt Trí, niệm nào cũng hƣớng về một mục tiêu: thành 

đạo vô thƣợng. Chế tâm nhất xứ thật sự. Ngƣời ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc ai 

cũng một lòng một dạ quyết chứng đắc Vô Thƣợng Bồ Đề, nhất định phải chứng. 

Đây  là  tam  bất  thoái  viên  mãn,  không  thoái  chuyển  với  Vô  Thƣợng  Bồ  Đề.  A 

Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề chính là Vô Thƣợng Bồ Đề.  Là biểu hiện tất 

 cả  những  người  tương  lai  phát  nguyện  cầu  sanh  về  Tây  Phương  tịnh  độ,  đều 

 không thoái chuyển Vô thượng Bồ Đề.  Lời này nói rất rõ ràng minh bạch.  “Khả 

 kiến bất thoái chuyển chi thắng ích” . Lợi ích thù thắng, lợi ích viên mãn, lợi ích 

không gì có thể sánh bằng.  “Diệc phục thông ư bổ thử nhị độ” . Trong thế gian 

của chúng ta, lợi ích của quí vị không có gì thù thắng. Đến thế giới Cực Lạc, lợi 

ích quí vị  có đƣợc chẳng những thù  thắng  mà còn rốt  ráo viên  mãn. Đoạn kinh 

văn  khác  này  trong  kinh  tiểu  bổn  “đồng  nhất  huyền  chỉ”  với  đoạn  kinh  văn  ta 

đang đọc. “Huyền” là sâu xa, “chỉ” là mục đích. Đại nguyện đại lực của Phật A 

Di Đà không thể nghĩ bàn. Câu cuối cùng này là tán thán. Kinh văn chuyên luận y 

chánh trang nghiêm Cực Lạc đến phẩm 22 thì hết. 

Dƣới  là  lời  tán  thán  của  thập  phƣơng  chƣ  Phật.  Phẩm  23  là  Tán  Thán  Thập 

Phƣơng  Phật.  “Tam  bồi  vãng  sanh  đẳng”  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận, 

 Kinh nghĩa trước khi hội kết, đều quy tự tâm.  Đấy là lời Bành Tế Thanh, ngƣời 

thời Càn Long đời nhà Thanh. Đây là vị cƣ sỹ nổi tiếng của nhà Phật, Bồ Tát cƣ 

sĩ tại gia, thông tông thông giáo, cũng vãng sanh tịnh độ. Ông ấy viết  Vô Lƣợng 

Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận.  Sau  kinh  chuyên  luận  y  chánh  trang  nghiêm,  ông  đã 

tổng kết. Ta có thể đọc sơ qua.  “Tổng kết tiêu quy tự tâm”. Câu này quan trọng. 

 Luận viết: như thượng chủng chủng trang nghiêm.  Chúng ta đọc đƣợc y báo trang 

nghiêm, chánh báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc.  “Chủng chủng Phật sự”.  

Danh từ “Phật sự” ta cần có lý giải chính xác. Việc Phật hóa độ chúng sanh gọi là 

“Phật sự”. Đức Phật  dùng gì để hóa độ chúng sanh? Đức Phật dạy học. Ta không 

thể không biết việc này. Năm xƣa đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho ta thấy, 

30 tuổi khai ngộ, là đại triệt ngộ, minh tâm kiến tánh. Sau khi khai ngộ, ngài bèn 

dạy học trò, 79 tuổi ngài viên tịch. Trong kinh luận hay nói, ngài giảng kinh hơn 

300  hội,  thuyết  pháp  49  năm.  Dạy  49  năm.  Giảng  kinh,  dạy  học  là  “Phật  sự”, 

chính là việc giúp chúng sanh giác ngộ. Chúng ta giải thích nhƣ vầy mọi ngƣời dễ 

hiểu. 

438  Tập 382 



Ân đức vô lƣợng của Phật đối với tất cả chúng sanh là gì? Là giúp chúng sanh 

phá mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc. Điều này không hề giả dối. Cái khổ của chúng 

sanh trong lục đạo từ đâu mà có? Từ mê mà ra. Do mê nên chúng ta đã đánh giá 

lầm, nghĩ sai rất nhiều việc, rồi là làm bậy. Khổ báo cảm vời đến. Nếu ngƣời này 

giác, không mê sẽ không nghĩ sai, nói sai, làm bậy, thì sao khổ đƣợc? Tất nhiên 

sẽ lìa khổ đƣợc vui. Trong Phật pháp không có mê tín. Những gì nói đến toàn là 

chân tƣớng của vũ trụ. Giảng lục đạo, mƣời pháp cho ta, giảng thế giới Hoa Tạng, 

thế giới Cực Lạc, giảng biến pháp giới hƣ không giới, quố độ của mƣơi phƣơng 

chƣ Phật, mỗi mỗi đều chân thực. Chúng ta giác ngộ, chúng ta hiểu rõ, mới biết 

mình nên sống ra sao, làm việc ra sao, đối nhân xử thế ra sao. Trong đấy có niềm 

vui chân chánh. Nhà Phật nói lìa khổ đƣợc vui là sự thực, không phải nói suông. 

Giúp quí vị lìa khổ, giúp quí vị an vui thực sự. Nói cho hiện thực một chút, trong 

thế gian này quí vị có nỗi khổ sanh lão bệnh tử. Ngoài ra quí vị còn khổ vì cầu mà 

không đƣợc, còn khổ vì yêu thƣơng mà phải chia lìa, còn khổ vì oán ghét mà gặp 

gỡ.  Những  nỗi  khổ  này,  bất  luận  kẻ  giàu  sang,  nghèo  hèn  đều  gặp  phải.  Họ  có 

thích không? Không thích. Không thích nhƣng không lìa khổ đƣợc. Đức Phật đã 

phân tích tƣờng tận những lý sự nhân quả này với chúng ta. Ngài nói hết sức rõ 

ràng, rành mạch. Ta mà giác ngộ thật sự thì quay đầu là bờ, sẽ biết phải làm gì, sẽ 

xác định đƣợc phƣơng hƣớng,  mục tiêu của đời  mình. Cả  đời ta đã có phƣơng 

hƣớng và mục tiêu chính xác. Bất luận thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên hay 

ác duyên, chúng ta đều vƣợt qua hết sức dễ dàng, nâng cảnh giới của chính mình 

lên. Trong việc này có niềm vui khôn cùng. Vì sao vậy? Vì cứ dần dà học đƣợc 

bản lĩnh không bị hoàn cảnh bên ngoài quấy nhiễu. Đấy là trí huệ chân thật, phạm 

vi chân thực, lợi ích chân thực mà trong kinh nói đến. Đấy gọi là “Phật sự”. Do 

đó  Phật  sự  không  phải  tụng  kinh  bái  sám  nhƣ  hiện  nay.  Không  phải  thế.  Nên 

chúng ta phải nắm rõ từ “Phật sự” này. 

“Vô  sở  tùng  lai  diệc  vô  sở  khứ”.  Câu  này  nói  gì?  Các  dạng  trang  nghiêm,  các 

dạng Phật sự, bao gồm Phật xuất thế, Phật tu hành, Phật độ chúng sánh, bao gồm 

hết trong đó. “Vô sở tùng lai diệc vô sở khứ” Hay! Câu này ý rất sâu. Nói thật với 

quí vị từ điểm này ta thấy Phật pháp bình đẳng chân chánh. Thực sự không đến, 

không đi. Hiện giờ có rất ít, chắc số ngƣời không nhiều, vài nhà khoa học lớn biết 

rõ. Nhƣ Phổ Lãng Khắc, nhà vật lý ngƣời Đức, những nhà khoa học đẳng cấp cỡ 

này họ biết, hiểu đƣợc chân tƣớng muôn pháp trong vũ trụ, hiểu không thấu triệt. 

Trong kinh đại thừa thì Phật- pháp thân Bồ Tát thấu triệt, các nhà khoa học không 

thấu triệt, nhƣng cũng rất giỏi, vì họ tiếp cận đƣợc ranh giới của Đại thừa. Họ đã 

Tập 382  439 



có thể phát hiện ba hiện tƣợng trong vũ trụ: hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh 

thần, hiện tƣợng tự nhiên. Không dễ đâu. Vật chất là gì? Thông tin mà chúng ta 

gọi  là  tâm  niệm  là  gì?  Hiện  tƣợng  tinh  thần  này  đƣợc  họ  nghiên  cứu,  quan  sát, 

thâm nhập sâu sắc, đạt đến cảnh giới trong kinh Đại Thừa nói. Cuối cùng là hiện 

tƣợng tự nhiên chƣa hiểu đƣợc trọn vẹn, nhƣng trong kinh Đại Thừa nói rất rõ 

ràng. Chính là mấy câu nói ở đây: “Vô sở tùng lai diệc vô sở khứ, nhƣ thủy trung 

nguyệt, nhƣ huyễn sở hóa nhân”, ba câu này, ta nghe mà không nghi ngờ. Vì sao 

vậy? Vì nghe nhiều rồi. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói cực rõ ràng. Đây là chân tƣớng sự thực. Hiểu đƣợc 

chân  tƣớng  này  rồi  mới  biết  tại  sao  Phật  bảo  chúng  ta  buông  bỏ.  Buông  bỏ  là 

đúng, không buông bỏ là sai. Khi Đức Thích Ca giảng dạy cũng dùng những điều 

này nhƣ trò chơi. Phật cũng biết biến hóa trò chơi. 

“Giai dĩ Phật thần lực cố tùy chúng sinh tâm nhi xuất hiện cố”.  Trong đây phải 

nói rõ. “Giai dĩ Phật thần lực cố”. Phật có khởi tâm động niệm không? Không. 

Khi  Đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp  49  năm, 

nhƣng thực không từng khởi tâm động niệm. Nhận biết của ta về Phật pháp phải 

bắt đầu từ chỗ này. Đức Phật không hề phân biệt, không chấp trƣớc, không có ý 

niệm. Vì sao vậy? Có niệm đều là vọng hết. Khi ta niệm A Di Đà Phật thì ý nghĩ 

này  là  chánh  niệm  hay  vọng  niệm?  Nói  cho  các  vị  biết,  đấy  vẫn  là  vọng  niệm. 

Vậy tại sao vẫn niệm Phật? Đây là cứu cánh phƣơng tiện mà đoạn trên nhắc đến. 

Khi quí vị niệm A Di Đà Phật thì trong lòng quí vị không có niệm nào khác, chỉ 

có niệm đó thôi, quí vị đến đƣợc thế giới Cực Lạc. Khi đến đó rồi thì niệm này 

không còn. Đây gọi là phƣơng tiện cứu cánh ta không thể không biết. Khi ý nghĩ 

dứt bặt, quí vị sẽ minh tâm kiến tánh, sẽ thành Phật. Quí vị còn  ý nghĩ thì không 

thành Phật đƣợc. 

Nhà Phật nói đến chánh niệm. Chánh niệm là gì? Chánh niệm chính là vô niệm. 

Không  có  tất  cả  vọng  niệm  chính  là  chánh  niệm.  Mắt  nhìn  ngoại  vật  rõ  ràng, 

không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trƣớc. Có thể nhìn rõ không? 

Đƣợc chứ. Lý nào không rõ đƣợc. Nhãn chiếu kiến. Tai nghe tiếng cũng gọi là 

chiếu kiến. Quí vị mới có thể nhìn ra chân tƣớng sự thâth. Chân tƣớng là tự tánh 

biến hiện. Đây là Phật lực, “Phật thần lực cố”  trên thực tế là tự tánh biến hiện ra. 

Tự tánh là Nhƣ Lai. Tất cả hiện tƣợng đều do tâm chúng sanh mới xuất hiện. Cho 

nên Phật nói: “Nhất thiết pháp tùng tâm tƣởng sinh”. Thế giới Cực Lạc do tâm ta 

tƣởng, Chúng ta tƣởng đến Đức Phật A Di Đà, thế giới Cực lạc xuất hiện. Chúng 

440  Tập 382 



ta nghĩ đến tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, thì thế giới hiện nay 

của ta xuất hiện. Nếu ta có đoạn tất cả ác, tƣởng tất cả thiện, thì thiên đƣờng sẽ 

xuất hiện. Toàn từ trong tâm tƣởng này sanh ra.  Nếu  nhƣ trong suy nghĩ của ta 

toàn việc bất thiện, bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa, trong Phật pháp gọi là 

tham sân si  mạn, vọng ngữ, nói hai lƣỡi, hàng ngày ta nghĩ đến những thứ này. 

Vậy nghĩa là sao? Quí vị đã tạo địa ngục. 

Nói cách khác, không có cảnh giới nào cả. Toàn trong ý nghĩ của quí vị ra thôi. 

Các nhà khoa học thời cận đại đã phát hiện, báo cáo của họ hoàn toàn tƣơng đồng 

với những gì nói trong kinh Phật. Từ 3000 năm trƣớc, Phật đã nói rõ thế. Giờ các 

nhà khoa học chứng minh. Đây là một việc rất hay. Tin rằng nhà khoa học đều sẽ 

tin Phật pháp đại thừa. 

  “Nên biết thần lực tất cả chúng sanh có vốn không khác với Như Lai”.  Lời này 

rất chân thật. Tất cả chúng sanh bao gồm cả tôi và quí vị trong đó, có trí huệ của 

Nhƣ Lai, có thần thông của Nhƣ Lai, có đạo lực của Nhƣ Lai, rõ ràng chẳng hề 

khác biệt gì so với Nhƣ Lai.  Trong  kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ: “Tất  cả chúng 

sanh đều có đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai”. Đức năng của Phật A Di Đà kiến tạo 

đƣợc thế giới Cực Lạc lý tƣởng nhƣ thế. Đấy là do thần lực của Phật A Di Đà. 

Chúng ta vãng sanh về thế giới Cực Lạc, cũng nƣơng theo lực của Phật A Di Đà, 

đem thần lực trong tự tánh của ta ra phát huy. Đấy là vãng sanh chân chánh. Nhân 

thật ở mình, Phật A Di Đà làm tăng thƣợng duyên. Không có duyên này của Phật, 

ta không biết, không phát huy đƣợc năng lực. Thế nên thế giới Cực Lạc thành tựu 

ra sao? Do hai lực tự và tha cùng thành tựu. Nhƣng không có nguyện lực này của 

Phật A Di Đà, tự chúng ta không thể, không có khả năng tƣởng tƣợng viên mãn 

nhƣ thế. Điều này ta không thể không cảm ân Phật A Di Đà. Ngài đã tƣởng tƣợng 

quá viên mãn, quá chu đáo, ta không nghĩ ra đƣợc. Ngài làm tăng thƣợng duyên 

cho chúng ta. 

Dƣới đây nói Ngài không khác biệt gì chúng ta. “Đặc vô đại nguyện đại hạnh”.  

Chúng ta thiếu chỗ này. 48 đại nguyện của Phật A Di Đà là tiêu biểu. Ta không 

có. 48 nguyện, nguyện nào cũng vì chúng sanh khổ nạn. Chúng ta ngày nay thì 

điều nguyện nào cũng cho mình, không hề nghĩ đến ai. Tâm lƣợng của Ngài đối 

với  chúng  sanh  quá  lớn.  Vì  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  trong  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới, không vì một đất nƣớc, một dân tộc, một thế giới riêng nào. Ngài vì 

tất cả chúng sanh trong vô lƣợng vô biên thế giới. Chúng ta không nghĩ đến thế. 

Tập 382  441 



Có đại nguyện còn cần đại hạnh, làm thật sự, dốc tâm dốc sức thực hiện, “phát 

khởi thắng nhân”. 

 “Bất giác bất tri trầm luân vĩnh kiếp” . Đối với đức tƣớng trí huệ trong tự tánh 

hoàn toàn không nhận ra, không biết đến, luân lạc trong sáu nẻo luân hồi khổ biết 

bao. Quá đáng thƣơng! 

 Nếu có thể một niệm hồi quang, mới biết gia nghiệp vẫn còn.  Liệu có thể quay 

đầu lại không? Trong Đại thừa Phật thƣờng bảo: “Quay đầu là bờ”. Hôm nay quí 

vị  đi  trên  con  đƣờng  luân  hồi.  Quay  đầu  lại  chính  là  con  đƣờng  Phật  đạo  vô 

thƣợng. Quí vị  không chịu quay lại, vẫn đi trên nẻo luân hồi thì còn cách  nào. 

Việc này gọi là gì? Gọi là vô duyên với Phật. Nếu quay lại đƣợc thì có duyên với 

Phật, Bồ Tát. Tôi đi trên đƣờng Phật đạo. Đi trên Phật đạo thật sự đƣợc lìa khổ 

đƣợc vui. Thân tâm quí vị không hề bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu. Việc của 

ngƣời không thể quấy nhiễu quí vị. Hoàn cảnh vật chất càng không thể rầy rà. Bất 

kỳ hoàn cảnh nào quí vị cũng đƣợc đại tự tại, quí vị không ngừng nâng cao linh 

tính của mình. Quí vị rất rõ vũ trụ và pháp giới. Nói cách khác, sanh từ đâu đến, 

chết đi về đâu, tất cả rõ ràng minh bạch. Hiểu rõ rồi mới biết căn bản không hề có 

chết, quăng bỏ thân này là giải thoát, có thân mới không tự tại. Thân này là gánh 

nặng, buông bỏ rồi đƣợc đại tự tại. Gia sản này là tự tánh vốn có. Nhớ đại sƣ Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự cụ túc”. Lúc thức tỉnh có, khi mê cũng có. Nếu 

bảo lúc mê không có tự tánh, gọi là mê thất, tự tánh không tác dụng. Lúc giác ngộ 

nó mới khởi tác dụng, quí vị sẽ tận hƣởng đƣợc những gì lúc mê không đƣợc thụ 

hƣởng. Khác biệt ở chỗ này. Chứ không phải thật đánh mất tự tánh. 

Tâm  thanh  tịnh  sẽ  sanh  trí  tuệ.  Tâm  không  thanh  tịnh  thì  sinh  phiền  não,  tâm 

thanh tịnh sanh. Nếu quí vị buông bỏ đƣợc phiền não, tâm thanh tịnh tâm khởi tác 

dụng toàn là trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, có thể làm chủ vạn vật. Tại 

sao không mong trí huệ mà thích phiền não? Đấy gọi là mê hoặc điên đảo. 

Ví dụ dƣới đây:  “Như nhập bảo Sơn, thủ chi vô tận, như du hương quốc, xúc xứ 

 mông huân” . Ví dụ rất hay, quí vị đi vào núi báu, trên núi toàn báu vật, quí vị lấy 

sao cho hết. Nhƣ quí vị đến xứ hƣơng, kháp nơi ngào ngạt hƣơng quý. Những gì 

quí vị tiếp xúc đều thơm tho. 

Nói thật thế giới  Cực Lạc chính là  núi báu, thế giới cực lạc  chính là xứ hƣơng. 

Quang minh, trân bảo, hƣơng quý của thế giới Cực Lạc tràn ngập khắp thế giới, 

442  Tập 382 



không nơi nào trong biến pháp giới hƣ không giới không có. Vì sao ta chẳng thấy, 

không ngửi đƣợc? 

Hai câu dƣới đây:  “Yếu tu thân đáo phương hưu, thận vật bán đồ nhi phế”.  Hai 

câu  này khích lệ chúng ta. Hiện nay chúng ta không thấy ánh sáng Phật, không 

thấy châu báu, không ngửi đƣợc diệu hƣơng, vì hiện giờ cỗ máy của chúng ta đã 

hỏng hóc. Ánh sáng của Phật, ánh sáng của đất đai sông núi thế giới Cực Lạc, bao 

loại  hƣơng  tuyệt  diệu  không  thể  diễn  tả,  ta  có  nhận  đƣợc  không?  Tiếp  thọ  rồi, 

chúng ta tiếp thọ rồi nhƣng không hề nhận ra. Chính vì sáu căn của ta: mắt, tai, 

mũi, lƣỡi, thân, ý là sáu căn bị che lấp, nhận đƣợc mà không có phản ứng. Vì sao 

thân tâm địa thanh tịnh, nhƣ A La Hán, Bích chi Phật lại có phản ứng? Chƣ Phật 

Bồ Tát tâm địa thanh tịnh bình đẳng nên có phản ứng. Chúng ta ở cùng ngài, vì 

sao ngài có phản ứng mà ta lại không phản ứng? Điều này chứng tỏ không phải 

ánh sáng Phật chỉ chiếu rọi ngài, không chiếu rọi ta. Không phải hƣơng báu chỉ 

ngào  ngạt  với  ngài,  không  tỏa  thơm  cho  ta.  Nếu  vậy  ngài  sẽ  có  phân  biệt  chấp 

trƣớc.  Ngài  không  hề  thế,  chính  ta  mới  nhƣ  vậy.  Chứng  minh  trong  kinh  nói 

không sai: thế giới Cực Lạc đích thực quang minh sáng rỡ, hƣơng quý ngạt ngào. 

Do thân tâm ta không sạch, ô nhiễm. Tuy đã tiếp xúc với ơn huệ của Phật A Di 

Đà ở thế giới Cực Lạc, mà vẫn hoang mang vô tri, chẳng hề ý thức. Vấn đề ở chỗ 

này.  Cho  nên  trong  giáo  lý  Đại  thừa  các  bậc  cao  tăng  thƣờng  nói:  “duy  chứng 

phƣơng tri”. Quí vị mới biết điều đó không hề giả dối. Muốn chứng đắc thì phải 

buông bỏ. Chính là buông hết chấp trƣớc mà trong kinh nói đến. Thật sự không 

chấp trƣớc vào nhất thiết pháp thế gian và xuất thế gian, thì tâm  thanh tịnh của 

quí vị mới hiện tiền. Thông tin của mƣời phƣơng thế giới đến, quí vị sẽ phản ứng, 

quí vị đều cảm nhận đƣợc. Vì sao vậy? Vì hiện giờ chúng ta cũng tiếp nhận đƣợc, 

nhƣng  không  cảm  nhận,  cũng  không  phản  ứng,  do  tâm  không  thanh  tịnh.  Tâm 

thanh tịnh mà hiện tiền thì có cảm nhận, có phản ứng. 

Công phu đƣợc nâng cao hơn, tâm  thanh tịnh hiện tiền, vậy quí vị chính là Bồ 

Tát. Không những quí vị có phản ứng, mà quí vị còn có thể giao du với chƣ Phật 

và Bồ Tát, trao đổi thông tin qua lại. 

Nâng cao hơn nữa thì khởi tâm động niệm đều không còn. Quí vị hòa làm một 

với  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Tác  dụng  khởi  lên  sẽ  lớn.  Nói  cách  khác 

hôm nay chúng ta toàn đƣa thể năng của ta, năng lực của tâm ta phát huy đến cực 

độ.  Đấy  là  mục  tiêu  cuối  của  Phật  pháp  Đại  thừa,  cũng  là  bổn  nguyện,  tâm 

nguyện của Phật A Di Đà. “Quyết Chứng Cực Quả” chúng ta học đến chỗ này. 

Tập 382  443 



Hồi 23 dƣới đây Thập Phƣơng Phật Tán. Đây cũng là bổn nguyện của Phật A Di 

Đà. Phẩm này có 3 đoạn lớn. 

Đoạn  thứ  nhất:   Sơ  minh  thập  phương  Phật  tán,  thứ  minh  Phật  tán  thân  ý,  mạt 

 minh nhất niệm tịnh tín, bất khả tư nghị công đức. Dƣới có 3 đoạn này, chúng ta 

xem kinh văn. 

 Phục thứ A Nan, đông phương hằng hà sa số thế giới, nhất nhất giới trung như 

 hằng sa Phật, các xuất trường thiệt tướng, phóng vô lượng quang, thuyết thành 

 thực ngôn, xưng tán vô lượng thọ Phật bất khả tư nghì công đức. 

Đây là thuyết minh tƣờng tận về đông phƣơng. Dƣới này giản lƣợc đi. 

 Nam tây bắc phương, hàng sa thế giới, chư Phật xưng tán, diệc phục như thị, tứ 

 duy thượng hạ, hằng sa thế giới, chư Phật xưng tán, diệc phục như thị. 

Vậy  là  đã  nói  rõ  mƣời  phƣơng  tam  thế  nhất  thiết  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  không  ai 

chẳng tán thán Phật A Di Đà. 

Ta  xem  chú  giải  của  Niệm  Lão:     “Thủ  tiêu  Đông  phương,  thuận  thế  tục  cố”.  

Đông nam tây bắc xếp phƣơng đông lên đầu. Đấy là thế gian của ta có tập tục, tập 

quán  này.  Trong  cảnh  giới  chƣ  Phật  và  Bồ  Tát,  mƣời  phƣơng  đều  bình  đẳng, 

không có trƣớc sau, lớn nhỏ, hoàn toàn bình đẳng. Đây là thuận theo thế tục, mặt 

trời mọc ở phƣơng đông. “Thế giới phương đông nhiều như số cát sông Hằng”.  

Kinh  Phật  dù  Đại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa,  khi  hình  dung  số  lƣợng  nhiều  thƣờng 

dùng  cát  sông  Hằng  để  so  sánh.  Năm  xƣa  Đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  giảng  dạy 

kinh pháp lâu nhất ở hai bờ sông Hằng. Nên khi nhắc đến sông Hằng ai cũng tận 

mắt nhìn thấy, cát sông Hằng rất mịn nhƣ bột mì. Quả thực khác với các loại cát 

khác. 

Tôi chƣa đến Ấn Độ. Có những vị hòa thƣợng đi Ấn hành hƣơng. Khi về tặng tôi 

cát  sông  Hằng  đựng  trong  lọ  nhỏ.  Tôi  thấy  quả  rất  mịn.  Lời  kinh  nói  có  thật, 

không  hề  giả  dối.  Số  lƣợng  cát  sông  Hằng  là  bao  nhiêu?  Không  sao  đếm  xuể! 

Vậy  thế  giới  phƣơng  đông  có  bao  nhiêu?  Một  thế  giới  là  giáo  khu  của  một  vị 

Phật. Phạm vị giáo hóa của một vị Phật là một thế giới, cũng gọi là một đại thiên 

thế giới. Đại thiên thế giới bao lớn? Dùng cách tính hiện này thì một tỉ dải ngân 

hà là một đại thiên thế giới, là thế giới của một vị Phật. Vậy ta phải biết đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni thị hiện thành Phật trên trái đất chúng ta. Trụ thế 80 năm. Đức 

Phật niết bàn năm 80 tuổi, rời khỏi thế giới chúng ta, rời khỏi trái đất. Không nên 

444  Tập 382 



nói  rời  thế  giới,  vì  thế  giới  quá  lớn,  đến  một  tỉ  dải  ngân  hà.  Ngài  đến  tinh  cầu 

khác.  Rời  nơi  đây  sang  chỗ  khác,  ngài  vẫn  đang  dạy  đệ  tử,  chƣa  hề  đứt  đoạn. 

Pháp vận của đức Thích Ca Mâu Ni là 12.000 năm với ngƣời trái đất chúng ta. Có 

chánh pháp, có tƣợng pháp, có mạt pháp. Đây đều là thuận theo thế tục mà nói. 

Ta  lại  xem:  “Nhất  nhất  giới  trung,  các  hữu  hằng  hà  sa  số  chi  Phật”.  Thế  giới 

nhiều nhƣ số cát sông Hằng. Hiện giờ mỗi thế giới, mỗi thế giới lại có Phật nhiều 

nhƣ số cát sông Hằng. Vậy có bao nhiêu vị Phật? Không thể nói đƣợc, chẳng các 

nào tính ra. Những vị Phật này, mỗi vị đều “xuất quảng trƣờng thiệt tƣớng, phóng 

vô lƣợng quang, thuyết thành thực ngôn”  .  Quảng trƣờng thiệt tƣớng là một trong 

32 tƣớng. Phật có tƣớng lƣỡi rộng dài trong 32 tƣớng. Lƣỡi chúng ta mà thè ra 

không liếm đƣợc mũi. Lƣỡi Phật đƣa ra có thể che kín mặt. Năm xƣa khi còn tại 

thế ngài vẫn luôn biểu diễn cho mọi ngƣời xem, không hề giả dối. Tƣớng đó từ 

đâu mà có? Do đời đời kiếp kiếp không nói láo, không dối gạt ngƣời. Do miệng 

xa lìa bốn lỗi: Không nói láo, không nói hai lƣỡi. Nói hai lƣỡi là đâm thọc thị phi, 

không nói ác, không nói thô tục, không thêu dệt. Thêu dệt là dùng lời ngon ngọt 

lừa dối kẻ khác.  Không có bốn lỗi này, nên tƣớng lƣỡi  rộng dài. Nếu có kẻ thè 

lƣỡi  ra  liếm  đƣợc  mũi  thì  kẻ  đó  phải  ba  kiếp  không  nói  dối,  mới  có  tƣớng  đó. 

Lƣỡi Phật thè ra che kín mặt, chứng tỏ đức Thích Ca Mâu Ni đời đời đều không 

dối trá, mới hiện tƣớng đó. Để làm gì? Để mọi ngƣời tin lời Phật. Lời Phật chân 

thật, không có câu nào giả dối. 

“Phóng vô lƣợng quang Thuyết thành thực ngôn xƣng tán vô lƣợng thọ Phật bất 

khả tƣ nghị công đức”. 

Hết giờ rồi, bài giảng sau, chúng ta sẽ bắt đầu giảng từ chỗ này. 

 



 

Tập 382  445 



Tập 383 

Chuyển ngữ: Lý Hƣơng 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 22/04/2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải,trang 474, hàng thứ hai đếm từ dƣới lên, bắt đầu xem từ 

câu cuối cùng. 

 Quảng Trường Thiệt Tướng là một trong 32 tướng, lưỡi rộng và dài, mềm mại, 

 đỏ mỏng, thè ra khỏi miệng, có thể che kín mặt đến chân tóc. 

Đây là giải thích trong  kinh văn, chƣ Phật nhiều nhƣ  số  cát sông Hằng  đều có 

tƣớng lƣỡi rộng dài. Giải thích câu này. Quảng Trƣờng Thiệt Tƣớng là một trong 

32 tƣớng, chú thích rất rõ, lƣỡi rộng và dài. Trong kinh điển đại thừa ta thƣờng 

đọc. Kim Cang Kinh Giảng Nghĩa của Giang Vị Nông cƣ sĩ. Trong nói rất rõ về 

32 tƣớng tốt, 80 vẻ đẹp. Mỗi tƣớng tốt đều do thiện đức tích lũy tạo thành. Lƣỡi 

rộng dài là do không nói láo. Dƣới đây có đoạn nói đến việc đó. Trong kinh Phật 

thƣờng bảo ta nếu nhƣ có kẻ 3 đời không nói láo, liên tục 3 đời nhƣ thế, đƣơng 

nhiên ngƣời này tu rất khá và không tạo ác nghiệp, ba đời đều đƣợc thân ngƣời, 

ba  đời  đều  đƣợc  học  giáo  pháp  của  Phật.  Không  hề  phạm  bốn  lỗi  của  miệng: 

không nói láo; không nói hai lƣỡi; không nói lời thêu dệt, bay bƣớm; không nói 

lời  ác  ý.  Thì  ngƣời  nhƣ  thế  lƣỡi  sẽ  liếm  đƣợc  chóp  mũi.  Thè  ra  là  có  thể  chạm 

đƣợc đầu mũi. Lƣỡi của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni phủ che đƣợc gƣơng mặt đến 

tận chân mép tóc của ngài. Điều đó chứng tỏ với chúng sanh Đức Phật trong vô 

lƣợng kiếp đời đời kiếp kiếp chƣa từng nói láo, nên mới có tƣớng lành nhƣ vậy. 

Chứng  minh lời Phật dạy đáng tin, ta tiếp nhận đƣợc.  Không phải hiện giờ  mọi 

ngƣời tán thán mà là mƣời phƣơng thế giới, mỗi phƣơng thế giới đều dùng số cát 

sông Hằng để tỉ dụ, thật ra thì số cát sông Hằng cũng không thể nào so sánh xác 

thực đƣợc. Mỗi vị Phật trong từng thế giới cũng y nhƣ số cát sông Hằng, cát sông 

Hằng lại nhân với cát sông Hằng, biết bao nhiêu chƣ Phật! 

Vì sao nhiều Phật đến thế? Thật ra chúng ta có thể cảm nhận trên lý thuyết, trong 

Kinh hoa nghiêm Phật dạy rằng: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Câu này hết sức 

quan trọng. Cho nên tâm bình đẳng của Phật, tâm của Bồ Tát luôn chứa chất cảm 

446  Tập 383 



ơn, thành kính. Bởi vì ngài biết tất cả chúng sanh vốn là Phật. Tất cả chúng sanh 

tƣơng lai đều sẽ thành Phật. Chỉ khác nhau ở sớm hay muộn thôi. Kinh cũng nói 

rất rõ về nguyên nhân của việc sớm và muộn đó. Luôn do gặp duyên khác nhau. 

Trong  đời  ta  gặp nhân  duyên  này,  nếu  thật  muốn  thành  Phật  thì  chẳng  hề  khó. 

Đây  là  con  đƣờng  dễ  đi  duy  nhất  trong  84000  pháp  môn.  “Vạn  ngƣời  tu,  vạn 

ngƣời  đến  đƣợc”.  Trong  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  có  nói  rất  rõ:  tạo  tội 

nghiệp nặng nề ngũ nghịch thập ác. Tội ngũ nghịch chắc chắn phải đọa xuống địa 

ngục A Tì. Nếu đƣợc nghe pháp môn này mà hồi tâm chuyển ý, chân thành sám 

hối, phát bồ đề tâm, một lòng chuyên niệm, thì đều có thể vãng sanh, chẳng sót ai 

cả. Quí vị muốn hỏi vì sao? Vì kẻ ác khi biết quay đầu lại, biết sám hối thì đã là 

ngƣời thiện. Họ vốn là ngƣời thiện. Ngay cả ở Trung Quốc, khi Phật giáo chƣa 

truyền đến mà tổ tiên của ngƣời của chúng ta cũng bảo con cháu rằng: nhân tánh 

bổn  thiện  –“nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”.  Bổn  thiện  chính  là  Phật  tánh.  Tất  cả 

chúng sanh đều có Phật tánh, sao có thể không thành Phật đƣợc! 



Cho nên việc trở thành Phật là trong phận sự của chúng ta. Phải nên làm nhƣ thế. 

Vì sao chứ? Vì chúng ta đã mê thất tự tánh, luân hồi trong sáu nẻo quá khổ sở! 

Nếu chúng ta may mắn sống vào đời thanh bình thịnh vƣợng, thì kiếp ngƣời cũng 

tạm đƣợc. Nếu không có phƣớc báo gặp thời loạn lạc, nhất là nhƣ hiện nay trái 

đất quá nhiều thiên tai, biến loạn. Xƣa nay lịch sử chƣa từng ghi chép nhiều thế 

bao giờ, quá khổ sở. Không có thiên tai chiến nạn thì cũng sống rất khổ. 

Đức Thế Tôn giới thiệu với chúng ta thế giới Cực Lạc Tây phƣơng, ta đọc xong 

vô cùng ngƣỡng mộ. Đấy là nơi ta nên đến. Và Phật nhắc đi nhắc lại với ta rằng: 

nếu con thật lòng muốn đến đó thì ngay trong đời này sẽ đến đƣợc đó, không sót 

kẻ nào cả. Kẻ phạm tội ngũ nghịch thập ác còn đến Cực Lạc đƣợc mà. Chỉ có một 

hạng ngƣời không đến cõi cực lạc đƣợc, đó là hạng không tin. Đã không tin thì bó 

tay. Không tin nghĩa là chẳng chịu vãng sanh. Qua đó có thể biết vãng sanh đƣợc 

hay  không,  có  thể  thành  Phật  trong  kiếp  này  đƣợc  hay  không,  tất  cả  đều  nằm 

trong tay của chính ta. Chẳng liên quan gì đến bất kỳ ai. Tại sao chúng ta không 

chịu đi? 

Những năm qua tôi đã giảng rất nhiều, trong kinh nói về Lục đạo luân hồi, thực ra 

cũng có sáu con đƣờng. Hiện nay chính chúng ta tạo ra, dù cố ý hay vô tình, bày 

ra trƣớc mặt chúng ta, rõ ràng chỉ có 2 con đƣờng có thể thực hiện đƣợc: một là 

Tập 383  447 



cầu sanh tịnh độ, hai là đọa vô gián địa ngục. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo 

tác của ta, mở quyển kinh ra đối chiếu xem, có phải chúng ta tạo tội nghiệp địa 

ngục rồi chăng? Tạo tội nghiệp địa ngục sao có thể không đọa? 

Năm trƣớc chúng tôi thấy quyển sách này . Đây là quyển Bí Ẩn Đoàn Quân Của 

Đại Đế Khải Tát Đông Chinh Trung Quốc. 2100 năm trƣớc, đoàn quân này đều 

chết  hết  ở  Trung  Quốc,  bị  tiêu  diệt  hết.  Thân  chết  nhƣng  linh  hồn  không  chết. 

Chuyện này khiến chúng ta phải ý thức đến việc, thân xác có sống có chết, nhƣng 

ta  thì  không  sống  không  chết.  Thân  của  ta  có  sanh  có  tử,  nhƣng  ta  không  sanh 

không  tử.  Ta  vẫn  còn  luân  hồi  xoay  vần  trong  sáu  nẻo.  Linh  hồn  có  phải  là  ta 

không?  Không thể bảo linh hồn là ta, cũng không thể bảo linh hồn chẳng phải là 

ta. Vì sao thế? Vì nó là ta đã biến chất đi. Biến chất thế nào? Mê  muội,  mất tự 

tánh của ta. Nếu thứ đó thức tỉnh. Thì không gọi là linh hồn mà gọi là linh tánh. 

Vẫn là nó, mê thì gọi là linh hồn, giác ngộ thì gọi là linh tánh. Linh tánh thì bất 

diệt,  linh  tánh  là  chân  ngã,  cái  ta  thật  sự.  Ngƣời  đi  tu  tu  gì?  Chẳng  phải  là  họ 

không ngừng đƣa linh tánh lên cao, cho đến cảnh giới cứu cánh viên mãn chính là 

quả vị diệu giác đại thừa. 

Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta đọc thấy Bồ Tát có 51 cấp. Cứ từng bậc, từng 

bậc nâng lên. Đến bậc diệu giác thì viên mãn, trở về với tự tánh vốn có. Minh tâm 

kiến tánh rất hay, kiến tánh là thành Phật. Nhƣng sau khi kiến tánh rồi còn phải 

tu. Kiến tánh chƣa trở về tự tánh. Nhƣng ngƣời đã kiến tánh chắc chắn sẽ quay lại 

tự tánh vốn có, đấy chỉ là vấn đề sớm  muộn thôi. Trong kinh Hoa Nghiêm nói, 

minh tâm kiến tánh là Bồ Tát Sơ trụ. Cứ lên từng bậc cho đến đẳng giác có 41 địa 

vị. 41 địa vị đó đều là minh tâm kiến tánh. Thế tại sao lại còn 41 địa vị? Thật có 

41 địa vị nhƣng quí vị không thể bảo là có, bởi vì những ngƣời minh tâm kiến 

tánh này đã cắt đứt vô thỉ vô minh rồi. Vô thỉ vô minh là gì? Là khởi tâm động 

niệm, lục căn trong cảnh giới không khởi tâm không động niệm. Đấy là tự tánh 

bổn định. Lúc Lục tổ Huệ Năng khai ngộ đã nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao 

động”, đấy chính là tự tánh bổn định. Cho nên định mới là chân tâm thật sự, chân 

tâm hiện tiền. Khởi niệm đã sai rồi. Vì ý niệm chính là do quí vị bất định, quí vị 

đã dao động, đã mê. Họ đều buông bỏ hết tất cả phân biệt chấp trƣớc khởi tâm 

động niệm. Cảnh giới đó là cảnh giới bình đẳng. Trên đề kinh này là Thanh Tịnh 

Bình  Đẳng  Giác.  Họ  đều  đạt  đƣợc  cảnh  giới  này.Thế  tại  sao  vẫn  còn  cấp  bậc? 

Cấp bậc là do tập khí chƣa dứt. Tập khí vô thỉ vô minh. Tập khí không trở ngại, 

nhƣng chỉ ngăn cản một việc là ngăn cản quí vị quay về tự tánh. Có nghĩa là quí 

448  Tập 383 



vị  trụ  ở  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  không  thể  tiến  vào  cõi  thƣờng  tịch 

quang.Thƣờng tịch quang chính là tự tánh. Thƣờng tịch quang cũng chính là Đại 

Bát Niết Bàn trong kinh điển đại thừa nhắc đến. Tập khí vô thỉ vô minh có cách 

gì để dứt đoạn? Chẳng có cách nào. Không khởi tâm không động niệm thì còn 

cách nào? Chỉ là để cho thời gian trôi qua tự nhiên sẽ mất đi thôi. Cho nên không 

trở ngại gì cả là vậy. Bồ Tát ở cõi thật báo trang nghiêm có trí huệ, thần thông, 

đức tƣớng, không khác biệt so với diệu giác vị Phật quả. Khởi tác dụng cũng vậy, 

chúng sanh hữu duyên trong biến pháp giới hƣ không giới đều có cảm  ứng đạo 

giao với ngài. Bồ Tát có năng lực hóa thân, không chỉ ngàn trăm ức hóa thân, mà 

còn đồng thời có thể ứng với tất cả cảm của chúng sanh hữu duyên. Chúng sanh 

có cảm, Phật sẽ có ứng, cảm ứng đạo giao nhau. 

Trƣớc đây chúng ta nói rất nhiều về cảm ứng, có thể chia làm 4 loại lớn: hiển cảm 

hiển ứng, minh cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm minh ứng, 4 dạng. 

Cách ứng nhƣ thế nào? Chƣ Phật Bồ Tát không khởi tâm không động niệm. Quí 

vị  muốn  hỏi  ngài  có  cách  gì  thì  ngài  đâu  có  cách.  Từ  đó  cho  thấy,  cái  ứng  mà 

chúng ta nhìn thấy là do ý niệm của chúng ta biến hiện ra. Ý niệm của chúng ta là 

duyên, ứng của ngài là nhân. Khi nhân duyên hòa hợp thì cảnh giới sẽ hiện tiền. 

Chính là lời trong kinh Lăng Nghiêm nói: tùy theo ý niệm của chúng sanh mà thị 

hiện, chứ không phải theo ý niệm của Phật. Phật không có ý niệm. Pháp thân Bồ 

Tát chính là Phật.  Thật sự hằng thuận chúng sanh, tùy  hỉ công đức.  Trong kinh 

Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”. Nhƣ chúng ta gõ trống, 

trống  đâu  có  ý  niệm.  Gõ  lớn,  vang  lớn,  gõ  khẽ,  vang  khẽ,  không  gõ  thì  không 

vang. Cho nên ta khởi tâm động niệm cầu Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát phản ứng lại 

chứ ngài không hề khởi tâm động niệm. Cần dùng thân gì để độ thì ngài sẽ hiện 

ra thân đó, cần nói pháp gì để độ thì ngài sẽ nói pháp đó. Vì sao vậy? Vì chúng ta 

muốn nhìn thấy tƣớng gì, muốn nghe pháp gì thì ngài sẽ có phản ứng đó cho. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc, chánh báo, Phật A Di Đà thuyết pháp, y báo, quí vị 

nhìn xem cỏ cây hoa lá¸ tất cả đều tuyên dƣơng diệu pháp. Đấy cũng là ý niệm 

của chúng ta cảm, đƣơng nhiên sẽ hồi ứng lại. Do đó chúng ta rõ năm xƣa Phật 

Thích Ca Mâu Ni tại thế, Phật có nói câu pháp nào không? Không. Chúng sanh 

chúng  ta  thỉnh  giáo  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  nêu  ra  vấn  đề,  đƣơng  nhiên  có  hồi 

ứng.  Không  hề  thông  qua  suy  ngẫm,  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Qua  đó 

chúng ta có thể hiểu đƣợc đấy là hồi ứng của tánh đức. Phật đã thị hiện nhƣ thế 

Tập 383  449 



đó là duyên, chớ nên hiểu lầm Phật vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trƣớc, vẫn 

còn khởi tâm động niệm. Hiểu nhƣ vậy là sai hoàn toàn! 

Cho nên thuyết pháp, pháp gọi là diệu, diệu ở đây đúng là kỳ diệu không thể nói 

hết đƣợc. Quảng trƣờng thiệt tƣớng cũng là duyên. 32 tƣớng này, “phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”, đều là hằng thuận chúng sanh. Ấn Độ xƣa có tập tục cho 

rằng có 32 tƣớng là tƣớng ngƣời vĩ đại, tƣớng thánh nhân, cho nên đƣơng nhiên 

ngài hiện tƣớng này, đó là tùy tâm chúng sanh mà hiện. 

Trong Kinh A Di Đà Lƣợc Giải, Cừ Am sƣ nói rằng:  “xuất quảng trường thiệt, 

 biểu vô hư vọng”.  Quan trọng là điều này. Hiển thị, thể hiện chân thực, không dối 

trá.  “Vô lượng kiếp lai, khẩu ly tứ quá” . Bốn loại lỗi của miệng, nhƣ trong thập 

thiện  nghiệp  có  nói:  không  nói  láo,  không  nói  hai  lƣỡi,  không  nói  lời  thêu  dệt 

màu  mè,  thêu  dệt  màu  mè  chính  là  dùng  lời  ngon  tiếng  ngọt  lừa  dối  kẻ  khác, 

không nói lời ác khẩu, ác khẩu là ngôn ngữ thô bạo làm cho ngƣời ta khó chịu khi 

nghe.  Bốn  lỗi  này  đều  không  hề  phạm  gọi  là  không  vọng  ngữ ,  “cố  cảm  thử 

 tướng”.  Cho nên đấy là tự nhiên. Quí vị thật sự tu nhƣ thế thì sẽ cảm đƣợc quả 

báo nhƣ vậy. 

 Lại trong Viên Trung Sao có nói: “Duy thế tôn đa kiếp thực ngữ, cố thiệt tướng 

 quảng trường, siêu dị thường nhân”.  Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở đoạn trên nói 

là vô lƣợng kiếp, trong Viên Trung Sao cũng bảo là nhiều kiếp, chiêu cảm đƣợc 

quả  báo  thù  thắng  thế  này.  Có  thường  tướng  khác  với  hiện  tướng,  nếu  thường 

 tướng khi co lại tuy thường ở miệng, thè ra thì che được mặt đến tận chân tóc.  

Ngài không thè ra thì quí vị không thấy đƣợc, vì lƣỡi nằm trong miệng. Khi ngài 

đƣa lƣỡi ra thì lƣỡi che đƣợc mặt.  Thị hiện như thế để khiến cho ngoại đạo sanh 

 lòng tin.  Nếu quí vị không tin Phật nói chân thành, thì Phật sẽ biểu diễn cho quí 

vị xem tƣớng lƣỡi đó. 

Thừa xƣa phong trào học đạo của ngƣời Ấn rất thịnh. Việc tu hành, tu đạo trong 

thời  của  Đức  Thế  Tôn  gần  nhƣ  là  một  trào  lƣu  thời  thƣợng  của  ngƣời  Ấn,  mọi 

ngƣời đều thích. Những ngƣời tu theo các đạo khác, khi gặp Đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni,  nghi  ngờ  những  lời  Phật  nói,  Phật  bèn  dùng  phƣơng  pháp  này  để  thị 

hiện, cho họ biết, lời của Nhƣ Lai là lời chân thật. 

Còn  nói  về  hiện  tƣớng  thì  lại  có  lớn  nhỏ  khác  nhau,  nhƣ  trong  Kinh  A  Di  Đà, 

trong kinh A Di Đà có những câu sau đây:  “như thị đẳng hằng hà sa số chư Phật, 

 các  ư  kỳ  quốc  xuất  quảng  trường  thiệt  tướng,  biến  phú  tam  thiên  đại  thiên  thế 

450  Tập 383 



 giới, thuyết thành thực ngôn, nhữ đẳng chúng sanh, đương tín thị xưng tán, bất 

 khả tư nghị công đức, nhất thiết chư Phật sở hộ niệm kinh” . 

Tƣớng lƣỡi rộng dài này lớn lắm, không chỉ che hết mặt, mà còn che trùm cả tam 

thiên  đại  thiên  thế  giới.  Việc  này  có  thật  không?  Lời  này  của  Phật  có  hơi  quá 

không? Nếu nói quá thì cũng là vọng ngữ. Vậy  chúng ta nên giải thích  nhƣ thế 

nào? Các nhà vật lý hiện nay cho ta biết, ở đoạn trƣớc chúng ta từng đọc về một 

sợi lông, một hạt bụi. Lông là lông tơ, đầu sợi lông tơ có chánh báo nhỏ nhất. Bụi 

là vi trần, là y báo nhỏ nhất. Những cái nhỏ nhất này vẫn chƣa là nhỏ. Ngài bảo 

trên đầu của một sợi lông tơ, một hạt bụi, thì chúng ta không thể nào tƣởng tƣợng 

đƣợc. Điểm nhỏ nhất đó, Hoàng Niệm lão là ngƣời học khoa học, đã nói với ta 

trong chú giải của ông: những nhà khoa học gần đây nhất, ở thập niên 80, cũng có 

nghĩa là khoảng 30 năm gần đây, những nhà vật lý đã phát hiện, lƣợng tử  nhỏ 

nhất  và  cũng  gọi  là  tiểu  quang  tử,  rất  nhiều  khả  năng chính  là  cực  vi  chi  vi  mà 

trong kinh Phật nói. Không thể còn gì nhỏ hơn nữa. Nhỏ đến mức độ nào? Chúng 

ta nói về nguyên tử, điện tử, hạt điện tử xoay xung quanh hạt nguyên tử rất giống 

nhƣ  một  hành  tinh,  nhƣ  thái  dƣơng  hệ  vậy.  Mắt  thƣờng  không  thấy  đƣợc.  Hạt 

nguyên  tử  tựa  mặt  trời,  ở  trung  tâm,  xoay  quanh  nó  là  các  hạt  điện  tử,  nhƣ  các 

hành tinh. So sánh chỗ nhỏ nhất đó với hạt điện tử, thì bao nhiêu chỗ nhỏ nhất đó 

mới bằng đƣợc một hạt điện tử?  Câu trả lời là 10 tỷ. Cũng có nghĩa là 1 phần 10 

tỷ của hạt điện tử là vi điểm - điểm nhỏ nhất. Thứ nhỏ đến thế về hiện tƣợng vật 

chất. 

Chúng  ta  đọc  đƣợc  trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán:  hiện  tƣợng  vật  chất 

không tách khỏi hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng vật chất nhỏ đến đâu, nhƣ tiểu 

quang tử mà các nhà vật lý hiện nay nói cũng có đủ hiện tƣợng ngũ uẩn: sắc thọ 

tƣởng hành thức. “Quán Tự Tại Bồ Tát chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn 

nói đó chính là tiểu quang tử. Trong Phật pháp nói là cực vi chi vi, nó là hiện 

tƣợng vật chất. Trong hiện tƣợng vật chất này có thọ tƣởng hành thức, có tất cả 

những  thứ  đó.  Không  những  thế,  trong  tiểu  quang  tử  này  còn  có  thế  giới.  Biến 

pháp giới hƣ không giới ở trong tiểu quang tử này. Trong kinh nói rằng: Phổ Hiền 

Bồ Tát, Đẳng Giác Phổ Hiền có năng lực vào thế giới bên trong hạt bụi vi trần. 

Vào trong thế giới vi trần để tham bái, viếng thăm chƣ Phật Nhƣ Lai. Vào trong 

đó  cúng  dƣờng  Phật,  nghe  kinh,  nghe  pháp.  Vì  bên  trong  đó  rất  lớn.  Thế  giới 

không hề thu nhỏ, vi điểm này cũng không hề phóng lớn. Thế mà trong vi điểm 

này lại có cả một thế giới. Chúng ta phải hiểu đƣợc lý này. 

Tập 383  451 



Cái lƣỡi bình thƣờng của chúng ta che đƣợc bao nhiêu vi điểm. Mỗi một vi điểm 

đều là biến pháp giới hƣ không giới. Trong đoạn này viết: “Biến phú tam thiên 

đại thiên thế giới”. Thì khả năng này là có thật, không hề giả dối. Đấy là chân 

tƣớng của sự thật. Ai nắm rõ? Phổ Hiền Vƣơng Bồ Tát hiểu rõ. Quí vị hỏi ngài thì 

chắc chắn ngài sẽ nói cho quí vị biết. Thật đấy, chẳng hề giả dối chút nào. Sau đó 

ngài  sẽ  quay  lại  bảo  quí  vị:  con  cũng  thế,  chỉ  tự  con  không  biết  mà  thôi.  Nếu 

chúng  ta  hiểu  đƣợc  một  ít  kiến  thức  thông  thƣờng  trong  tự  tánh  thì  vấn  đề  đã 

đƣợc giải quyết hoàn toàn rồi. Tự tánh chỉ cần xứng tánh thì không có lớn nhỏ. 

Chỉ  cần  xứng  tánh  thì  không  có  không  gian  và  thời  gian.  Không  có  thời  gian, 

không  có  quá  khứ,  tƣơng  lai.  Không  có  không  gian  thì  không  có  cự  li,  cũng  có 

nghĩa không hề có lớn hay nhỏ. Nếu quí vị bảo lớn thì lớn vô cùng. Nếu quí vị 

bảo nhỏ thì nhỏ đến cực vi. Đấy là một chẳng phải hai. Thực tế chỉ là một niệm 

ngay đây. Một ngay đây này rất khó hiểu. Một niệm này chính là nhất niệm mà 

Di Lặc Bồ Tát và Phật Thích Ca Mâu Ni đối thoại. Một cái khảy móng tay có 32 

ức trăm ngàn niệm. Chính là một niệm nhƣ thế. Một niệm này nếu nhƣ dứt đoạn 

thì hƣ không pháp giới đều không còn nữa. Dứt đoạn là sao? Dứt đoạn là trở về 

lại tự tánh. Một niệm này mà không dứt, Bồ Tát ở cõi thật báo, 41 vị pháp thân 

đại sĩ đã cắt đứt rồi, nhƣng vẫn còn dây tơ vƣơng vít, các ngài đã cắt đứt đƣợc 

khởi  tâm  động  niệm,  nhƣng  tập  khí  thì  chƣa  đoạn,  nên  vẫn  còn  vƣơng  vít,  vẫn 

còn hiện tƣợng phát sinh ra. Ngày nào mà tập khí này dứt tận, thì cảnh giới này 

không còn. Cõi thật báo cũng không còn. Cho nên tất cả tƣớng đều là hƣ vọng, 

bao  gồm  luôn  cả  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  cũng 

không ngoại lệ. Chỉ có một thứ thật sự không sanh không diệt, đó là thƣờng tịch 

quang.  Thƣờng  tịch  quang  chính  là  thể  thanh  tịnh  viên  minh  của  tự  tánh.  Nó 

không  sanh  diệt,  không  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  có  hiện  tƣợng  tinh  thần, 

cũng không có hiện tƣợng tự nhiên. Nó chẳng có gì cả. Cho nên khoa học bó tay 

với nó, vĩnh viễn không bao giờ thăm dò đƣợc. Trong kinh Phật nói rất rõ về sự 

việc  này.  Vì  sao  lại  không  thăm  dò  đƣợc?  Vì  quí  vị  dùng  vọng  tâm,  dùng  tâm 

phân biệt, tâm chấp trƣớc. Phân biệt là thức thứ sáu, chấp trƣớc là mạt na- thức 

thứ bảy. Công năng của thức thứ sáu lớn nhất, Phật bảo thế. Quí vị xem nó tƣơng 

ứng với 51 tâm sở. Không có tâm  sở  nào  mà nó không tƣơng  ứng. Đối ra bên 

ngoài thì nó có thể duyên đến cả vũ trụ. Còn đối nội thì nó có thể duyên đến A lại 

da. Các nhà lƣợng tử lực học hiện đại đã nhìn thấy đƣợc thứ này, chính là hiện 

tƣớng A lại da. A lại da có 3 tƣớng vi tế. Nghiệp tƣớng của a lại da, nhà khoa học 

gọi  nó  là  năng  lƣợng.  Chuyển  tƣớng  của  A  lại  da  chính  là  kiến  phần.  Nghiệp 

452  Tập 383 



tƣớng là tự chứng phần. Chuyển tƣớng là kiến phân, khoa học gọi là thông tin. 

Cảnh  giới  tƣớng  là  tƣớng  phần,  khoa  học  gọi  nó  là  vật  chất.    Cũng  có  nghĩa  là 

dùng ý thức, những gì quí vị duyên tới đƣợc là cực hạn. Quí vị đã đạt đến cực hạn 

rồi thì không có cách gì đột phá nữa. Hiện giờ khoa học biết hiện tƣợng vật chất 

từ đâu mà có, biết đƣợc ý niệm là nền tảng của hiện tƣợng vật chất. Cho nên hiện 

tƣợng vật chất từ ý niệm mà phát sanh ra. Nhƣng ý niệm từ đâu mà có, phát sanh 

nhƣ thế nào thì khoa học không tìm ra. Họ chỉ nói một câu, cũng chính xác là: từ 

không sanh ra có. 

Tâm thanh tịnh tự tánh. Ai biết đƣợc thƣờng tịch quang? Trong kinh nói rất hay: 

sự  việc  này  thì  “chỉ  có  chứng  mới  biết  đƣợc”.  Quí  vị  chứng  đắc  thì  quí vị  biết. 

Dùng cách gì để chứng? Dùng thiền định, chính là buông xả. Nếu quí vị thật sự 

có thể buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc thì quí vị sẽ biết. 

Bởi vì khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là vọng tâm. Vọng tâm thì chỉ 

có thể duyên với vọng cảnh. A lại da là vọng, hƣ vọng. Pháp giới hƣ không giới 

cũng  là  hƣ  vọng.  Quí  vị  có  thể  duyên  tới  đƣợc  hƣ  vọng.  Nhƣng  cái  chân  thì 

không duyên tới đƣợc. Quí vị buông bỏ vọng thì chân sẽ ở ngay hiện tiền. Sự việc 

là nhƣ thế đó.  Nếu giới khoa học có thể buông bỏ phân biệt chấp trƣớc khởi tâm 

động niệm thì họ sẽ thành Phật, họ sẽ đƣợc biết. 

Trong kinh đức Phật dạy chúng ta: trong giáo pháp đại thừa, Bát Địa Bồ Tát đƣợc 

gọi là Bất động Địa, đã nhìn thấy đƣợc. Trên bát địa có Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng 

Giác, Diệu giác, năm địa vị. Năm địa vị cao nhất này đều rõ, đều nhìn thấy. Thực 

ra thì Bồ Tát sơ trụ cũng thấy, nhƣng mơ hồ không rõ thôi. Bởi vì Bồ Tát sơ trụ 

còn tập khí dày đặc. Về sau khi tập khí dần mỏng đi, dần nhạt đi thì sẽ dần nhìn 

rõ  hơn.  Đến  Bát  Địa  thì  trong  suốt,  hoàn  toàn  rõ  ràng.  Nói  đến  cứu  cánh  chân 

chánh,  đấy  là  quả  vị  diệu  giác.  Diệu  giác  quay  về  thƣờng  tịch  quang.  Tất  cả 

những  hiện  tƣợng  này  đều  không  còn  nữa.  Những  việc  này  khó,  quá  khó  hiểu! 

Thời xƣa không có các ngành khoa học. Phật nói những điều này thì ai tin? Hiện 

nay  nếu  không  có  các  báo  cáo  khoa  học  thì  chúng  ta  vẫn  còn  hoài  nghi  vấn  đề 

này. Chẳng thể không nghi. Nhờ có ánh sáng khoa học hiện đại giúp chúng ta dứt 

nghi ngờ, sanh tín tâm. Chẳng còn hoài nghi mà tin chắc về điều Phật nói trong 

kinh. Tin chắc thì chúng ta thực sự chịu đến thế giới Cực Lạc. Ta biết đƣợc thế 

giới Cực Lạc không giả, Phật A Di  Đà có thật. Chúng ta  mới phát tâm,  chuyên 

tâm hƣớng về đó. Trong kinh bảo ta:  “Phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm”. 

Câu này quá sức quan trọng. Dựa vào câu này sẽ quyết định chúng ta đƣợc sanh 

Tập 383  453 



về tịnh độ, đƣợc gặp Phật A Di Đà, đƣợc một đời thành Phật. Cho nên tất cả chƣ 

Phật  Nhƣ  Lai  trong  10  phƣơng  thế  giới  chẳng  ngƣời  nào  là  không  tán  thán  bộ 

kinh này. 

Tên kinh này chính là tên gốc của Kinh A Di Đà. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã 

nói: “Xƣng tán bất khả tƣ nghị công đức nhất thiết chƣ Phật sở hộ niệm kinh”. 

Chính là tên gốc của  Kinh A Di Đà. Đại sƣ Cƣu Ma La Thập khi dịch đã đổi tên 

thành Kinh A Di Đà. Trực tiếp dạy ta niệm Phật, dụng ý này cực kỳ tốt. 

Công đức bất khả tƣ nghị là sao? Chính là niệm Phật A Di Đà. Niệm Phật A Di 

Đà là công đức bất khả tƣ nghị, tất cả chƣ Phật đều hộ niệm, đều tán thán, đều 

khuyên mọi ngƣời học theo danh hiệu công đức bất khả tƣ nghị! Kinh nói: “biến 

phú tam thiên đại thiên thế giới” tức là hiện tƣớng thù thắng. 

 “Kinh này”  chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ,  “Đại tiểu nhị bổn tương hiệu”.  Kinh 

vô lƣợng thọ đƣợc gọi là đại bổn. Kinh A Di Đà đƣợc gọi là tiểu bổn. So sánh hai 

bộ kinh này thì đại bổn không nói “biến phú”, nhƣng kinh đại bổn nói “phóng vô 

lƣợng quang”.  “Cố tri thiệt tướng tức thị thử quang”. Luồng ánh sáng này phát ra 

từ  lƣỡi.  Luồng  ánh  sáng  này  chính  là  tướng  lưỡi,  chẳng  phải  hai  chẳng  phải 

 khác.  Cho nên trong lời kinh nói: “xuất quảng trường thiệt tướng phóng vô lượng 

 quang thuyết thành thực ngôn” . Nhƣ thế thì xem ra đại bổn và tiểu bổn vốn nhƣ 

nhau.  Do  đó  mới  biết  phát  âm  không  chỉ  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  mà  biến 

pháp giới hƣ không giới, quyết không chỉ giới hạn trong tam thiên đại thiên thế 

giới mà thôi. 

 Lại trong Viên Trung Sao tiếp tục nói:  Pháp Hoa nói cao nhưng không nói rộng. 

 nên  bảo  trên  đến  Phạn  Thế.   Phạn  là  Đại  Phạn  Thiên,  nói  rằng  trên  thì  đến  Đại 

Phạn Thiên Vƣơng.  Kinh này nói rộng nhưng không nói cao nên nói: “biến phú 

 tam thiên đại thiên thế giới”. Ý cũng tương đồng như vậy.  Vì đỉnh của tam thiên 

đại thiên thế giới chính là Ma Hê Thủ La Thiên Vƣơng, Đại Phạn Thiên Vƣơng 

chỉ  cho  vị  này,  đỉnh  của  cõi  trời  sắc  giới.  Nên  biết  hai  bộ  kinh  lớn  nhỏ  ngang 

 nhau, nhưng lời văn đều có lược, nên mỗi một kinh nói một bên, đều là biểu vô hư 

 vọng.Hiện cái này,  là hiện quảng trƣờng thiệt tƣớng,  “dĩ đôn văn giã chi tín nhĩ”,  

giúp ngƣời nghe gầy dựng lòng tin. “Đôn” là đốn ngộ. “Văn” nghĩa là nghe rồi 

mà không tin, thì xem nhƣ chƣa nghe, không đƣợc lợi ích gì. Nghe xong phải tin. 

Quí vị xem hiện giờ ngƣời niệm Phật rất đông nhƣng rất ít ngƣời tin Phật. Đấy 

454  Tập 383 



chính là điều mà cổ nhân hay nói: “Miệng niệm Di Đà mà tâm tán loạn, niệm bể 

cổ họng vẫn uổng công”. 

Phật pháp là tâm  pháp, hình thức tuy quan trọng, nhƣng hình thức là để lợi cho 

ngƣời khác, không phải để lợi cho mình. Tự lợi là dụng tâm. Phải chuyển biến 

tâm thái. Tâm ta có giống Phật A Di Đà không, đấy mới là điều quan trọng nhất. 

Tâm phải giống Phật A Di Đà, nguyện phải giống Phật A Di Đà, đức phải giống 

Phật  A  Di  Đà,  hạnh  phải  giống  Phật  A  Di  Đà.  Quí  vị  học  rất  giống.  Phải  nhƣ 

vƣơng tử A Xà mà chúng ta từng đọc trƣớc kia. Nhóm ngƣời của vƣơng tử A Xà 

khi nghe Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng về y chánh trang nghiêm của thế giới 

Cực Lạc, thì họ đều phát tâm, cầu về thế giới cực lạc, đều muốn thành Phật ở đó, 

và thành Phật giống y Phật A Di Đà. Họ vừa khởi tâm động niệm, Phật đã biết 

ngay,  không  cần  phải  nói  ra.  Chúng  ta  hễ  khởi  tâm  động  niệm,  Phật  cũng  biết. 

Không  chỉ  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  biết,  mà  Phật  A  Di  Đà  cũng  biết,  tất  cả  chƣ 

Phật Nhƣ Lai trong biến pháp giới hƣ không giới đều biết. Vì sao vậy? Vì ý niệm 

vừa  khởi  lên  thì  đã  chu  biến  pháp  giới.  Chúng  ta  khởi  một  ý  nghĩ  xấu,  thì  biến 

pháp giới hƣ không giới đều biết cả. Không cách nào che giấu ai, chỉ có dối gạt 

chính mình thôi. Dối mình lừa ngƣời. Tại sao? Phàm phu không biết, ngƣời ở thế 

giới Cực Lạc chẳng ai không biết. Vì sao vậy? Vì họ đều là Bồ Tát A Duy Việt 

Trí.  Năng  lƣợng  sáu  căn  của  họ  đều  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  lẽ  nào  lại 

không hay biết! Chúng ta phát tâm chân chánh cầu sanh về thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc,  thật  sự  muốn  thành  Phật,  thật  muốn  bình  đẳng  với  Phật  A  Di  Đà,  thì 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc ai cũng vui mừng, ai cũng tán thán khen ngợi: lại có 

một  đức  Phật  A  Di  Đà  đến  nữa  rồi!  Chẳng  có  ai  mà  không  hoan  hỉ.  Việc  này 

chúng ta làm đƣợc mà. Sao chúng ta lại không làm? Duyên này không dễ gặp. 

Trong khai kinh kệ có nói:  “Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ”. Bành Tế Thanh cƣ sĩ 

cũng đã nói: “Vô lƣợng kiếp lai hi hữu nan phùng”. Chúng ta đã gặp đƣợc rồi, 

gặp rồi mà không biết, để lỡ mất thì tiếc biết bao. Đó gọi là gì? Sai lầm thực sự! 

Hiện nay những thông tin về thiên tai lan đi rất nhiều, rất phức tạp. Thực hay giả 

thì ta không cần hỏi, chẳng cần quan tâm đâu. Mấu chốt hoàn toàn ở chính mình. 

Khi  nghe  những  thông  tin  này,  tôi  không  nghe  gì  khác,  tôi  chỉ  nghe  xem  biện 

pháp gì có thể đối phó với tai họa này. Tôi chỉ cần biết điều đó thôi. Kết cục là 

thông  tin  từ  4  phƣơng  8  hƣớng  đều  bảo  niệm  Phật,  niệm  Phật  là  bổn  hạnh  của 

chúng ta mà. Hiện nay chúng ta đang niệm Phật. Niệm Phật có thể hóa giải. quí vị 

tin nổi không? Chính xác thực tế có thể tin đƣợc điều này. Trong “Di giáo kinh” 

Tập 383  455 



đức Phật dạy rằng: “Chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. Trong bộ kinh này trƣớc 

đây chúng ta có học: “chỉ tâm nhất xứ” cũng là “vô sự bất biện”. Ta chỉ cần đem 

tâm an trụ vào Phật A Di Đà, thì vấn đề đƣợc giải quyết xong. Tuy tai họa này ta 

phải đi nhƣng ta đi đến đâu? Đến thế giới Cực Lạc, không đến nơi nào khác. Nếu 

không phải đi, nhƣ vậy là ta có sứ mạng phải đƣa một tốp ngƣời đến thế giới Cực 

Lạc. Cho nên ứng phó với thiên tai, thì quyền chủ động nằm ở chính mình, không 

ở ngƣời khác. Ta không thể không biết lý lẽ này. Điều đấy có thật, không hề giả 

dối. Thiên tai chẳng hề đáng sợ. Khi quí vị đã hiểu nó thật sự rồi, thì nó lại là một 

việc hay. Tại sao chứ? Bởi vì quí vị sẽ sớm đƣợc thành Phật. Đấy là việc cầu còn 

không  đƣợc.  Tôi  còn  phải  tìm  nơi  an  toàn  chỗ  này  chỗ  kia  để  ẩn  náu  không? 

Không  cần.  Nơi  nơi  đều  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Nhƣ  ngài  Trung  Phong  từng  nói 

trong hệ niệm pháp sự, Trung Phong thiền sƣ có nói: “Tâm ta chính là Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Nơi này chính là tịnh độ, tịnh độ tức thị nơi 

này”. Có cần tìm đâu nữa không? Không cần. Nếu chúng ta tu hành thật sự thì 

nơi chúng ta ở sẽ không có tai ƣơng hoạn nạn. Chúng ta đừng uổng công khi học 

Phật pháp. Khi quí vị đã thấu triệt thật sự những đạo lý, tánh tƣớng, lý sự, nhân 

quả  này  rồi,  quí  vị  sẽ  nhƣ  nhƣ  bất  động,  nơi  nào  có  duyên  thì  đến  nơi  đó  ngụ. 

Chúng ta ở trên thế gian này không có chuyện gì cả. Ngoài việc đọc kinh, niệm 

Phật ra thì không có việc gì khác nữa. Chúng ta đọc kinh, chia sẻ, niệm Phật nơi 

đây không hề bị chƣớng ngại. Đấy là hữu duyên, đấy cũng là thế giới Cực Lạc, 

đấy chính là bảo độ. 

Cũng nhiều nơi ở nƣớc ngoài muốn mời tôi sang, tôi chẳng nêu điều kiện gì, chỉ 

cần ngày nào cũng có thể giảng kinh, ngày nào cũng đƣợc chia sẻ với mọi ngƣời. 

Bạn cùng học, đạo hữu rất nhiều, ngày nào cũng lên mạng, cũng lên truyền hình 

vệ tinh. Chỉ cần ngày nào cũng cùng đƣợc chia sẻ, cùng học tập với các bạn đồng 

tu ở khắp nơi trên thế giới, thì duyên này chính là duyên thù thắng. Đến đâu thì 

cũng thế thôi. Cho nên “đôn văn giả chi tín” hết sức quan trọng! Chúng ta phải 

thể hiện nhƣ nhƣ bất động, mọi ngƣời mới càng tin. Nếu chúng ta mà tìm chỗ nào 

để lánh nạn thì sẽ chẳng ai tin ta nữa. Ngƣời học Phật đâu nhƣ thế. Chút xíu định 

công mà cũng không có đƣợc sao? Đó là sai lầm. Cho nên tin, kế sau tin phải có 

nguyện, nguyện tiếp theo phải có hành thì chúng ta sẽ thành công. 

 “Pháp Hoa minh thụ xuất tam giới, cố đản ngôn cao”.  Đấy đều là có ý tứ biểu 

pháp.  Trong  kinh  Pháp  Hoa,  thành  Phật  phải  lên  từng  tầng  bậc  một.  51  bậc  lên 

từng bậc một, thời gian dài lắm.  Thử kinh minh hoành xuất tam giới, cố đản ngôn 

456  Tập 383 




 quảng.  Hàm nghĩa này rất sâu. Kinh này không nói dọc mà ngang, siêu ngang. Từ 

cái thân hiện nay của chúng ta mà thẳng ngay đến thế giới Cực Lạc. Có thể nói tất 

cả  kinh,  84000  pháp  môn  đều  theo  chiều  dọc.  Chỉ  có  tịnh  độ  đới  nghiệp  vãng 

sanh là theo chiều ngang thôi. Nói thật thì cũng chỉ có con đƣờng này chúng ta 

mới đi thông suốt đƣợc. Theo chiều đọc thì nhất định phải đoạn phiền não, đó là 

điều cực kỳ không dễ dàng, phải tu hành đời đời kiếp kiếp vô lƣợng kiếp. 

 Nhược tức thụ nhi hoành, tức hoành nhi thụ. Văn tuy hỗ lược, nghĩa tất tương tề.  

Ngang dọc đều giảng thông đƣợc. Ngang bao hàm dọc, trong dọc cũng có chứa 

ngang. “Sao nghĩa tinh diệu khải nhân thâm tín” . Câu này U Khê đại sƣ nói trong 

Viên Trung Sao. Kinh A Di Đà chú giải 3 dạng quan trọng nhất. Sớ Sao của Liên 

Trì đại sƣ, Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sƣ, Viên Trung Sao của U Khê. Đây dẫn 

trong Viên Trung Sao. Viên Trung Sao dẫn Kinh Pháp Hoa. Đoạn kinh văn này 

giải thích cho chúng ta. 

Chúng ta hãy xem đoạn dƣới đây:  Hựu Từ Ân sư vân. Khuy Cơ đại sƣ, học trò 

của  Huyền  Trang  đại  sƣ.  Nơi  ngụ  của  ngài  là  một  ngôi  chùa  có  tên  Từ  Ân  Tự. 

Cho nên ngƣời đời sau để tỏ lòng tôn kính nên không gọi danh hiệu của ngài mà 

gọi là Từ Ân đại sƣ. Ngài nói:  Tướng lưỡi của Phật chứng nhỏ thì che được mặt 

 đến tận mép tóc. Ngài nói đấy là việc nhỏ. Dùng điều đó để chứng minh. “Kim 

 phú đại thiên chứng đại sự dã”. Hiện giờ xuất tƣớng lƣỡi rộng dài là trùm khắp 

tam thiên đại thiên thế giới, chứng minh việc lớn. Đây là việc lớn gì? Pháp môn 

niệm  Phật  phổ  độ  tất  cả  chúng  sanh  trong  pháp  giới.  Đây  là  đại  sự.  Pháp  môn 

niệm Phật phổ độ chúng sanh của 84000 pháp môn. Bất kể họ ở địa vị nào, nghe 

đến pháp  môn niệm  Phật đều vọt ngang ra, không cần phải khổ  sở  vất vả  nữa. 

84000 pháp môn, pháp môn nào cũng đƣợc độ. Trong dọc có ngang, trong ngang 

có dọc. Kỳ diệu không thể diễn tả đƣợc. 

Tôi còn nghe nói có ngƣời phê bình pháp môn niệm Phật. Đối tƣợng đó nhắm vào 

tôi, bảo pháp sƣ Tịnh Không chỉ giảng pháp  môn tịnh  độ, không nói pháp  môn 

nào khác. Giờ thì trong pháp môn tịnh độ nó bao gồm hết tất cả pháp môn. Khi 

giảng  về  pháp  môn  này  là  đã  giảng  hết  tất  cả  pháp  môn  khác.  Điều  này  có  thể 

chứng  minh vì những lời này không phải tôi nói ra  mà từ  miệng tổ sƣ.  Lời nào 

cũng đều chân thật. Mấy câu này của sƣ Từ Ân càng nói viên mãn hơn:  Kim phú 

 đại thiên chứng đại sự dã. Hựu vân Bồ Tát đắc phúc diện thiệt tướng. Cố kỳ ngôn 

 vô nhị tất chân thực cố.  Đây cũng là lời của Từ Ân đại sƣ giảng giải. “Tắc phú 

 diện chi thiệt dĩ vô vọng ngữ”. Khẳng định đây không phải là lời nói dối.  “Huống 

Tập 383  457 



 phú đại thiên hồ”.   Huống chi trong hội Di Đà, trong  pháp hội Vô Lƣợng Thọ, 

xuất tƣớng lƣỡi rộng dài trùm khắp tam thiên đại thiên thế giới.  “Ư Phật chi sở 

 tán ưng sanh thực tín”.  Hôm nay chúng ta nghe đƣợc lời tán thán của chƣ Phật 

Nhƣ Lai, nên tin thật, quí vị sẽ tƣơng ƣng với pháp. Nghe xong rồi còn hoài nghi 

thì  đó  là  nghiệp  chƣớng  nặng  nề!  Chẳng  sợ  nghiệp  chƣớng  nặng  nề,  cứ  nghe 

nhiều đi. Các bậc hiền thánh cao tăng xƣa kia có cách dẫn dắt chúng ta rất kì diệu 

tuyệt  vời.  Chúng  ta  chẳng  thể  không  tin.  Cổ  nhân  nói:  “độc  thƣ  thiên  biến,  kỳ 

nghĩa tự kiến”. Tại sao thế? Tâm chúng ta là tâm vọng, cho nên nghe xong thì 

nửa  tin  nửa  ngờ.  Sau  khi  đã  niệm  1000  lần  rồi,  vọng  tâm  chúng  ta  chẳng  còn, 

chân tâm hiện tiền trƣớc mắt. Vậy là định rồi, định là chân tâm. Vọng niệm, tạp 

loạn là vọng tâm. Niệm 1000 biến xong thì tâm định, chân tâm ở hiện tiền, chân 

tâm tin ngay. Chân tƣơng ƣng với chân, vọng tƣơng ƣng với vọng. Bên trong đều 

có lý lẽ cả. Niệm xong 1000 biến mà tâm vẫn chƣa định đƣợc thì quí vị  hãy niệm 

2000 biến. Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, chắc chắn quí vị sẽ đắc tam 

muội. Khi tam muội hiện tiền thì tin thật rồi, không còn nghi ngờ nữa. Đấy là tâm 

thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh sinh ra trí huệ, không sinh ra vọng niệm. Còn 

tâm không thanh tịnh của chúng ta sinh vọng niệm, chẳng sinh ra trí huệ. Đạo lý 

nhƣ thế đó. Cho nên nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, là tu gì? Tu định, 

trì  danh  niệm  Phật.  Đức  Thế  Tôn  đã  nói  rất  rõ  trong  Kinh  Đại  Tập.  Ngài  bảo: 

“niệm Phật là cách thiền vô thƣợng thâm diệu”. Câu này của Phật nói. Niệm một 

câu A Di Đà Phật là phƣơng pháp thiền vô thƣợng thâm diệu. Vì có thể niệm cho 

mất hết tất cả tập khí phiền não của quí vị. Cho nên quí vị phải biết niệm, vừa có 

chấp trƣớc là A Di Đà Phật, tất cả đều là A Di Đà Phật. Chấp trƣớc không còn 

nữa. Vừa có phân biệt A Di Đà Phật. Vừa có khởi tâm động niệm A Di Đà Phật. 

Tất  cả  đều  quay  về    A  Di  Đà  Phật.  Đến  cuối  cùng  không  còn  gì  nữa,  khởi  tâm 

động niệm phân biệt chấp trƣớc tất cả đều không còn, chỉ còn lại một câu A Di 

Đà Phật, thì quí vị thành công rồi. Đấy chính là thiền, đấy chính là định. Hiệu quả 

là gì? Chính là niệm ra đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác nhƣ ở đề kinh. Thanh tịnh 

bình đẳng giác là tự tánh. Khi niệm nó ra đƣợc thì chính là minh tâm kiến tánh. 

Nó có sâu cạn thứ lớp. Trƣớc tiên là tâm thanh tịnh hiện tiền, nhƣng quí vị không 

đƣợc thay đổi công phu, vẫn cứ phải niệm suốt. Khi sâu vào đến tầng bậc thứ hai 

thì tâm bình đẳng hiện tiền, quí vị cũng không đƣợc khác đi. Cứ tiếp tục niệm. 

Cuối  cùng  thì  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Giác  chính  là  đại  triệt  đại 

ngộ,  chính  là  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Tham  thiền  sẽ  đại  triệt 

đại ngộ. Niệm Phật cũng là một cách tham thiền khác. Mục đích vẫn là đại triệt 

458  Tập 383 



đại  ngộ.  Niệm  một  câu  danh  hiệu  Phật  rõ  ràng  đã  không  chế  đƣợc  phiền  não. 

Khống chế lâu thì phiền não không còn, dứt đoạn. Phiền não đoạn thì tâm thanh 

tịnh hiện tiền, quả vị A La Hán, Cửu Thứ Đệ Định. Tâm bình đẳng là định của Bồ 

Tát. Giác là định của Nhƣ Lai. Tự tánh bổn định nên phải tin. 

Đoạn ở dƣới nói “thành thực ngôn” là lời nói chí thành, không dối trá, hƣ vọng, 

lời nói chân thật bất hƣ. Chúng ta thực sự học Phật, thực sự cầu vãng sanh thì hai 

câu này phải học ngay trong sinh hoạt hàng ngày. Bất luận với ai cũng dùng tâm 

thành thật ra đối đãi. Bất luận với ai cũng nói lời thành thật. Tôi không dối ngƣời 

thì chẳng sợ ngƣời dối lừa tôi. Điều này nhất định phải biết. Tại sao tôi không dối 

ngƣời? Vì tôi muốn đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc để thành Phật, thì tôi cần 

phải đầy đủ điều kiện đến nơi đó. Ngƣời khác dối gạt tôi thì tôi sẽ không để bụng 

bận tâm. Vì sao vậy? Vì ngƣời ấy không đến đƣợc tây phƣơng, phải tiếp tục luân 

hồi.  Mỗi  ngƣời  đều  có  chí  hƣớng  riêng  mà!  Phật  luôn  hằng  thuận  chúng  sanh. 

Muốn đến thế giới Cực Lạc thì đến đó đi. Muốn trôi lăn trong luân hồi thì cứ việc 

trôi  lăn.  Không  cần  can  thiệp  vào  chuyện  của  ngƣời  khác.  Và  cũng  không  cần 

phải đi phê phán ai khác. Hễ còn thích phê phán, thích can thiệp thì tâm ta đã loạn 

rồi.  Chúng  ta  đâu  có  thời  gian  để  can  thiệp,  phê  bình.  Chúng  ta  phải  tranh  thủ 

mau chóng niệm Phật, nhất tâm niệm Phật. Không đƣợc để cho trong tâm còn tạp 

niệm mới phải. 

 Di Đà Sơ Sao nói rằng: “thành thực, minh tất khả tín”.  Tất định này là  từ khẳng 

định. Chẳng hề có chút xíu e ngại gì. Chắc chắn đáng tin. Lời thành thật là gì? 

Niệm  Phật  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh  về  tịnh  độ.  Vãng  sanh  thì  quyết  định  sẽ 

thành Phật. Đó là lời thành thực.  “Dĩ thành tắc chân khẩn vô ngụy”  . Chân thật, 

khẩn thiết, không phải giả dối. “Thật tắc thẩm đế bất hư”.  Không phải tâm phù 

phiếm nông nổi, mà biết đƣợc chân tƣớng, phải trải qua quan sát tinh tế, mới biết 

nó không phải hƣ dối, nó là chân thật. Chân thành là chân tâm của chúng ta, là thể 

của tâm bồ đề. Trong kinh luôn khuyên dạy ta phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên 

niệm. Thể  của tâm bồ đề chính là  chân thành. Tâm  bồ đề khởi tác dụng, có hai 

loại tác dụng: một là tự thọ dụng, hai là tha thọ dụng. Cũng có nghĩa là tâm chân 

thành đối với chính mình, đối với ngƣời khác thế nào. Điều này chúng ta phải làm 

thật  trên  nhân  địa.  Phải  thực  hiện  ngay  bây  giờ.  Tâm  chân  thành  đối  với  chính 

mình chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Đấy là thâm tâm mà chƣ vị cổ đức xƣa 

kia nói đến. Thâm tâm mà Quán Kinh nhắc đến, Khởi Tín Luận cũng nói về thâm 

tâm, chƣ vị cổ đức chú giải gọi là hiếu thiện hiếu đức. Đối với chính mình, hiếu 

Tập 383  459 



thiện  hiếu  đức  không  gì  qua  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  nói  rất  là  cụ  thể.  Tâm 

thanh tịnh là thiện, tâm thanh tịnh là đức. Bình đẳng cũng thế, chánh giác càng 

nhƣ vậy. Chí thiện chí đức là đại giác. Đối với ngƣời đối với sự việc, nghĩa là đối 

với ngƣời khác, tâm  từ bi. Tâm  từ bi này từ đâu ra? Từ chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng chánh giác mà ra. Cho nên từ bi này thật, không hề giả. Từ dữ lạc, bi 

bạt khổ. Giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Chính là tâm 

từ bi. Nhƣng tâm này nhất định từ trong chân thành, thanh tịnh, bình đẳng giác thì 

mới  thật.  Nếu  là  tình  cảm  của  mình,  bên  trong  còn  pha  tạp  tình  thức,  tôi  thích 

ngƣời này, tôi sẽ từ bi với anh ta. Ngƣời kia đáng ghét, thôi mặc kệ thì sẽ không 

có. Đấy là giả, tâm nhƣ thế thì không thể vãng sanh. Nên chúng ta nhất định nhớ 

trong  Bồ  Tát  Giới  Kinh  đức  Phật  dạy  rằng:  “Tất  cả  ngƣời  nam  là  cha  ta,  tất  cả 

ngƣời nữ là mẹ ta”. Phải đem tấm lòng hiếu thảo cha mẹ ra hiếu thảo với tất cả 

chúng sanh. Đấy là tâm bồ đề, cung kính với tất cả. Đấy là điều kiện tiên quyết để 

vãng sanh về tịnh độ. Nếu quí vị có đủ tất cả điều này thì không thể nào chẳng 

vãng  sanh.  Đừng cho  rằng  cung  kính  với  ngƣời  khác  là  mình  thiệt  vì  cho  rằng 

ngƣời ta chẳng cung kính mình. Anh ta không muốn đến thế giới Cực Lạc, mình 

muốn đến thế giới Cực Lạc. Ngƣời ở thế giới Cực Lạc ai cũng cung kính nhƣ thế. 

Tôi không theo nổi thì làm sao tới đó! Phải hiểu đạo lý này, sau đó dần dần quí vị 

mới  biết  phải  nên  cung  kính  với  tất  cả  chúng  sanh.  Hắn  phỉ  báng  tôi,  tôi  cung 

kính  hắn.  Hắn  hãm  hại  tôi,  tôi  tôn  kính  hắn.  Vì  sao  thế?  Vì  tôi  biết  hắn  vốn  là 

Phật, chẳng qua bây giờ nhất thời lú lẫn thôi. Sao tôi dám xem thƣờng hắn! Phật 

dạy:  “tất  cả  chúng  sanh  là  cha  mẹ  trƣớc  kia  của  ta,  là  chƣ  Phật  tƣơng  lai”.  Lời 

giảng này thật tuyệt vời. Chúng ta có thể tin không? Tin rồi thì làm đi. Chớ có sợ 

thiệt  thòi,  ngƣời  xƣa  đều  nói  thiệt  thòi  đều  là  phƣớc.  Quí  vị  muốn  có  phƣớc 

không?  Muốn  có  phƣớc  thì  phải  chịu  thiệt.Ngƣời  chịu  thiệt  có  phƣớc,  ngƣời 

hƣởng lợi thì không có phƣớc. Trên thực tế nền tảng của đạo lý lớn, đấy là cả vũ 

trụ  với  chính  mình  là  một  thể.  Quí  vị  xem  trong  Hoàn  Nguyên  Quán:  Tự  tánh 

thanh  tịnh  viên  minh  thể_nhất  thể!  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  đại  thiên  thế 

giới trong Phật pháp nói từ đâu mà ra. Đều từ một thể này biến hiện ra. Hữu tình 

thì gọi là Phật tánh, vô tình thì gọi là pháp tánh. Thật ra pháp tánh và Phật tánh 

cùng là một tánh. Hữu tình, ngày nay chúng ta nói về động vật. Vô tình là thực 

vật cùng khoáng vật là một tánh. Nếu đã có Phật tánh, giờ chúng ta biết khoáng 

vật cũng có kiến văn giác tri. Điều này trƣớc kia không ai biết, cứ cho đó là vật 

chất thuần túy, không có tác dụng tinh thần. Giờ chúng ta biết rồi. Mấy năm trƣớc 

tiến  sĩ  Giang  Bổn  đã  chứng  minh  bằng  thí  nghiệm  nƣớc,  chứng  minh  rất  rõ  rệt 

460  Tập 383 



nƣớc là khoáng vật. Không những biết nhìn, biết nghe, biết ý tứ của ngƣời. Hiện 

giờ ở Đài Loan có một số bạn cũng đang làm thí nghiệm này và rất thành công. 

Họ  báo  cho  tôi  hay,  bảo  tôi  đi  xem.  Không  chỉ  có  nƣớc,  tất  cả  những  vật  chất 

khác,  hiện  tƣợng  vật  chất  đều  biết  nhìn,  đều  biết  nghe,  đều  biết  đƣợc  khởi  tâm 

động niệm của chúng ta. Quí vị đừng xem thƣờng cái bàn, khúc gỗ. Chúng biết 

nhìn, biết nghe hết đấy. Chúng ta khởi tâm động niệm là chúng biết cả. Đọc Hoàn 

Nguyên  Quán  xong  thì  ta  hiểu  lý  này.  Xem  những  thí  nghiệm  khoa  học,  đọc 

những báo cáo của các nhà khoa học đều hoàn toàn khẳng định, không nghi ngờ, 

tin chắc đấy là thật, không giả dối. 

Cho nên chúng ta phải bắt đầu học hỏi trong sinh hoạt ngày thƣờng, phải sám hối 

tất cả những việc làm sai trong quá khứ. Sám hối thật sự chứ không phải chỉ nói 

để ngƣời khác nghe. Chúng ta nói phát lồ sám hối, không phải thế. Chiêu này tôi 

đƣợc Chƣơng Gia đại sƣ truyền cho. Sám hối là gì? Từ nay không bao giờ làm 

điều đó nữa là sám hối chân thật. Quí vị chỉ nói cho ngƣời khác nghe, phát lồ sám 

hối rồi ngày mai lại làm nhƣ thế. Vậy thì vô ích, đấy là giả tạo, không phải sám 

hối thật sự. Quan trọng nhất là từ nay không bao giờ làm điều đó nữa, quay đầu 

thật sự. Biết quay đầu sẽ là ngƣời tốt trong ngƣời tốt, là kẻ thiện nhân trong ngƣời 

thiện. Cho nên Phật pháp thƣờng bảo quay đầu là bờ. Câu này nói với những ai? 

Câu  này  nói  với  những  ngƣời  đã  từng  phạm  sai  lầm.  Sai  lầm  là  đánh  mất  bản 

tánh.  Tùy  thuận  theo  tham  sân  si  mạn,  tùy  thuận  theo  phiền  não.  Trong  tam  tụ 

đoạn trên có nói tà định tụ. Học Phật lâu năm không phải không biết, nhƣng biết 

mà cố tình phạm. Vì sao thế? Đấy là điều cổ nhân có nói. Nhìn thấu nhƣng không 

nhịn đƣợc nên vẫn phạm. Tật xấu này đối trị cách nào? Tiếp tục nỗ lực. Công phụ 

học tập của quí vị chƣa đủ, không địch lại phiền não. Nếu đủ công phu có thể nhƣ 

nhƣ bất động ngay trƣớc phiền não thì quí vị qua đƣợc rồi? Ngƣời công phu cao 

hơn  thì  còn  đƣợc  lợi  ích  lớn  ngay  trong  phiền  não,  họ  nâng  cao  cảnh  giới  của 

chính mình lên. 

Quí  vị  đều  biết,  trong  Kinh  Kim  Cang  cũng  có  nhắc  đến  việc,  Nhẫn  nhục  tiên 

nhân gặp nạn khi gặp Ca lợi vƣơng. Nhẫn nhục tiên nhân đã thông qua đƣợc. Đối 

với tiên nhân thì là đƣợc nâng đến cảnh giới thật cao. Viên mãn nhẫn nhục ba la 

mật.  Xem  nhƣ  Ca  lợi  vƣơng  đến  khảo  và  tiên  nhân  đã  qua  đƣợc.  Có  thể  nhẫn 

đƣợc  không?  Nhẫn  đƣợc.  Có  oán  hận  không?  Chẳng  hề  có  chút  oán  hận  nào. 

Chẳng những không oán hận mà còn cảm ơn. Phát nguyện tƣơng lai ta thành Phật 

sẽ độ ông đầu tiên. Vì sao có thể nhẫn đƣợc. Vì “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

Tập 383  461 



vọng”. Cần gì phải xem là thật. Không phải thật đâu. Khi ta thay đổi suy nghĩ thì 

vấn đề đã đƣợc hóa giải xong. Một niệm giác thì không còn vấn đề, mọt niệm mê 

thì  phiền  não  cực  kỳ.  Một  niệm  giác,  niệm  niệm  giác,  một  niệm  mê,  niệm  nệm 

mê. Thật đáng sợ! Cho nên căn tánh của chúng ta nhƣ vậy, chúng ta chẳng phải 

hàng thƣợng thƣợng căn, trung hạ căn. 

Làm  cách  nào  có  thể  giữ  đƣợc  chính  mình?  Chỉ  có  một  phƣơng  pháp  là  chẳng 

ngày nào rời kinh  điển. Nơi có kinh  điển là nơi có Phật cùng Bồ Tát. Chúng ta 

đọc thông kinh điển là thân cận Phật cùng Bồ Tát, thế mới có thể giữ đƣợc chính 

mình. Không thân cận, gần gũi Phật và Bồ Tát không xong! Ngày nào cũng đọc, 

hễ  đƣợc  thì  ngày  nào  cũng nghe kinh,  đừng  bỏ  qua  ngày  nào  cả.  Ở  đây  tôi  đọc 

kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  còn  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  lão,  mỗi  ngày  chắc  tôi 

cũng đọc khoảng bốn giờ, cùng chia sẻ với mọi ngƣời bốn giờ đó, vui sƣớng vô 

kể, pháp hỷ sung mãn. Nếu quí vị hỏi tôi, tôi đã buông bỏ hết rồi, một lòng một 

dạ chỉ cầu vãng sanh về tịnh độ. Chỉ mong đƣợc thân cận đức Phật A Di Đà chứ 

không cầu gì khác nữa. Quí vị nói về tai họa này, hoạn nạn kia đều chẳng liên can 

gì tôi. Tôi tuyệt đối sẽ không nghĩ xem nơi nào chẳng có tai nạn, nơi nào tốt hơn. 

Tôi không bận tâm những điều này. Thậm chí tôi thƣờng nghĩ và cũng thƣờng nói 

nơi nào có thiên tai tôi sẽ đến nơi đó. Vì sao thế? Vì sẽ đƣợc vãng sanh sớm hơn. 

Duyên  chín  mùi  thì  tốt,  không  hề  tệ  hại!  Cho  nên  tâm  định  không  bị  cảnh  giới 

bên ngoài xoay chuyển. Nói vậy thì tôi sẽ không bỏ đi khi thấy thiên tai hoạn nạn. 

Và nơi tôi ở cũng không phát sanh thiên tai. Tâm vĩnh viễn định. Niềm tin không 

đảo ngƣợc. Cho nên dùng chân tâm thì tự tại hơn nhiều so với dùng vọng tâm. 

Vọng tâm cứ do dự bất định. Chân tâm thì định, nhƣ nhƣ bất động. 

Đoạn dƣới: “Sở vị sư tử hống, vô úy thuyết, thiên thánh phục khởi bất năng dị. 

 Vạn thế thủ chi tắc vi giai giả dã”.   Đây là nói về thành thực ngôn. Sƣ tử hống là 

một ví dụ. Nhƣ Lai thuyết pháp dùng lời chân thật, không có vọng ngữ. Uy mãnh 

nhƣ sƣ tử gầm to. Hễ sƣ tử rống lên, quí vị sẽ thấy những con thú nhỏ không chạy 

nổi, sợ hãi đứng đờ ra. Vô úy thuyết, đƣơc đại vô úy. Phật là bậc đại vô úy. Pháp 

thân bồ tát là bậc đại vô úy. Vì sao thế? Vì ngài không hề có hƣ vọng nên ngài 

không sợ hãi. Kẻ giả dối, lấp liếm sợ bị vạch mặt, lộ tẩy. Một ngƣời mà trong và 

ngoài đều rất chân thành thì sợ gì nữa? Đƣơng nhiên là không sợ hãi. Tất cả nằm 

trong nhận biết của chúng ta về Phật pháp. Quí vị càng nhận thức rõ, càng thấu 

suốt thì tâm quí vị càng định, càng có trí huệ, quí vị mới có thể đối phó vấn đề, 

mới có thể giải quyết vấn đề. Thiên thắng phục khởi, là nói về chƣ Phật Nhƣ Lai. 

462  Tập 383 



Đại kiếp này của  chúng ta gọi là hiền kiếp.  Trong kinh Phật có nói.  Trong đại 

kiếp này có một ngàn vị Phật ra đời. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là vị thứ 4. Vị 

thứ 5 sau ngài là Bồ Tát Di Lặc. Di Lặc Bồ Tát đến thế gian này để thành Phật. 

Sau  đó  vẫn  còn  995  vị  nữa.  1000  vị  Phật  ra  đời.  Ngàn  thánh  phục  khởi  không 

thay đổi. Tất cả đều nói lời thành thật. 

“Vạn thế thủ chi tắc vi giai”.  “Giai” là giai mô, mô phạm. Chân thành là khuôn 

phép mô phạm của tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không giới. Vì sao 

chúng ta không học theo, tại sao chúng ta không thật tâm thực hiện? Đi đâu tìm 

những  lời  dạy  chân  thực  này?  Không  tìm  thấy  ở  đâu  khác  ngoài  kinh  điển  Đại 

Thừa.  Toàn  bộ  nội  dung  của  bộ  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này  không  ngoài  ba  loại 

chân thật. "Chân thật chi tế" là giảng về tự tánh, nói về thể. Điều này thì khỏi phải 

hoài nghi vì tất cả chúng sanh đều có, chỉ tại quí vị đã mê mờ thôi. Chân thực chi 

tế chính là cái mà Nho giáo gọi là minh minh đức, mọi ngƣời đều có. “Chân thật 

trí huệ” là nói về tƣớng, chúng ta đem thể tƣớng dụng ra nói. “Chân thật lợi ích” 

là dùng thể tƣớng tác dụng. Chúng ta cầu đƣợc trí huệ, trí huệ chân thật, trí huệ 

đƣợc bắt nguồn từ trong tự tánh. Tri thức đƣơng nhiên là quan trọng nhƣng không 

thể đặt ở vị trí số một, chỉ có thể ở vị trí số hai. Nếu đặt tri thức ở vị trí số một là 

chúng ta sai lầm rồi. Phải cầu trí huệ từ trong định. Còn tri thức có đƣợc từ việc 

học  rộng  nghe  nhiều.  Học  rộng  nghe  nhiều  sẽ  chƣớng  ngại  tâm  thanh  tịnh  của 

chúng ta, nên ta thà đặt nó qua một bên. Tạm thời đừng tìm nó. Vậy khi nào mới 

học? Chờ khi ta đã định đƣợc rồi hãy học. Khi đã định đƣợc rồi thì việc học rộng 

nghe nhiều sẽ chẳng quấy rầy ta. Có năng lực này là đƣợc. Nhƣ Thiện Tài Đồng 

Tử 53 lần tham vấn học hỏi, học rộng nghe nhiều. Ngài đã đắc định rồi. Ngài đắc 

định gì? Minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Ngộ rồi mới tu, ngộ xong mới học 

rộng  nghe  nhiều.  Làm  nhƣ  thế  là  chính  xác,  không  sai  lầm.  Quí  vị  nhìn  xem 

Thiện Tài đã làm  gƣơng cho ta đó.  Đắc căn bản trí trong Hội Văn Thù  Bồ Tát, 

chính là minh tâm kiến tánh. Buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trƣớc. Chứng đắc viên giáo sơ trụ, siêu việt ra mƣời pháp giới rồi. Văn Thù Bồ 

Tát để cho Thiện Tài đi tham vấn học hỏi 53 lần. 53 lần đó là tri thức, là hậu đắc 

trí. Nhƣng Thiện Tài đã mở đƣợc căn bản trí nên tri thức của ngài toàn biến hết 

thành  trí  huệ.  Nếu  ngài  không  có  căn  bản  trí  thì  tri  thức  chỉ  là  tri  thức,  tri  thức 

không thể biến thành trí huệ đƣợc.  Vì ngài có căn bản trí, nên 53 lần tham vấn 

học hỏi, toàn bộ trở thành trí huệ hết. Do đó chúng ta biết đƣợc chân thành quan 

trọng biết bao. Ấn quang đại sƣ thƣờng nói: “một phần thành kính sẽ đƣợc  một 

phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần công đức”. Tôi bổ sung thêm 

Tập 383  463 



vài câu vào sau. Trăm phần thành kính đƣợc trăm phần lợi ích, ngàn phần thành 

kính đƣợc ngàn phần lợi ích, vạn phần thành kính đƣợc vạn phần lợi ích, tại sao 

quí vị không dùng tâm thành kính? Tại sao quí vị vẫn còn giả dối? Đâu phải ai 

khác thiệt thòi mà chính là quí vị đó! Chẳng ai bị thiệt cả, chỉ có chính quí vị lỗ 

lớn thôi. Hi vọng chúng ta có thể thể nghiệm sâu sắc  ý nghĩa thâm sâu  này.  Ta 

phải ứng dụng nó vào trong sinh hoạt ngày thƣờng, vào công việc, vào trong các 

xử sự đối đãi. Không hoài nghi câu nào trong lời Phật dạy. 

Hiện này học Phật, khó khăn lớn nhất chính là một số ngƣời chẳng có tâm thành 

kính đối với Phật. Điều đó cực kỳ khó khăn. Chƣ Phật Nhƣ Lai dạy họ, nhƣng họ 

không chịu nghe. Cho nên việc hoằng pháp lợi sanh khó ở chỗ này. Chúng ta làm 

cách nào để khắc phục? Việc khắc phục ở ngay chính mình. Ta phải nghiêm túc 

thực hiện đƣợc tất cả những gì ta học, nghĩa là ta tự độ mình trƣớc. Tự độ xong 

thì  những  chúng  sanh  hữu  duyên  sẽ đƣợc  ta  độ  theo,  còn  những  chúng  sanh  vô 

duyên với ta thì để họ tùy ý. Thế nào gọi là hữu duyên? Họ nhìn thấy, họ nghe, họ 

tin, họ hiểu đƣợc, họ phát nguyện. Đấy là ngƣời hữu duyên. Cho nên ở đây “thủ” 

là  một  chữ  mấu  chốt.  Chúng  ta  phải  thủ  chắc,  phải  giữ  vững,  không  đƣợc  dao 

động Thủ chắc tâm bồ đề là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. 

Phải thật sự giữ chắc tâm này. 



 “Hựu vân thuần chân tuyệt vọng”. “Thuần” là chẳng có chút pha tạp nào hết, vạn 

kiếp cũng y vậy. “Ngôn thành thật giả thục quá ư thị”.  Nói đến thành thật thì có 

gì qua đƣợc đây nữa không? Không còn. Đây là thái độ của chúng ta trong đối 

nhân  xử  thế,  trong  công  tác,  trong  sinh  hoạt.  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  nhƣ  thế,  Pháp 

Thân Bồ Tát nhƣ thế, chƣ vị tổ sƣ, cao tăng đại đức của chúng ta cũng nhƣ thế, 

chúng ta không noi theo sao? Ngay cả Không Tử cũng biết đạo lý này, ông đã nói 

trong  Luận  Ngữ:  “Thuật  nhi  bất  tác,  tín  nhi  hiếu  cổ”.  Ông  đã  giữ  chắc  đƣợc, 

không sáng tạo, không phát  minh. Vì sao thế? Bất luận quí vị sáng tạo thế nào, 

phát minh ra sao cũng đều nằm trong cái vòng tròn của tự tánh thanh tịnh viên 

minh  thể.  Quí  vị  không  cách  nào  siêu  vƣợt  ra.  Vậy  những  ai  đã  minh  tâm  kiến 

tánh đều chứng đắc đại viên mãn rồi. Quí vị không thể nào vƣợt qua ngƣời ấy. 

Quí vị y nhƣ ngƣời ấy, đƣợc. Bởi vì ngƣời ấy đã cứu cánh viên mãn, không tăng 

không giảm nữa. Cho nên chúng ta chỉ có thể nói hi vọng tƣơng lai sẽ giống nhƣ 

Phật A Di Đà, nếu quí vị bảo tƣơng lai tôi sẽ vƣợt qua Phật A Di Đà thì không thể 

đƣợc. Không có việc này đâu. Phật A Di Đà tiêu biểu cho tự tánh thanh tịnh viên 

464  Tập 383 



minh  thể.  Phật  A  Di  Đà  tiêu  biểu  cho  cứu  cánh  viên  mãn.  Cứ  y  một  vòng  tròn 

vậy,  không  hề  có  chút  khiếm  khuyết.  Quí  vị  thêm  chút  gì  vào  là  sai  rồi,  bạn 

không thêm đƣợc  gì cả.  Mà quí vị  để  khuyết  một chút cũng không đƣợc. Viên 

mãn vẹn tròn nhƣ thế đó. Thuần chân tuyệt vọng, vạn kiếp nhƣ nhiên. 

Ngƣời  thời  nay  có  suy  nghĩ  hƣ  vọng,  muốn  làm  siêu  nhân,  lĩnh  vực  nào  cũng 

muốn  siêu  vƣợt  ngƣời  khác,  sai  lầm  rồi.  Giải  thích  sai  cả  lời  của  ngƣời  xƣa. 

“Nhân định thắng thiên”. Câu này cổ nhân có nói nhƣng họ giải thích sai. Ngƣời 

nhất định sẽ thắng đƣợc trời, hiểu sai rồi. Ngƣời ta mà định đƣợc thì sẽ thắng trời. 

Thiên đó chính là tự nhiên. Câu này phải hiểu là ngƣời ta phải định thì mới có thể 

hiểu đƣợc thiên nhiên xung quanh. Ba hiện tƣợng này quí vị hiểu: Hiện tƣợng vật 

chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên cũng hiểu rồi. Quí vị định đƣợc thì 

mới hiểu đƣợc. Tâm quí vị mà động sẽ vĩnh viễn không bao giờ hiểu đƣợc. Y nhƣ 

mặt nƣớc,  mặt nƣớc phải lặng, nhƣ tấm gƣơng thì mới chiếu rọi đƣợc cảnh vật, 

nếu  nƣớc  mà  gợn  sóng  lăn  tăn  sẽ  không  chiếu  rọi  đƣợc  gì.  Cho  nên  tâm  không 

đƣợc động, tâm phải tĩnh, tâm động là hỏng rồi! Chúng ta nghe ngƣời xƣa nói: 

Nhân tâm hỏng rồi. Hỏng nhƣ thế nào? Đó là do tâm đã động. Tâm vốn bất động 

nhƣng  giờ  họ  lại động  tâm.  Động  chính  là  mê,  chính  là  hoặc,  gọi  chung  là  mê 

hoặc,  mê  mờ.  Bất  động  là  chân  tâm,  bất  động  chính  là  thuần  chân  tuyệt  vọng. 

Động là vọng. Vạn kiếp nhƣ nhiên là vĩnh viễn luôn nhƣ thế. Tự tánh bổn  định. 

Đây là thể của thành chân, thành thật. Thành thật ngôn, lời thành thật từ đâu ra? 

Từ đây ra thôi. Cho nên không thể nào vƣợt qua đƣợc.  Cố tri chư Phật sở tán, vô 

 lượng Phật bất khả tư nghị công đức nãi cực chân cực thực chi ngôn. Phật nói lời 

chân thật, chẳng phải ai khác nói. Tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong 10 phƣơng đồng 

thanh xƣng tán công đức không thể nghĩ bàn của Phật A Di Đà. Thế nào là công 

đức không thể nghĩ bàn? Chính là vì một câu danh hiệu này có thể phổ độ tất cả 

chúng sanh, giúp tất cả chúng sanh vãng sanh về thế giới Cực Lạc, chỉ một đời 

viên mãn thành Phật, không thể nghĩ bàn! Mƣời phƣơng chƣ Phật dạy ta, thật sự 

mà  nói  cũng  có  pháp  môn  ngang,  có  pháp  môn  dọc.  Đối  với  những  kẻ  nghiệp 

chƣớng sâu nặng, không tin tƣởng pháp môn này, Phật rất từ bi vì Phật luôn hằng 

thuận chúng sanh. Quí vị thích học pháp môn nào thì Phật sẽ chỉ quí vị pháp môn 

đó. Phật cũng có điều kiện. Nếu pháp môn này quá sâu, quí vị không đủ năng lực 

học theo thì Phật sẽ khuyên quí vị nên chọn pháp môn khác. Nếu có thể thực sự 

tin tƣởng, nếu có thể hiểu đƣợc pháp môn này thì ngài sẽ không bao giờ khuyên 

quí vị chọn pháp môn thứ hai. Vì sao vậy? Vì pháp môn này sẽ giúp bạn bảo đảm 

một đời thành tựu, vả lại là một thành tựu đầy viên mãn, thành tựu không thể nghĩ 

Tập 383  465 



bàn.  Quí  vị  đã  chọn  lựa  chính  xác,  hoàn  toàn  nhƣ  phu  nhân  Vi  Đề  Hy  đã  chọn 

trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật. Cho nên chúng ta phải học nói lời thành 

thật. Nếu ta mong sanh về thế giới Cực Lạc, thì phải nghiêm túc với câu này. Nếu 

không làm đƣợc thì ta sẽ lỡ chuyến đi về Cực Lạc, hết sức đáng tiếc! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây thôi. 





-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 384 

Chuyển ngữ: Lý Hƣơng 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 23 tháng 4 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 476, chúng ta xem từ hàng thứ hai. 

Đây  là  một  đoạn.  “Thuyết  thành  thực  ngôn”.   Nói  lời  chí  thành,  không  dối  trá, 

chân thực chẳng hƣ.  Di Đà Sơ Sao viết: thành thực, minh tất khả tín. Dĩ thành tắc 

 chân khẩn vô ngụy, thực tắc thẩm đế bất hư. Sở vị sư tử hống, vô úy thuyết. Thiên 

 thánh phục khởi bất năng dị. Vạn thế thủ chi tắc vi giai giả dã. Hựu vân thuần 

 chân tuyệt vọng, vạn kiếp như nhiên ngôn thành thực giả, đôn cố ư thị. Lần trƣớc 

chúng ta đã học đến chỗ này. 

Hôm nay  ta tiếp tục đọc xuống dƣới.  Cố tri chư Phật sở tán vô lượng thọ Phật 

 bất khả tư nghị công đức nãi cực chân cực thực chi ngôn.  Chỗ này nói rất rõ rệt, 

tất  cả  chƣ  Phật  ở  mƣời  phƣơng  đều  tán  thán  Phật  A  Di  Đà.  Điều  này  chúng  ta 

phải học hỏi. Hiện ngƣời trong xã hội ta hiếu thắng, thích tranh đua. Chẳng chịu 

nhƣờng ai. Ta nhìn chƣ Phật Nhƣ Lai, khiêm tốn đến thế, nhân nhƣợng đến thế, 

nhƣờng tất cả công đức cho Phật A Di Đà, khen ngợi Đức Phật A Di Đà là vua 

của chƣ Phật- “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Thật ra chúng ta học 

466  Tập 384 



hỏi kinh điển và giảng dạy đã lâu, chân tƣớng sự thâth của điều này đƣơng nhiên 

đều rõ. Phật và Phật bình đẳng, không hề có cao thấp. Vì sao vậy? Vì đức Phật 

chứng  đắc  bình  đẳng  pháp.  Chúng  ta  nhớ  đến,  Phật  đã  buông  bỏ  hết  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Đấy là bình đẳng. Tất cả bất bình đẳng từ đâu 

mà ra? Từ tâm phân biệt sinh ra. Có phân biệt thì không còn bình đẳng. Có chấp 

trƣớc thì càng không bình đẳng. Bậc A La Hán đã buông bỏ  chấp trƣớc, thanh 

tịnh,  trong  đề  kinh  nói  ngài  đã  chứng  đắc,  chẳng  chấp  trƣớc  thì  tâm  thanh  tịnh 

hiện tiền. Còn không phân biệt? Không phân biệt là tâm bình đẳng, không chấp 

trƣớc là tâm thanh tịnh. Đề kinh là “thanh tịnh bình đẳng giác” chúng ta đều có 

thể  chứng  đắc.  Nếu  chúng  ta  chẳng còn  chấp  trƣớc  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế 

gian,  thì  ta  sẽ  chứng  bậc  A  La  Hán.  Tâm  thanh  tịnh  sẽ  hiện  tiền.  Phải  biết  tâm 

thanh  tịnh  là  chân  tâm  của  ta.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  chân  tâm.  Bỏ  đƣợc 

phân biệt với tất cả pháp thế xuất thế gian, không những không chấp trƣớc, phân 

biệt cũng chẳng còn, tâm bình đẳng sẽ hiện ra. Tâm bình đẳng là Bồ Tát, cao hơn 

A La Hán một bậc. A La Hán thanh tịnh nhƣng không bình đẳng. Bồ Tát thì bình 

đẳng. Nâng cao lên nữa thì lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, thực hiện đƣợc 

không khởi tâm, không động niệm, thì sẽ thành Phật, gọi là Phật Đà. Đây là cảnh 

giới  tối  cao,  chẳng  khởi  tâm,  không  động  niệm,  thanh  tịnh  bình  đẳng  đến  cực 

điểm, chẳng còn phân biệt. Tại sao còn tôn xƣng Phật A Di Đà là vua của Chƣ 

Phật? Phật A Di Đà là quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng. Mỗi vị Phật là 

đều là quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng. Đấy là lời nói thật, tất cả đều 

khiêm  tốn.  Dụng  ý  ở  chỗ  nào?  Để  dạy  chúng  ta.  Vì  chúng  ta  không  biết  khiêm 

tốn, thích ganh đua. Chƣ Phật Bồ Tát dùng khiêm nhƣờng, khiêm hạ nhƣờng nhịn 

nhƣ thế thì xã hội hài hòa, vũ trụ mới hài hòa. Nếu nhƣ có tranh đua, không chịu 

nhƣờng nhịn, vũ trụ sẽ sanh động loạn. 

Cắt [Khi ngƣời nƣớc ngoài xem lịch sử 5000 năm qua của Trung Quốc, chẳng ai 

không khâm phục, khen ngợi. Một đất nƣớc lớn nhƣ thế, nhiều dân tộc nhƣ thế, 

đông dân nhƣ thế, tại sao mấy ngàn năm mà xã hội vẫn ổn định? Quí vị đọc lịch 

sử sẽ thấy, khi triều đại thay đổi gọi là động loạn, nhƣng thời gian động loạn đó 

rất ngắn. Sau khi thống nhất thì thƣờng chỉ cần 5 năm là trật tự xã hội đƣợc ổn 

định, kéo dài từ 100-150 năm. Một xã hội ổn định lâu nhƣ thế thật hiếm có trên 

thế  giới!  Ta  không  thể  không  phục  nhà  Thanh,  Khang  Hy  ở  ngôi  61  năm,  Ung 

Chánh 13 năm là 74 năm, Càn Long sau này 60 năm, đến Gia Khánh chắc khoảng 

gần 200 năm! Một xã hội ổn định lâu dài nhƣ thế rất hiếm thấy trong lịch sử. Do 

đâu mà đƣợc nhƣ vậy? Nhờ học đƣợc nhƣờng nhịn. Ai cũng khiêm tốn, ai cũng 

Tập 384  467 



chịu  nhƣờng  kẻ  khác,  không  tranh  đua.  Xã  hội  hiện  nay,  ta  đã  bỏ  quên  truyền 

thống  cha  ông  để  học  theo  nƣớc  ngoài.  Ngƣời  nƣớc  ngoài  từ  bé  đã  cạnh  tranh, 

ganh đua. Ganh đua đâu hay. Nâng cấp ganh đua lên sẽ thành tranh chấp. Tranh 

chấp tăng nữa thì sẽ là chiến tranh. Các vị đều biết chiến tranh hiện nay là chiến 

tranh với vũ khí hạt nhân, chiến tranh sinh hóa. Kết cuộc sẽ ra sao? Kết cục là trái 

đất bị hủy diệt, tất cả đều chết hết. Đây là  con đƣờng chết, không phải nẻo sống. 

Tổ tiên chúng ta nói rất hay. Nếu ta có thể tuân thủ làm theo thì ngàn năm, vạn 

năm thái bình vĩnh viễn, có gì không tốt chứ?] cắt 



Bậc  thánh  hiền  đều  có  trí  huệ,  đức  hạnh,  có  phƣơng  pháp,  có  kinh  nghiệm. 

Không đƣợc lơ là, bỏ qua ta sẽ bị thiệt. 



Xã  hội  động  loạn,  trái  đất  gặp  nhiều  nạn  tai  nhƣ  thế  có  liên  quan  mật  thiết  với 

khởi tâm  động niệm  của ta. Trong kinh điển Đại  Thừa đã nói rất nhiều.Thật hy 

hữu là các nhà khoa học hiện nay cũng chứng  minh đƣợc. Nếu ta không nƣơng 

khoa  học  hiện  đại,  thì  ta  sẽ  hoài  nghi  với  rất  nhiều  điểm  trong  kinh  Phật.  Phật 

giảng,  ta  không  dám  phản  đối.  Lời  Phật  và  Bồ  Tát  sao  còn  có  thể  sai  đƣợc? 

Nhƣng ta không sao nghĩ cho thông đƣợc. Thật ra Phật định nói gì? Không biết. 

30  năm  gần  đây,  nhà  vật  lý  lừng  danh  của  thế  giới  báo  cáo  những  điều  y  nhƣ 

trong  kinh  Phật  về  chân  tƣớng  của  nhân  sinh,  vũ  trụ.  Ta  không  thể  không  nể 

phục. Nhƣng những điều Phật giảng còn cao và sâu hơn, còn tỉ mỉ và rõ ràng hơn. 

Vì sao vậy Vì Phật đã chứng đắc, còn khoa học ta chƣa chứng. Họ chỉ dùng số 

học để suy luận và biết  một phần, dùng những thiết bị tinh tế, quan sát  và thấy 

đƣợc  một  phần  nên  khoa  học  vẫn  còn  nhiều  vấn  đề  không  thể  giải  quyết.  Thế 

nhƣng trong kinh điển Đại Thừa thì chẳng có vấn đề nào không giải quyết đƣợc, 

thật  là  kỳ  diệu!  Nhất  là  việc  Phật  A  Di  Đà  xây  dựng  thế  giới  Cực  Lạc.  Quả  là 

không thể tƣởng tƣợng nổi! Có thể nói Cực Lạc là do trí huệ, thần thông, đạo lực 

của chƣ Phật Nhƣ Lai hiển hiện ra cảnh giới thù thắng viên mãn nhƣ thế! Lý rất 

sâu sắc, nhƣng giờ chúng ta có thể hiểu đƣợc một phần rồi. Ta khẳng định, ta tin 

và ta chẳng còn nghi ngờ nữa. Sau khi rõ đƣợc chân tƣớng thì ta mới chịu buông 

bỏ. Ta mới biết cả vũ trụ là nhƣ thế nào. Nói thật, đây là điều Phật nói, “thuyết 

thành thực ngôn”. Biến pháp giới hƣ không giới, muôn sự muôn vật trong vũ trụ 

có liên quan gì với ta? Là một thể! Quá mật thiết rồi. Không thể nói là một nhà. 

468  Tập 384 



môt  nhà  còn  xa  cách,  chính  là  một  thể.  Chúng  ta  đọc  đƣợc  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, đọc đƣợc bài luận Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ Quốc 

sƣ. Cả vũ trụ là một hiện tƣợng dao động. Đấy là điều các nhà khoa học đều nói. 

Họ nói về hiện tƣợng dao động chắc đã hơn 50 năm. Có nghĩa cả hiện tƣợng vũ 

trụ là động. Nếu bất động thì hiện tƣợng không còn. Bao gồm cả hiện tƣợng vật 

chất cũng thế. Thế nhƣng chân tâm, cái ta thật sự thì bất động. Cho nên đức Phật 

dạy rằng: tổng thể của hiện tƣợng là hƣ vọng, chính là “phàm sở hữu tƣớng giai 

thị hƣ vọng”. Vì sao vậy? Vì toàn sinh ra từ hiện tƣợng dao động. Các nhà khoa 

học  đã  quy  nạp  nó  vào  ba  loại:  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện 

tƣợng tự nhiên. Tất cả đều là dao động. 

Khu vực Quảng Đông nơi chúng ta đang cƣ ngụ này, là quê nhà của Huệ Năng 

đại sƣ thời Đƣờng. Chúng ta có duyên sâu đậm với Huệ Năng đại sƣ. Đại sƣ đã 

khai  ngộ,  đã  chứng  đắc.  Chứng  đƣợc  gì?  Ngài  đã  thành  Phật  rồi.  Phật  thật  chứ 

không  phải  Phật  giả.  Cảnh  giới  chứng  đắc  của  ngài  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Phật Thích Ca cũng 32 ứng nhƣ Quan Âm Bồ Tát. Nếu có 

kẻ phải ứng thân Phật mới đƣợc độ, thì ngài liền hiện thân Phật.  Huệ Năng đại sƣ 

ở Trung Quốc, ngƣời Trung Quốc chẳng biết Phật là gì, ấn tƣợng rất xa lạ, cho 

nên ngài vì có kẻ phải ứng thân tỳ kheo mới đƣợc độ mà hiện ngay thân tỳ kheo 

để thuyết pháp cho nghe. Ngƣời Trung Quốc kính trọng tổ sƣ, ngài liền hiện ra 

thân tổ sƣ. Ngài bảo tự tánh bất động, minh tâm kiến tánh. Tánh là cái gì? Tánh 

nhƣ thế nào? Ngài bảo thứ nhất là thanh tịnh, tánh thanh tịnh. Xƣa nay chƣa từng 

bị ô nhiễm. Bây giờ có ô nhiễm không? Bây giờ vẫn chƣa ô nhiễm. Ô nhiễm là ý, 

ý  thức  có  ô  nhiễm  chứ  tự  tánh  thì  không  ô  nhiễm.  Tự  tánh  là  thật,  ý  thức  thì 

không phải thật. Tự tánh không sanh chẳng diệt, vốn tự đầy đủ, chẳng thiếu thứ 

nào. “Vốn không động dao”, đấy chính là tự tánh bổn định, chứ không phải hiện 

tƣợng dao động. Cho nên tự tánh chẳng phải là hiện tƣợng tự nhiên, không phải 

hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng  chẳng  phải  hiện  tƣợng  vật  chất.  Nói  cách  khác,  giới 

khoa học, giới triết học chẳng làm gì đƣợc tự tánh. Chắc chắn là không thấy đƣợc 

nó. Vậy nó ở đâu? Ở đâu cũng có tự tánh, lúc nào cũng có tự tánh, nơi nào cũng 

có. Chỉ là quí vị không duyên đƣợc với nó. Nó chẳng phải vật chất. Năm căn đầu 

của chúng ta không duyên tới đƣợc: Mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân. Nó không phải vật 

chất, nên mắt ta không nhìn thấy nó, tai chẳng nghe đƣợc nó, tay cũng chẳng sờ 

chạm  đƣợc.  Nó  không  là  vật  chất.  Nó  không  là  hiện  tƣợng  tinh  thần,  quí  vị  có 

nghĩ cũng không nghĩ ra nó. Quí vị dùng  thức thứ sáu-tƣ tƣởng, tƣ tƣởng không 

duyên đƣợc tới nó. Nó chẳng phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không là hiện tƣợng 

Tập 384  469 



tự nhiên. Nhƣng nó là thật. Nó có thể biến hiện ra hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng 

tinh thần, hiện tƣợng vật chất. Nó có thể biến hiện đƣợc nhƣ thế. Nhƣng những gì 

nó biến hiện ra đều là huyễn tƣớng. Trong Kinh Kim Cang ví nó là “mộng huyễn 

bào ảnh”. Nó đâu là thật.  Làm thế nào mới thấy đƣợc tánh? Buông bỏ hết tất cả 

vọng  tƣởng,  phân  biệt  chấp  trƣớc  thì  sẽ  thấy  đƣợc  tự  tánh.  Bản  lĩnh  cũa  Huệ 

Năng  đại  sƣ  là  ở  điểm  này.  Ngài  nghe  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn  giảng  kinh.  Hiểu 

đƣợc rồi, ngài buông xả liền. Y bát của Ngũ Tổ đƣợc truyền ngay cho ngài. 



Cảnh giới năm xƣa khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni chứng đắc dƣới gốc cây bồ đề 

tƣơng đồng với Lục Tổ. Nói cách khác thì cả vị đều diễn cho chúng ta xem. Phật 

Thích Ca Mâu Ni đóng vai tri thức phân tử, hiếu học. Một chàng trai trẻ mới 19 

tuổi đã rời nhà, đi tham vấn học hỏi, học rộng nghe nhiều! 30 tuổi thì ngài khai 

ngộ. Từ 19 đến 30 tuổi là 12 năm. Đức Phật Thích Ca đã khổ công học hỏi suốt 

12 năm. Tất cả tôn giáo ở Ấn ngài đều đã từng theo học. Tất cả triết học, học phái 

ngài đều đã từng tiếp cận và học tập. Một thanh niên trí thức. Từ chỗ này, chúng 

ta  có  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc,  lúc  Phật  ra  đời,  nƣớc  Ấn  học  thuật  rất  thịnh  hành, 

thanh niên đều hiếu học. Còn Lục Tổ Huệ Năng xuất hiện ở Trung Quốc, dùng 

một  tƣ  thế  khác  để  gặp  chúng  ta:  không  biết  chữ,  chƣa  từng  đƣợc  đến  trƣờng 

ngày nào. Ngài chỉ biết chẻ củi vì ngài là tiều phu. Mỗi ngày đều lên núi đốn củi, 

gánh vào thành đem bán. Một gánh củi có giá rất rẻ. 

Thời kỳ kháng chiến, tôi đã trải qua. Lúc Trung Quốc  chiến tranh tám năm với 

Nhật,  nhiều  thành  phố  không  có  nƣớc,  điện,  phải  đốt  đèn  dầu,  nƣớc  phải  thuê 

ngƣời gánh. Có ngƣời chuyên bán nƣớc, gánh nƣớc. Cứ ra sông gánh nƣớc đem 

vào thành bán. Nấu nƣớng thì dùng than củi, đốt lò. Có ngƣời đốn củi, đem vào 

thành bán. Bán nƣớc hay củi đều hết sức vất vả. 

Huệ Năng đại sƣ bán củi. Ngày nào bán hết thì có số tiền ít ỏi đem mua gạo, rau 

về sống qua ngày. Hôm nào không lên núi đốn củi thì ngày đó không có tiền sinh 

sống. Ngài nuôi bà mẹ già, là ngƣời con có hiếu. Chƣa từng đƣợc đi học, không 

biết chữ, quí vị hãy xem trong Pháp Bảo Đàn kinh có ghi chép cả. Ngài chƣa từng 

đi nghe giảng kinh lần nào, cũng chƣa từng vào thiền đƣờng để tham  thiền lần 

nào. Khi thân cận Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn, hòa thƣợng sai ngài xuống nhà bếp giã 

gạo,  chẻ  củi.  Nói  theo  cách  bây  giờ  thì  là  làm  công  quả  trong  chùa.  Thân  phận 

nhƣ  thế,  chƣa  hề  xuống  tóc  đi  tu.  Nhƣ  vậy  đƣợc  8  tháng.  Ngũ  Tổ  định  truyền 

470  Tập 384 



pháp, chẳng ai ngờ lại truyền cho Huệ Năng. Nhƣng trong bụng ngài đã biết sẽ 

đƣợc truyền trao. Cách truyền pháp chân chánh thì khi tâm tƣơng ứng với nhau, 

tâm của Lục Tổ tƣơng đồng với tâm Ngũ Tổ. Chẳng ai hay biết điều này. Cho nên 

Ngũ Tổ mới triệu ngài vào gặp lúc nửa đêm, sợ bị ngƣời khác nhìn thấy. Canh ba 

gọi  ngài  vào  phòng  phƣơng  trƣợng,  giảng  cho  ngài  đại  ý  của  Kinh  Kim  Cang. 

Lục  Tổ  không  biết  chữ,  nên  chắc  chắn  sẽ  không  dùng  kinh  sách.  Khi  giảng  tới 

câu: “ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, thì Lục Tổ đại triệt đại ngộ. Thế nào là đại 

triệt đại ngộ? Chính là buông xuống hết thảy vọng tƣởng, phân biệt chấp trƣớc. 

Trong nhà Phật gọi là đốn xả. Đốn xả, là đốn tu, đốn chứng. Khai ngộ thật sự rồi. 

Ngũ Tổ  bèn truyền y bát và bảo ngài hãy đi ngay trong đêm, đừng để  ai trông 

thấy.  Tìm  nơi  nào  náu  thân.  Vì  sao  vậy?  Vì  ghen  ghét  chƣớng  ngại.  Bao  nhiêu 

ngƣời theo Ngũ Tổ lâu năm mà không đắc pháp. Sao lại truyền cho một kẻ không 

biết chữ? Nên họ không phục. Quí vị xem Lục Tổ phải trà trộn vào trong tốp thợ 

săn suốt 15 năm, chờ cho việc này đƣợc lãng quên rồi, Lục Tổ mới ra mặt. Tất cả 

đều để dạy cho ta. Thời đại nhà Đƣờng lúc đó là thời kỳ thịnh trị nổi tiếng trong 

lịch sử, quốc thái dân an. Lục Tổ đã gặp chuyện gì? Đồng nghiệp ghen ghét nhau. 

Ngài đã diễn cho chúng ta thấy điều đó. 15 năm lánh nạn trong đoàn thợ săn là 

một cách tu hành. 15 năm tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tiến, thiền định, bát 

nhã, ngài đã khai ngộ, đã hiểu đƣợc lý, sự thì phải tu thật, phải rèn luyện trong 

sinh hoạt, đời thƣờng. Luyện cho đƣợc tâm đại từ bi, rèn cho ra thanh tịnh bình 

đẳng giác. Ngài đã thành công. Trong kinh điển Đại Thừa thƣờng nói: “ngộ rồi 

mới khởi tu”. Ngộ là rõ đƣợc lý, nhƣng sự thì làm sao dẹp yên? Phải luyện trong 

sinh hoạt, trong công việc, trong đối nhân xử thế tiếp vật, thì  mới thật sự thành 

tựu đƣợc công đức không thể nghĩ bàn. Phật, chƣ vị tổ sƣ, đều dạy chúng ta, ngôn 

hành cử chỉ đều là mẫu mực tốt nhất cho ta. 

Ngày nay chúng ta gặp chút sóng gió nhỏ nhoi, đã không nhịn đƣợc thì làm sao 

có thành tựu? Phật Thích Ca Mâu Ni hành Bồ Tát đạo, tu Bồ Tát hạnh ở nhân địa, 

làm Nhẫn nhục tiên nhân. Chuyện này đã đƣợc ghi chép tƣờng tận trong Đại Niết 

Bàn Kinh. Trong Kinh Kim Cang có nhắc đến một ít nhƣng không nói tƣờng tận. 

Nhẫn nhục ba la mật đã viên mãn. Không duyên cớ mà chịu bức hại nhƣ thế. Bị 

xử tử lăng trì mà chẳng hề có chút oán hận. Chẳng những không oán hận mà còn 

biết ơn vua Ca Lợi. Vì sao vậy? Vì trải qua khảo hạch này của vua Ca Lợi, ngài 

đã thành tựu viên mãn, thành Phật sớm hơn dự định. Ngàn vị Phật trong hiền kiếp 

thì Đức Phật Thích Ca vốn đứng thứ 5, Bồ Tát Di Lặc đứng thứ 4. Do công đức 

nhẫn nhục này viên mãn mà Đức Phật Thích Ca đã vƣợt lên trên, Bồ Tát Di Lặc 

Tập 384  471 



lùi lại sau. Việc này trong kinh điển có ghi ghép. Cho nên các ngài chỉ làm mẫu 

cho  ta  xem  thôi.  Chúng  ta  xem  mà  hiểu  đƣợc,  xem  mà  rõ  đƣợc  thì  sẽ  y  giáo 

phụng hành, sẽ biết phải làm gì trong sinh hoạt đời thƣờng. Quí vị có đƣợc công 

đức viên mãn. 

Cho nên chƣ Phật tán thán, Phật Thích Ca Mâu Ni là tiêu biểu của 10 phƣơng chƣ 

Phật,  Tán  thán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  A  Di  Đà  là  tiếng 

Phạn, tiếng Ấn Độ cổ, dịch sang chữ hán nghĩa là Vô Lƣợng Thọ. Lời khen ngợi 

này là lời cực kỳ chân thật, không phải những lời khen ngợi thông thƣờng. Lời rất 

thật đó. Chƣ Phật Nhƣ Lai đều thừa nhận. 

“Thiên Phật xuất thế bất năng cải dị”.  Thiên Phật là nói về đại kiếp đƣợc gọi là 

hiền kiếp này. Hiền là thánh hiền. Vì sao lại gọi là hiền kiếp? Vì trong kiếp này 

có 1000 vị Phật ra đời. Phật Thích Ca là vị thứ 4, dƣới Ngài là Phật Di Lặc. Di 

Lặc hiện giờ vẫn là Bồ Tát, tƣơng lai Ngài sẽ đến thế giới này để thành Phật, là vị 

Phật  thứ  5.  Trong  đại  kiếp  này  có  những  1000  vị  Phật  ra  đời.  Trong  Đại  Tạng 

Kinh có Thiên Phật Danh Kinh, là nói về 1000 vị Phật trong hiền kiếp này. Điều 

đó không thể thay đổi. Nói cách khác thì 1000 vị Phật đều thừa nhận, tán thành 

lời Phật Thích Ca Mâu Ni nói chính xác, không hề sai lầm. 

 “Vạn đại tuân thủ bất khả vi thất”.  Câu này nói đến thân phận của chúng ta rồi. 

Chƣ Phật đã khẳng định, thừa nhận thì chúng ta làm sao để học hỏi theo? Chính 

là phải tuân thủ muôn đời. Nhất định phải tuân thủ, không đƣợc vi phạm, không 

đƣợc sơ sót. Nhất định phải biết cách y giáo phụng hành. Vì sao vậy? Vì “thuần 

thị chân thực, vô  hữu hƣ vọng”. Điều này trong kinh  đã nói, thánh hiền xƣa đã 

nói. Trong kinh nói thế gian pháp, Phật pháp đều có, viên mãn. Thế gian thì nói 

viên mãn của pháp thế gian, pháp xuất thế gian không nhắc đến. Nhƣ Khổng Tử, 

Mạnh Tử, Lão Tử bên Trung Quốc là thánh nhân của thế gian. Những lời họ nói, 

khi giảng đến chỗ cao nhất, có thể cho là hết sức gần với cách nhìn nhận về vũ trụ 

của  các  nhà  vật  lý  học  hiện  đại.  Nhƣng  so  với  giáo  pháp  Đại  Thừa  thì  vẫn  còn 

kém  một  bậc.  Cho  nên  trong  Phật  pháp  có  pháp  thế  gian  nhƣng  trong  pháp  thế 

gian  lại  không  có  Phật  pháp.  Ta  không  thể  không  biết  điều  này.  Khi  Phật  pháp 

truyền đến Trung Quốc đƣợc ngƣời xƣa đón nhận. Tiến sĩ Thang Ân Tỷ, nhà triết 

học lịch sử ngƣời Anh nói rất hay: “Ngƣời Trung Quốc xƣa rộng lƣợng tiếp nhận 

văn hóa của dị tộc” –chỉ cho Phật giáo. Phật giáo từ Ấn Độ truyền qua, không 

phải văn hóa bổn địa của Trung Quốc,  mà là văn hóa dị tộc. Họ đã nghiêm  túc 

học hỏi. Ông lại nói: “Phật pháp đã làm giàu có nền văn hóa bản địa của Trung 

472  Tập 384 



Quốc”,  hỗ  trợ  nhau  thành  tựu.  Quả  thật  đem  Phật  pháp  ra  giảng  Tứ  Thƣ  Ngũ 

Kinh, xem Khổng Tử, Mạnh Tử nhƣ Phật, Bồ Tát. Việc này có thật, không hề dối 

trá. Quả thật đã giúp quí vị nâng cao. 

 “Thị  cố  ngã  đẳng  hàm  đương”.   “Hàm  đƣơng”  nghĩa  là  cùng.  Chúng  ta  cùng 

nhau, nên “đế tín”. Đế tín là chân tin. Chính là sau khi đã nghiên cứu kỹ, hiểu biết 

rõ mới tin. Đấy gọi là đế tín. Đế tín không phải mê tín. Chính là phải làm rõ, hiểu 

thấu rồi mới tin. “Thận mạc hoài nghi”. Câu này hết sức quan trọng. Vì sao vậy? 

Nếu  nghi  ngờ  thì  quí  vị  sẽ  chẳng  chịu  nghiên  cứu,  học  hỏi,  quí  vị  sẽ  vĩnh  viễn 

chẳng bao giờ hiểu đƣợc. Cho nên chữ “nghi” này trong Bồ Tát pháp là chƣớng 

ngại  lớn  nhất  trong  giáo  pháp  Đại  Thừa.  Chƣớng  ngại  lớn  nhất  của  Bồ  Tát  là 

“nghi”. “Nghi” chính là tham sân si mạn nghi trong phiền não căn bản. Phiền não 

căn bản có sáu thứ. Phía sau có ác kiến, chính là kiến giải sai lầm. Tham sân si, 

mạn, nghi, ác kiến. Nghi này chẳng phải nghi ngờ bình thƣờng, mà là nghi hoặc 

đối với lời dạy của thánh hiền. Ở trƣờng lớp hiện này thầy dạy học sinh luôn phải 

biết nghi ngờ, phải đặt dấu hỏi. Đặt dấu hỏi với cả thánh hiền xƣa, thì chuyện này 

khá rắc rối đấy. Khi đặt dấu hỏi lên thánh hiền thì tôn trọng chẳng còn, tâm thành 

kính  chẳng  còn.  Ở  Trung  Quốc  ngàn  vạn  năm  qua  không  có  cách  dạy  này.  Chỉ 

luôn dạy tin tƣởng, không dạy nghi ngờ. Nhƣng ở nƣớc ngoài thì từ bé đã dạy quí 

vị phải hoài nghi, chẳng hề dạy quí vị tin, chỉ dạy quí vị nghi ngờ. Đấy là điểm 

bất đồng lớn nhất trong hai nền văn hóa. Ta phải biết nền giáo dục Trung Quốc từ 

bé, từ mới sinh ra trẻ con đã đƣợc dạy phải tin, phải kính, phải tôn trọng cha mẹ, 

ngƣời trên. Nên ngƣời xƣa biết hiếu với cha mẹ, tôn kính thầy. Ngƣời nƣớc ngoài 

thì không. Chẳng biết hiếu thảo cha mẹ, chẳng biết tôn kính thầy. Hoài nghi cha 

mẹ, nghi ngờ cả thầy. Đấy là điều đã tạo nên động loạn của cả thế giới hiện nay, 

đã khiến trái đất gặp nhiều thiên tai biến loạn. Nguyên nhân chính ở chỗ này. Có 

thật  không?  Chẳng  phải  tôi  nói  mà  lời  Phật  dạy  trong  kinh,  thánh  hiền  xƣa  nói 

trong  điển  tích  và  các  nhà  khoa  học  hiện  nay  báo  cáo,  chứng  minh.  Thật  trăm 

phần trăm đó. Vì sao lại thật? Chúng ta cùng nhau học hỏi, lâu ngày các bạn cũng 

biết trong kinh điển Đại Thừa Phật đã nói: “nhất thiết pháp tùng tâm tƣởng sinh”. 

Nếu  nhƣ  tâm  quí  vị  kiên  định,  tâm  quí  vị  thành  thực,  tâm  quí  vị  cung  kính,  thì 

sông núi đất đai sẽ tốt lành vô tận. Sao lại có thiên tai đƣợc? Đâu ra đạo lý này! 

Chƣa  từng  nghe  qua  ở  Cực  Lạc  có  núi  lửa  phun  trào,  chƣa  nghe  nói  nơi  ấy  bị 

động  đất.  Chỉ  nghe  bảo  ở  Cực  Lạc  rất  vui,  rất  mát  mẻ,  thanh  tịnh,  rất  tự  tại. 

Chẳng hề nghe nơi ấy có thiên tai. Tất cả đều do tâm tạo ra. Nhất tâm ở đó là tâm 

chân thành, tâm thuần tịnh thuần thiện tạo ra thế giới Cực Lạc. Vậy còn thế giới 

Tập 384  473 



hiện tại của chúng ta hiện đầy nghi ngờ. Ngờ vực khiến mặt đất trở nên xốp, lơi 

ra, vốn đất rất cứng chắc. Do quí vị nghi nhiều, gì cũng nghi nên đất đã lơi, và núi 

mới lở sụp. Hễ hoài nghi là lơi ra, chính là theo lý thế này. Rắc rối lớn lắm đấy! 

Nắm kỹ, hiểu rõ rồi thì quí vị sẽ khẳng định nghiệp nhân quả báo tơ hào chẳng hề 

sai. Thiện nhân thiện quả, thế giới Cực Lạc thuần thiện. Thuần tịnh thuần thiện sẽ 

cảm đƣợc tịnh độ, lạc độ. 

Ở thế giới của chúng ta xƣa nay phƣơng đông thì có thánh hiền giáo huấn nên 

duy trì đƣợc hiện trạng này. Phƣơng tây thì có tôn giáo dạy dỗ, cũng duy trì đƣợc 

hiện trạng. Ngƣời thời nay chẳng cần thánh hiền, ngƣời phƣơng đông chẳng cần 

thánh hiền nữa. Đặt ra rất nhiều dấu hỏi. Phƣơng tây chẳng tin tôn giáo, không tin 

thƣợng đế, họ tuyên bố thƣợng đế đã chết. Thế giới hiện nay ra nông nổi này, ta 

đọc sách thánh hiền thì hiểu. Họ bảo chúng ta là dị loại, bảo chúng ta mê tín, ngu 

si.  Quí  vị  nghĩ  xem  còn  có  cách  nào?  Chúng  ta  tu  chân  chánh,  dùng  thiện  tâm 

thuần thiện, chân chánh. Những ngƣời cùng tu học với chúng ta càng đông càng 

tốt. Nơi này chúng ta cƣ ngụ thì nơi này chẳng có thiên tai. Những kẻ đa nghi thì 

chỗ họ sẽ có tai họa. Đã nhìn thấy quả báo này mà họ vẫn không tin, chỉ có một 

số ít nhà khoa học tin thôi. Vì sao vậy? Vì nhà khoa học hiểu đạo lý đó. Hiểu núi 

sông đất đai có liên quan với khởi tâm động niệm của ta. Phát hiện này mới tìm ra 

30 năm gần đây. Là một thành tựu vĩ đại tuyệt vời của khoa học. Ngày nay chúng 

ta có lòng tin kiên định với thánh hiền, với Phật pháp Đại Thừa, có thể nói một 

nửa là nhờ báo cáo của các nhà khoa học khiến chúng ta hiểu thật sự. Nếu không 

tiếp xúc đƣợc với những báo cáo này, sẽ vẫn còn một ít nghi vấn, tuy không lớn 

nhƣng vẫn còn có nghi ngờ. Vì sao vậy? Vì phiền não tập khí của chúng ta chƣa 

buông bỏ đƣợc. Hễ buông xuống đƣợc là chứng đắc. Thƣờng thì tâm của chúng ta 

thanh tịnh hơn ngƣời bình thƣờng. Nhƣng mức độ thanh tịnh đó so với Phật cùng 

Bồ Tát thì còn kém xa quá. Nếu so với những ngƣời nông nổi sân si hiện giờ thì 

đƣơng nhiên chúng ta rất thanh tịnh. Nhƣng đem so với Phật cùng Bồ Tát không 

ổn. Giờ ta đã xem báo cáo của các nhà khoa học rồi, ta đã có lòng tin, đã nâng 

cao  tín  tâm  nơi  mình,  nâng  lên  thật cao.  “Thận  mạc  hoài  nghi”,  chúng  ta  hoàn 

toàn khẳng định rồi. Nếu thánh hiền không có thật thì tại sao những lời dạy của 

họ  còn  truyền  đƣợc  đến  ngày  nay?  Giáo  lý  Khổng  Mạnh  lƣu  truyền  đƣợc  2500 

rồi. Trong 2500 đó chẳng có con ngƣời vĩ đại nào sao? Không ai nhìn ra sai sót 

của các vị thánh hiền sao? Vì sao bao đời nay đều đọc sách thánh hiền, học tập 

theo thánh hiền, 2500 năm qua, chẳng có một ai hiểu tƣờng tận sao? Nhƣng thật 

ra chẳng có ai hiểu tƣờng tận để nói toạc ra. Chúng ta gọi là bật mí. Gốc nghi ngờ 

474  Tập 384 



của  chúng  ta  không  thể  nhổ  bật.  Phật  bảo  nghi  này  là  căn  bản  của  phiền  não, 

không hề giả tạo. Đọc báo cáo khoa học, mới biết những gì họ nói về chân tƣớng 

vũ trụ hoàn toàn tƣơng đồng với trong Kinh đại thừa. Chúng ta chẳng còn hoài 

nghi nữa. 3000 năm trƣớc đức Phật đã nói, 3000 năm sau đƣợc khoa học chứng 

minh nó là chân thật, không giả dối. Ví dụ nhƣ Phật nói về hiện tƣợng vật chất: 

“phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Quí vị học Phật liệu không hoài nghi lời 

này?  Hiện  tƣợng  ở  ngay  trƣớc  mặt  ta  sao  lại  bảo  là  hƣ  vọng?  Lời  Phật  nói  thì 

chẳng dám nghi ngoài mặt nhƣng trong lòng có nghi. Chẳng dám bảo Phật lầm, ta 

cũng chẳng dám khẳng định hoàn toàn. Cứ ở  mãi trong tình huống này rất khổ 

tâm.  Đạo  Phật  đã  cho  chúng  ta  phƣơng  pháp  chứng  đắc,  chúng  ta  biết  nhƣng 

không làm đƣợc. Chẳng biết thực hiện nhƣ thế nào. Cho nên chúng ta đã bị kẹt ở 

cổ  chai,  không  cách  nào  đột  phá  ra.  Cơ  duyên  ngẫu  nhiên  đọc  đƣợc  những  báo 

cáo khoa học này, ta hiểu vấn đề ngay. 

Ví dụ nhƣ hiện giờ nhà vật lý nghiên cứu về vũ trụ vĩ mô. Họ bảo toàn thể không 

gian vũ trụ ở trong trạng thái dãn nở. Thế nên họ nghĩ dãn nở là bùng nổ. Vì bùng 

nổ nên mới dãn nở. Hiện giờ rất nhiều ngƣời nêu nghi vấn về vụ nổ lớn. Kết quả 

nghiên  cứu  cho  thấy,  chỉ  quan  sát  đƣợc  10%  vũ  trụ.  Không  nhìn  thấy  90%  còn 

lại. Càng lâu càng xa thì không thấy, không theo dấu đƣợc, không có. Khi nghe 

những lời này, ta gật gù. Nhà khoa học không biết nhƣng ta biết 90% kia ở đâu. 

Vì sao vậy? Nhất định phải có hiện tƣợng họ  mới quan sát đƣợc. Chính là hiện 

tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Có hiện tƣợng thì họ 

quan sát đƣợc. Không có hiện tƣợng thì họ chẳng tìm ra. Vậy 90% kia ở đâu? Về 

lại  thƣờng  tịch  quang,  về  lại  tự  tánh,  thì  quí  vị  sẽ  không  thấy.  Vì  trong  tự  tánh 

chẳng có ba hiện tƣợng kia. Tự tánh chẳng là hiện tƣợng vật chất, chẳng phải hiện 

tƣợng tinh thần cũng chẳng phải hiện tƣợng tự nhiên. Đƣơng nhiên quí vị không 

tìm ra nó. Lƣợng tử lực học quan sát nghiên cứu thế giới vi mô, họ có thể phát 

hiện vật chất là giả tạm. Họ thật xuất sắc! Nhà vật lý quá cố ngƣời Đức Phổ Lãng 

Khắc vốn là thầy của Ái Nhân Tƣ Thản, Ái Nhân Tƣ Thản cũng đã qua đời rồi. 

Suốt đời ông nghiên cứu thế giới vi  mô. Thấy thế giới phát triển về hai hƣớng: 

một là vô cùng lớn, hai là ngƣợc lại. Ngƣời Trung Quốc nói: “đại nhi vô đại, tiểu 

nhi vô nội”. Nghiên cứu nguyên tử, điện tử, lạp tử , cuối cùng phát hiện ra lƣợng 

tử. Lƣợng tử có thể là cái nhỏ nhất của cực vi trong kinh Phật, không thể chia nó 

ra nữa. Đây chỉ nói về vật chất cơ bản. Tất cả vật chất đều là nó. Kinh Kim Cang 

nói “nhất hợp tƣớng” tổ hợp nên. Đây là vật chất nhỏ nhất. Nhỏ đến mức độ nào? 

Nhà  khoa  học  cũng  phải  lúng  túng,  quan  sát  và  tính  toán  ra  điện  tử  đã  rất  nhỏ. 

Tập 384  475 



Nguyên tử thì những nhà khoa học đều biết. Điện tử xoay quanh hạt nhân nguyên 

tử. Hạt nhân nguyên tử nhƣ mặt trời, điện tử là các hành tinh xoay chung quanh 

nó. Lƣợng tử bao lớn? 10 tỷ lƣợng tử mới làm thành một điện tử. Cũng có thể nói 

lƣợng tử là một phần 10 tỷ của điện tử. 

Trong bộ kinh này, lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ đã dẫn đoạn đó ra. Chúng ta đã xem 

thấy thế giới vi mô. Rốt cuộc vật chất là gì? Vật chất từ ý niệm biến hiện ra. Cơ 

sở  của  vật  chất  là  ý  niệm.  Nếu  chúng  ta  không  có  ý  nghĩ  thì  sẽ  không  còn  vật 

chất. Không có suy nghĩ sẽ không có vật chất, nên suy nghĩ là cơ sở của vật chất. 

Chuyện này không hề dễ dàng! Nhƣng câu này ở trong giáo pháp Đại Thừa 3000 

năm trƣớc các nhà duy thức học đã nói rồi. Học phái này này 3000 năm trƣớc chỉ 

thừa nhận trong vũ trụ có ý niệm, không có vật chất. Gọi là duy thức, duy chỉ có 

thức, những thứ khác đều không có. Những thứ khác đều từ ý thức biến hiện ra. 

Hiện  tƣợng  vật  chất  là  do  ý  thức  biến  ra.  Giống  hoàn  toàn  với  phát  hiện  trong 

nghiên cứu của Phổ Lãng Khắc. Cho nên tinh thần và vật chất vĩnh viễn kết hợp 

với nhau không thể tách rời. Hiện tƣợng vật chất cực nhỏ, nhƣ quang tử nhỏ cũng 

có  hiện  tƣợng  vật  chất  mắt  quí  vị  có  thể  thấy  đƣợc,  đồng  thời  nó  cũng  có  thọ, 

tƣởng, hành thức. Nên giờ ta mới hiểu đƣợc Tâm kinh. “Quán tự tại Bồ Tát chiếu 

kiến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn là gì? Ngũ uẩn chính là quang tử nhỏ. Hiện 

tƣợng vật chất nhỏ nhất vẫn gồm đủ sắc thọ tƣởng hành thức. Tôi tin trƣớc kia 

những  ngƣời  chƣa  đọc  bản  báo  cáo  khoa  học  này,  họ  không  ngờ  ngũ  uẩn  giai 

không là nói về các quang tử nhỏ, nói về lƣợng tử. Đều cho là thân của chúng ta, 

thân này là ngũ uẩn, thân là nhục thân, là sắc pháp, trong có thọ tƣởng hành thức. 

Khi nói đến cực vi chi vi thì không nói rõ. Bây giờ  giảng Tâm Kinh sẽ  không 

theo cách giảng trƣớc kia. 

Trong kinh Phật nói năng lực của nhà khoa học rất lớn. Phật không nói nhà khoa 

học. Phật bảo gì? Phật bảo thức thứ sáu, chính là tƣ tƣởng. Năng lực tƣ duy tƣởng 

tƣợng của con ngƣời rất lớn. Đối ngoại nó có thể duyên đến hƣ không pháp giới. 

Đối nội, nó có thể duyên đến a lại da thức. Lƣợng tử chính là a lại da thức. Đƣợc 

khoa học phát hiện ra rồi. Bên trong a lại da có bathứ. Khoa học cũng nói về ba 

thứ. Danh từ không giống nhau, nhƣng ý thì hoàn toàn tƣơng đồng. Nghiệp tƣớng 

của a lại da, khoa học gọi nó là năng lƣợng. Chuyển tƣớng của a lại da, khoa học 

gọi  là  thông  tin.  Cảnh  giới  tƣớng  của  a  lại  da,  khoa  học  gọi  là  vật  chất.  Giống 

nhau cả! Phật bảo dùng thức thứ sáu đến cực hạn, thì đối nội có thể duyên đến a 

lại da, đối ngoại có thể duyên đến vũ trụ, nhƣng không duyên đƣợc tự tánh. Đấy 

476  Tập 384 



là chỗ Phật pháp cao siêu hơn khoa học. Chắc chắn khoa học không thể tìm ra tự 

tánh,  vì  tự  tánh  chẳng  phải  là  hiện  tƣợng.  Cả  ba  hiện  tƣợng  đều  chẳng  phải  thì 

làm  sao  tìm  ra?  Chẳng  phải  hiện  tƣợng  vật  chất  nên  quí  vị  không  nhìn  thấy, 

không phải hiện tƣợng tinh thần nên quí vị không nghĩ đến đƣợc, chẳng phải hiện 

tƣợng tự nhiên nên quí vị phải bó tay với nó. Làm sao quí vị mới có thể biết đƣợc 

về nó? Đức Phật dạy rồi: “duy chứng phƣơng tri”. Khi quí vị thật sự có thể buông 

hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc thì sẽ biết, sẽ thấy. Vì sao vậy? Vì 

khi buông phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm, chân tâm của quí vị sẽ hiện 

ra.  Chính  là  thành  thực,  tâm  chân  thành  hiện  tiền.  Tự  tánh  là  thật,  là  chân  nên 

chân với chân tƣơng ứng. Chân chẳng tƣơng ứng với vọng. Cho nên ý thức thứ là 

vọng tâm, vọng tâm thì chỉ có thể duyên với vọng cảnh. Cực hạn của vọng cảnh 

là a lại da. Phật đã nói hết sức rõ trong kinh. Quí vị đã đến đỉnh rồi, quí vị muốn 

lên cao hơn nữa thì quí vị phải học theo Phật, buông xả. Không buông xả đƣợc thì 

đến đây là ngừng. Quí vị chỉ nhìn thấy 10% vũ trụ, 90% kia không nhìn thấy. 

Cho nên Phật pháp rất có tƣơng lai, sau này ngƣời ta không tin vào tôn giáo nữa. 

Tôn  giáo  sẽ  biến  mất  nhƣng  Phật  pháp  sẽ  lƣu  lại  thế  gian.  Phật  pháp  sẽ  vụt  trở 

thành  khoa  học  đẳng  cấp,  triết  học  cấp  cao,  sẽ  không  gọi  Phật  giáo  là  tôn  giáo 

nữa.  Nên  những  báo  cáo  khoa  học  kia  đã  giúp  chúng  ta  rất  nhiều,  vì  chắc  chắn 

không còn hoài nghi gì nữa. 

 “Bất khả tư nghị công đức”. Câu này trƣớc kia đã giảng rồi, chúng ta xem thêm 

đoạn  dƣới  đây.  “Hạ”.  Đây  là  đoạn  dƣới.  “Phục  cử  thập  phương  hằng  sa  chư 

 Phật,  diệc  phục  như  thị  xưng  tán  Di  Đà” .  Phía  trƣớc  là  nói  phƣơng  Đông. 

Phƣơng này giảng rất tƣờng tận. “Nam tây bắc phương. Tứ duy thượng hạ diệc 

 phục như thị xưng tán Di Đà”.  Y nhƣ đông phƣơng hằng sa chƣ Phật. Không có 

vị Phật nào chẳng tán thán Phật A Di Đà, niệm Phật A Di Đà cầu sanh tịnh độ. 

Không có vị Phật nào không hoan hỉ, chẳng tán thán. Ngƣời đời chúng ta quả là 

luân hồi trong sáu đƣờng quá lâu, có chấp tình rất sâu, đƣợc Phật Thích Ca Mâu 

Ni  chỉ  dạy,  xem  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nhƣ  từ  phụ  cha  hiền.  Phật  Thích  Ca 

khuyên chúng ta nên đến thế giới Cực Lạc, ta chẳng chịu đi: “Con không đi, con 

yêu cha, chứ con không yêu thầy”. Rốt cuộc ngƣời cha lắc đầu thở dài: “Nghiệp 

chƣớng của con quá nặng, đáng thƣơng. Chẳng chịu nghe lời”. Nếu quí vị nghe 

theo, phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm, cầu sanh về thế giới tây phƣơng 

cực lạc, thân cận Phật A Di Đà thì cha quí vị mới vui mừng, thì cha quí vị mới 

khen ngợi. Vì sao vậy? Vì đến thế giới Cực Lạc là sẽ thành Phật, quí vị sẽ chứng 

Tập 384  477 



đại viên mãn. Chƣ Phật Bồ Tát thật lòng mong quí vị sớm thành tựu, sớm vƣợt 

qua ngài. 

Hiền thánh của phƣơng Đông có tâm lƣợng nhƣ thế. Không hề ganh ghét, không 

hề chƣớng ngại. Mong lớp sau vƣợt qua lớp trƣớc. Xã hội càng biến đổi càng tốt 

hơn, đời sống càng lúc càng hạnh phúc. Tâm niệm này rất bình thƣờng. Tôi phải 

khổ sở thì các anh cũng phải khổ sở, thậm chí còn phải khổ hơn tôi. Tâm niệm 

này không bình thƣờng, mà là phản thƣờng, đấy là suy nghĩ của hạng ngƣời nào? 

Ma vƣơng sẽ có ý nghĩ đó: Tôi khổ thì anh cũng phải khổ, tôi chịu khổ thì anh 

cũng phải chịu khổ hơn tôi. Ma vƣơng ngoại đạo, đấy không phải Phật Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát vốn từ bi, tôi chịu khổ nạn nhƣng chắc chắn không mong anh cũng 

phải chịu khổ nạn, còn dốc sức giúp anh thoát xa khổ nạn. 

Hiện nay ngƣời có tâm lƣợng của Phật, Bồ Tát không nhiều, ngƣời có suy nghĩ 

của ma vƣơng thì rất đông cho nên thế giới mới loạn, lòng ngƣời hƣ hoại, trái đất 

biến đổi, tai nạn thật nhiều. Tôi không xem tin tức, chẳng đọc báo. Có những bạn 

tốt bụng đã tải thông tin thiên tai khắp nơi trên thế giới đƣa tôi xem, còn nhiều tin 

rất  khủng  khiếp.  Khi  xem  những  thông  tin  này,  tôi  chỉ  chú  tâm  vào  một  điểm: 

Dùng phƣơng pháp nào để hóa giải những tai nạn này? Dùng tâm thái nào để ứng 

phó? Hầu nhƣ 90% tƣơng đồng, đều khuyên ngƣời niệm Phật. Chứng tỏ hai câu 

của Ấn Quang lão pháp sƣ: “kiệt thành cung kính niệm Phật”, quí vị có thể tự độ 

cho  mình,  có  thể  làm  lợi  cho  tha  nhân.  Tự  độ  là  tiêu  nghiệp  chƣớng.  Độ  tha  là 

giúp ngƣời khác phá mê khai ngộ. Việc này nói thì dễ nhƣng làm rất khó. Ở thế 

gian  hiện  nay,  giúp  chúng  sanh  khó  hơn  giúp  chính  mình.  Khó  ở  chỗ  nào?  Vì 

chúng  sanh  đa  nghi,  chẳng  chịu  tin.  Ngƣời  thời  nay  thích  nghe  lừa  gạt,  không 

thích nghe khuyên dạy. Quí vị lừa họ, họ sẽ vui vẻ đi theo quí vị. Quí vị thành 

tâm đối đãi, họ sẽ nghi ngờ: tên này tốt với mình nhƣ thế là có ý đồ gì? Mục đích 

gì? Bắt đầu lo lắng, đề cao cảnh giác. Kẻ lôi đến hầm lửa thì họ lại vui vẻ đi theo. 

Thật hết sức khó khăn! Nguyên nhân vì sao?  Vì không đƣợc ai dạy. Đấy gọi là 

mê hoặc điên đảo, không hiểu biết, không có năng lực phân biệt đƣợc chánh tà thị 

phi. Cả thiện ác lợi hại cũng không phân biệt đƣợc. Quí vị thấy có nguy không? 

Đấy mới là vấn đề lớn thật sự. Vấn đề này rất khó giải quyết. 

Ta  xem  trong  sách  cổ  Trung  Quốc.  Đất  nƣớc  này  giỏi  giáo  dục  nhất  thế  giới. 

Không tìm đâu ra đƣợc nƣớc thứ hai. Trung Quốc có cách giáo dục trí huệ, có 

phƣơng pháp, có kinh nghiệm và thành tựu giáo dục. Ở Trung Quốc đời đời đều 

có thánh hiền, quân tử xuất hiện. Họ đều đƣợc dạy. Ngƣời tốt đƣợc giáo dục mà 

478  Tập 384 



ra.  Phật  Bồ  Tát  cũng  nhờ  đƣợc  giáo  dục.  Sau  đó  chúng  ta  quay  lại  xem  Phật 

Thích Ca giới thiệu với chúng ta thế giới tây phƣơng Cực Lạc kia. Đặc thù ở Cực 

Lạc chính là giáo dục, không phải gì khác. Thế giới Cực Lạc rất đơn thuần vì chỉ 

có hai hạng ngƣời.  một là thầy giáo, hai là học trò. Thầy giáo là Phật A Di Đà, 

học trò là chƣ đại Bồ Tát. Bồ Tát theo Kinh Hoa Nghiêm có thể nói là từ Bồ Tát 

sơ tín vị đến Bồ Tát đẳng giác, quá sức nhiều! Mỗi ngày ở thế giới Cực Lạc đều 

làm  gì?  Mỗi  ngày  đều  giảng  kinh,  dạy  học.  Hiện  giờ  mỗi  ngày  tôi  giảng  bốn 

tiếng, kém xa thế giới Cực Lạc. Ở nơi đó tiếng giảng kinh không hề ngớt dù một 

phút một giây. Thế giới đó rất kỳ lạ, đặc biệt là Thế giới ánh sáng quang minh, 

không  hề  tối  tăm,  nên  chẳng  có  ngày  đêm,  mãi  mãi  sáng  lạn.  Đức  Phật  phóng 

quang, mỗi thân Bồ Tát đều có ánh sáng, tất cả vật chất đều phát ra ánh sáng. Cỏ 

cây hoa lá cũng phát sáng. Thế giới quang minh chẳng cần đèn. Cũng chẳng cần 

mặt trăng, mặt trời, cho nên cũng chẳng có ngày đêm. Thân không là nhục thân, 

nhục thân rất phiền toái, cần ăn uống để nuôi thân. Ăn uống lại sinh tác dụng phụ. 

Tác dụng phụ là đem bịnh đau đến. Ở thế giới Cực Lạc, thân là thân kim cang bất 

hoại, là thân pháp tánh, cõi pháp tánh. Cho nên ngƣời ở đó chẳng cần ăn uống, 

không có nhu cầu vệ sinh nên rất sạch. Sinh hoạt rất tiện và rất tự tại. Từ sáng đến 

tối chỉ nghe kinh, học tập không ngớt. Cho nên đến thế giới Cực Lạc rất dễ thành 

Phật. Một hoàn cảnh tu học nhƣ thế không tìm ra ở mƣời phƣơng thế giới. Phật A 

Di Đà đã xây dựng Cực Lạc nên mƣời phƣơng chƣ Phật đều hoan hỉ và rất cảm 

kích. Chúng sanh khó độ, nghiệp chƣớng sâu nặng ở chỗ chƣ Phật Nhƣ Lai, đều 

đƣợc giới thiệu đến Cực Lạc để Phật A Di Đà dạy dỗ.  Cho nên số ngƣời  mỗi 

ngày  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  không  thể  tính  đếm  đƣợc,  không  cách  nào 

tính xuể, quá quá nhiều. Liệu Cực Lạc có chứa hết đƣợc? Đấy là cõi pháp tánh. 

Cõi pháp tánh thì không có lớn nhỏ. Không giống nhƣ cõi vật chất chỗ chúng ta 

hiện nay. Cõi vật chất có lớn nhỏ, có hạn lƣợng. Pháp tánh thì không hạn lƣợng. 

Chỗ chúng ta có đủ ngành nghề: Sĩ nông công thƣơng. Đến thế giới Cực Lạc thì 

không có, Cực Lạc không có tổ chức chính trị, không có chính phủ, không nghe 

nói ở đó có vua, có tổng thống, không có tỉnh trƣởng, thị trƣởng, không có gì cả, 

chỉ có thầy giáo và học sinh. Cho nên thật ra mà nói, Phật A Di Đà đã xây dựng 

một ngôi trƣờng lớn ở đó, chuyên bồi dƣỡng giáo huấn Phật pháp. Đến trƣờng đó 

để làm gì? Đến đó để thành Phật. Ai muốn thành Phật thì đến đó. Bảo đảm một 

đời sẽ có thành tựu. Cho nên 10 phƣơng chƣ Phật đều tôn vinh ngài, thêm cho 

ngài  một tôn hiệu: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Phật A Di Đà 

hết sức xứng danh vì đã làm đƣợc điều đó. 

Tập 384  479 



“Hội sơ viết: tuy chư Phật sở chứng, bình đẳng thị nhất”.  Từ lý mà giảng, theo 

sự giảng cũng thật nhƣ thế. Chƣ Phật Nhƣ Lai chứng đắc Phật quả cứu cánh này. 

Vô thƣợng bồ đề là bình đẳng. Khẳng định không hề sai biệt. 

 “Niệm Phật vãng sanh lợi ích, Di Đà bất cộng diệu pháp. Cố chư Phật nhượng 

 đức”.  Hai chữ này rất hay. “Nhi lệnh quy nhất Phật thị đệ thập thất nguyện thành 

 tựu dã” . Mấy câu này cực hay! Lợi ích của việc niệm Phật vãng sanh không tìm 

thấy trong thế giới của 10 phƣơng chƣ Phật. Chúng ta đến thế giới của 10 phƣơng 

chƣ  Phật  đều  là  để  thọ  nghiệp  báo.  Chúng  ta  ở  nơi  này,  vọng  tƣởng  phân  biệt 

chấp trƣớc, toàn bộ chƣa dứt đƣợc. Đến các quốc độ Phật khác cũng vẫn là vào 

lục đạo luân hồi. Vẫn là thọ quả báo trong lục đạo. Nhƣng thế giới Cực Lạc là cõi 

phàm  thánh  đồng  cƣ  thì  khác  biệt  rất  lớn.  Trong  quốc  độ  của  chƣ  Phật  mƣời 

phƣơng thế giới thì cõi phàm thánh đồng cƣ là lục đạo luân hồi, chẳng khác gì với 

Phật Thích Ca. Thế giới Cực Lạc cõi phàm thánh đồng cƣ chỉ có hai đƣờng trời 

và ngƣời. Cực Lạc chẳng có ba đƣờng ác, không có địa ngục. ngạ quỷ, súc sinh. 

Cũng không có la sát, a tu la. Tất cả những thứ bất thiện đều không có. Và sanh 

về thế giới Cực Lạc thì oai thần của bổn nguyện Phật A Di Đà sẽ gia trì cho quí 

vị, thật sự gia trì đƣợc, nâng quí vị lên thành Bồ Tát A Duy Việt Trí. Điều này 

chúng ta có thể cảm nhận đƣợc, không phải quí vị có thần thông trí huệ lớn thế, 

có phƣớc báu lớn thế. Mà là hƣởng thọ phƣớc báu của Phật A Di Đà đó. Phật A 

Di Đà xây dựng thế giới Cực Lạc này, quí vị có thể tới đó hƣởng thụ. Thế giới 

này chúng ta không có đủ năng lực xây dựng. Phật đã xây xong rồi. Mời ta đến 

đó cƣ ngụ. Quí vị xem thiết kế Cực Lạc vi diệu biết bao. Khoa học hiện nay tiến 

bộ thế nào cũng không bì đƣợc. Gió thổi lá cây, cây là cây báu. Không phải thân 

gỗ, thân lá  mà là  châu báu. Khi gió thổi thì tiếng kêu nhƣ tiếng phong linh, âm 

thanh hết sức vui tai, Nhƣng âm thanh đó không chỉ nghe vui tai mà còn là tiếng 

thuyết pháp, giảng kinh. Dùng âm nhạc, lời ca để giảng kinh cho quí vị nghe mà 

sinh tâm hoan hỉ, vui thích. Hễ nghe là khai ngộ. Cách dạy này, ngôi trƣờng này 

quí  vị  đi  đâu  mà  tìm?  Tìm  sao  ra?  Âm  thanh  của  nƣớc  chảy  trong  ao  hồ  cũng 

đang  thuyết  pháp.  Tiếng  chim  chóc  hót  cũng  thuyết  pháp.  Những  con  chim  đó 

chẳng phải súc sanh mà do Phật A Di Đà biến hóa ra. Phật A Di Đà là một nhà 

khoa học vĩ đại, chế tạo ra nhiều con chim biết nói pháp. Quí vị muốn nghe gì, nó 

sẽ nói nấy. Hai ngƣời ở bên nhau, tôi thích nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ. Bạn thích 

nghe  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Tôi  nghe  đƣợc  chính  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  bạn  nghe 

đúng là Kinh Hoa Nghiêm. Chẳng hề xen tạp. Kỳ diệu đến mức độ thế đó! Cho 

nên âm thanh ở Cực Lạc đƣợc gọi là diệu âm. Mắt quí vị nhìn thấy diệu sắc, thật 

480  Tập 384 



quá kỳ diệu. Lƣỡi quí vị nếm đƣợc diệu vị. Cho nên lợi ích vãng sanh không thể 

nghĩ bàn! Đây là bất cộng diệu pháp của Phật A Di Đà với tất cả chƣ Phật Nhƣ 

Lai, khác nhau. Cho nên chƣ Phật “nhƣợng đức”. Tôn vinh, tôn sùng Phật A Di 

Đà. Vốn tất cả Phật đều bình đẳng, sao lại gọi là Phật trung chi vƣơng? Danh hiệu 

Phật trung chi vƣơng do chƣ Phật 10 phong tặng, đặc biệt tôn sùng Phật A Di Đà, 

lệnh  quy  nhất  Phật.  Ngƣời  thật  sự  có  duyên  chính  là  có  thể  tin  theo  pháp  môn 

này. Quí vị có thể hiểu, có thể niệm Phật, có thể cầu vãng sanh. Không có vị Phật 

nào không giúp quí vị vãng sanh về thế giới Cực Lạc. 

Ở đây chúng ta biết, cả đời Phật Thích Ca 49 năm giảng kinh thuyết pháp. Mỗi 

kinh  điển  chỉ  giảng  một  lần,  không  giảng  lại  lần  thứ  hai.  Nhƣng  chỉ  riêng  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh là Phật giảng rất nhiều lần. Chứng cứ có thể chứng minh ít nhất 

là  trên  ba  lần.  Bởi  vì  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nguyên  văn  đƣợc  truyền  đến  Trung 

Quốc rất sớm, từ nhà Hán đến nhà Tống là 800 năm, đƣợc dịch 12 lần ở Trung 

Quốc, cho nên có 12 bản dịch khác nhau. Hết sức đáng tiếc là bảy bản dịch đã bị 

thất truyền. Hiện giờ trong Đại Tạng Kinh chỉ có năm bản, đối chiếu xem thì nội 

dung sai biệt quá lớn. Đấy là nguyên nhân gì? Đấy là do Phật không giảng một 

lần. Mỗi lần giảng thế nào cũng có khác biệt nhỏ, đại đồng tiểu dị. Sai biệt đừng 

nhiều  quá.  Trong  năm  bản  dịch  này  rõ  rệt  nhất,  thì  mọi  ngƣời  đều  biết  lời  phát 

nguyện của Phật A Di Đà. Năm bản dịch hiện còn có hai bản là 48 nguyện. Có 

hai bản là 24 nguyện. Trong bản dịch đời Tống có 36 nguyện. Không nên có khác 

biệt lớn nhƣ thế. Cho nên từ hiện tƣợng này ta biết ít nhất Phật đã giảng hơn ba 

lần. một lần Phật giảng 48 nguyện, một lần Phật giảng 24 nguyện, một lần Phật 

giảng 36 nguyện. Còn bảy bản dịch thất truyền kia, nếu tìm đƣợc thì chắc cũng 

còn khác biệt nữa. Điều này cho thấy gì? Nhiều lần giảng, chứ không phải giảng 

một lần! Nhiều lần giảng, chính là lời tán thán đặc biệt đối với Phật A Di Đà. Chỉ 

cần thấy chúng sanh hữu duyên, Phật đều khuyên nên niệm Phật cầu sanh tịnh độ. 

Niệm Phật cầu sanh tịnh độ, đó là hàng thƣợng thƣợng thƣợng căn. Vì sao vậy? 

Vì một đời quí vị sẽ thành Phật. Có pháp môn nào giúp quí vị một đời thành Phật 

đƣợc đâu? Sao thực hiện nổi! Chỉ có pháp môn này thì một đời thành Phật. Cho 

nên nó là thƣợng thƣợng thƣợng căn. Ngƣời thời nay không hiểu cho nên xem 

thƣờng  kẻ  niệm  Phật,  cho  đó  là  cách  tu  học  của  ông  bà  già  không  có  tri  thức. 

Nhƣng ngƣời không có tri thức lại là hàng thƣợng thƣợng thƣợng thƣợng căn! Kẻ 

có  tri  thức  lại  là  hàng  hạ  hạ  hạ  hạ  căn!  Quí  vị  thấy  lầm  lẫn  này  lớn  biết  bao! 

Chúng ta không hiểu đƣợc điều này có phải là đã phụ lòng Phật Thích Ca? Phật 

Thích Ca đã tốt với ta biết bao, mà ta hoàn toàn không biết lòng Phật, ngu si đến 

Tập 384  481 



cực  điểm.  Vì  không  phải  thƣợng  thƣợng  thƣợng  căn  nên  Phật  mới  phải  giảng 

84000 pháp môn. Những pháp môn này là để độ họ. “Tùy chúng sanh tâm ƣng sở 

chi  lƣợng”.  Hàng  hƣợng  thƣợng  thƣợng  thƣợng  căn  quyết  định  theo  pháp  môn 

này.  Nếu  Phật  không  truyền  pháp  môn  này  cho  quí  vị  là  Phật  có  lỗi.  Chúng  ta 

phải nhận thức đƣợc. 

Nguyện thứ 17 “Chƣ Phật xƣng thán nguyện”.  Đây là Phật A Di Đà khi còn  ở 

nhân địa phát nguyện, thành tựu trong tƣơng lai của ngài chắc chắn sẽ đƣợc nhất 

thiết chƣ Phật xƣng tán. Ngài thành Phật rồi, thế giới Cực Lạc thành tựu rồi. Quả 

nhiên là nhƣ thế, thật có chƣ Phật xƣng tán. Đây là nguyên văn trong Hội Sớ. 

Phía dƣới “ Ý vị”. Đây là giải thích của Hoàng Niệm lão: “Phật Phật đạo đồng, 

 sở chứng bình đẳng, không có cao thấp”.  Tất cả kinh văn Đại Thừa đều nói thế, 

điều này thật không hề giả.  “Nhưng pháp môn niệm Phật vãng sanh là diệu pháp 

 bất cộng của Phật Di Đà” . Quả thật pháp môn này chƣ Phật không có.  “Cho nên 

 sự lợi ích của nó cũng là bất cộng”.  Cho nên lợi ích của pháp môn này khác với 

chƣ Phật Nhƣ Lai. “Thị cố chư Phật thôi nhượng kỳ đức, dục hiển nhất thiết chư 

 Phật vô biên công đức tất quy Di Đà nhất Phật”.  Phía trƣớc đoạn này đã giảng. 

Chƣ Phật làm gƣơng cho chúng ta xem, chúng ta đều rất nhỏ nhen, ích kỷ, không 

thích  ai  hay  hơn  mình.  Ta  có  đố  kỵ,  có  ngạo  mạn,  có  chƣớng  ngại.  Chƣ  Phật 

không có. Anh nghĩ ra phƣơng pháp tốt để độ chúng sanh, tốt, rất tốt. Tất cả đều 

tán thán anh. Tôi gửi toàn bộ chúng sanh căn đã chín muồi, có thể tin tƣởng, tiếp 

nhận đƣợc, chịu niệm Phật, chịu vãng sanh đến chỗ anh. Toàn bộ đến thế giới cực 

lạc để thành Phật. Cả kinh Hoa Nghiêm cũng không ngoại lệ. 

Nói các quí vị biết thời trẻ tôi hết sức kiêu ngạo, rất tự phụ. Ngƣời có thể thuyết 

phục  tôi  chẳng  nhiều.  Tôi  có  lý  luận  ngang  bƣớng,  hay  cƣờng  biện,  không  thể 

đón nhận pháp môn này. Nên thầy Phƣơng Đông Mỹ không dạy niệm Phật, mà 

giới  thiệu  triết  học  kinh  Phật,  giới  thiệu  hai  pháp  môn:  Pháp  Tƣớng  Duy  Thức 

Tông và Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, thầy giới thiệu cho tôi hai 

môn này. Tôi học kinh giáo, học giảng kinh với thầy Lý. Thầy Lý khuyên tôi tu 

Tịnh Tông. Tôi theo thầy 10 năm. Kết quả thế nào? Chẳng phản đối Tịnh Tông, 

nhƣng tôi không học, không nhận thức, hoài nghi Tịnh Tông, thích Kinh luận Đại 

Thừa hơn. Thậm chí thầy dùng rất nhiều phƣơng pháp để dẫn dắt tôi. Thầy bảo: 

“Con xem pháp môn này, xƣa nay bao nhiêu thánh hiền hào kiệt đều theo. Nếu sợ 

mắc lừa thì ta cứ thử để bị lừa một lần cũng đâu sao”. Tôi vẫn không chịu bị lừa. 

Thầy dạy tôi đọc Văn Sao của Ấn Quang đại sƣ. Lúc đó thầy tặng tôi bộ này gồm 

482  Tập 384 



4  quyển.  Chánh  biên  thƣợng  hạ  hai  tập.  Tục  biên  cũng  thƣợng  hạ  hai  tập.  Đài 

Loan lúc đó chỉ có mỗi một bộ. Thầy Lý là học trò của Ấn Quang đại sƣ. Sau khi 

xem tôi rất cảm phục tịnh độ, không phản đối, không dám phê phán, nhƣng vẫn 

không muốn học. Chỉ đặc biệt thích những kinh luận lớn nhƣ Hoa Nghiêm, Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm. Nên tôi đã giảng Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, bên 

Thiền  Tông  đã  giảng  Lục  Tổ  Đàn  Kinh,  Kinh  Kim  Cang,  đã  giảng  Chứng  Đạo 

Ca, Thiền tông tập của đại sƣ Vĩnh Gia. Đấy là thời gian đầu. Tâm quay về tịnh 

độ là do nhân duyên khi giảng Kinh Hoa Nghiêm. Giảng đƣợc nửa bộ Kinh Hoa 

Nghiêm. Lúc đó một tuần tôi giảng ba lần, mỗi lần một giờ rƣỡi, giảng cùng lúc 

tứ thập và bát thập Hoa Nghiêm. Trong một tuần thì hai ngày giảng Bát thập Hoa 

Nghiêm,  một ngày giảng Tứ thập hoa nghiêm. Cùng lúc giảng nhƣ thế đến  một 

nửa thì tình cờ tôi nảy ra ý nghĩ: Đức Văn Thù, Phổ Hiền tu pháp môn gì thành 

Phật? Thiện Tài đồng tử tu pháp môn gì mà thành tựu? Chỗ này tôi chƣa giảng 

đến,  còn  ở  phía  sau.  Tôi  bèn  giở  ra  sau.  Lật  đến  quyển  39  của  Tứ  thập  Hoa 

Nghiêm thì gặp. Văn Thù, Phổ Hiền không chỉ tự mình niệm Phật cầu sinh tịnh 

độ, mà còn dẫn 41 vị pháp thân đại sĩ trong Hoa Tạng Hải Hội cùng về Cực Lạc. 

Sự việc này khiến tôi vô cùng kinh ngạc! Trong Hoa Tạng Hội thì ngài Văn Thù, 

Phổ Hiền là bậc  Đẳng Giác Bồ Tát, là tay trái, tay  mặt của đức Phật  Tì Lô Giá 

Na. Ngƣời tu hành đƣợc minh tâm kiến tánh ở 10 phƣơng thế giới đều sanh về thế 

giới Hoa Tạng. Bồ Tát Phổ Hiền lại đem hết đại chúng đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc. Quí vị thử nghĩ xem Đức Phật Tỳ Lô Giá Na có nổi giận không? Sao lại 

đƣa hết ngƣời của ta đi thế? Đức Phật Tì Lô Giá Na chẳng những chẳng giận, còn 

vỗ tay: Hay! Hay lắm! Còn tán thán ngợi khen. Quí vị thấy đó, tâm lƣợng của chƣ 

Phật khác với chúng ta. Vì sao vậy? Vì  ở thế giới Hoa Tạng thời gian để thành 

Phật rất dài. Đến thế giới Cực Lạc thì thời gian đó rút ngắn đi nhiều. Thành tựu sẽ 

cực nhanh. Khi đọc lời kinh này tôi mới cảm tạ thầy, trƣớc kia tôi đã thờ ơ. Thầy 

dụng tâm khuyên dạy mà không chịu tiếp thu. Đọc xong kinh văn này thì không 

còn nói gì đƣợc, mới thực sự quay lại học tịnh độ. Rất khó! Thật là pháp môn khó 

tin, nan tín chi pháp! Cho nên khi tôi giảng, thấy quí vị nghe rồi đều hoan hỉ, đều 

niệm  Phật  thì  tôi  nể  phục  quí  vị  lắm.  Vì  sao  vậy?  Vì  quí  vị  giỏi  hơn  tôi  nhiều! 

Thầy Lý độ tôi hết sức gian nan, không dễ chút nào! Thế nhƣng khi đã tin thì tôi 

tin sâu hơn kẻ khác, lòng tin siêu vƣợt ngƣời khác. Thật đấy. Hiểu rõ ràng cặn kẽ 

rồi tôi mới tin. Nhất quyết không tin khi chƣa hiểu, chƣa nắm rõ. Quả thực là nan 

tín chi pháp. Quí vị xem thế nên chƣ Phật Nhƣ Lai thấy ngƣời thực sự có thể tin 

theo pháp môn này, thì khuyên đừng học gì khác, chỉ đi sâu vào một pháp môn 

Tập 384  483 



thôi. Nói thật, một bộ Kinh A Di Đà hoặc một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu 

A Di Đà Phật là đủ để quí vị thành công rồi, quí vị học những thứ khác nữa để 

làm gì? Lãng phí thời gian, lãng phí tinh lực thế! Đến Cực Lạc rồi tất cả kinh giáo 

quí vị đều thông suốt. Hãy xem hoàn cảnh tu học ở Cực Lạc. Chính bản thân quí 

vị ngồi trong giảng đƣờng của Phật A Di Đà, không hề rời đi. Tự quí vị có thể 

phân thân, hóa thân. Phân thân ra thành vô lƣợng vô biên thân đến 10 phƣơng thế 

giới lễ lạy, thăm viếng, cúng dƣờng tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai. Cúng dƣờng Phật là 

tu phƣớc, nghe Phật giảng kinh là tu huệ. Phƣớc huệ song tu thì một ngày tu hơn 

vô lƣợng kiếp tu ở thế giới chúng ta. Nơi tốt nhƣ vậy mà không đến đƣợc sao? 

Nếu quí vị thật sự hiểu rõ ràng  minh bạch rồi, thì không thể không đi. Lực nào 

ghì  lại,  không  cho  quí  vị  đi,  quí  vị  cũng  phải  vùng  thoát  ra,  phải  đến  đó  mới 

đƣợc! Nơi đó quá tốt! Ở 10 phƣơng thế giới không có, cho nên chƣ Phật Nhƣ Lai 

đều tán thán khen ngợi. Nhất là lớp ngƣời chúng ta thật hết sức may mắn. Vì sao 

vậy? Vì quí vị gặp đƣợc quyển hội tập này. Quá sức hay! Thƣờng ít ai biết. Khi ở 

Đài Trung, thầy Lý đƣa quyển này cho tôi. Đọc xong tôi rất vui mừng. Thầy đã 

từng giảng nên dùng bút lông chú giải bên lề. Đánh dấu câu từng đoạn. Đọc xong 

tôi rất thích, muốn học, muốn giảng ngay. Thầy bảo chƣa phải lúc, duyên của anh 

chƣa chín muồi. Có kẻ phản đối sách này, ngƣời thì tranh luận. Tuổi tôi còn trẻ, 

theo học Phật pháp chƣa lâu, mọi ngƣời sẽ không phục. Tôi bèn đợi đến khi thầy 

vãng sanh. Sách của thầy trong tay tôi, không ai thấy nó. Để kỷ niệm thầy, tôi cho 

in 10 000 quyển có chú giải bên lề của thầy, cho lƣu hành ở nƣớc ngoài. Khi đó 

tôi đang ở Mỹ. Mọi ngƣời đọc xong sách này đều hoan hỉ, yêu cầu tôi giảng. Cho 

nên lần giảng Vô Lƣơng Thọ Kinh đầu tiên của tôi, là quyển hội tập này  ở San 

Francisco bên Mỹ. Hoằng dƣơng quyển hội tập này ở nƣớc ngoài là tôi, còn trong 

nƣớc có lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, mỗi mình cụ. Cả hai cùng liên kết nhau bên 

Mỹ. Cụ nhận lời mời của một số đồng tu ở Mỹ sang Maryland truyền pháp trong 

chỉ một tháng. Vậy là cụ mới biết chúng tôi đang giảng quyển hội tập này. Cụ hết 

sức vui mừng. Quyển chú giải đem theo sang Mỹ lúc đó in Rô nê ô, cụ đem tặng 

tôi, đọc xong tôi hết rất vui mừng. Hỏi cụ có bản quyền của sách không? Có bản 

quyền thì thôi. Không có bản quyền thì tôi đƣa về Đài Loan in. Cụ bảo không có 

bản quyền và còn bảo tôi viết cho lời tựa. Chúng tôi đã biết nhau nhƣ thế. Cụ về 

Bắc  Kinh  rồi  thì  cùng  năm  đó,  khoảng  2,  3  tháng  sau,  tôi  cũng  đến  Bắc  Kinh 

thăm cụ. Cụ mới kể lại quá trình viết chú giải. Thật không hề dễ dàng! Sức khỏe 

yếu,  đau  ốm,  ngày  đêm  không  nghỉ  hoàn  thành  bộ  chú  giải.  Càng  không  thể 

tƣởng tƣợng là tƣ liệu cụ sƣu tập đƣợc quá phong phú. Dẫn chứng tổng cộng hơn 

484  Tập 384 



190  kinh  luận.  Nhờ  Tam  Bảo  gia  trì  thôi.  Sách  quý  thế  tìm  ở  đâu  ra?  Sao  tìm 

đƣợc! Hễ nghĩ đến là tự nhiên có ngƣời đem tặng. Tôi đã thấy số tƣ liệu đó chất 

trong  phòng  cụ.  Ngày  nay  thật  hy  hữu  ta  đƣợc  gặp  quyển  hội  tập,  đƣợc  đọc  bộ 

chú giải này. Hy hữu trong hy hữu! Đây là phƣớc báo, nhân duyên lớn biết bao! 

Nên tôi mới cho ngƣời chịu tin, chịu hiểu, chịu niệm Phật là thƣợng thƣợng căn! 

Quyết định sẽ thành tựu trong kiếp này. 

Đoạn này Niệm Lão chú giải rất hay.  Dục hiển nhất thiết chư Phật vô biên công 

 đức tất quy Di Đà nhất Phật. Dục lệnh thập phương chúng sanh, tất nhập Di Đà 

 nguyện  hải  vãng  sanh  Cực  Lạc  thế  giới.   Sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  vậy  là  viên 

mãn, đại viên mãn rồi! Nhất là gặp đƣợc quyển này, còn thông qua việc ta cùng 

nhau học tập nên tôi gọi đó là Diễn Nghĩa Định danh là Tịnh Độ Đại Kinh Giải 

Diễn Nghĩa. Duyên này quá sức thù thắng vƣợt trội! Đúng là thể hiện bổn nguyện 

của Phật A Di Đà. 

Nguyện thứ 17:   chư Phật xưng thán nguyện chi thành tựu. Thành tựu  này là tự 

nhiên, là phản ứng tự nhiên từ trong tánh đức, quyết không phải cố ý mong cầu, 

quyết  không  do  tìm  cách  nào  tạo  ra.  Không  hề  có.  Hoàn  toàn  không  khởi  tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc. Trƣớc đó ta đã từng học 29 

loại  thành  tựu  trang  nghiêm  trong  Vãng  Sanh  Luận.  Toàn  là  tánh  đức,  bổn 

nguyện của Di Đà thành tựu. Chẳng hề có chút ý nghĩ nào bên trong. Điều này ta 

không thể không biết. Vì ngƣời đời chúng ta đã quen dùng ý nghĩ. Cứ luôn nghĩ 

phải  làm  thế  nào.  Thế  giới  Cực  Lạc  thì  không  cần  tƣ  tƣởng.  Tƣ  tƣởng  là  phiền 

não, tƣ tƣởng là tập khí. Thế họ dùng gì? Họ dùng trí huệ chân thực. Trí huệ chân 

thực đƣợc gọi là chiếu kiến. Hiện nay có một từ là trực giác. Trực giác mắt thấy, 

trực giác tai nghe. Trực giác của sáu căn khi tiếp xúc cảnh giới sáu trần. Trực giác 

là kiến tánh, trực giác chẳng dụng tâm ý thức. Ta biết chúng sinh trong 10 pháp 

giới đều dùng tâm ý thức, tức là dùng A lại da. A lại da là tâm, Mạt na là ý, thức 

thứ sáu gọi là thức. Hoặc nói tổng quát thì sáu thức trƣớc đều gọi là thức. Tâm ý 

thức  là  bao  gồm  tám  tâm  vƣơng,  chính  là  dùng  thức  đó.  Lục  đạo  đã  dùng  lệch, 

dùng bất chính. Dùng lệch là sao? Là nhân thiên. Dùng bất chính là sao? Là ba 

đƣờng ác: ngạ Quỷ, địa ngục, súc sinh, là do dùng tâm bất chính. Tâm dùng lệch 

đi  thì  là  cõi  nhân  thiên.  Nếu  tâm  ý  thức  dùng  ngay  thì  là  pháp  giới  tứ  thánh: 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Nên Phật trong 10 pháp giới chẳng phải 

Phật thật. Thiên Thai đại sƣ Lục Tức Phật giảng rất hay. Đấy thuộc về tƣơng tợ 

tức Phật. Rất giống nhƣng không phải thật. Vì dùng vọng tâm, không phải chân 

Tập 384  485 



tâm.  Phải  nhớ  A  lại  da  là  vọng  tâm.  Nếu  dùng  chân  tâm  thì  gọi  là  chuyển  thức 

thành trí. Chuyển bát thức thành tứ trí. Tịnh Tông nói thế. Chuyển A lại da thành 

Đại viên kính trí, chuyển Mạt na thành Diệu quan sát trí, chuyển tiền ngũ thức 

thành thành sở tác trí. Chuyển thức thành trí thế này thì lìa 10 pháp giới, đến chỗ 

cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Tu  theo  những  tông  phái  khác  toàn  về  thế  giới  Hoa 

Tạng. Ngƣời niệm Phật nếu chuyển thức thành trí sẽ vãng sanh Tây Phƣơng Cực 

Lạc. Chẳng phải ở cõi đồng cƣ, không phải ở cõi phƣơng tiện, mà sanh thẳng đến 

cõi thật báo. Cõi thật báo trang nghiêm của Phật A Di Đà. Đó gọi là lý nhất tâm 

bất loạn. Chuyển thức thành trí là lý nhất tâm bất loạn. Đắc định chân chánh là có 

thể buông bỏ phiền não, kiến hoặc, nghĩa là không còn chấp trƣớc với nhất thiết 

pháp.  Hạng  ngƣời  này  sinh  về  cõi  phƣơng  tiện  hữu  dƣ.  Phiền  não  tập  khí  nhất 

phẩm cũng không đoạn đƣợc thì sinh về cõi phàm thánh đồng cƣ. Quí vị phải biết 

cõi phàm thánh đồng cƣ, cõi phàm thánh đồng cƣ ở thế giới Cực Lạc, chẳng có ba 

ác đạo, không có A Tu La, chẳng có La Sát, chỉ có hai cõi ngƣời trời. Lục đạo 

biến thành  hai đạo. Đấy là chỗ thù thắng trang nghiêm  không thể so sánh đƣợc 

của thế giới Cực Lạc. 

Cho nên   thập  phương  Phật  tán  thử  năng  danh  văn  thập  phương.  Ngài rộng độ 

chúng sanh! Nếu chƣ Phật không tuyên dƣơng Ngài, không chiêu sinh giúp ngài, 

thì ngài độ chúng sinh sẽ chẳng đƣợc nhiều. Nếu tất cả chƣ Phật đều chiêu sinh 

giúp  Phật  A  Di  Đà,  đều  giới  thiệu,  gửi  gắm  quí  vị  mới  biết  đƣợc  trang  nghiêm 

vƣợt trội của Tịnh Tông, quí vị mới thật sự hiểu Tịnh Tông không thể nghĩ bàn. 

 Phổ nhiếp vô biên chúng sanh, hội quy Cực Lạc dã.  Tất cả cùng sanh về Cực Lạc 

quốc thật sự. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

486  Tập 384 



Tập 385 

Chuyển ngữ: Lý Hƣơng 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 28 tháng 4 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 477, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

“Hà dĩ cố, dục lệnh tha phƣơng, sở hữu chúng sanh, văn bỉ Phật danh, phát thanh 

tịnh tâm, ức niệm thọ trì, quy y cúng dƣờng, nãi chí năng phát, nhất niệm tịnh tín, 

sở hữu thiện căn, chí tâm hồi hƣớng, nguyện sanh bỉ quốc, tùy nguyện giai sanh, 

đắc bất thoái chuyển, nãi chí vô thƣợng, chánh đẳng bồ đề”. 

Đoạn này Hoàng Niệm Lão giải thích là “hữu”. Hai dòng rƣỡi kinh văn bên phải. 

“Biểu chƣ Phật tán thán chi bổn nhân”. Có nghĩa đâu là ý nghĩa việc chƣ Phật 

Nhƣ Lai tán thán Phật A Di Đà. Trong đây, thứ nhất: giúp chúng sanh khởi tín 

nguyện. Đoạn nhỏ thứ hai: giúp đại chúng chứng đắc chánh quả. Ý kinh văn rất 

rõ.  Chú  giải  của  Niệm  Lão  rất  đặc  sắc.  “Cái  dục  chúng  sanh  văn  danh  sinh  tín 

phát nguyện cầu sinh, tất chứng vô thƣợng Bồ Đề”. Đây là những gì trong đoạn 

này nói. Tịnh độ rõ ràng là pháp khó tin. Ngƣời nghe thì nhiều, ngƣời tin thì ít. 

Nhất  là  trong  thời  buổi  hiện  nay.  Thƣở  xƣa  đỡ  hơn  vì  mỗi  ngƣời  đều  đƣợc  gia 

đình giáo dục tốt. Ta biết trong các dân tộc trên thế giới, thì ngƣời xƣa biết cách 

giáo dục nhất. Ngàn vạn năm trƣớc cổ nhân của chúng ta đã biết điều này. Ta có 

thể tin nhƣ thế vì lúc đó không có chữ viết. Văn tự chỉ đƣợc phát minh vào thời 

Hoàng Đế, đến giờ chỉ mới 4500 năm. Nền văn hóa 5000 năm phải nhờ khảo cổ 

mới phát hiện. 

Bà La Môn ở Ấn Độ xƣa có truyền thuyết ít nhất là một 3000 năm. Ta có lý do để 

tin truyền thống văn hóa xƣa bắt nguồn chắc chắn không trễ hơn Ấn Độ. Chỉ tại 

lúc đó không có chữ viết ghi chép lại. Khổng Tử sinh vào thời Xuân Thu, Mạnh 

Tử thì trễ hơn một 00 năm, vào thời Chiến Quốc. Khổng Tử nói rất hay. Cả đời 

ông “Thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”. Thuật là tƣờng thuật lại lời ngƣời khác, 

không phải của chính mình. Theo cách nói hiện nay thì Khổng Tử cả đời không 

sáng tạo phát minh gì. Nói cách khác, suốt đời sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền 

của ông, đều là những thứ của cổ nhân, chẳng có gì của riêng ông. Ông đã nói rất 

Tập 385  487 



thành  thực.  Tín  nhi  hiếu  cổ.  Điều  này  rất  đáng  nể:  lòng  tin.  Tin  sâu  sắc  không 

hoài nghi và tiếp nhận toàn bộ giáo huấn của thánh hiền xƣa. Thái độ học hỏi tu 

luyện này hết sức hiếm có. Muốn đạt đƣợc thế xuất thế pháp cũng phải nhờ thái 

độ này, mới thật sự đạt đƣợc. Đạt đƣợc gì? Có đƣợc truyền thống của cổ nhân. 

Truyền thống của cổ nhân là gì? Là tự tánh. Nhà Phật nói tự tánh, truyền thống 

xƣa cũng nói về tự tánh. Nhân tánh bổn thiện. “Nhân chi sơ tính bổn thiện” trong 

Tam tự kinh. Còn câu đầu tiên trong Đại Học là : “minh minh đức, thân dân, chỉ 

ƣ chí thiện”. Đều là nói về tự tánh, nói về tánh đức. Tánh đức là cứu cánh viên 

mãn, tròn vẹn tột cùng không thể thêm vào chút gì, cũng không thể để khuyết tí 

nào. Viên mãn vẹn tròn nhƣ thế. 

Thứ  Phật  chứng  đắc  gọi  là  Đại  Bát  Niết  Bàn,  đƣợc  gọi  là  Đại  Viên  Mãn.  Thời 

xƣa tuy không có những từ rõ rệt nhƣ trong kinh Phật. Chúng ta cẩn trọng quan 

sát, cảm nhận thì ý tứ là một, chẳng phải hai. Tự tánh là một, không có anh, tôi, 

hắn. Nên trong Kinh giáo Đại Thừa nói lý thể chỉ có một, hiện tƣợng thì khác biệt 

vô vàn. Vô lƣợng vô biên hiện tƣợng sai biệt cùng chung một lý thể. Còn cho ta 

biết  tánh  tƣớng  là  một,  tánh  tƣớng  chẳng  phải  hai.  Ngƣời  Ấn  độ,  ngƣời  Trung 

Quốc đều xem ngộ nhập vào tự tánh là mục tiêu tối thƣợng khi học hỏi. Khác với 

ở nƣớc ngoài. Quả là ngƣời trung Quốc trong đồng có dị biệt. Mƣời pháp giới lại 

khác, trong dị biệt có đồng. Tuy có một 0 pháp giới, y chánh trang nghiêm chẳng 

giống nhau nhƣng là một tự tánh. Cho nên tôn trọng thánh hiền chính là tôn trọng 

tự  tánh,  phàm  những  thứ  từ  tự  tánh  lƣu  xuất  ra  chính  là  thật  tƣớng.  Kinh  Đại 

Thừa nói thật tƣớng chƣ pháp chính là chân nhƣ, chính là tự tánh. Nên ngƣời xƣa 

khi  dạy  trẻ  con  đều  luôn  nhớ  dạy  ngộ  tánh.  Trong  Phật  pháp  ngộ  tánh  là  giác 

tánh. Ngƣời có ngộ tánh cao, ta biết phiền não của họ sẽ ít, tạp niệm cũng ít, tâm 

thanh tịnh. Khi tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là ngộ tánh, là giác tánh. Vọng 

niệm  nhiều,  nhiều  dục  vọng,  nhiều  phiền  não  thì  ngộ  tánh  ắt  sẽ  kém  hơn,  vì  bị 

những  thứ  này  chƣớng  ngại,  nhiễu  loạn.  Tuy  bị  chƣớng  ngại,  nhiễu  loạn  nhƣng 

không hề mất đi. Nhƣ một chậu nƣớc, bị vẩn đục, bị quấy đảo nhƣng vẫn là chậu 

nƣớc đó. Chờ  một  thời gian nó sẽ tự ổn định. Những thứ dơ bẩn sẽ lắng chìm 

xuống, động tƣớng sẽ dần ngừng. 

Qua đó có thể thấy ngƣời Ấn xƣa hết sức xem trọng việc thiền định. Tuy Trung 

Quốc không nói thiền định nhƣng cũng nói về định, cũng nói về tĩnh, họ nói về 

những điều này. “Tri chỉ  nhi hậu hữu định, định nhi hậu năng tĩnh”. Hoàn toàn 

tƣơng đồng với Phật pháp và triết học cổ Ấn Độ. 

488  Tập 385 



Trí  huệ  không  có  đƣợc  từ  bên  ngoài,  mà  vốn  đã  trong  tự  tánh.  Tri  thức  thì  học 

đƣợc ở bên ngoài, nhƣng trí huệ không nhƣ thế. Trí huệ và tri thức là hai thứ khác 

nhau.  Trí  huệ  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh.  Còn  tri  thức?  Tri  thức  là  một  loại 

chƣớng ngại, Phật pháp gọi nó là sở tri chƣớng. Chẳng phải cho là không cần tri 

thức, tri thức không tốt. Phật pháp cũng cần và có lúc dùng đến tri thức. Nhƣng 

lúc  nào?  Sau  khi  khai  ngộ.  Khai  ngộ  gọi  là  căn  bản  trí.  Ngộ  xong  khởi  tu.  Có 

đƣợc căn bản trí rồi thì quí vị xem Thiện Tài Đồng Tử trong Kinh Hoa Nghiêm 

đã khai ngộ  ở  pháp hội của Bồ  Tát  Văn Thù. Đại triệt đại ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh, căn bản trí hiện tiền. Căn bản trí là gì? Là trí huệ Bát Nhã mà tự tánh vốn 

có. Trong kinh Bát Nhã nói rất hay. “Bát Nhã vô tri”. Vô tri chính là căn bản trí. 

Khi bất động thì nó chẳng có gì. Chính là điều mà Huệ Năng đại sƣ nói khi khai 

ngộ  “đâu  ngờ  từ  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”.  Vốn  tự  đầy  đủ  là  căn  bản  trí,  lúc  không 

khởi tác dụng thì bên trong nó chẳng có một pháp nào. Khi nó khởi tác dụng thì 

chẳng bỏ một pháp nào. Trí huệ viên mãn hiện tiền, cho nên khi Thiện Tài khai 

ngộ,  Văn  Thù  Bồ  Tát  liền  bảo  ông  đi  thăm  viếng  học  hỏi  53  lần.  53  lần  thăm 

viếng học hỏi là hậu đắc trí, tri thức mà hôm nay chúng ta nói đến. Quí vị không 

tiếp xúc thì không biết, hễ tiếp xúc liền rõ ngay. 53 lần thăm viếng học hỏi tiêu 

biểu cho gì? Tiêu biểu cho tri thức của cả vũ trụ. Quí vị thấy trong đó trai gái trẻ 

già, mọi ngành mọi nghề, xuất gia tại gia, trong 53 lần thăm viếng học hỏi chỉ có 

6  ngƣời  đã  xuất  gia,  phần  lớn  là  tại  gia.  Hễ  bạn  tiếp  xúc  là  rõ  cả,  chẳng  có  gì 

không biết. Nhƣng trƣớc tiên phải cầu vô tri, sau đó mới có thể vô sở bất tri. Nếu 

nhƣ có tri, đấy là chƣớng ngại. Sẽ trở ngại cho việc minh tâm kiến tánh, vậy thì 

quí vị sẽ vô sở bất tri, cái quí vị biết chỉ giới hạn, cái quí vị không biết quá nhiều. 

Khác  với  cách  cầu  học  của  ngƣời  xƣa.  Điều  này  chúng  ta  phải  cẩn  trọng  cảm 

nhận. 

Cho nên pháp môn Tịnh độ trƣớc sau vẫn là pháp môn không thể nghĩ bàn. Muốn 

chúng  sanh  nghe  danh  hiệu,  sinh  lòng  tin  rồi  phát  nguyện  cầu  vãng  sanh,  tất 

chứng Vô Thƣợng Bồ Đề, tức là thành Phật. Pháp môn này chính là con đƣờng 

trở thành Phật. Chỉ  một đời là thành tựu. Kẻ có thể tin, có thể phát nguyện dốc 

sức  tu  hành  thật  sự  là  ngƣời  có  đại  phƣớc  đức.  Thế  xuất  thế  gian  chẳng  ai  có 

phƣớc báo lớn hơn phƣớc báo này, không tìm ra đâu. Chúng ta gặp là có duyên. 

Còn tin hay không tin, hiểu hay không hiểu lại thuộc về thiện căn. Ngƣời có thiện 

căn hễ tiếp xúc thì liền tin, liền hiểu. Ngƣời có phƣớc đức thì có thể hành, có thể 

chứng. Cho nên trong tiểu bổn Kinh Di Đà nói: “Không thể thiếu thiện căn phƣớc 

đức nhân duyên mà đƣợc sinh về nƣớc đó”. Thiện căn phƣớc đức của chúng ta có 

Tập 385  489 



vấn đề. Nhân duyên thì hội đủ rồi, gặp đƣợc rồi, đƣợc thân ngƣời, đƣợc nghe Đại 

Thừa, đƣợc nghe Hoa Nghiêm, đƣợc nghe Tịnh độ, nhất là gặp đƣợc quyển hội 

tập này, hội đủ tất cả. Nhƣng chúng ta liệu có thật lòng tin tƣởng? Không. Có thật 

sự hiểu? Không. Thực sự hiểu sẽ quyết định niềm tin thật sự. Không có chân tín 

chứng tỏ ta không hiểu đủ về vấn đề đó. Lời này năm xƣa Chƣơng Gia đại sƣ dạy 

tôi. Ông bảo Phật pháp biết thì khó nhƣng hành dễ. Thế nên Phật Thích Ca phải 

giảng 49 năm. Rất khó để biết! Hành thì chỉ trong một  niệm. Nghĩ khác đi là khai 

ngộ,  hành  nhƣ  thế  đơn  giản  biết  mấy.  Buông  bỏ  chấp  trƣớc.  Không  còn  chấp 

trƣớc với pháp thế xuất thế gian là thành A La Hán, là chẳng còn lục đạo. Nếu lại 

buông  luôn  đƣợc  phân  biệt  thì  thành  Bồ  Tát.  Thực  sự  giữ  đƣợc  lục  căn  không 

khỏi tâm, không động niệm trong cảnh giới của 6 trần thì xin chúc mừng, quí vị 

thành Phật rồi. Quí vị xem, đơn giản biết bao. 

Năm xƣa khi còn tại thế, Phật Thích Ca diễn cho ta xem, ngài diễn cho chúng ta 

xem vai trò của ngƣời trí thức, hiếu học, học rộng biết nhiều.  một 9 tuổi đã rời 

nhà đi tìm học, sống cuộc đời khổ hạnh để làm gì? Không sống nhƣ thế thì không 

học đƣợc. Học hỏi rồi cần thực hành, là phải chịu khổ, vui vẻ chịu khổ. Buông bỏ 

thực sự là tu luyện nghiêm túc. Hiếu học mà không chịu tu nghiêm túc thì không 

phải thực học, không phải học vấn thực sự. Những gì học đƣợc rất mong manh. 

Vì  sao  vậy?  Vì  không  đối  phó  nổi  quyến  rũ,  mê  hoặc.  Gặp  danh  lợi  nhiều  sẽ 

không giữ đƣợc mình, đó không phải là thực học. Thực học là gì? Là phải vất vả 

thực sự, buông bỏ thực sự thì học vấn đó có thực, cảnh giới nào bày ra trƣớc mắt 

cũng không động tâm. Vì sao vậy? Vì đã nhìn thấu suốt. “Phàm sở hữu tƣớng, 

giai thị hƣ vọng”. Quí vị mời ngài làm Đại phạm thiên vƣơng tột cùng danh lợi, 

ngài không thèm vì đó là giả, lục đạo là giả tạm. Mời làm Ma Hê Thủ La Thiên 

Vƣơng, là chủ nhân của đại thiên thế giới, ngài cũng không màng, vì đều không 

thật. Đấy gọi là biết khó làm dễ. Nếu hiểu thật sự thì đâu lẽ nào không buông bỏ 

đƣợc, hiểu thật thì sao  còn khởi tâm tham luyến. Chẳng còn đâu. Nên tâm này 

vĩnh viễn thanh tịnh bình đẳng giác. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là tự tánh, 

là  thể  tánh,  là  tánh  đức.  Chỉ  có  thứ  này  thật  thôi,  ngoài  ra  giả  tạm  hết.  Trong 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  không  có  hiện  tƣợng,  chẳng  có  cả  3  loại  hiện  tƣợng. 

Không có hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự 

nhiên. Nhƣng nó có thể sanh ra muôn pháp, nó có thể hiện ra 3 hiện tƣợng này, 

tuy hiện 3 hiện tƣợng nhƣng lại không bám vào 3 hiện tƣợng. Không bám chút gì. 

Vì sao? Vì trong tất cả hiện tƣợng, ngài không khởi tâm, không động niệm. Đấy 

là sạch thực sự. Là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát. Tứ thánh pháp giới trong một 

490  Tập 385 



0 pháp giới còn khởi tâm động niệm. Lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần sẽ 

khởi tâm động niệm, nhƣng không phân biệt, không chấp trƣớc. Phàm phu trong 

lục đạo thì không đƣợc. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc sẽ cùng lúc ùa 

đến. Học nhƣ vậy thì vĩnh viễn không vƣợt đƣợc luân hồi. Ta không thể không 

biết điều này. 

84000 pháp môn pháp môn nào cũng có thể giúp ta ra khỏi lục đạo, tịnh độ cũng 

vậy. Nhƣng tịnh độ vƣợt trội hơn, tịnh độ đặc biệt hơn. Tịnh độ bảo đới nghiệp 

vãng sanh nhƣng có điều kiện. Một niệm cuối cùng phải thanh tịnh. Bình thƣờng 

không thanh tịnh chẳng sao. Một niệm vãng sanh cuối cùng phải thanh tịnh, chính 

là không còn khởi tâm động niệm mới có thể vãng sanh. Điều này khó quá, không 

đơn giản. Cho nên một niệm thanh tịnh là một niệm Phật, tâm tịnh thì quốc độ 

tịnh.  Vậy  dùng  phƣơng  pháp  nào?  Dùng  A  Di  Đà  Phật.  Phƣơng  pháp  quá  khôn 

ngoan,  quá  thù  thắng.  Niệm  cuối  cùng  chắc  chắn  là  có  niệm,  không  thể  không 

niệm. Có khởi tâm động niệm mà khởi tâm gì? A Di Đà Phật. Động niệm gì? A 

Di Đà Phật. Chiêu này thật hay. Đây là chỗ khác giữa Phật A Di Đà và tất cả chƣ 

Phật. Ngài dùng danh hiệu để tiếp dẫn. Danh hiệu này rất phi thƣờng. Danh hiệu 

là tánh đức của mình. Nghĩa danh hiệu này dịch sang chữ hán thì A là Vô, Di Đà 

là Lƣợng, Phật là Giác. Nghĩa là sao? Là Vô Lƣợng Giác. Vô lƣợng giác là chân 

tánh của chúng ta! Vô lƣợng giác là tự thể, tự tánh của chúng ta. Nó tƣơng ứng 

với cái này. Có phải chính Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ta, không phải mà là tự tánh 

của chúng ta. Ngài dùng tự tánh tánh dức làm danh hiệu để tiếp dẫn. Chỉ cần một 

niệm cuối cùng. Một niệm đó rất ngắn ngủi. Bồ Tát Di Lặc đã giảng rõ. Một khảy 

móng tay có ba mƣơi hai ức trăm ngàn niệm. Một niệm trong số đó thôi. Niệm 

cuối  cùng  này  rõ  ràng  là  Phật.  Bình  thƣờng  niệm  đƣợc  thuần  thục  nhƣ  thế,  lúc 

lâm  chung  quí  vị sẽ  thấy  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn.  Đƣờng  hoàng  từ  biệt  mọi 

ngƣời: tôi về thế giới Cực Lạc đây. Điều này có thật, không hề giả dối. Hiện tiền 

chúng  ta,  chỉ  cần  quí  vị  gặp  đƣợc  là  quí  vị  có  nhân  duyên  đó,  chỉ  cần  chịu  tin, 

hiểu đƣợc, thật sự phát tâm. Đoạn sau sẽ giảng rất rõ về Bồ Đề tâm. Đơn giản thì 

nhƣ  lời  Ngẫu  Ích  đại  sƣ.  Tôi  thực  sự  muốn  sanh  về  Cực  Lạc,  thực  lòng  muốn 

đƣợc thân cận Phật A Di Đà. Ngoài niệm này ra không còn ý niệm nào khác. Đấy 

là Tâm Bồ Đề vô thƣợng. 

Ba câu phía trƣớc của ngài nói hết ý nghĩa đoạn kinh văn này. “Cái dục chúng 

sanh văn danh sinh tín, phát nguyện căn sinh, tất chứng vô thƣợng Bồ Đề”. Đây 

là tông yếu của Tịnh Tông. 

Tập 385  491 



“Hội Sơ viết: thị tắc đệ thập bát nguyện, thành tựu, nhất bộ tông quy, duy tại ƣ 

tƣ”. Đoạn kinh văn này tôn chỉ của Tịnh Tông, là nơi quy tụ của Tịnh Tông, là 

thành tựu viên mãn của Tịnh Tông. 

“Sở dĩ giả hà”? Vì sao vậy? Đây là nêu ra một câu hỏi. “Tuy tứ thập bát nguyện 

giai  thù  thắng,  dĩ  niệm  Phật  vãng  sanh  vi  tín  yếu”.  47  nguyện  là  trợ  duyên. 

Nguyện thứ một 8 là chánh thuyết. Không có 47 nguyện kia thì nguyện này cũng 

không  thể  thành  lập.  47  nguyện  để  giúp  nguyện  thứ  một  8  kiến  lập  niệm  Phật 

vãng sanh tịnh độ. “Tuy nhất nhất thành tựu giai nan tƣ”. Nhất nhất này là chỉ 47 

nguyện  kia.  Thành  tựu  của  mỗi  một    nguyện  đều  không  thể  nghĩ  bàn.  “Nhi  thử 

thành  tựu  vi  bất  công.  Đệ  thập  bát  nguyện  thập  niệm  tất  sanh.  Cố  chƣ  Phật  tán 

thán”.Phƣơng pháp này dẫn dắt chúng sanh đến thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà 

cung cấp cho một đạo tràng tu học tốt nhất. Điều này quả hiếm có. Phàm phu nhƣ 

ta  khó  thành  tựu  là  do  không  có  một  nơi  tu  học  tử  tế.  Với  hàng  thƣợng  thƣợng 

căn thì chuyện đó chẳng sao. Họ có trí huệ, định lực, chịu đựng đƣợc. Cảnh giới 

nào  với  họ  cũng  là  cảnh  giới  tốt.  Nhƣng  ngƣời  căn  tánh  thế  này  quá  ít.  Hàng 

trung  hạ  căn  nếu  không  có  một    hoàn  cảnh  tốt  để  tu  học  là  không  ổn,  sẽ  thối 

chuyển, sẽ đọa lạc, thậm chí có thể tạo tội nghiệp, vì không giữ đƣợc mình. Nên 

Phật A Di Đà lập đạo tràng không thể nghĩ bàn, cung cấp hoàn cảnh thế này quá 

hiếm có, phƣơng pháp lại quá khéo léo. Kẻ thực sự có thiện căn phƣớc đức nhân 

duyên gặp rồi khẳng định sẽ thành tựu, một  đời viên mãn thành Phật. Cho nên 

khác với chƣ Phật. Bất cộng nghĩa là không giống. “Cảm đắc chƣ Phật tán thán”, 

là chẳng có vị Phật nào không tán thán. Phật tâm bình đẳng, Phật tâm thuần tịnh 

thuần thiện. 

Văn bỉ Phật danh giả. Giáo hành tín chứng viết- đây là chƣ tổ ngƣời Nhật nêu ra- 

Ngôn văn giả, chúng sanh văn Phật nguyện sinh khởi bổn mạt, vô hữu nghi tâm, 

thị viết văn dã”. Những câu này, bên dƣới là chú giải. “Chúng sanh”, đặc biệt chỉ 

lục  đạo  chúng  sanh.  “Văn  Phật  nguyện”,  nguyện  là  48  nguyện,  là  phẩm  thứ  6 

trong kinh này. Ta cũng học phẩm này rất kỹ. “Sanh khởi bổn mạt”. Bổn mạt là 

nói gì? Bổn là gốc, là phát tâm, phát đại nguyện. Nếu nói theo sự thì nguyện thứ 

một 8 là gốc. 47 nguyện khác là ngọn. Ta cũng có thể nói thế này, Phật A Di Đà 

phát 48 nguyện là một  gốc, dẫn dụ 48 nguyện của chính chúng ta ra là ngọn. Ta 

phải học Phật A Di Đà, phải phát 48 nguyện, đọc một  nguyện ta liền phát nguyện 

này. Ngài là gốc, ta là ngọn. Tâm chúng ta là một  với tâm Phật. Tâm của Phật thì 

trƣớc ta đã học rồi, tôi cũng từng nhấn mạnh “nhất thiết giai thành Phật”, đây là 

492  Tập 385 



tâm của Phật A Di Đà. Là thật chứ không hề giả. Thực sự mong tất cả chúng sanh 

đều  thành  Phật,  y  nhƣ  Phật  A  Di  Đà,  chẳng  khác.  Có thể  không?  Có  thể,  chắc 

chắn là có thể. Vì sao thế? Vì Phật A Di Đà cùng một  Phật tánh với ta. Một tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể. Ngài có thể thành tựu, sao ta lại không thành tựu 

đƣợc? Đâu vô lý nhƣ vậy! Nên tín tâm kiên định quyết định sẽ thành, khẳng định 

sẽ đƣợc y nhƣ Phật A Di Đà. Từ phƣơng pháp này ta có đƣợc bảo đảm, đảm bảo 

của lòng tin, bảo đảm tín tâm của chúng ta vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Quí vị 

không  sanh  về  nơi  đó,  không  có  hoàn  cảnh  tốt  thế  thì  rất  khó.  Tuy  có  lòng  tin 

cũng không đƣợc. Phải đến Cực Lạc thôi.  Không thể  chờ  nữa. Càng sớm  càng 

hay. Đến Cực Lạc thì mới chứng đƣợc cứu cánh viên mãn. Sau đó bất luận trụ 

thƣờng tịch quang hay trụ cõi thật báo, đều có năng lực ứng phó với tất cả chúng 

sanh hữu duyên trong biến pháp giới hƣ không giới. Thế nào là hữu duyên? Có 

thể tin, hiểu, hành, chứng pháp môn này là hữu duyên. Tín giải hành chứng gồm 

đủ là kẻ quyết đoán thƣợng thừa của Tịnh Tông. Tin đƣợc, hiểu đƣợc, hành đƣợc 

sẽ quyết định đƣợc sanh về. Tin, hiểu đƣợc nhƣng không hành đƣợc vậy phải nhờ 

gì? Thƣờng ta cho rằng nhờ vận may của ngƣời đó, lúc lâm chung nếu gặp trợ 

duyên,  nhắc  nhở,  trợ  niệm  giúp  cũng  sẽ  đƣợc  vãng  sanh.  Nếu  tin,  hiểu  đƣợc, 

không hành đƣợc, khi lâm chung không gặp đƣợc trợ duyên thì không xong, vẫn 

phải tiếp tục luân hồi trong 6 nẻo. Chúng ta dùng thứ này để xem gốc ngọn. 

Thế nên bộ kinh này quan trọng. Phật nói tất cả kinh độ tất cả chúng sinh không 

cùng  căn  tánh.  Còn  bộ  kinh  này  thì  phổ  độ,  căn  tính  nào  cũng  độ  đƣợc.  Hàng 

thƣợng thƣợng thừa nhƣ Hoa Nghiêm, Pháp Hoa. Những ngƣời đó thật tuyệt, họ 

có năng lực đoạn phiền não, phá vô minh, sanh về thế giới Hoa Tạng, bản lĩnh 

nhƣ thế nhƣng đến thế giới Hoa Tạng không viên mãn. Tập khí vô thỷ vô minh 

chƣa dứt, gặp Văn Thù, Phổ Hiền dẫn dắt về Cực Lạc. Vì sao vậy? Đến thế giới 

Cực Lạc thì tập khí kia nhanh mất đi, ở các quốc độ chƣ Phật, cõi thật báo khác 

phải chờ rất lâu, nên ngài Văn Thù, Phổ Hiền đƣa hết những ngƣời ở Hoa Tạng 

Hải  hội  này  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Phật  Tì  Lô  Giá  Na  chẳng  hề  giận.  Ngài  rộng 

lƣợng chẳng trách sao đƣa hết ngƣời của tôi đi? Vậy là sao? Phật Tì Lô Giá Na 

còn hoan hỉ, vỗ tay: Tốt lắm, đi đi thôi! Đây chính là Phật Phật đạo đồng. Tất cả 

chƣ Phật đều mong chúng sanh sớm thành Phật. Muốn sớm thành Phật thì chỉ có 

thế giới Cực Lạc, chỉ có theo Phật A Di Đà. Chúng ta học Phật bấy lâu mới khẳng 

định chắc chắn việc này, khẳng định hoàn toàn, chẳng có chút xíu hoài nghi. Vô 

hữu nghi tâm, đây gọi là Văn. Văn là huệ thứ ba của Bồ Tát-văn huệ. Trong văn 

chắc chắn phải có tƣ, phải có tu. Tƣ là gì? Là hiểu. Tu là gì? Không còn nghi ngờ, 

Tập 385  493 



đoạn nghi rồi. Từ đoạn nghi mà nói gọi là tu, từ hiểu mà xét gọi là tƣ,từ vừa nghe 

qua đã tin, không nghi ngờ là văn. Văn tƣ tu nhất niệm viên mãn thành tựu. 

“Văn  danh  đắc  phúc  cố  năng  sinh  tịnh  tín  chi  tâm”.  Nghe  đƣợc  câu  danh  hiệu 

Phật này, quí vị đã đƣợc phƣớc báo rồi. Không niệm, không nghe danh hiệu Phật 

là  quí  vị  không  có  phƣớc.  Tất  cả  đều  thật.  Phƣớc  này  lớn  quá.  Phƣớc  này  lớn 

bằng hƣ không pháp giới. Vì sao vậy? Phƣớc báo có thể sanh tịnh tín. Quí vị thấy 

có phi thƣờng không? Còn gì lớn hơn việc thành Phật? Đâu hề có. Thành Phật là 

gì? Thành Phật là thành tựu đại viên mãn. Thƣờng ta nói đơn giản là trí huệ viên 

mãn. Tất cả pháp thế xuất thế gian không có gì quí vị không biết. Thành tựu đức 

năng của quí vị, tịnh đức của tự tánh vốn có. Chúng ta không gọi là thiện đức, mà 

gọi  tịnh  đức,đức  thanh  tịnh.  Tại  sao?  Vì  đức  này  không  trƣớc  tƣớng.  Cũng  có 

nghĩa năng lực,không gì quí vị không làm đƣợc. Thành tựu tƣớng tốt của quí vị. 

Tƣớng tốt chính là phƣớc báo ở đây nói đến. Thứ nào cũng viên mãn. Không phải 

tu đƣợc mà là tánh đức trong tự tánh vốn có. Cho nên có thể sanh tâm tịnh tín. 

“Thanh tịnh tâm giả, vô nghi chi tín tâm dã, hựu vô cấu chi tịnh tâm dã”. Đây là 

tâm thanh tịnh. Trong không xen tạp nghi hoặc. Mảy may nghi hoặc cũng không. 

Thanh tịnh là không bị nhiễm bẩn. Nhiễm bẩn là sao? Tự tƣ tự lợi là nhiễm bẩn, 

danh văn lợi dƣỡng là nhiễm bẩn, ngũ dục lục trần là nhiễm bẩn, tham sân si mạn 

là nhiễm bẩn. Hết sạch không còn chút nào. Kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não 

là nhiễm bẩn cũng hoàn toàn chẳng còn. Nên đấy gọi là tâm thanh tịnh. “Ức niệm 

thọ trì”. Giảng từ chữ thọ. “Thọ giả, tín thọ”. Thọ là tiếp thu. Những gì Phật nói, 

tôi hiểu và hoàn toàn tiếp nhận. Tiếp nhận thì làm theo, tiếp nhận thì biến thành 

của mình. “Trì giả, kiên trì”. Duy trì, không để mất nữa. Gọi là thọ trì. Hiện nay 

rất  nhiều  ngƣời  theo  đạo  Phật.  Có  tin  Phật  nhƣng  không  thọ  trì.  Không nghiêm 

túc theo. Nếu tu nghiêm túc, thật sự họ có thể buông hết chuyện đời. Có cần bồi 

dƣỡng thân? Không cần. Quí vị hỏi vì sao không bồi dƣỡng. Tâm tịnh tắc quốc 

độ tịnh. Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sinh ra. Thân do tâm tƣởng ra. Lẽ nào có thể 

không khỏe mạnh! Bất kì bệnh tật gì. Khi tín tâm khởi lên thì bệnh sẽ không còn. 

Nội tạng trong ngƣời, mỗi tế bào đều hồi phục bình thƣờng. Bình thƣờng là khỏe 

mạnh.  Thế  bệnh  từ  đâu  ra?  Từ  tham  sân  si  mạn  nghi.  Từ  đó  mà  ra.  Trong  Phật 

pháp hay nói tứ đại không điều hòa thì bệnh kéo đến.Tâm tham nặng nề, thủy đại 


sẽ nhiều quá, tâm sân nặng nề, nhiệt độ sẽ quá. Không đƣợc thiếu, cũng không để 

quá. Vừa vặn thích hợp thì thân tâm sẽ khỏe  mạnh. Nên ngƣời thực sự tin Phật 

thân  tâm  khỏe  mạnh.  Tôi  đã  thấy  điều  đó.  Theo  thầy  Lý  một  0  năm,  tôi  thấy 

494  Tập 385 



thầyniệm Phật thân tâm khỏe mạnh, sinh hoạt rất đơn giản, không cần ai phục vụ, 

tự ăn uống, giặt giũ. Nhà thầy rất nhỏ, chỉ có một 5 tấm, ngƣời Đài Loan gọi là 

tấm,  một  tấm bằng 2 chiếc chiếu. Một chiếc chiếu khoảng 2  mét vuông.  một 5 

tấm  bằng  30  m2,nhỏ  hơn  gian  phòng  này.  Sống  một  mình,  dễ  sắp  xếp  dọn  dẹp, 

một  gian  thờ  Phật  nhỏ,  một  nhà  kho,  một  phòng  ngủ,  một  phòng  khách  nhỏ. 

Phòng khách nhỏ chắc bằngnửa trƣờng quay nơi đây. Cả đời thầy sống trong gian 

phòng  nhỏ  thế,  không  đổi  nhà  nào  khác  và  tự  chăm  sóc.  Đến  năm  95  tuổi  mới 

chịu cho hai chị em học trò phục vụ, đó là Trịnh Thắng Dƣơng và chị cậu ta. Rõ 

ràng ngƣời niệm Phật thân tâm khỏe mạnh. Chẳng cần tin gì cả, tin vào Phật A Di 

Đà. Điều này thật khó tin! Tin Phật A Di Đà còn phải đến phòng mạch bác sĩ, tìm 

thuốc tốt để tẩm bổ sức khỏe. Đấy là hoài nghi giáo lý. Không phải tin thực sự. 

Lòng tin chân chính thì chẳng cần gì cả. Cơm canh đạm bạc có cũng đƣợc, không 

có cũng xong. Đấy mới là chân tín. 

Quí  vị  xem  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  từ  lúc  một  9  tuổi  đã  phải  tự  chăm  sóc, 

sống cuộc đời tăng khổ hạnh cho đến tận khi ngài niết bàn vào năm 79 tuổi. Phật, 

Bồ Tát và chƣ vị tổ sƣ đều nêu gƣơng tốt nhất cho chúng ta, thị hiện nhiều dạng, 

thị hiện đủ kiểu. Khi nghe và thấy những ghi chép này quí vị có thể để tâm cảm 

nhận thấy đây là tấm gƣơng tốt cho chúng ta noi theo.Cảm nhận đƣợc thân giáo, 

ngôn giáo, ý giáo. 

Trong “Thắng man bảo quật thƣợng”. Thƣợng chính là quyển thƣợng, vì quyển 

kinh này có thƣợng hạ 2 quyển. Kinh viết: “Thanh tịnh tâm, tịnh giả tín dã”. Quí 

vị  xem,  khi  tin  Phật  thì  sẽ  tịnh.Chúng  ta  dùng  tiêu  chuẩn  này  để  cân  nhắc  lại 

chính mình. Chúng ta có tin không? Không. Tin đƣợc mấy phần.Cái tịnh này phải 

có  phần  trăm.Chúng  ta  có  một    hoặc  2  %  lòng  tin  thì  không  thể  thanh  tịnh 

đƣợc.Tâm thanh tịnh hiện tiền, đấy chính là tín tâm viên mãn. Điều này là thật, 

không giả  chút nào. 

Hai hôm trƣớc tôi sang Đài Loan đi thăm 2 đạo tràng. Đến thăm rồi tôi rất vui. Cả 

2 nơi đều là đạo tràng niệm Phật và họ đang thực hiện Tam Thời Hệ Niệm Pháp 

Sự. Có một  đạo tràng mƣợn sân thể thao để tổ chức hoạt động này. Tôi thấy số 

ngƣời ít ra cũng đến một 0.000-20.000 ngƣời, quy mô rất lớn, ngồi đông nghìn 

nghịt. Rất tốt! Tất cả đều niệm A Di Đà Phật, cực kỳ hiếm có. Rồi tôi tham quan 

cuộc triển lãm Long Tạng ở viện bảo tàng Cố Cung. Vua Khang Hi đã dùng tiền 

của trong kho để thực hiện bộ Đại tạng kinh. Chỉ có mỗi một  bộ thôi. Chữ viết 

tay đƣợc viết hết sức công phu, ngay ngắn, rồi nạm vàng thếp lên. Nghe nói bộ 

Tập 385  495 



kinh này đã sử dụng mấy trăm lƣợng vàng vẽ minh họa bên cạnh kinh văn, hết 

sức trang trọng. Cả đất nƣớc chỉ có một  bộ, xem nhƣ báu vật quốc gia. Qua đó 

cho ta thấy xƣa kia bậc đế vƣơng trân trọng pháp bảo biết bao. Chúng ta hết sức 

ngƣỡng mộ. Nhƣng bộ Tạng kinh này viết bằng chữ Tạng. Tạng kinh bằng chữ 

hán thì do hoàng đế Càn Long biên soạn. Hoàn thành cùng lúc với Tứ Khố Toàn 

Thƣ. Hoàng đế đặc biệt trân trọng Phật giáo nên đã biên soạn riêng Đại tạng kinh 

-Long  Tạng  này.  Nho  giáo  và đạo giáo  thì  hợp  soạn trong  Tứ  khố.  Chỉ  có  Phật 

giáo không hội tập trong Tứ khố mà để riêng ra, hết sức trân trọng. Thấy vậy ta 

vô cùng cảm  động. Rồi lại đƣợc chứng kiến bác sĩ  Lƣu cùng  một   số bạn đang 

làm  thí  nghiệm  nƣớc,  chính  là  thí  nghiệm  mà  tiến  sĩ  Giang  Bổn  ngƣời  Nhật  đã 

làm. Họ đã dựng một  phòng thí nghiệm tốt hơn phòng thí nghiệm ở Tokyo. Các 

thiết bị máy móc đều hết sức tiên tiến. Tôi đã từng đi thăm phòng thí nghiệm ở 

Tokyo 2 lần,  máy  móc  ở  đó khá cũ, kính hiển vi  nơi đó chỉ phóng lớn 200 lần. 

Hôm trƣớc tôi tham quan thì kính hiển vi của nhóm bác sĩ Lƣu phóng lớn đƣợc 

500 lần, tối tân nhất hiện nay. Quy mô của phòng thí nghiệm cũng lớn hơn bên 

Tokyo, thiết bị cũng tiên tiến hơn của họ. Không ít ngƣời đang ngồi đó cẩn trọng 

nghiên cứu. 

Thí  nghiệm  nƣớc  của  tiến  sĩ  Giang  Bổn  cho  thấy  nƣớc  có  thể  nhìn,  nghe,  hiểu 

đƣợc  ý  ngƣời.  Cho  đến  việc  nƣớc  có  thể  phân  biệt  đƣợc  mùi  vị  không?  Thử 

nghiệm  về  sắc  thanh  hƣơng  vị  xúc.  Mong  có  thể  trắc  nghiệm  đƣợc  sắc  thanh 

hƣơng vị xúc.Thấy rõ rệt những khoáng vật và thực vật này có đầy đủ kiến văn 

giác tri,đây là hiện tƣợng tinh thần.Chứng minh vật chất và tinh thần không tách 

rời đƣợc.  Muốn thí nghiệm để chứng  minh điều Maxs Planck đã nói: cơ sở của 

vật chất là tâm niệm. Nếu không có tâm niệm thì vật chất không tồn tại.Cho nên 

Planck bảo: trên thế giới căn bản không hề có thứ gọi là vật chất. Vậy vật chất từ 

đâu ra? Do tâm niệm tạo thành. Tâm niệm tạo thành cách nào? Planck cũng đã 

nói tƣơng đồng với những gì trong kinh Phật nói, Phật giảng trong kinh 3000 năm 

trƣớc, giờ các nhà khoa học mới phát hiện. Quả thật là tinh thần có trƣớc rồi vật 

chất  mới  có  sau.Nhƣng  trƣớc  vật  chất  còn  có  năng  lƣợng.  Ta  xem  báo  cáo  của 

Planck thì hiểu ngay. Vì sao vậy? Vì nó tƣơng đồng với A Lại Da  mà đạo Phật 

giảng. Năng lƣợng chính là nghiệp tƣớng của A Lại Da.Thọ tƣởng hành thức là 

hiện tƣợng tâm lý. Khoa học gọi đó là thông tin, là chuyển tƣớng của A Lại Da. 

Kiến phần, kiến phần của A Lại Da. Vật chất là tƣớng phần của A Lại Da. Năng 

lƣợng  là  tự  chứng  phần  của  A  Lại  Da.  Chúng  ta  dùng  cách  giải  thích  này  thì 

ngƣời từng học Phật pháp rất dễ hiểu. Tam tế tƣớng của A Lại Da cũng là tam 

496  Tập 385 



phần của A Lại Da: tự chứng phần, kiến phần, tƣớng phần. Trong tam tế tƣớng có 

nghiệp  tƣớng,  chuyển  tƣớng,  cảnh  giới  tƣớng  của  A  Lại  Da,  không  thể  tƣởng 

tƣợng nổi! Những gì Phật phát hiện, giờ khoa học mới tìm ra và chứng minh. Họ 

dùng nƣớc và có thể cũng dùng một  số chất khác để quan sát qua kính hiển vi. 

Cho  những  ý  niệm  khác  nhau  để  nƣớc  tiếp  xúc,  nhìn  thấy,  nghe  đƣợc.  Đƣa  ý 

niệm của tâm cho nƣớc, xem nƣớc sản sinh những biến hóa nào. Thí nghiệm này 

rất  giá  trị  vì  đã  giúp  ích  cho  tín  tâm  của  chúng  ta.  Ta  sẽ  không  hoài  nghi  gì  về 

kinh điển sau thí nghiệm khoa học. Kinh Phật đã qua đƣợc thử thách. 

Tâm thanh tịnh vô nghi, tâm thanh tịnh vô cấu. Tâm thanh tịnh là tín. Khởi tâm 

tịnh tín, không xen tâm phiền não thì gọi là tịnh tâm. 

“Ức  niệm  thọ  trì.  Thọ  giả,  tín  thọ.  Trì  giả,  kiên  trì.  Ức  giả,  ức  Phật  công  đức. 

Niệm giả, niệm Phật danh hiệu”. Ức niệm thọ trì. Ức là tƣởng, nhớ đến 48 bổn 

nguyện của Phật. Nghĩ đến công phu tu hành 5 kiếp của Phật A Di Đà khi còn là 

Pháp Tạng tỳ kheo ở nhân địa. Ngài tu gì? 48 nguyện. Nguyện nguyện đều thành 

hiện  thực,  nguyện  nguyện  ngài  đều  hoàn  thành.  Nguyện  thứ  nhất  “Quốc  vô  ác 

đạo”. Phật làm cách nào? Tam ác đạo là quả. Có quả tất phải có nhân. Đức Phật 

A Di Đà phải dùng thời gian 5 kiếp để làm đoạn mất nhân này, đoạn dứt duyên 

này.  Nhân:  ngạ  quỷ  là  tâm  tham,  địa  ngục  là  sân,  súc  sinh  do  ngu  si.  Nói  cách 

khác  nhổ bỏ  hết  tham  sân  si  mà  thƣờng  ta  gọi  là  buông  xả,  chẳng những  hoàn 

toàn dứt đoạn, mà cả tập khí cũng khơng cịn, tập khí tham sân si không còn. Coix 

phamf thanhs ddoongf cƣ ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc không hề có tam ác đạo. 

Không những nhổ bật gốc tham sân si mà loại bỏ luôn cả kiêu mạn, nghi hoặc. 

Tham  sân si  mạn  nghi đều không còn nữa,  cũng có nghĩa là kiến tƣ phiền não 

đoạn tận nhƣ trong kinh thƣờng giảng. Ngài phải mất bao nhiêu thời gian? 5 kiếp 

để  đoạn  sạch  sẽ  triệt  để.  Ngài  thành  Phật  và  chieeu  cảm  đƣợc  thế  giới  này,  có 

coix phàm thánh đồng cƣ, chỉ nhân thiên 2 đƣờng. Hoàn toàn chẳng có ngạ quỷ, 

địa ngục, súc sinh, la sát, tu la. Chúng  ta nghĩ đến công đức này, nghĩ gì? Học 

tập, làm theo. Phật có thể đoạn đƣợc, sao ta không đoạn đƣợc? Trƣớc kia không 

có duyên, không đƣợc nghe Phật pháp nên không biết. Giờ đã biết rồi, đọc kinh 

điển Đại Thừa đã hiểu rồi. Phật có thể làm thế thì chúng ta phải học theo Phật, 

phải  nghiêm  túc  dốc  sức  thực  hiện.  Phật  làm  gƣơng  trƣớc,  chúng  ta  bƣớc  theo 

sau. Phật có thể thành tựu thì ta cũng có thể thành tựu. Huống chi ngài đã xây 

dựng xong thế giới Cực Lạc. Ở thế giới Ta Bà này việc tu hành khó khăn, chƣớng 

duyên quá nhiều. Phật mong ta đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta nghe lời, y giáo 

Tập 385  497 



phụng hành, đến thế giới Cực Lạc. Mỗi ngày đều dự pháp hội của ngài. Ngài làm 

tăng thƣợng duyên cho ta thì việc thành tựu đạo quả của ta đã đƣợc bảo đảm. Cho 

nên nhất định phải tin, phải tiếp thọ, phải kiên trì, luôn nhớ đến Phật, niệm danh 

hiệu Phật. 

Đại Thế Chí Bồ Tát trong “Viên thông chƣơng” bảo ta: nhớ Phật, niệm Phật thì 

hiện tiền đƣơng lai chắc chắn sẽ gặp Phật. Hiện tiền gặp Phật là Phật gia trì cho 

chúng ta, là niềm an ủi Phật cho ta, con đƣờng ta đi chẳng hề sai lầm. Đƣơng lai 

kiến Phật là đƣợc vãng sanh về thế giới tây phƣơng Cực Lạc, lúc lâm chung đƣợc 

Phật đến tiếp dẫn là hiện tiền. Sau khi vãng sanh là đƣơng lai. 

Niệm danh hiệu Phật. Phƣơng pháp niệm Phật cả đời của Ấn Quang đại sƣ là đếm 

số, ngaif không dùng chuỗi hạt. Ngaif bảo chúng ta nếu lần tràng hạt niệm Phật 

thì dễ phân tâm. Một mặt niệm, mặt khác động tay, phân tâm. Ngaif dùng tâm để 

thầm  nhẩm  đếm.  Chỉ  tính  đến  một  0,  niệm  rất  chậm.  Chúng  tôi  đã  nghe  tiếng 

niệm Phật của ngaif qua băng ghi âm: Nam Mô A Di Đà Phật, Nam Mô A Di Đà 

Phật. Niệm 6 tiếng hay 4 tiếng cũng đƣợc. 4 tiếng thì: A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật.  Niệm  hết  sức  rõ.  Ba  cái  rõ  cực  kỳ  quan  trọng.  Tai  nghe  rõ  thì  phải  để  ý 

nghe, tập trung sức chú ý vào đó, tạp niệm bên ngoài sẽ không vào đƣợc. Số nhớ 

thật rõ: niệm danh hiệu Phật này là tiếng thứ mấy trong một 0 câu niệm? Đếm hết 

sức rõ ràng, rành mạch. Đếm xong một 0 thì lại bắt đầu từ một . một  đến một 0, 

cứ  thế  mà  niệm.  Đừng  niệm  một  một  ,  một  2…  Đếm  nhiều  hơn  lại  chẳng  thể 

nhiếp tâm. Cách đếm một 0 danh hiệu Phật này nhiếp tâm cực kỳ. Nếu mới tập 

niệm một 0 niệm có khó khăn, phía sau dễ quên mất số, tạp niệm xen vào. Có tạp 

niệm  thì  không  tính,  phải  niệm  lại  từ  đầu.  Dùng  phƣơng  pháp  này:  chia  làm  2 

phần. 5 câu: một , 2, 3, 4, 5, phía sau thì 6, 7, 8, 9, một 0, cứ thế mà nhớ. Mà nếu 

còn khó thì chia làm 3 phần: 3, 3, 4. Niệm một , 2, 3 rồi 4, 5, 6, rồi 7, 8, 9, một 0. 

Đếm nhƣ vậy thì hết sức rõ và tạp niệm không xen vào đƣợc. Hồ Tiểu Lâm dùng 

cách  này  niệm  suốt  4  tháng,  hết  sức  hiệu  quả.  Trƣớc  kia  ông  niệm  luôn  bị  tạp 

niệm, giờ tạp niệm chẳng còn. Nhiếp tâm đƣợc thật rồi, mừng quá! Hồ Cƣ Sĩ học 

theo. Niệm đƣợc 2, 3 ngày bèn bảo tôi: có hiệu quả thật. Trƣớc kia cô ấy cũng bị 

đau đầu do suy nghĩ vọng niệm quá nhiều nên không bao giờ niệm tốt đƣợc. Giờ 

dùng  phƣơng  pháp  này  thì  ổn  rồi.  Đấy  là  cách  của  Ấn  Quang  Đại  Sƣ  và  ngaif 

cũng  đã  thi  hiện  cho  ta  thấy.  Hiện  nay  ta  nghiệp  chƣớng  nặng  nề,  vọng  niệm 

nhiều,  sức  dụ  hoặc  của  hoàn  cảnh  xung  quanh  quá  lớn.  Chắc  chỉ  còn  phƣơng 

pháp này hữu hiệu, những cách khác đều khó. Mọi ngƣời cứ thử xem sao. CD của 

498  Tập 385 



Hồ Tiểu Lâm đƣợc Giáo Dục Phật Đà Hiệp Hội Hồng Kông phát hành. Đấy là ức 

Phật, niệm Phật. 

Bên dƣới: “quy y giả, vị thân tâm quy hƣớng, y chỉ bất xả”. Quy là quay đầu lại, 

y  là  nƣơng  tựa.  Những  ngƣời  trên  tuổi  trung  niên  đều  cảm  nhận  sâu  sắc.  Đời 

ngƣời  ngắn  ngủi,  biết  nƣơng  tựa  vào  ai?  Dựa  vào  ai  cũng  không  ổn,  dựa  vào 

chính  mình  lại  càng  không  đƣợc.  Chính  mình  chẳng có  lòng  tin.  Đức  Thế  Tôn 

bảo ta chỉ có cách duy nhất là nƣơng tựa Phật. Đức Thế Tôn bảo ta nƣơng tựa 

Phật laf nƣơng tựa vào tự tánh Phật. Điều này nói ra rất trừu tƣợng. Tự tánh Phật 

ở đâu? Phẩm dƣới đây có giải thích tƣờng tận. Chúng ta không đạt đƣợc cảnh giới 

này thì ta nƣơng tựa Phật A Di Đà. Đây cũng là điều Phật Thích Ca Mâu Ni dạy 

ta. Niệm niệm quy hƣớng A Di Đà Phật. 

Cả đời tôi chỉ có một  phƣơng hƣớng, một  mục tiêu. Một phƣơng hƣớng là thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc, một  mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Trƣớc khi đến 

đƣợc  đó  thì  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Đọc  tụng  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ chính là thân cận Phật A Di Đà. Niệm Phật phải nhiếp tâm, đọc kinh 

cũng phải nhiếp tâm. Nếu quí vị không chuyên tâm thì khi đọc kinh cũng sẽ có 

tạp niệm. Căn tanhs chúng sanh chẳng giống nhau, chúng ta nhiếp tâm khi đọc 

kinh  dễ  hơn  khi  niệm  Phật.  Niệm  Phật  thì  chỉ  một  câu  danh  hiệu  Phật  nên  tạp 

niệm dễ xen vào quấy nhiễu. Nhƣng khi đọc kinh hễ tạp niệm thì sẽ đọc sai nên 

nhất định phải chuyên tâm. Dùng cách đọc kinh theo tôi rất tiện dụng, nhất là với 

những ngƣời tri thức. 

Năm xƣa Đức Thế Tôn khi còn tại thế rõ  ràng độ chúng sinh  là thành phần trí 

thức. 49 năm giảng kinh nói pháp, ngài không xây một niệm Phật đƣờng để mọi 

ngƣời  cùng  tu  một    chỗ,  cũng  chẳng  tạo  một    thiền  đƣờng  để  tất  cả  cũng  ngồi 

tham  thiền.  Chỉ  có  giảng  đƣờng.  Cho  nên  thân  tâm  quy  hƣớng,  nƣơng  vào  đó 

không buông. Chúng ta nƣơng tựa Phật A Di Đà thì rất ổn. 

“Cungs dƣờng giả Huyền tán viết: tiến tài hành dĩ vi cungs, hữu sở nhiếp tƣ vi 

dƣỡng”. Ở đây tách 2 chữ cungs dƣỡngf ra giải thích. Hành vi tiến tài là cungs, 

cung cấp. “Hữu sở nhiếp tƣ”. Tƣ này là tƣ dƣỡng, nhiếp thọ, tƣ dƣỡng là ý nuôi 

dƣỡng. “Sở ngôn tài hành, chỉ nhị chủng cung dƣờng”. Tài là: “tài cungs dƣờng”, 

ý chỉ hƣơng hoa, đồ ăn thức uống, thuốc men, tài vật, đầu mắt não tũy, đất đai, 

sông núi các loại v…v… Chúng ta nói về cúng dƣờng vật chất. Cúng dƣờng tinh 

thần đƣợc bao gồm trong tài cungf dƣờng. Thứ hai là “pháp cungs dƣờng”. Pháp 

Tập 385  499 



là tu hành. “Nhƣ thuyết tu hành, dĩ vi cungs dƣờng”. Tu hành cungs dƣờng rất 

quan trọng. Phật mong ta thành Phật. Mà không tu thì sao thành Phật đƣợc? Nhất 

định phải hiểu rõ ý nghĩa của hai chữ tu hành. Hiện giờ rất nhiều ngƣời ngộ nhận 

nghĩa của từ tu hành. Tu là tu chính, hành là hành vi. Hành vi có sai sót sửa lại 

cho đúng thì gọi là tu hành. Có rất nhiều hành vi. Trong kinh Phật chia ra làm 3 

loại lớn. một  là động tác của thân, tạo tác của thân. Đấy gọi là hành vi của thân 

nghiệp. 2 là ngôn ngữ, hành vi của khẩu nghiệp. 3 là khởi tâm động niệm, hành vi 

đƣợc gọi là ý nghiệp, bao gồm phân biệt chấp trƣớc. Lỡ phạm sai lầm, vội sửa lỗi 

thì gọi là tu hành. Cho nên tu hành là tu chỉnh hành vi hoặc là sửa chữa sai lầm. 

Có phải là đi đọc kinh, bái sám? Không phải thế. Đấy là hình thức. Nhƣng đạo 

Phật trọng thực chất, không trọng hình thức. Những lời khai thị quan trọng này 

cần  phải  đƣợc  nhớ  kỹ.  Trong  ba  loại  hành  vi  thì  quan  trọng  nhất  là  ý  nghiệp, 

chính là khởi tâm động niệm. Tƣ tƣởng thuần chánh. Ngôn ngữ hành vi của quí vị 

lẽ nào bất chánh? Cho nên tu hành thật sự thì tƣ tƣởng đƣợc xếp hàng đầu. Khiến 

chng  ta  nhớ  ddeens  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì  sao  giảng  kinh  nói  pháp  suốt  49 

năm? Để giúp chúng ta có tƣ tƣởng chính xác, có quan điểm đúng đắn. Điều này 

vô cùng quan trọng. Kinh luận l tiêu chuẩn, tinh luật luận 3 tạng là để tu sửa thân 

khẩu ý. Giới cấm là tiêu chuẩn để tu sửa thân. Kinh điển là tiêu chuẩn để tu sửa 

tâm. Kinh luận chính là tiêu chuẩn sửa ý nghiệp. Giới luật là thân khẩu, kinh luận 

là  ý  nghiệp,  khởi  tâm  động  niệm  phân  biệt  chấp  trƣớc  lấy  đó  làm  tiêu  chuẩn. 

Thƣờng đọc thông tam tạng kinh điển thì ta có thể nắm bắt đƣợc tiêu chuẩn chính 

xác, sau đó giữ kỹ và nhất quyết không vi phạm. Giờ học Phật rất khó. Vì sao lại 

thế? Do không chú trọng tiêu chuẩn này. Cho rằng tiêu chuẩn này của thời xƣa đã 

lỗi  thời,  không  phù  hợp  với  thời  buổi  khoa  học  hiện  đại.  Ngƣời  thời  nay  đem 

khoa học ra làm tiêu chuẩn, không dùng đến kinh luận. Tiêu chuẩn khoa học thì 

rất  hiện  thực:  làm  những  gì  có  lợi  cho  mình,  điều  gì  không  lợi  cho  tôi  thì  tôi 

chẳng làm, chỉ biết chính mình, không bận tâm ngƣời khác. Tiêu chuẩn đó sai rồi 

vì  khi  làm  sai  tự  mình  không  hay  biết.  Mình  không  hay  biết  chẳng  sao  nhƣng 

nhân quả biết. Nhân quả không tha ai bao giờ. Nếu chúng ta không cẩn trọng xem 

xét kỹ, quán chiếu tỉ mỉ. Ác nhân do quí vị tạo tác ra dù cố ý hay vô ý đều phải 

thọ quả báo! Quả báo đã hiện tiền thì làm sao? Cho nên ngƣời ta ở đời, đƣợc thân 

ngƣời rồi, đại sự lớn lao nhất, nói thật chính là tu sửa tƣ tƣởng hành vi của chính 

mình. Trong đời phải tu sửa sám hối sai lầm của quá khứ, vô lƣợng đời đời kiếp 

kiếp đã qua. Phải sám hối tu sửa hết tất cả những lỗi lầm đó. Đây đúng là công 

việc vĩ đại nhất của đời ngƣời, bằng không thì kiếp này uổng phí. 

500  Tập 385 



Chúng ta thử nghĩ xem thế giới hiện giờ có khoảng 6 tỷ rƣỡi đến 7 tỷ ngƣời, liệu 

đƣợc  mấy ai nghĩ đến việc này? Liệu  mấy ngƣời gặp đƣợc duyên tốt thế trong 

đời? Nếu quí vị cẩn trọng quan sát điểm này, sẽ thấy là mình may mắn biết bao. 

Mới biết đời này hiếm có chừng nào. Trong Khai Kinh Kệ có nói “bá thiên vạn 

kiếp nan tao ngộ” là thật đó, không hề giả ddaau. Bành Tế Thanh cƣ sĩ thì bảo 

đấy là ngày hy hữu khó gặp trong vô lƣợng kiếp đã qua. Chúng ta đã gặp đƣợc rồi 

sao có thể không trân trọng? Sao còn không nghiêm túc tu hành. Điều chúng ta đã 

gặp quá khó xảy ra. Viên mãn thành tựu chỉ trong một  đời thì còn gì quan trọng 

hơn việc này nữa chứ? Không hề có. Sự việc trong thế xuất thế gian khi so với 

niệm Phật vãng sanh thì chỉ là mảy lông hạt bụi, đều nên buông bỏ hết. Những lời 

Phật giảng trong kinh chúng ta tin sâu sắc không nghi ngờ. 

Kinh Lăng Nghiêm bảo ta tham lam chiêu cảm thủy tai, tâm tham là nƣớc, sân 

hận là lửa, núi lửa phun trào, nhiệt độ trái đất nóng lên. Vì sao thế? Do tính khí 

nóng nảy. Ngu si là phong tai, bão, songs thần, gió lốc hết sức đáng sợ. Ngạo mạn 

là động đất. Ngu si càng đáng sợ hơn, ngu si chiêu cảm đất đai lơi ra, không còn 

dính chắc nữa. Cho nên núi mới lở, đất chuồi xuống biển. Vì nguyên nhân gì? Do 

nghi hoặc. Tín tâm kiên định chẳng hề có chút nghi hoặc thì mặt đất kiên cố vững 

vàng. Hiện nay xảy ra rất nhiều thiên tai xƣa nay chƣa từng có. Cho nên chúng ta 

thử nhớ đến lời Phật luôn nói trong kinh: tham sân si mạn nghi đem đến những tai 

họa trƣớc mắt ta. Huống chi mỗi ngày chúng ta lại càng tạo thêm nghiệp: sát, đạo, 

dâm, vọng. Vậy thì làm sao ổn? Ngũ nghịch thập ác đủ hết. Những lời giáo huấn 

của Phật Bồ Tát, của Thánh Hiền thì không biết đến, lại còn nghi ngờ. Hiện giờ 

quá quá khó. 

Liệu có thể tránh đƣợc thiên tai? Theo kinh Phật giảng thì có thể. Vấn đề là quí vị 

chịu tin hay không? Quí vị có chịu từ bỏ giết chóc, trộm cặp, dâm dục, dối trá? 

Buông  bỏ  tham  sân  si  mạn  nghi?  Chính  mình  đƣợc  độ  rồi  thì  thế  giới  sẽ  thoát 

nạn. Nếu không tin thì đâu còn cách nào, không tìm ra cách nào khác cả. 

Chúng tôi học kinh giáo Đại Thừa 60 năm, càng học niềm tin càng vững, càng 

học càng hoan hỉ, càng hiểu rõ đạo lý, càng hiểu biết, càng tin sâu sắc không nghi 

ngờ. Hơn nữa  khoa học hiện nay đã chứng minh giúp ta. Chứng minh những gì 

Phật nói đều chính xác. Tƣơng ƣng với những gì khoa học phát hiện. Tăng trƣởng 

tín tâm của chúng ta và cũng mạnh mẽ thêm phát nguyện cầu sanh về tịnh ddooj 

của ta. Chẳng còn nghi ngờ gì nữa, đã buông bỏ hoàn toàn, chẳng còn lƣu luyến 

thế gian này. 

Tập 385  501 



Chúng ta xem pháp cungs dƣờng dƣới đây. “Di Đà Sơ Sao viết”- Thanh Lƣơng 

đại sƣ thời cao tề nam bắc triều- “Đại Hành hòa thƣợng, tôn sùng niệm Phật, dĩ tứ 

tự giáo chiêu,vị tín ức nhị tƣ, bất li ƣ tâm, xƣng kính nhị tƣ, bất li ƣ khẩu”. Bốn 

chữ này quan trọng, phải tin, phải tƣởng,   luôn luôn tƣởng đến Phật. Tƣởng nhớ 

lời nguyện của Phật,  nghĩ đến hạnh của Phật, nghĩ đến lòng từ bi của Phật, nghĩ 

đến ơn đức của Phật đã xây dựng một đạo trangf tốt đẹp nhƣ thế, giúp chúng ta ở 

nơi đó chỉ một đời là đƣợc thành tựu. Ơn đức này quá lớn lao! Làm cách nào báo 

đáp? Chúng ta ở nơi đó thành Phật chính là đền đáp, chính là đã trả đƣợc ơn Phật, 

đã  làm  tròn  nguyện  vọng  của  ngaif.  Xƣng,  xƣng  là  niệm,    xƣng  niệm.  Kính  là 

cung  kính,  bất  li  ƣ  khẩu.  Bốn  chữ  này  chính  là  “ức  niệm  thọ  trì,  quy  y  cúng 

dƣờng  chi  chỉ”  trong  bổn  kinh.  Giờ  học  Phật  khó  nhất  do  không  làm  đƣợc  bốn 

chữ này. Tin  thì vẫn tin danh văn  lợi dƣỡng.  Tin  những lợi lạc có đƣợc trƣớc 

mắt, ngƣời ta tin vào điều này mà không nhìn thấy thế giới Cực Lạc, không thấy 

những  cái  tốt  đẹp  trong  kinh  nói  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Cứ  nhƣ  đấy  là  những 

chuyện quá khứ đã qua, không hiện thực. Quí vị bảo là chuyện tƣơng lai, tƣơng 

lai  ai  nhìn  thấy?  Ức  Phật  niệm  Phật,  nhƣng  không  phải  là  chân  tâm.  Ngƣời  ta 

nghĩ đến chỉ là danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần trƣớc mắt. Điều này chẳng 

rời xa tâm. Tự tƣ tự lợi chẳng lìa khỏi miệng. Thật đó, khởi tâm động niệm, mở 

miệng là nghĩ ngay có lợi gì cho tôi? Lợi lộc của tôi ở đâu? Thậm chí còn khởi 

tâm động niệm hại ngƣời lợi mình. Đấy là đặc trƣng của văn hóa xã hội ngày nay. 

Cổ nhân xƣa dạy quên mình vì ngƣời, xã hội hiện nay dạy trẻ con từ bé đã biết 

lợi mình hại ngƣời. Cho nên xã hội hiện nay rất khó quay đầu lại. Nếu con ngƣời 

không  sực  tỉnh  ý  thức,  không  biết  quay  lại  thì  chẳng  có  phƣơng  pháp  nào  cứu 

đƣợc xã hội, thoát đƣợc tai họa này. 

“Sơ sao viết: Vãng sinh tịnh ddooj, yếu tu hữu tín,  thiên tín tức thiên sinh,  vạn 

tín tức vạn sinh. Tín Phật danh tƣ, Chƣ Phật tức cứu,  Chƣ Phật tức hộ”. Nhƣng 

mà tin thế này rất khó. Ngƣời niệm Phật rất đông, ngƣời tin Phật không nhiều, tin 

tƣởng  rồi  thì  sẽ  dốc  sức  tu  hành.  Nếu  không  dốc  sức  tu  hành  là  chẳng  hề  tin. 

Ngƣời  xƣa  bảo:  miệng  niệm  Di  Dà  tâm  tán  loạn,  đọc  vỡ  cuống  họng  chỉ  uổng 

công.  Ngƣời  ta  không  tin,  lòng  tin  thật  chẳng  dễ  có.  Vì  sao  lại  không  tin?  Vì 

không hiểu chân tƣớng của sự thật. Khi đã rõ chân tƣớng sự thật thì niềm tin mới 

sinh  khởi.  Điều  này  cho  thấy  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  kinh,  nói  pháp 

cho chúng ta suốt 49 năm với mục đích gì? Mục đích thứ nhất là giúp chúng ta 

dứt hết nghi ngờ, sinh lòng tin. Chỉ có giúp ngƣời ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật 

502  Tập 385 



thì lòng tin mới có thể phát sinh. Có niềm tin thì quí vị mới phát nguyện, mới thật 

lòng muốn học hỏi giáo lý Phật, mới mong trở thành Bồ Tát, thành Phật, mới chịu 

buông bỏ duyên trần. Bằng không thì tham luyến duyên đời, đuổi bắt duyên trần, 

chẳng thể nào buông bỏ đƣợc. Vậy là sai lầm. 

Thiện Đạo đại sƣ đã nói “vạn ngƣời tu vạn ngƣời về”. Thiện Đạo đại sƣ là Phật A 

Di Đà tái sinh nên lời này không thể sai đƣợc. 50 năm trƣớc, thầy Lý thƣờng bảo 

với chúng tôi, ông đƣa liên xã Đài  Trung ra làm ví dụ. Liên  Hữu ở  Đài Trung 

mƣời ngàn ngƣời niệm Phật, thật đƣợc vãng sanh chỉ 3 đến 5 ngƣời thôi. Đây là 

lời ông hay nói. Vì nguyên nhân gì? Quí vị có thể cho rằng họ không tin chăng? 

Họ cũng nhiều năm nghe kinh, cũng giỏi nói đạo nhƣng không buông bỏ đƣợc 

duyên trần. Cho nên không thể vãng sanh. 

Tin ở chỗ này là tín giải hành chứng. Ở đây nhắc đến một chữ: một tức là nhiều, 

nhiều  tức  là  một.  Trong  niềm  tin  có  giải,  có  hành,  có  chứng  thì  đƣơng  nhiên 

ngƣời này đƣợc vãng sanh. Nếu quí vị chẳng tin, giải hành chứng cũng không có 

thì chẳng thể vãng sanh. Thật có niềm tin, có hiểu biết thật sự về kinh Vô Lƣợng 

Thọ, Phật A Di Đà hoặc là Kinh A Di Đà cũng đƣợc. Thật sự buông bỏ, thật tâm 

phát nguyện cầu vãng sanh. “Chƣ Phật tức cứu, chƣ Phật tức hộ”. Chƣ Phật này 

là ai? Chính là Phật A Di Đà. Trong kinh điển đại thừa thƣờng dùng chƣ Phật để 

biểu thị cho Phật A Di Đà. Phật A Di Đà đƣợc chƣ Phật cùng tán thán, cùng khen 

ngợi: quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng. “Tâm thƣờng ức Phật”. Thƣờng 

thƣờng nghĩ đến Phật. “Khẩu thƣờng xƣng Phật”. Thƣờng thƣờng niệm Phật, tốt 

nhất là chớ gián đoạn. Những việc không cần suy nghĩ thì miệng luôn có thể niệm 

Phật, nếu nhƣ dính dáng đến suy nghĩ thì quí vị bỏ danh hiệu Phật ra, tập trung đi 

xử lý việc của mình. Xử lý xong thì lại đem danh hiệu Phật trở lại. Đấy đều gọi là 

tịnh niệm tƣơng tục. “Thân thƣờng kính Phật” là thâm tín. Chỗ này chúng ta phải 

nhìn vào sâu hơn. Phật bảo chúng ta tất cả chúng sinh vốn là Phật. Ta là Phật gì? 

Cho quí vị biết ta đều là Phật A Di Đà. Ta nhìn thấy bất kì ai thì đều chắp tay 

cung kính “A Di Đà Phật”. A Di Phật này là nói ngƣời đó, anh ta là Phật A Di 

Đà, khoong phải giả đâu, bạn cũng là Phật A Di Đà, tôi cũng là Phật A Di Đà. Tất 

cả đều là hóa thân của Phật A Di Đà. Biến pháp giới hƣ không giới, hoa cỏ cây 

cối, sơn hà đại địa, chẳng có thứ gì không là Phật A Di Đà. Mỗi một hạt cát bụi 

cũng là Phật  A  Di Đà, thì  tấm  lòng  cung kính của ta  mới viên  mãn,  mới xứng 

tánh. Sao quí vị lại không thành Phật đƣợc? Sao quí vị lại chẳng thể vãng sanh? 

Tập 385  503 



Đâu có lý này đƣợc! Nhận định đây là Phật A Di Đà, kia không phải Phật là vẫn 

còn phân biệt, vẫn còn chấp trƣớc. Ai cũng thế cả! 

Đoạn trƣớc chúng ta đã học vƣơng tử A Đồ nghe lời giới thiệu của Thế Tôn, giới 

thiệu Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc. Khi nghe họ hết sức cảm động, trong lòng 

đều phát nguyện tuy miệng không nói ra, đều muốn niệm Phật cầu sanh về thế 

giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đƣợc thân cận đức Phật A Di Đà, đƣợc thành Phật nhƣ 

Phật A Di Đà ở thế giới tây phƣơng. Trong taam họ vừa khởi niệm thì Phật Thích 

Ca Mâu Ni liền biết, và đã thọ kí, ấn chứng cho họ. Tâm nguyện này tốt, nhất 

định  sẽ  đạt  đƣợc.  Phật  tâm  thanh  tịnh.  Phật  tâm  bình  đẳng.  Phật  tâm  giác  chứ 

không  mê.  Nhớ  lời  Pháp  Tạng  tỳ  kheo  nói  ở  nhân  địa:  “Nhất  thiết  giai  thành 

Phật”. Đấy là Phật tâm. Cho nên chúng ta cung kính với tất cả chúng sanh cũng y 

nhƣ cung kính với Phật A Di Đà vậy, chẳng đƣợc có sai biệt, với kẻ ác cũng phải 

cung kính nhƣ thế. Kẻ ác tuy làm ác, tƣơng lai phải chịu quả báo, tuy bị đọa vào 

địa ngục A Tỳ, tƣơng lai sau khi rời khỏi địa ngục mà biết tu hành, vẫn sẽ thành 

Phật. Kẻ có tội nghiệp nặng đến đâu cũng chớ xem thƣờng, vì chúng ta biết chỉ 

do họ mê mờ nhất thời. Vốn ngƣời đó là Phật, tạm thời đang mê mờ nên mới ra 

nông nỗi đó. Chúng ta muốn cứu xã hội, cứu trái đất này, nhất định phải chuyển 

biến từ từ trong ổn định. Không thể để động loạn, không thể làm tổn hại chúng 

sinh. Quá  độ trong bình ổn là đúng đắn, là tốt nhất. Đấy là gì? Dạy. Dùng giáo 

dục để giải quyết vấn đề. Trƣớc kia chúng tôi đã làm thử nghiệm ba năm ở Thang 

Trì và đã thành công. Con ngƣời cĩ thể dạy đƣợc. Phật cũng đƣợc nhờ giáo dục, 

Bồ  Tát  cũng  do  đƣợc  dạy  mà  thành.  Thánh  hiền  cũng  đƣợc  dạy  mà  trở  thành 

thánh hiền. Kẻ tội ác dẫy đầy cũng do bị dạy làm ác. Tất cả ở cách dạy. 

Tất cả đều rõ vấn đề xã hội hiện nay, xã hội ngày nay dạy những gì? Giáo dục lớn 

nhất của xã hội hiện nay là gì? Ảnh hƣởng sâu rộng nhất của giáo dục hiện nay là 

gì? Ti vi, mạng. Chẳng có nền giáo dục của một quốc gia nào bằng đƣợc nó. Nó 

dạy gì? Nos dạy sát đạo dâm vọng. Những câu chuyện bạo lực và tình dục nhan 

nhản. Cho nên bây giờ cả thế giới đều biết. Tình thế trở nên nghiêm trọng. Nói 

đến đây lại nhớ lời Phƣơng Đông Mỹ tiên sinh từng nói với những quan chức ở 

bộ giáo dục khi họ đến phỏng vấn ông. Ở Đại Lục khi đó đang có cuộc đại cách 

mạng văn hóa, phá tứ cựu. Chính phủ Đài Loan thì đang hành động phục hƣng 

văn  hóa.  Đƣa  ra  khẩu  hiệu  này,  không  làm.  Hôm  ba  quan  chức  ở  bộ  giáo  dục 

phỏng vấn thầy Phƣơng tôi cũng có mặt. Họ hỏi thầy dùng cách gì? Thầy Phƣơng 

bảo ngừng xuất bản sách báo tạp chí ở Đài Loan, ngừng phát hết các kênh truyền 

504  Tập 385 



hình. Các quan chức đều sững sờ kêu lên: không đƣợc, không làm thế đƣợc! Thầy 

nói những thứ này đang hàng ngày phá hoại truyền thống văn hóa. Hễ còn nó thì 

không thể nào phục hƣng đƣợc. Đấy là sự thật, không hề giả trá. Sức tổn hại này 

quá  lớn,  nên  động  loạn  của  xã  hội  hiện  nay,  tai  họa  của  trái  đất  hiện  nay  có 

nguyên nhân thật sự ở đây. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

----------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 386 

Chuyển ngữ:Minh Tuệ 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 28 tháng 4 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời  quí  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giảng, trang 478, hàng thứ hai, bắt đầu từ câu cuối cùng, xem 

từ hai chữ sau cùng. 

Sớ  sao  nói  rằng:  “Vãng  sanh  tịnh  độ,  cần  có  lòng  tin,  nghìn  ngƣời  tin  có  nghìn 

ngƣời vãng sanh, vạn ngƣời tin có vạn ngƣời vãng sanh, tin danh hiệu Phật, chƣ 

Phật đến cứu, chƣ Phật hộ trì, tâm luôn nhớ Phật, miệng thƣờng niệm Phật, thân 

thƣờng kính Phật,  mới gọi tin sâu, tuỳ  ý sớm  hôm, cuối cùng không còn  ở  cõi 

Diêm phù đề, chỉ có phát lòng tin là thiết yếu nhất.” 

Trong Di Đà Kinh Sớ Sao, những lời này của đại sƣ Liên trì rất quan trọng, có thể 

nói hoàn toàn tƣơng đồng với bản kinh Vô Lƣợng Thọ đang nói đây. Niệm Phật, 

thật sự cầu sanh Tịnh độ, dứt khoát phải có niềm tin vững chắc, có niềm tin nhƣ 

vậy rất khó, thực tế không dễ dàng chút nào. Muốn có lòng tin này, phải là một 

ngƣời có phƣớc báo lớn nhất thế gian, vì sao vậy? Vì trong đời này quí vị đã làm 

Phật. Nói chuyện làm Phật, pháp thế gian hay xuất thế gian đâu có bảo dễ? Đến 

đỉnh điểm đấy. Phật là bậc đầy đủ phƣớc huệ, khi ta tụng bài Tam qui: “Qui y 

505 



Phật, nhị túc tôn”, thứ nhất là trí tuệ đầy đủ, thứ hai là phƣớc báo đầy đủ, bậc đầy 

đủ phƣớc và huệ, túc ở đây là đầy đủ, có nghĩa tròn đầy. Nếu không phải là bậc 

đại  trí  tuệ,  đại  phƣớc  đức,  họ  sẽ  không  tin.  Thực  sự  tin  tƣởng,  quí  vị  thử  xem 

những ngƣời nông dân vất vả ở nông thôn, có khi mù chữ, nhƣng họ có niềm tin 

vững chắc, quí vị nói là họ tin, họ thành thật niệm, cuối cùng khi quí vị thấy họ 

vãng  sanh  đƣợc  tự  tại,  đƣợc  thong  dong,  đi  làm  Phật,  chúng  ta  không  thể  coi 

thƣờng  họ.  Đó  là  những  ngƣời  có  phƣớc  báo,  có  trí  tuệ  lớn  nhất  thế  gian,  nên 

pháp này gọi là pháp khó tin. 

Ai  là  những  ngƣời  khó  tin,  là  phần  tử  trí  thức.  Hàng  thƣợng  trí  hạ  ngu  đều  dễ 

dàng, hàng thƣợng trí chỉ nghe là họ hiểu và tin ngay. Hàng hạ ngu nhƣ bà lão 

chẳng  hạn,  bà  không  hiểu  một  thứ  gì  nhƣng  trong  quá  khứ  bà  đã  có  thiện  căn 

phƣớc đức, khi gặp nhân duyên, quí vị nói với họ, họ tin ngay. Ngƣời thợ hàn mù 

chữ,  nhƣng  anh  ta  tin,  anh  ta  kiên  trì  niệm  trong  ba  năm  liền  đƣợc  vãng  sinh, 

đứng vãng sanh. Khi vãng sanh còn đứng ba ngày chờ hòa thƣợng đến lo hậu sự 

cho. 

Việc vãng sanh của Pháp sƣ Tu Vô ở chùa Cực lạc, ngài xuất thân từ một ngƣời 

thợ hồ mù chữ, khi vãng sanh rất thong dong. Chùa Cực lạc vừa mới làm xong, 

pháp sƣ Đàm Hƣ là ngƣời có nhân duyên rất sâu sắc với Hongkong, những năm 

cuối đời ngài thƣờng đến Hongkong. Nhƣ pháp sƣ Sƣớng Hoài, Đại Quang, đều 

là  học  trò  của  ngài,  khi  chùa  vừa  xây  xong,  ngài  làm  trụ  trì,  pháp  sƣ  Định  Tây 

làm tri sự. Khi đạo tràng đã lập xong, việc đầu tiên ngài  muốn thực hiện là  mở 

giới đàn, thỉnh Lão hoà thƣợng Đế Nhàn làm hoà thƣợng đắc giới, tất nhiên việc 

mở giới đàn cần rất nhiều ngƣời góp sức, sƣ Tu Vô là ngƣời ngoài đến, thầy phát 

tâm làm công quả tại đạo tràng, thầy đƣợc cắt cử làm ngƣời coi sóc bệnh nhân. 

Lúc đó giới đàn kéo dài ba tháng, trong ba tháng đó, một số ngƣời khó tránh khỏi 

ốm đau lặt vặt, cần có ngƣời săn sóc, thầy bèn phát nguyện đảm đƣơng công việc 

đó,  làm  rất  chăm  chỉ.  Song  không  bao  lâu,  thầy  thƣa  với  hoà  thƣợng  xin  nghỉ, 

thầy  muốn  ra  đi.  Pháp  sƣ  Đàm  Hƣ  là  một  ngƣời  rất  đức  độ,  việc  đi  hay  ở  của 

ngƣời xuất gia là tự do, không có ý kiến gì. Nhƣng pháp sƣ Tây Định không có 

định tâm nhƣ lão hoà thƣợng, bèn trách cứ thầy: Thầy là ngƣời xuất gia mà không 

kiên nhẫn, giới đàn chỉ chín mƣơi ngày, sao thầy lại bỏ đi? Thầy Vô Tu trả lời: 

Tôi không phải đến nơi khác, mà tôi đến thế giới Cực lạc. Hai vị hoà thƣợng vừa 

nghe, hoảng hốt: Đến thế giới Cực lạc, lúc nào đi? Không quá mƣời ngày. Nói rồi 

thỉnh những vị thƣờng trú tăng chuẩn bị cho thầy hai trăm cân củi để làm lễ trà tì. 

506  Tập 386 



Đến hôm sau thầy lại đến tìm hoà thƣợng, bạch hoà thƣợng: Ngày mai con sẽ đi. 

Mọi  ngƣời  lại  gấp  rút  giúp  sƣ  lo  hậu  sự.  Quả  thực  đến  hôm  đó  sƣ  đi  thật,  mấy 

ngƣời niệm Phật giúp sƣ vãng sanh, những ngƣời niệm Phật thấy sƣ rất tự tại, vẫn 

cứ ngồi trên giƣờng, họ thƣa: Bạch thầy, thầy đến thế giới Cực lạc, xin để lại cho 

chúng con bài thơ hay vài câu kệ làm kỉ niệm. Sƣ nói với mọi ngƣời: Cả đời tôi 

vất vả, xuất gia cực khổ lắm, toàn làm việc nặng nhọc mà lại mù chữ, không biết 

làm thơ, không biết viết kệ, sau cùng tôi chỉ nói một câu rất chân thành với tất cả 

mọi ngƣời để quí vị làm kỉ niệm. Thầy đã nói gì? “Nói đƣợc mà không làm, đó 

không phải là chân trí huệ”. Chỉ để lại một câu nhƣ thế để mọi ngƣời làm kỉ niệm. 

Ngày giới đàn khai giới, pháp sƣ Đế Nhàn cũng có mặt, thấy thầy nhƣ thế, ngài 

hoan  hỉ  lắm,  khen:  Đây  mới  là  tấm  gƣơng  sáng  nhất  của  ngƣời  xuất  gia,  trong 

sáng nhƣ thế, tự tại nhƣ thế, cả đời không biết một thứ gì ngoài một câu A Di Đà 

Phật, kinh cũng không tụng, chỉ một câu A Di Dà Phật. Sau khi xuất gia, ở trong 

chùa, việc ngƣời khác không chịu làm sƣ vẫn làm, đó là tu khổ hạnh. 

Chúng ta thấy, giống nhƣ những ngƣời này, bình thƣờng cho đó là ngƣời hạ hạ 

căn,  nhƣng  họ  có  niềm  tin,  rất  muốn  đi,  cuối  cùng  việc  đi  của  họ  thành  công. 

“Ngàn  ngƣời  tin  ngàn  ngƣời  vãng  sanh,  vạn  ngƣời  tin  vạn  ngƣời  vãng  sanh”, 

những ngƣời không tin thì không còn cách nào. Không tin là gì? Không muốn đi. 

Quí vị xem thử từ giai đoạn Dân quốc đến nay, biết bao ngƣời làm tấm gƣơng tốt 

nhƣ thế để chúng ta soi, từ trong nƣớc ra nƣớc ngoài đều thấy, không phải giả, 

việc này là có thật. 

Bộ sách này, đặc biệt là hội tập của Hạ Liên Lão, Hoàng Niệm Lão chú giải, chú 

thích rất rõ ràng. Chúng ta nên biết ơn hai vị ấy, đặc biệt là lần học chú giải này, 

chia  sẻ  với  tất  cả  mọi  ngƣời,  trong  đây  nói  một  cách  rốt  ráo  thế  giới  Cực  lạc. 

Trong quốc độ của chƣ Phật mƣời phƣơng, không có một cõi nƣớc nào nhƣ thế 

giới Cực lạc, đây là một môi trƣờng học tập tốt nhất, đạo tràng này do Phật A di 

đà kiến lập, rất khó khăn. Phật A di đà khi còn ở nhân địa, xuất gia tu hành là tì 

kheo Pháp Tạng, đã phát bốn mƣơi tám lời nguyện, tu hành năm kiếp, một thời 

gian dài nhƣ thế, mỗi lời nguyện đều đƣợc thực hiện.  Cho nên thế giới Cực lạc 

đƣợc  thành  tựu,  tất  nhiên  nhân  là  tự  tánh  vốn  đã  đầy  đủ,  đức  hạnh,  đức  năng, 

nhƣng duyên, duyên là bổn nguyện Phật A di đà cùng với công đức tu hành của 

ngài. Vì vậy tất cả mọi thứ ở thế giới Cực lạc, đều không phải do con ngƣời xây 

dựng nên, nơi đó không phải do con ngƣời thiết kế, không có ngƣời kiến tạo mà 

tự nhiên thành tựu. Những việc nhƣ thế, bây giờ chúng ta có thể hiểu đƣợc. Trong 

Tập 386  507 



kinh đức Phật thƣờng nói: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Những thứ đó do tâm 

tạo nên, tâm tƣởng có sức đến nhƣ thế không? Có. Chúng ta cũng có tâm tƣởng 

nhƣng chúng ta không biến ra đƣợc. Vì sao vậy? Vì tâm chúng ta tán loạn, năng 

lực tƣởng của chúng ta không tập trung, nhƣng năng lực của ngài lại tập trung. 

Giống  nhƣ  ánh  sáng,  quí  vị  thấy  sức  mạnh  của  ánh  sáng  rất  lớn.  Ngày  nay  khi 

chúng ta bật đèn, ánh sáng chiếu khắp nơi, nhƣng cách một tờ giấy thì ánh sáng 

đó không thể xuyên thấu, nhƣng nếu dồn ánh sáng lại thành luồng sáng thì nó có 

thể đâm xuyên một tấm thép, quí vị nghĩ ánh sáng đó mạnh đến nhƣờng nào, đó 

gọi là tia laser. Không để nó phát tán xung quanh, dồn nó lại một nơi, một hƣớng 

thì  sức  mạnh  của  nó  rất  lớn!  Vì  thế  đức  Phật  dạy:  “chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất 

biện”. Nếu chúng  ta có thể giữ tâm lại một chỗ thì ta có thể cắt đứt phiền não, 

không  chỉ  cắt  đứt  kiến  tƣ  phiền  não,  trần  sa  phiền  não,  mà  vô  minh  phiền  não 

cũng cắt đứt đƣợc. Thiền định dựa trên nguyên lí nào? Đƣa tâm về một chỗ, giữ 

nó lại một chỗ. Việc này nói thì dễ nhƣng rất khó khi thực hiện. 

Ngày  nay  chúng  ta  niệm  Phật  nhƣng  không  thể  nhiếp  tâm,  phƣơng  pháp  niệm 

Phật, trong cuốn Viên Thông Chƣơng, Bồ tát Đại Thế Chí đã nói rất rõ: “đô nhiếp 

lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”, ngày nay chúng ta niệm Phật vẫn còn rất nhiều tạp 

niệm, nhiều vọng tƣởng, đấy là do tâm tán loạn, niềm tin của ta chƣa vững chắc, 

nên  sức  niệm  của  ta  chƣa  đủ  lực.  Nếu  nhiếp  tâm  đƣợc,  tức  là  tâm  không  chạy 

theo ngoại cảnh, chỉ tập trung vào một câu danh hiệu A Di Đà Phật, ngoài câu A 

Di Đà Phật không còn nhớ nghĩ gì khác. Đƣợc thế thì sức mạnh của nó rất lớn, 

sức mạnh này có thể diệt phiền não ngay bây giờ, thậm chí cắt đứt mọi tập khí. 

Thiền sƣ Trung Phong, đời nhà Nguyên, tác giả cuốn Tam thời hệ niệm Pháp sự, 

đã có hai câu khai thị rất hay: “Tâm ta là Phật A di đà, Phật A di đà là tâm ta. Đây 

là Tịnh độ, Tịnh độ là đây”. Khi chuyển chánh báo thì y báo cũng chuyển theo, y 

chánh không hai. Điều hiếm thấy, thù thắng trong tông Tịnh độ. Tịnh tông đƣợc 

sự  khen  ngợi  của  tất  cả  chƣ  Phật  là  bởi  phƣơng  pháp  quá  tuyệt  vời,  chỉ  cần  ta 

nhiếp  tâm  là  có  thể  thu  nhiếp  đƣợc  sáu  căn.  Nhiếp  tâm  là  nhất  niệm,  chỉ  một 

phƣơng hƣớng, một mục tiêu thì có thể thành Phật. Đến thế giới Cực lạc là đi làm 

Phật,  vì  vậy  ngàn  ngƣời  tin  tƣởng  thì  có  ngàn  ngƣời  vãng  sanh,  vạn  ngƣời  tin 

tƣởng thì có vạn ngƣời vãng sanh. Tin danh hiệu Phật tức là tin Phật A di đà, điều 

này cực kì quan trọng. Vậy tại sao mọi ngƣời không tin? Không biết thế giới  Cực 

lạc  ở  đâu,  hoặc  biết  thế  giới  Cực  lạc  nhƣng  nhận  thức  không  đầy  đủ.  Vẫn  còn 

tham luyến cõi đời này, vẫn chƣa buông bỏ đƣợc. 

508  Tập 386 



Chƣ Phật Bồ tát ứng hoá tại thế gian để làm gƣơng cho chúng ta, đó là một công 

việc  cần  làm,  cần  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh.  Nhƣng  các  ngài  tuỳ  duyên  diệu 

dụng,  tuỳ  duyên  đó  là  hằng  thuận  chúng  sinh,  tuỳ  hỉ  công  đức,  diệu  dụng  là 

không chấp trƣớc hình tƣớng, không có sự nhiễm ô, tâm địa thanh tịnh, không hề 

bị sự quấy nhiễu, đấy gọi là diệu dụng. Hiểu rõ nhân quả, tánh tƣớng, lí sự vạn 

pháp  của  vũ  trụ.  Độ  chúng  sanh  có  ý  niệm  độ  chúng  sanh  hay  không?  Không, 

thực sự là không. Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện ở thế gian này, ngài có khởi 

tâm  động  niệm  không?  Không.  Bốn  mƣơi  chín  năm  thuyết  pháp  giảng  kinh  có 

động niệm không? Không, hoàn toàn không khởi tâm, không động niệm, đó gọi 

là diệu. Vì sao ngài có thể hiện thân? Sao có thể thuyết pháp? Tự nhiên. Chúng 

sanh  có  cảm,  chúng  sanh  động  tâm  là  có  cảm,  chƣ  Phật  Bồ  tát  ứng,  nhƣng  khi 

ứng  lại  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Ứng  là  thế  nào?  Ứng  là  đáp  ứng, 

giống  nhƣ  khi  ta  đánh  trống,  vừa  đánh  là  có  tiếng  vang,  cái  trống  không  có  sự 

tính toán, tôi làm sao ứng với các bạn? Không có sự suy nghĩ. Đánh mạnh thì nó 

kêu to, đánh yếu thì nó kêu nhỏ, không đánh thì không kêu. Chúng ta nhớ đến 

Phật, mong ngài gia hộ, ngài liền đến ngay. Chúng ta khởi tâm động niệm nhƣng 

Phật  không  khởi  tâm  động  niệm.  Không  khởi  tâm  động  niệm  gọi  là  diệu  giác, 

khởi tâm động niệm là không diệu, là phàm phu. Vì sao lại có phản ứng? Đấy là 

bản năng tự nhiên, vì vậy khi về cõi Thƣờng tịch quang mà vẫn phản ứng, không 

phải  nói  về  cõi  Thƣờng  tịch  quang  rồi  thì  không  có  phản  ứng,  không  phải  nhƣ 

thế.  Cõi  thật  báo  vẫn  còn  hình  tƣớng,  sắc  tƣớng  nhƣng  không  khởi  tâm  động 

niệm. Vì sao có hình tƣớng, không khởi tâm động niệm liệu có sắc tƣớng không? 

Vì họ chƣa cắt đứt tập khí vô thỉ vô minh, tập khí biến thành cõi thật báo, hay còn 

gọi là cõi pháp tánh, thân pháp tánh. Những ngƣời sống trong cõi đó chắc chắn 

không  còn  phân biệt,  chấp  trƣớc,  không  những  không còn  phân  biệt  chấp  trƣớc 

mà khởi tâm động niệm cũng không còn. Nếu tập khí vô thỉ vô minh đã đƣợc cắt 

hết thì cảnh giới đó cũng không còn, đúng nhƣ câu “phàm sở hữu tƣớng, giai thị 

hƣ  vọng”,  trong  bao  gồm  cả  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Cuối  cùng  chỉ  còn  lại 

Thƣờng tịch quang độ không sanh không diệt. Cõi Thƣờng tịch quang không có 

hiện tƣợng nhƣng ở đó cái gì cũng đầy đủ, đầy đủ tất cả. 

Nhƣ trong kinh Hoa nghiêm, Phật đã dạy chúng ta: Tất cả chúng sinh đều có đức 

tƣớng trí tuệ của Nhƣ lai, bao gồm tất cả. Nhƣ lai ở đây là tự tánh, trong tự tánh 

đã đầy đủ trí tuệ, đức năng. Đức năng là năng lực, nói theo cách nói ngày nay. 

Chuyện gì quí vị cũng hiểu, đó là vạn đức vạn năng, tƣớng ở đây là tƣớng hảo. Y, 

chánh trang nghiêm đầy đủ tất cả, không khiếm khuyết thứ gì. Phật thƣờng dạy: 

Tập 386  509 



“Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, tất cả vạn pháp đều do 

tâm hiện, tất cả những sự biến hoá dều do thức vẽ ra, đó là phân biệt chấp trƣớc. 

Khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc thì biến hoá. Không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, không còn biến hoá. Vì vậy cõi 

Thật báo không thay đổi. 

Trong Phật pháp thƣờng nói là chân và vọng, biến hoá là vọng, không thay đổi là 

chân,  vì  thế  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  không  thay  đổi,  chúng  ta  gọi  đó  là  nhất 

chân pháp giới, mƣời pháp giới là thiên biến vạn hoá, con ngƣời sống trong mƣời 

pháp giới có phân biệt chấp trƣớc. Ngƣời trong cõi Thật báo trang nghiêm không 

phân biệt, không chấp trƣớc, không khởi tâm động niệm. Vấn đề này ta cần hiểu 

rõ,  cần  học  tập.  Học  tập  ở  đâu?  Trong  cuộc  sống  sinh  hoạt  thƣờng  ngày,  công 

việc, trong cách đối nhân xử thế. Học gì? Học không khởi tâm, không động niệm. 

Việc học Phật, rất khó, không làm nổi. Không làm nổi thì học theo Bồ tát, vì Bồ 

tát không phân biệt, không chấp trƣớc, có thể học. Nếu vẫn không đƣợc, học A la 

hán, A la hán chỉ có  một hình thức đó là không chấp trƣớc, nhƣng họ vẫn khởi 

tâm  động  niệm,  vẫn  phân  biệt,  nhƣng  không  chấp  trƣớc.  Khi  học  đƣợc  hạnh 

không chấp trƣớc thì không còn luân hồi lục đạo nữa. Quí vị có biết luân hồi sáu 

đƣờng  từ  đâu  mà  có  không?  Do  chấp  trƣớc,  có  chấp  trƣớc  là  có  sáu  đƣờng. 

Chúng ta thƣờng nói chấp trƣớc tình cảm, khi hết chấp trƣớc về tình cảm thì sáu 

đƣờng không còn. Phân biệt, chấp trƣớc không còn thì pháp giới Tứ thánh cũng 

hết. Tứ thánh là  Tịnh độ, sáu đƣờng là uế độ. Tứ thánh là Tịnh độ, cõi  phƣơng 

tiện hữu dƣ ở thế giới tây phƣơng Cực lạc, tƣơng đƣơng với pháp giới Tứ thánh. 

Cõi phàm thánh đồng cƣ tƣơng đƣơng với sáu đƣờng. Song thế giới Cực lạc chỉ 

có hai đƣờng, không có sáu đƣờng, ở đó chỉ có cõi trời và cõi ngƣời, không có ba 

đƣờng ác, không có La sát, không có A tu la. Ở đó chỉ có ngƣời hiền, nhân lành, 

quả tốt, không có nhân ác, không có ác báo. Chúng ta hiểu rõ những vấn đề này, 

không những bỏ ác làm lành, tiến thêm một bƣớc nữa là xa rời cả nhiễm và tịnh, 

lúc đó mới có thể đặt chân đến cõi Thật báo. Cõi Thật báo không có nhiễm tịnh, 

hoàn toàn không có những sự đối lập, khái niệm ta và ngƣời khác cũng không có, 

không có khái niệm Phật và chúng sinh, tất cả đều bình đẳng, đúng là không thể 

nghĩ bàn. 

Niệm lão chú giải bộ kinh này, đã dẫn chứng hơn một trăm chín  mƣơi bộ kinh, 

luận, nói rất sâu sắc, công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn, phần trƣớc đã nói 

nhiều, phần tiếp theo lại nói, không ngại sự trùng lắp, càng trùng lắp càng thấm 

510  Tập 386 



thía, đúng nhƣ ngƣời xƣa thƣờng nói: “đọc sách ngàn lần, mới thấy đƣợc nghĩa 

lí”. Nghĩa là thế nào? một ngàn lần thì tâm ta tự nhiên định tĩnh, khi tâm định thì 

chứng đắc tam muội. Đọc sách một ngàn lần quí vị sẽ giác ngộ, sẽ hiểu ra, không 

cần ghi nhớ nhƣng ấn tƣợng của nó rất sâu sắc, lúc đó lền khai ngộ, chứng định 

khai ngộ. Một lần, hai lần, mƣời lần, hai mƣơi lần không đƣợc, không định đƣợc, 

không khai ngộ đƣợc. Sau khi khai  ngộ rồi, tất cả đều thông đạt, những  vấn đề 

chƣa  học  cũng  biết,  vấn  đề  này  chúng  ta  phải  tin  tƣởng.  Ngừời  học  Phật  mà 

không tin những vấn đề nhƣ thế này thì thật đáng tiếc. 

Đức Thích Ca  Mâu Ni Phật đã làm một tấm gƣơng cho chúng ta, ngài thị hiện 

làm một phần tử trí thức. Ngày nay chúng ta gọi là phần tử trí thức, học giỏi, học 

rộng nghe nhiều, vấn đề gì cũng muốn tìm hiểu. Mƣời chín tuổi đã rời gia đình đi 

cầu học, lúc bấy giờ trình độ văn hoá đất nƣớc Ấn độ đứng đầu thế giới, vƣợt qua 

cả Trung quốc, là một quốc gia đa tôn giáo và cũng là là một quốc gia có nền triết 

học phát triển. Ngƣời Ấn độ, bất luận pháp thế gian hay pháp xuất thế, đều rất coi 

trọng thiền định, vì thế số ngƣời tu thiền rất phổ biến, số ngƣời đắc định cũng rất 

đông,  không  thể  thống  kê  hết  đƣợc.  Tứ  thiền  bát  định  là  của  Bà  la  môn  giáo, 

không có trong kinh điển Phật giáo, nhƣng Phật Thích Ca Mâu Ni đã ứng dụng 

thành công và chứng tứ thiền bát định. Quí vị biết rõ tất cả những chuyện trong 

sáu đƣờng, là vì quí vị thấy rõ, thâm nhập cảnh giới đó, bên trên là cõi trời Phi 

tƣởng phi phi tƣởng, bên dƣới là địa ngục Vô gián, biết rõ nghiệp nhân quả báo. 

Cảnh giới Hiện lƣợng không phải lí tƣởng, không phải suy đoán, mà tự mình thấy 

đƣợc, sờ mó đƣợc. 

Song  muốn  hỏi  tại  sao  lại  có  lục  đạo?  Sáu  đƣờng  từ  đâu  mà  có?  Ngoài  sáu  cõi 

còn có thế giới khác nữa không? Những vấn đề nhƣ thế không ai đủ sức trả lời. 

Vì thế đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã vì chúng ta mà thị hiện, bỏ sự cầu học, nhập 

định  dƣới  cây  Tất  bát  la  bên  bờ  sông  Hằng,  càng  thâm  nhập  vào  thiền  định, 

những gì học đƣợc sau mƣời hai năm ngài liền buông bỏ, đây gọi là buông bỏ cái 

gì? Nói theo ngôn ngữ bây giờ là buông bỏ sở tri chƣớng. Mƣời chín tuổi xuất gia 

là  buông  bỏ  phiền  não  chƣớng,  hai  giai  đoạn.  Lại  thêm  mƣời  hai  năm  học  hỏi, 

buông bỏ luôn sở tri chƣớng mới đại triệt đại ngộ. Vì sao vậy? Vì trong tự tánh 

không  có  những  thứ  đó,  không  có  phiền  não,  không  có  sở  tri.  Bát  nhã  vô  tri 

nhƣng vô sở bất tri. Quí vị muốn đạt đến vô sở bất tri, thì trƣớc phải đạt đƣợc vô 

tri. Vô tri rồi sau đó mới vô sở bất tri. Vô sở bất tri từ đâu mà có? Tự tánh. Quí vị 

thấy tánh rồi, trong tánh đức đại sƣ Huệ Năng đã nói: “đâu ngờ tự tánh, vốn tự 

Tập 386  511 



đầy đủ”, đầy đủ vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo, tất cả 

mọi thứ đều vô lƣợng, quí vị đều hiểu rõ. 

Vì vậy ngƣời phƣơng Đông học những thứ này, nó có hiệu quả, có thể giải quyết 

mọi vấn đề. Trong sáu đƣờng, đƣờng nào cõ vấn đề cũng có thể đƣợc giải quyết, 

đó là thầy của trời ngƣời, không cần học một thứ gì cả, học nhiều để làm gì? Nhất 

môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, đắc định là khai tuệ. 

Ngƣời  Ấn  độ  làm  theo  phƣơng  pháp  đó,  ngƣời  Trung  quốc  cũng  đi  theo  con 

đƣờng này. Khi Phật giáo truyền đến Trung quốc, họ đã dùng phƣơng pháp của 

ngƣời  Ấn  độ,  nhà  Nho  cũng  tiếp  nhận,  Đạo  giáo  cũng  tiếp  nhận.  Vì  thế,  Nho, 

Thích,  Đạo  đều  có  những  bậc  đại  Thánh  đại  Hiền  xuất  hiện  ở  thế  gian,  nƣớc 

ngoài không có. Nƣớc ngoài chỉ có những nhà khoa học, những nhà triết học, họ 

không  tu  định,  họ  không  khai  ngộ,  những  vấn  đề  nhƣ  thế  chúng  ta  không  thể 

không  biết.  Việc  tu  học  của  chúng  ta,  có  mục  tiêu,  định  hƣớng,  công  đức  danh 

hiệu đức Phật A di đà thực sự là không thể nghĩ bàn. Phần trƣớc chúng ta đã nói 

rất nhiều, phần sau vẫn tiếp tục nói, khi rõ ràng đã thấy công đức đó là không thể 

nghĩ bàn, thì quí vị mới cố gắng để niệm, mới vui vẻ niệm. Niệm một câu A Di 

Đà Phật thì đã nghĩ đến cả hƣ không biến pháp giới. “Tin danh hiệu Phật” tức là 

Nam mô A Di Đà Phật, hoặc chỉ A Di Đà Phật. 

Khi còn tại thế, đại sƣ Liên Trì niệm Phật, ngài chỉ niệm bốn chữ A Di Đà Phật, 

có ngƣời hỏi ngài: Ngài có dạy cho ngƣời khác không? Có, dạy cho mọi ngƣời 

niệm  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật  nhƣng  bản  thân  tôi  chỉ  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Mọi 

ngƣời lại hỏi: Vì sao vậy? Ngài nói với mọi ngƣời: Tôi quyết kiếp này sẽ sanh về 

cõi Tịnh độ, nên tôi niệm bốn chữ, bởi vì trong kinh nói chấp trì danh hiệu, danh 

hiệu chỉ có bốn chữ. Hai chữ nam mô có nghĩa là qui y, cung kính, là lời khách 

sáo nên tôi không cần niệm hai chữ đó, tôi niệm trực tiếp luôn, trì danh, chấp trì 

danh hiệu. Những ngƣời không muốn sanh về cõi Tịnh độ mới niệm đủ sáu chữ. 

Cung kính, lễ bái Phật A Di Đà, nhƣ thế cũng tốt, quí vị sẽ có phƣớc, vì thế thêm 

vào hai chữ nam  mô, đó  mới     chỉ là chuyện đƣợc phƣớc. Không niệm  hai chữ 

nam mô, đúng là ngƣời muốn đƣợc vãng sanh, hoàn toàn nghe theo lời dạy của 

đức Phật A Di Đà. Phật A Di Đà bảo chúng ta chấp trì danh hiệu, chúng ta niệm 

bốn chữ đó, không sai khác. Đại đạo, càng là đại đạo, là con đƣờng chân chính lại 

giản đơn, giản dị, bình thƣờng, tuyệt không rƣờm rà, mới có thể thành tựu. Quí vị 

xem một số ngƣời chỉ niệm một câu A Di Đà Phật mà khai ngộ. 

512  Tập 386 



Đầu năm Dân quốc, có một vị pháp sƣ tôi không nhớ tên, trong một cuốn phim 

vẫn còn, có thể xem, hoà thƣợng mang nến phơi, câu chuyện này rất nhiều ngƣời 

biết. Vị này rất thật thà, không thông minh lắm. Mùa hè mọi ngƣời mang quần áo 

ra phơi, quí sƣ mang kinh sách ra phơi, có ngƣời nói với sƣ- vì thầy là ngƣời làm 

công việc hƣơng đăng- thầy hƣơng đăng, thầy quản lý việc nhang đèn, nên mang 

đèn cầy  ra phơi đi. Rốt cuộc  mang  ra phơi đèn cầy đã chảy hết. Chiều tối, khi 

công phu tối thì không có nến để thắp, sƣ bèn đem những cây nến đã chảy đó đốt 

lên, thầy Duy na thấy thế vội cƣời chê, báo lên lão hoà thƣợng, lão hoà thƣợng 

bảo,  đƣợc  rồi  cho  thay  ngƣời  khác,  không  cho  sƣ  làm  hƣơng  đăng  nữa.  Con 

ngƣời sƣ thật thà, ngƣời thật thà có phƣớc, họ sẽ thành công. Phƣơng trƣợng hiểu 

rất  rõ  sƣ,  bèn  gọi  sƣ  về  chùa  A  Dục  Vƣơng,  nơi  đang  tôn  thờ  xá  lợi  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, lễ bái xá lợi, một ngày ba ngàn lạy, sau ba năm thì sƣ khai ngộ. 

Sƣ có thể làm thơ, sáng tác kệ, sƣ là ngƣời không biết chữ nhƣ đại sƣ Huệ Năng, 

nên  phải  nhờ  ngƣời  khác  viết  giúp,  rồi  mang  đến  hoà  thƣơng  xem,  hoà  thƣợng 

xem  thầy  sƣ  thực  sự  khai  ngộ.  Sau  khi  đã  khai  ngộ,  hoà  thƣợng  mời  sƣ  giảng 

kinh,  mỗi  lời  của  sƣ  đều  là  đạo,  vì  vậy,  ai  là  ngƣời  có  phƣớc?  Ngƣời  thật  thà, 

ngƣời thật thà mới dễ thành công. 

“Chúng ta tin Phật A Di Đà thì chƣ Phật liền đến cứu”. “Chƣ Phật” ở đây có hai 

ý:  Một  là  chƣ  Phật  là  Phật  A  Di  Đà,  chƣ  Phật  đƣợc  kinh  Di  Đà  nói  đến  đều  là 

Phật  A  di  đà,  trong  chú  giải  của  đại  sƣ  Ngẫu  Ích  nói  rất  rõ.  Một  ý  khác  là  chƣ 

Phật  trong  mƣời  phƣơng,  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  không  ai  là  không  khen  ngợi 

đức Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. 

Đệ tử Di đà, có vị nào không đƣợc tôn trọng! Tôn trọng Phật A Di Đà, ngay đệ tử 

của Ngài còn đƣợc tôn trọng, vì lí do đó mà chắc chắn đƣợc chƣ Phật gia hộ. 

“Tâm thƣờng nhớ Phật”, luôn luôn nhớ Phật, nhớ đến bốn mƣơi tám lời nguyện, 

năm kiếp tu hành, ân đức vô lƣợng vô biên vô tận của Phật, kiến lập đạo tràng ở 

thế  giới  Cực  lạc,  giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn  trong  thế  giới  mƣời  phƣơng,  đặc 

biệt  là  chúng  sanh  trong  sáu  đƣờng,  khiến  cho  chúng  sanh  trong  sáu  đƣờng,  có 

thể ngang bằng với Bồ tát, rốt ráo viên mãn trong đời này. Kinh Di đà nói, “chƣ 

thƣợng thiện nhân”. Ở thế giới Cực lạc, chƣ thƣợng thiện nhân là ai? Là Bồ tát 

Đẳng giác. Nói theo kiểu này, thì thế giới Cực lạc hạng ngƣời nào là nhiều nhất? 

Bồ tát Đẳng giác, vì “chƣ thƣợng thiện nhân ở cùng một chỗ”. Bồ tát Đẳng giác 

từ chỗ nào đến? Là Bồ tát đẳng giác ở thế giới mƣời phƣơng, đều đến thế giới cực 

lạc. Bồ tát Đẳng giác là hàng thƣợng thƣợng căn, họ biết rằng họ cần gần gũi đức 

Tập 386  513 



Phật A Di Đà để thành Diệu giác nơi thế giới Cực lạc. Ở thế giới Cực lạc, những 

vị  này  cùng  lúc  có  tác  dụng  làm  gƣơng  cho  những  chúng  sanh  ở  cõi  dƣới  nhƣ 

Phƣơng tiện độ, Đồng cƣ độ. Giống nhƣ nói làm trợ giáo cho Phật A Di Đà ở thế 

giới  Cực  lạc,  khiến  cho  tín  tâm  của  họ  đạt  đến  viên  mãn,  đức  tin  viên  mãn  là 

thành Phật. Điều này quí vị không thấy ở bất kì một cõi nào khác. 

“Tâm  thƣờng  nhớ  Phật,  miệng  thƣờng  niệm  Phật-  xƣng  Phật  tức  là  niệm  Phật, 

thân thƣờng kính Phật”. Phần trƣớc tôi đã nói với quí vị, chúng ta nên mở rộng 

lòng  mình ra, vạn  sự vạn vật trong tất cả thế giới hƣ không đều từ tự tánh biến 

hiện ra. Chúng ta  đã học trong Hoàn Nguyên  Quán, đó là  chân chứ không phải 

giả, hiển nhất thể, đó là tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Vấn đề này triết học gọi 

là bản thể, triết học chƣa phát hiện, tất cả bản thể luận đều rất mơ hồ, không rõ 

ràng. Bản thể luận là nguồn gốc của vũ trụ vạn hữu, nó từ đâu mà có? Ít nhất phải 

có một nơi sinh ra nó. Kinh điển Đại thừa nói rất rõ, thể của nó là tự tánh thanh 

tịnh viên minh, khởi lên hai tác dụng, hai dụng liền hiện y, chánh. Y báo là vạn sự 

vạn vật trong thế giới hƣ không, chánh báo là thân thể chúng ta đây, chánh báo 

không  chỉ  ngƣời  khác,  mà  chỉ  bản  thân  mình.  Khi  chúng  ta  ở  thế  giới  Cực  lạc 

phƣơng Tây, bản thân mình là chánh báo, Phật A di đà và tất cả các vị Bồ tát là Y 

báo, đó chính là môi trƣờng sống của ta, trong môi trƣờng sống có môi trƣờng 

nhân sự, có hoàn cảnh vật chất, có môi trƣờng tự nhiên, vì thế chánh báo chính là 

chúng ta. Nếu lấy thế giới tây phƣơng Cực lạc làm chủ, thì chánh báo của thế giới 

Cực lạc là Phật A di đà, tất cả những ngƣời vãng sanh đến đó là Y báo của ngài. 

Y, chánh trang nghiêm. 

Y báo và Chánh báo đều có ba loại chu biến, chúng ta không thể không biết, ba 

loại chu biến này ngày nay nói về khoa học, thứ nhất là chu biến pháp giới. Cảnh 

giới có  mặt nhƣ thế nào? Các nhà khoa học ngày nay cho ta biết hiện tƣợng ba 

động, thật đúng nhƣ vậy, một niệm bất giác, đó là ba động. Vì sao ba động lại 

sinh ra vạn sự vạn vật? Các nhà khoa học cho rằng đó là sự khác nhau giữa tần 

số,  tàn  số  chậm  sẽ  sinh  ra  những  vật  cứng,  nhanh  sẽ  sinh  ra  những  thứ  lỏng, 

nhanh hơn nữa sẽ sinh ra những chuyển động nhƣ dòng điện, ánh sáng, họ cho 

rằng tần số không giống nhau, toàn là do ba động. Vật chất là hiện tƣợng ba động, 

ý  niệm,  cũng  là  hiện  tƣợng  ba  động,  chỉ  cần  nó  chuyển  động  lập  tức  biến  khắp 

pháp  giới,  tốc  độ  này  không  cách  nào  so  sánh  đƣợc.  Vì  vậy  tốc  độ  vật  chất  rất 

chậm, trong lúc đó tốc độ ánh sáng, một giây đi đƣợc ba mƣơi vạn Km, ánh sáng 

mặt  trời  chiếu  đến  quả  đất  cần  hơn  tám  phút,  ý  niệm  của  ta  vừa  động  liền  chu 

514  Tập 386 



biến pháp giới, đây chính là tự tánh, tự tánh không có cự li, không có thời gian, 

không có không gian, vì vậy vừa động là chu biến pháp giới. 

Vật chất, nhƣ bàn ghế đây, tất cả đều là hiện tƣợng ba động, ba động của nó cũng 

chu biến pháp giới. Vì sao vậy? Nó không phải là vật lí mà là tánh lí. Tánh là tự 

tánh, là tánh lí, tánh lí của tự tánh chu biến pháp giới, nó không có kích thƣớc, 

không có không gian, không có thời gian, vì thế cả vũ trụ là nhất thể, chúng ta gọi 

là thể cộng đồng. Trên thực tế, nó không cần cộng đồng vì nó là nhất thể, cả vũ 

trụ  là  nhất  thể.  Khi  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  ai  không  biết?  Chỉ  bản  thân 

mình không biết, vì tập khí phiền não ngăn che tự tánh. Phàm ngƣời nào có tâm 

thanh tịnh đều có thể biết, ngƣời không có tâm thanh tịnh thì không thể nhận ra. 

Tâm vốn là thanh tịnh bình đẳng giác, nó không thể không biết, tin tức này quan 

trọng hơn so với bất cứ thứ gì. 

Nhận thức rõ vấn đề này rồi chúng ta mới có thể hiểu đƣợc, quả đất ngày nay đã 

có  vấn  đề,  xã  hội  đã  có  vấn  đề,  địa  cầu  đã  có  vấn  đề,  chúng  ta  đã  biết  nguyên 

nhân tại sao. Liệu có phƣơng pháp gì để hoá giải tai nạn này, khiến xã hội, khiến 

địa cầu trở lại nguyên trạng không? Có, mà lại rất dễ. Nhƣng vấn đề bây giờ là ở 

đâu? Vấn đề ở chỗ không có niềm tin nên không có hƣớng giải quyết. Họ không 

tin  cái  gì?  Không  tin  tự  tánh  của  mình,  tức  là  mê  lầm,  quên  mất  tự  tánh.  Chƣ 

Phật, Bồ tát, Đại Thánh, Đại Hiền là gì? Tức là tự tánh của quí vị, chứ không gì 

khác. Không có thứ gì không từ đức năng của tự tánh hiển lộ ra, từ trí tuệ của tự 

tánh hiển lộ ra, không gì khác. Vì thế không tin là gì? Không tin Phật đó là không 

tin chính bản thân mình, không tin tính giác ngộ trong con ngƣời mình, không tin 

Bồ tát là không tin tính bình đẳng của Bồ tát, không tin A la hán là không tin tính 

thanh tịnh của A la hán, tanh tịnh bình đẳng giác đều là tự tánh. 

Tin Phật là gì? Phải hiểu đƣợc rằng, đầu tiên là tin chính mình. Những bậc cổ đức 

thƣờng nói: “con ngƣời cần có sự sáng suốt tự biết về mình”, con ngƣời có thể tự 

hiểu  mới  là  không  phải  ngƣời  phàm.  Về  phƣơng  diện  thế  pháp  anh  ta  mới  là 

ngƣời quân tử, Thánh hiền. Phƣơng diện Phật pháp, anh ta là Phật, Bồ tát, A la 

hán. Anh ta tự hiểu mình, tự hiểu là tự giác, vì vậy “thân thƣờng kính Phật”, kính 

Phật tức là kính trọng tất cả mọi ngƣời, kính trọng trời đất vạn vật. 

Sách  Lễ  Kí  của  thƣờng  nói,  trong  “Khúc  Lễ”  câu  đầu  tiên  nói:  “vô  bất  kính”, 

cung kính tất cả, vì sao vậy? Tánh đức, kính trọng bản thân mình. 

Tập 386  515 



Muốn thực hiện theo tất cả những câu nói này, thì phải “tuỳ ý sớm tối, cuối cùng 

không  còn  ở  nơi  cõi  Diêm  phù  đề”.  Diêm  phù  đề  là  địa  cầu  nơi  chúng  ta  đang 

sống.  Nói  cách  khác,  quí  vị  có  thể  làm  đƣợc,  tuỳ  ý,  bất  cứ  lúc  nào,  quí  vị  sẽ 

không còn ở lại nơi địa cầu này, luân hồi trong sáu đƣờng, quí vị siêu việt rồi. Bất 

cứ lúc nào quí vị cũng có thể đến thế giới Cực lạc, muốn đi lúc nào cũng đƣợc, 

đến thế giới Cực lạc là thành Phật. “Thử”, là nhƣ thế, phát lòng tin nhƣ thế, là cần 

thiết nhất. Những lời khai thị này giúp chúng ta, khuyến khích chúng ta nên phát 

lòng tin, nhất là tin bản thân mình, Phật chính là ta, tất cả chúng sinh đều là ta, 

cây cỏ hoa lá đều là ta, sơn hà đại địa đều là ta, nên lắng lòng để suy nghĩ. 

Đoạn kế tiếp “đặc tiêu”, đặc biệt chỉ ra: “Một niệm tin thuần khiết, chí tâm muốn 

sanh,  liền  theo  nguyện  đƣợc  sanh,  công  đức  không  kể  hết  đƣợc”.  “Nhất  niệm”, 

kinh Đại thừa nói: Nhất niệm tƣơng ƣng nhất niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng 

niệm niệm Phật. Nhất niệm ở đây là nhất niệm  mà Bồ tát Di lặc đã đề cập đến, 

nhất niệm đã giác ngộ thì mọi niệm khác đều giác ngộ. 

Hội  sớ  viết:  “biết rõ  nguyên  nhân  vãng  sanh  chỉ  ở  chỗ  tin  nhất niệm,  không  cứ 

niệm nhiều ít”. Đó là nhất niệm, nhất niệm ở đây là nhất niệm hiện tiền, không 

phải niệm đã qua, không phải niệm chƣa đến. 

Hành Giáo Tín Chứng viết: “sở dĩ gọi là nhất niệm là bởi tín tâm không có niệm 

khác nên gọi là nhất niệm, nên có tên nhất niệm. Nhất tâm là nguyên nhân chính 

để đến báo độ thanh tịnh. Ngƣời chứng đƣợc chân tâm kim cang thì vƣợt đƣợc 

năm thú tám nạn, chắc chắn đời này sẽ đƣợc mƣời điều lợi”. 

Nhất tâm nhất niệm, thế gian hay xuất thế đều coi trọng. Điều đáng sợ nhất là gì? 

Là những tạp lẩn trong ý niệm, tâm không định tĩnh là hỏng, tất cả mọi thứ đều 

hƣ hại. Với bản thân mình, thứ nhất là sức khoẻ không có, yếu đuối, ngƣời nhất 

tâm nhất niệm đòi hỏi một thể lực mạnh mẽ, anh ta là ngƣời không bệnh tật, vì 

sao  vậy?  Nếu  bệnh  tật  thì  những  cơ  quan,  tế  bào  trên  cơ  thể  chúng  ta  đã  bị  ô 

nhiễm, ô nhiễm tức có độc tố, ngày nay gọi là mầm bệnh. Khi tâm thanh tịnh thì 

mầm bệnh liền biến mất, tự nhiên phục hồi nhƣ cũ, đó là sức khoẻ, là ngƣời có 

phƣớc. Vì thế  nhất tâm nhất niệm là ngƣời có phƣớc,  nơi anh ta  ở  đƣợc gọi là 

ngƣời có phƣớc ở đất phƣớc, nơi đó sẽ không còn những tai nạn. Vì sao vậy? y 

báo tuỳ chánh báo để thay đổi, đây gọi là ngƣời tu hành chân chánh đang cƣ trú 

tại nơi đó, làm sao thiên tai có đƣợc! Thiên tai là do tâm ác kéo đến, sát đạo dâm 

vọng sẽ kéo đến thiên tai, tự tƣ tự lợi sẽ kéo thiên tai đến, tham sân si mạn sẽ kéo 

516  Tập 386 



thiên tai đến, nếu không có những thứ này thì làm sao có thiên tai? Phải biết thế 

giới Cực lạc khác biệt với nơi chúng ta đang sống ở đây nhƣ thế nào? Quí vị thấy 

những ngƣời đang sống bên cõi đó toàn là những ngƣời tốt. Nơi địa cầu chúng ta 

đang sống ở đây trái ngƣợc hoàn toàn mƣời điều thiện, khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác đều tạo ra mƣời điều ác, ngƣời làm mƣời điều ác, thứ nhất là thân thể 

nhiều  bệnh,  nhiều  tai  nạn,  nhiều  phiền  não,  nhiều  bệnh  khổ,  nơi  cƣ  trú  xảy  ra 

nhiều biến cố. Chúng ta đã đọc kinh Đại thừa nhiều năm, dần dà sẽ hiểu ra đƣợc. 

Thế giới tây phƣơng là tịnh độ, nguyên nhân để có tịnh độ đó là tâm thanh tịnh, 

tâm  tịnh  thì  Phật  độ  tịnh.  Nhất  tâm  là  tâm  thanh  tịnh,  nhất  niệm  là  niệm  thanh 

tịnh, đây là nhân chân chính của thế giới Cực lạc. 

“Ngƣời có đƣợc chân tâm kim cang”. kim cang đƣợc ví là sự rắn chắc, chân tâm 

mãi mãi không bị biến mất, vì thế nó vƣợt lên năm thú, tám nạn. Năm thú là luân 

hồi  sáu  đƣờng,  quí  vị  đã  vƣợt  lên  luân  hồi  sáu  đƣờng.  Trong  tám  nạn  bao  gồm 

tam tai, hoá giải đƣợc tam tai tám nạn. Địa cầu chúng ta đang sống đây là ba tai 

tám  nạn.  Chắc  chắn  đời  sống  này  sẽ  đƣợc  mƣời  điều  lợi  ích,  mƣời  điều  lợi  ích 

trong đời này. 

Điều  thứ  nhất:  “Đƣợc  ngƣời  không  thấy  mặt  giúp  đỡ”,  trong  nguyên  văn  lƣợc 

bớt,  chúng  ta  bổ  sung  vào,  “ngƣời  không  thấy  mặt”  là  ai?  Ngƣời  trong  thế  giới 

quỉ thần, họ tôn trọng, giúp đỡ quí vị. Những việc nhƣ thế này trong sớ chú của 

chƣ vị cổ đức nhà Phật nói rất nhiều, nếu chúng ta lƣu tâm, trƣớc mắt quí vị cũng 

có thể thấy. 

Thứ hai: “Đầy đủ chí đức”, đầy đủ chí đức ở đây có nghĩa tánh đức trong tự tánh, 

chỉ  tánh  đức  mới  biến  thành  chí  đức,  đầy  đủ  là  không  thiếu  điều  gì.  Trong  văn 

hoá truyền thống xƣa cũng nói đến chí đức, đó là: Ngũ luân, Ngũ thƣờng, Tứ duy, 

Bát đức, đều là chí đức, đã đầy đủ trong tự tánh. Trong Đại thừa thì có giới luật 

Thập  thiện,  Tam  qui.  Chúng  ta  đang  cùng  tu  học  với những ngƣời  học Tịnh  độ 

tông,  gồm  năm  mục,  chúng  ta  cũng  không  cần  làm  phức  tạp  thêm  vấn  đề,  mọi 

ngƣời chỉ cần ghi nhớ: Tịnh nghiệp tam phƣớc, lục hoà, tam học, lục độ, mƣời 

nguyện Phổ hiền, đó là chí đức, trong mỗi đức mục đã đầy đủ vạn đức vạn hạnh. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một”,  một  không  khác 

nhiều,  bản  thân  chúng  ta  có  không,  không  phải  không  có,  nhƣng  tại  sao  không 

biến nó thành cuộc sống hàng ngày của chúng ta? 

Tập 386  517 



Thứ ba: “Chuyển ác thành thiện”, có ngƣời hỏi dự báo về thiên tai năm 2012 của 

ngƣời  Maya  có  thật  không?  Trên  thế  giới  này,  nếu  tin  thì  sẽ  có,  dân  số  chiếm 

50%, năm mƣơi năm mƣơi, nhƣng còn một nửa không tin, ngƣời không tin nhƣng 

quỉ thần tin. Trong xã hội ngày nay, Trung quốc cũng vậy, ngoại quốc cũng vậy, 

việc ma quỉ áp vào ngƣời, tôi đã từng hỏi một ngƣời bạn học từ Mỹ  trở về: Ở Mỹ  

có chuyện ma nhập không? Có đấy. Nhật bản có hiện tƣợng ma nhập không? Có, 

anh ta nói với tôi. Ma nhập là hiện tƣợng ma nhập vào thân mình để nghe ngóng 

một số tin tức. 

Một số quốc gia rất thịnh hành phép thôi miên, trong quá trình thôi miên ngƣời ta 

cũng moi đƣợc rất nhiều tin tức, thôi miên làm cho một ngƣời nào đó quay trở lại 

cuộc sống đã trải qua, một đời, hai đời, ba đời, đôi lúc còn có thể quay lại mấy 

mƣời đời. Điều này nói lên cái gì? Chứng minh có luân hồi. Lúc tôi đang ở Mỹ , 

có một bạn học mang cho tôi một báo cáo, hoàn toàn của ngƣời nƣớc ngoài, có 

ngƣời đã từng là súc vật, có ngƣời từ cõi trời xuống, có ngƣời từ hành tinh khác 

đến địa cầu này để đầu thai. Những điều Phật dạy trong kinh không phải dối trá, 

chúng ta làm sao đƣơng đầu với thiên tai? Ngay cả Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ cũng 

nói, ông chỉ nói đơn giản ba câu, hoàn toàn tƣơng  ứng với Phật pháp, ông ta hi 

vọng mọi ngƣời trên toàn thế giới, năm 2012, mọi ngƣời nên nhìn lại mình, nên 

tỉnh  ngộ,  bỏ  ác  làm  lành,  giống  nhƣ  ở  đây  chúng  ta  đang  nói  “chuyển  ác  thành 

thiện”, giống nhau về ý nghĩa. Bỏ ác làm lành, cải tà qui chánh, đoan chính tâm 

niệm. Khởi tâm động niệm tƣơng ứng với tánh đức, đâu cần gì nhiều quá, phiền 

phức quá, chỉ cần dùng mƣời hai chữ của ngƣời xƣa là đƣợc, khởi tâm động niệm 

không xa rời mƣời hai chữ này, đó là: Hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái 

hoà bình. Nếu giữ đƣợc nhƣ thế thì thiên tai năm 2012 có thể thoát đƣợc. Không 

những hoá giải đƣợc mà còn đƣa địa cầu sang một hƣớng tốt hơn, những lời này 

là thật chứ không phải đùa. Nhƣng vấn đề lúc này là đƣợc bao nhiêu ngƣời dám 

quay đầu? Bao nhiêu ngƣời tin tƣởng? Mấu chốt là vấn đề niềm tin. Chúng ta hi 

vọng vào những ngƣời có niềm tin chúng ta mới dám làm, chúng ta  mới có thể 

đƣa lí luận của các bậc tiên Thánh ngày xƣa, biến thành tƣ tƣởng của chúng ta, 

những  lời  giáo  huấn  của  các  bậc  tiên  Thánh  trở  thành  những  hành  động  hàng 

ngày của chúng ta. Lúc đó chúng ta tự cứu mình, cứu đƣợc xã hội, cứu đƣợc thế 

giới, công đức vô lƣợng. 

Trong  tất  cả  các  phƣơng  pháp  vừa  nói  trên,  phƣơng  pháp  hoàn  thiện  hoàn  Mỹ  

nhất,  đƣợc  trời  đất  quỉ  thần  khen  ngợi  nhất  không  gì  bằng  niệm  A  Di  Đà  Phật. 

518  Tập 386 



Niệm A di đà Phật đƣợc chƣ Phật khen ngợi, tất cả quỉ thần tán than. Vì thế pháp 

môn niệm Phật của chúng ta lấy niệm Phật làm chánh tông, không xem nhẹ, nhất 

định chuyển ác thành thiện. Ngày trƣớc, không ai giáo huấn nên không biết, tạo 

nhiều nghiệp ác. Bây giờ đã rõ, sám trừ nghiệp chƣớng, sám trừ nhƣ thế nào? Lúc 

mới học Phật, đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi: “Phật pháp trọng thực chất, không nặng 

hình thức”, đó là câu ngài đã dạy tôi, chúng ta tin tƣởng tất cả những câu này là 

của những bậc tổ đức truyền lại. 

Khi tôi ở Singapore, một hôm cùng dùng bữa với tổng thống Natan, lúc bấy giờ 

ông chƣa làm tổng thống, ông đang làm đại sứ của Singapore tại Mỹ , vừa mới 

mãn nhiệm trở lại Singapore, nên chúng tôi có thời gian dùng cơm, sau khi làm 

tổng thống tôi vẫn thƣờng gặp ông, ông ấy bảo tôi: Tôi là ngƣời Ấn độ, theo Ấn 

độ giáo nhƣng ông rất khâm phục Phật giáo, ông bảo Phật giáo rất chuộng thực 

chất, xem nhẹ hình thức. Vừa nghe, tôi kinh ngạc, ông ta là ngƣời cùng tôn giáo 

chứ  không  phải  ngoại  đạo.  Tôi  chƣa  nghe  ai  nhắc  đến  sau  khi  nghe  đại  sƣ 

Chƣơng Gia nói với tôi  câu  này, chỉ  nghe ông ta nói một câu giống hệt đại sƣ 

Chƣơng Gia: Trọng thực chất, không để ý đến hình thức. 

Sám  hối  nhƣ  thế  nào?  Sám  hối  là  nguyện  sau  này  không  lập  lại  lỗi  cũ.  Quí  vị 

nhận ra  mình làm  sai thì sau này không tái phạm nữa, đó là cách  sám hối đúng 

đắn nhất. Sám hối đúng theo thể thức rồi, ngày mai lại tiếp tục tái phạm thì đó 

không phải sám  hối, đó là giả, không phải chân thật.  Vấn đề này chúng ta phải 

biết rõ, phải tỉnh giác. Thật sự giác ngộ rồi, làm gì có lý không cải tà qui chánh! 

Vì thế mấu chốt là ở chỗ phải tỉnh giác, đó là điều tại sao khi còn tại thế, đức Phật 

trải bốn mƣơi chín năm giảng kinh thuyết pháp. Chúng ta thử xem lại trong kinh 

điển, đức Phật Thích Ca Mâu Ni không cùng ngồi niệm Phật với đại chúng đƣợc 

một  ngày.  Nếu  có  sự  kiện  này,  thì  những  cuốn  sách  lớn  đã  ghi  chép  lại,  nhƣng 

không thấy. Phật Thích Ca Mâu Ni không cùng ngồi thiền với tất cả  mọi ngƣời 

hết một cây hƣơng, sự kiện này cũng không thấy sử sách chép lại, vì sao vậy? Là 

bởi  nhƣ  câu  ngạn  ngữ  nhà  Phật  nói:  “Thầy  hƣớng  dẫn  bƣớc  đầu,  nhiệm  vụ  tu 

hành  là  của  cá  nhân”.  Thầy  giáo  chỉ  bày  chân  tƣớng  của  sự  thật,  đã  dạy  cho 

chúng ta bài học rất rõ ràng về thực tƣớng các pháp, còn tu tập nhƣ thế nào đó là 

việc của mỗi ngƣời, thầy giáo không hỏi, không quản lí những công việc của ta 

đâu. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, quí vị xem làm đƣợc mục nào thì làm. Vì thế 

Phật  pháp  là  ngƣời  dẫn  đƣờng,  sau  khi  đã  rõ  ràng  thì  tự  mình  phải  sửa  đổi,  lối 

nghĩ sai lầm thì sửa đổi cách nghĩ, lời nói việc làm không đúng thì sửa đổi lời nói 

Tập 386  519 



việc làm, đấy gọi là tu hành đúng pháp. Tu hành tức là sửa đổi những hành vi sai 

trái. Cách nghĩ là hành vi của tâm, của ý. 

Vấn  đề  phiền  phức  nhất  hiện  nay  là  tâm  đã  hỏng,  họ  toàn  nghĩ  đến  những  việc 

tiêu  cực,  không  nghĩ  những  chuyện  tốt  đẹp,  toàn  mê  lầm,  không  giác  ngộ.  Đọc 

kinh không hiểu, nghe pháp không thông, điểm sai lầm là ở chỗ này. Sao chúng ta 

không hiểu? Vì hoài nghi, những đứa trẻ ngày nay, từ nhỏ nó đã đƣợc dạy biết 

nghi ngờ, cho rằng không hoài nghi thì không có trí tuệ. Nhƣng từ xƣa đến nay, 

ngƣời xƣa đã dạy con ngƣời đừng hoài nghi, dậy cho chúng nó thật thà. Khoa học 

đƣợc phát hiện nhờ  sự  nghi ngờ, nhƣng đạo đức  luân lí  mà nghi ngờ  thì hỏng, 

hoài  nghi  trong  môn  tâm  tánh  thì  không  thể  khế  nhập  đƣợc,  vì  thế  đại  sƣ  Ấn 

Quang nói: “Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính 

đƣợc mƣời phần lợi ích, trăm phần thành kính thì đƣợc trăm phần ích lợi, ngàn 

lần thành kính thì đƣợc ngàn phần lợi ích, vạn phần thành kính thì đƣợc vạn phần 

lợi ích”, một chút hoài nghi là hỏng toàn bộ, môn học tâm tánh đòi hỏi từ trong 

định quí vị mới thể hội đƣợc, tâm ý bồng bột thì chỉ đứng ngoài cửa. Pháp thế 

gian  và  xuất  thế  không  giống  nhau,  cầu  chân  lí,  cầu  trí  tuệ,  nên  dùng  phƣơng 

pháp truyền thống của ngƣời xƣa, và phƣơng pháp Phật giáo Đại thừa. Nếu so với 

phƣơng pháp khoa học hiện nay thì Phật pháp thông dụng hơn. Quí vị  xem họ 

phải  vắt  óc  để  suy  nghĩ  nhƣ  thế,  phải  dùng  toán  học  để  tính,  dùng  những  máy 

móc tinh vi để soi chiếu mới phát hiện ra, nhƣng từ ba ngàn năm trƣớc, không 

máy móc, không có dụng cụ hổ trợ, nhƣng trong thiền định đức Phật đã phát hiện, 

trong thiền định đã thấy đƣợc khởi nguyên của vũ trụ, phát hiện ra vật chất, tinh 

thần,  tự  nhiên,  rốt  cuộc  từ  đâu  mà  có.  Những  gì  khoa  học  ngày  nay  phát  biểu 

không thể rõ ràng, thấu đáo nhƣ những gì Phật giáo đã nói. Chúng ta có thể tin 

tƣởng  những  gì  đức  Phật  nói  không?  Không  chỉ  một  mình  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni thấy đƣợc, mà Phật còn nói cho chúng ta, nếu ai chứng đƣợc Bát địa trở 

lên đều có thể thấy. Trong năm mƣơi hai cấp bậc của Đại thừa, bắt đầu từ thập 

tín, thập tín, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác, 

tổng  cộng  năm  mƣời  hai  cấp.  Năm  cấp  cao  nhất  là  Bát  địa,  Cửu  địa,  Thập  địa, 

Đẳng  giác,  Diệu  giác,  tất  cả  những  vị  chứng  quả  này  đều  có  thể  thấy,  điều  đó 

không phải đùa. Những ngƣời chứng năm quả vị đó có bao nhiêu? Không thể tính 

hết.  Trong  thiền  định  họ  có  thể  quán  sát  hiện  tƣợng  khởi  nguyên  của  vũ  trụ,  từ 

đâu  mà  có  vô  thỉ  vô  minh,  A  lại  da  thức  từ  đâu  mà  có,  những  hiện  tƣợng  này 

đƣợc phát triển ra sao, cuối cùng vẫn quay lại tự tánh, đó là một vòng tuần hoàn 

520  Tập 386 



lớn, rất thú vị. Từ một niệm bất giác mà A lại da xuất hiện, cuối vòng tuần hoàn 

là thành Phật, không thấy nó nữa. 

Trong báo cáo của những nhà khoa học vật lí nghiên cứu sâu rộng về vũ trụ, họ 

bảo những vụ trụ đƣợc tìm thấy chỉ thấy đƣợc 10% cả hành tinh đó, còn lại 90% 

không thể thấy đƣợc, nghe những thông tin này, chúng ta sẽ phì cƣời. Nó đi đâu 

rồi, họ không biết, nhƣng chúng ta biết, nó đã quay về tự tánh, cũng có thể nói, họ 

chỉ  thấy  đƣợc  vũ  trụ  của  cõi  Thật  báo  nhƣng  không  thể  thấy  đƣợc  cõi  Thƣờng 

tịch quang, bởi cõi Thƣờng tịch quang không có hiện tƣợng. Giới khoa học chỉ có 

thể  tiếp  xúc  với  những  thứ  có  thể  sờ  mó  đƣợc,  nhƣ  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện 

tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Nhƣng cả ba yếu tố này không có trong tự 

tánh. Tự tánh là một thực thể thanh tịnh tròn đầy, không có ba yêu tố nói trên, vì 

thế nhà khoa học không có cách gì để đo lƣờng nó đƣợc. Hiện tƣợng tinh thần từ 

đâu mà có? Những nhà khoa học lƣợng tử bảo là trong cái không mà sinh ra, Phật 

bảo  nó  đƣợc  sinh  ra  từ  thể  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh.  So  với  khoa  học,  đức 

Phật nói rất cụ thể, là bởi trong thể tự tánh thanh tịnh viên mãn không có ba yếu 

tố, nên thƣờng dùng không để thí dụ, không ở đây không phải là không có gì cả, 

nó tồn tại, và không lúc nào không có, không nơi nào không có. Nếu nó không 

tồn tại thì không thể thấy hình tƣớng, hình tƣớng đều nhờ nó mà có mặt, ngay cả 

trong hƣ không nó cũng hiện ra. Thời phân là thời gian, phƣơng phân là không 

gian.  Những  điều  này  đƣợc  nói  trong  Bách  pháp  minh  môn,  hai  hình  thức  này 

đƣợc liệt vào „bất tƣơng ƣng hành pháp‟, bất tƣơng ƣng hành pháp có hai mƣơi 

bốn thứ. Nói theo cách nói bây giờ, bất tƣơng ƣng hành pháp là khái niệm trừu 

tƣợng, không phải sự thật, hoàn toàn là khái niệm trừu tƣợng. Quí vị xem, đức 

Phật nói rất rõ ràng! Vì thế nếu nhà khoa học học thêm giáo pháp Đại thừa thì họ 

thành công nhanh hơn nữa, vì tâm  của họ đã gần với  sự thanh tịnh, họ chƣa có 

tâm thanh tịnh nên họ không thể nhận ra. 

Hôm qua tôi đi tham quan Cao Hùng, thấy họ thí nghiệm nƣớc, những ngƣời làm 

thử nghiệm nƣớc đòi hỏi phải có tâm an tịnh mới thấy đƣợc sự kết tinh của nƣớc, 

nêu tâm họ không thanh tịnh, dao động thì không thể phát hiện ra. Quí  vị xem, 

ngay chuyện này thôi mà còn cần công phu định tỉnh mới có thể thấy đƣợc những 

bọt tuyết trong nƣớc kết tinh lại. 

Thứ tƣ: “Chƣ Phật giúp đỡ”, khẳng định quí vị là ngƣời tốt, thiện tƣơng ứng với 

thiện, nếu thanh tịnh thì sẽ ứng với Phật, nếu thanh tịnh bình đẳng giác thì chắc 

chắn đƣợc Phật giúp đỡ, Phật giúp đỡ, gia hộ quí vị. Khi quí vị lạc mất phƣơng 

Tập 386  521 



hƣớng,  ngài  sẽ  giúp  quí  vị  quay  về  đƣờng  chánh,  ngài  sẽ  dùng  tất  cả  những 

phƣơng pháp hay nhất có thể để gia hộ quí vị, tâm từ bi đạt đến cùng cực. Vì sao 

ngài dùng phƣơng pháp này? Vì ngài biết rằng ta với ngài là một, chúng ta không 

biết nhƣng ngài biết, nên nhất định ngài sẽ đến cứu giúp. Giống nhƣ chúng ta có 

một tế bào bị nhiễm  bệnh, ta  muốn chữa trị cho nó khỏi, vì sao vậy? Vì ta biết 

rằng  nó  với  ta  cùng  một  cơ  thể,  có  thể  nó  không  biết  tế  bào  khác.  Phật,  Bồ  tát 

hiểu rõ vô duyên tâm đại từ, đồng thể đại bi, không cần điều kiện. 

Ngày nay chúng ta gặp ngƣời có tâm tốt, tâm thiện đối xử tử tế với mình, đa số 

mọi ngƣời sẽ phản ứng thế nào? Cẩn trọng, để xem cuối cùng họ có dụng ý gì với 

mình không? Họ muốn gì? Quí vị sẽ nghi ngờ họ ngay, không vội tin, không tin 

trên đời này có ngƣời tốt nhƣ vậy, xã hội bây giờ là nhƣ thế. Song ngày trƣớc mọi 

ngƣời  đối  xử  với  nhau  bằng  niềm  tin.  Từ  bé  chúng  tôi  ở  nông  thôn,  thôn  xóm 

cũng có tiệm buôn,  muốn  mua hàng hoá thƣờng  mua chịu, chỉ  khất  một câu  là 

mọi ngƣời đã đồng ý, giữ lời, thậm chí khi nói quên ghi nợ thì đến hẹn ngƣời mua 

vẫn đến trả đủ số  tiền, ngƣời kia bảo đã quên rồi, ngày đó đã quên ghi  nợ, anh 

không  ghi  nợ.  Ngày  đó  mọi  ngƣời  sống  với  nhau  bằng  niềm  tin,  bây  giờ  ngƣời 

với ngƣời không còn tin nhau. Ngƣời khác không giữ niềm tin nhƣng ta phải giữ. 

Những ngày đầu mới học Phật, cuộc sống tôi cực kì gian khổ, chùa Thiện Đạo có 

một gian phát hành kinh sách, gian này đƣợc giao cho một cƣ sĩ quản lí, đôi lúc 

chúng  tôi  thấy  một  cuốn  nào  hay  bèn  mang  đi,  nhƣng bảo  với  ông:  Lúc  nào  có 

tiền  tôi  sẽ  đến  trả  ông,  đôi  lúc  ông  ấy  nhớ,  nhƣng  có  lúc  ông  không  nhớ,  mấy 

tháng sau đó tôi mang tiền đến trả, ông đã quên mất, hỏi tôi: Có vụ này nữa a? 

Tôi thƣa: Có ạ, sách đang  ở chỗ tôi. Nghe thế, ông ấy vui lắm. Bây giờ những 

ngƣời nhƣ thế này không còn bao nhiêu. Nếu thực sự hiểu rõ nhân quả, sát sinh 

phải đền mạng, mắc nợ phải bồi thƣờng, thì liệu dám làm tổn thƣơng ngƣời khác 

không? Không bao giờ. Có dám mắc nợ rồi lại lƣờng đảo ngƣời ta không? Không 

dám. Vì sao vậy? Vì ngƣời thiệt thòi là ta, chứ không phải ngƣời khác. Ngƣời xƣa 

có câu: Thiệt thòi là phƣớc, hiếm có hồ đồ. Hồ đồ là gì? Không kì kèo với ngƣời 

khác, ngƣời ta tranh mất món lợi của mình, coi thƣờng mình,  mình đừng tranh 

hơn  thiệt, đó là điều tốt. Mạng đã có thì chắc chắn có, đuổi nó cũng không đi, 

mạng  đã  không  có  thì  muốn  cũng  không  đƣợc,  tìm  hết  cách  để  mong  cầu  cũng 

không đƣợc, thực sự muốn mong cho đƣợc thì tốt hơn hết là số của quí vị đã có, 

cần gì phải vất vả nhƣ thế? Vì thế con ngƣời cần phải hiểu sâu sắc về đạo lí nhân 

quả, lúc đó tâm ta mới định đƣợc, tuyệt đối không đƣợc làm càn. Phải hiểu làm 

522  Tập 386 



việc tốt thì có kết quả tốt, làm ác thì nhận quả ác. Vấn đề nhân duyên quả báo, đã 

có rất nhiều sách vở ghi chép, không phải chuyện đùa. 

Trong tác phẩm Liêu Trai Chí Dị của Bồ Tùng Linh toàn những chuyện quỉ thần. 

Hồi nhỏ đã đọc một lần, tôi cho rằng những chuyện đó là có thật, vì sao vậy? Tôi 

đã tận mắt chứng kiến, không phải giả, tôi thấy đƣợc hồ ly tinh. Thời kỳ chiến 

tranh,  lúc  bấy  giờ  có  lẽ  tôi  mƣời  lăm  mƣời  sáu  tuổi  gì  đó,  ở  trọ  nhà  một  ngƣời 

nông dân, nhà này rất nghèo khổ, ngày trƣớc là một gia tộc lớn, nhà họ có nhiều 

phòng, những phòng trên lầu đã mƣời mấy năm không ai đặt chân đến, một con 

hồ  ly  đã  ở  trên  đó,  vẫn  thƣờng  chạy  xuống  bên  dƣới,  lúc  này  nó  dã  biến  thành 

hình ngƣời. Một con hồ ly bình thƣờng phải năm trăm năm tu hành mới có thể 

làm ngƣời, đại khái là nó sắp thành hình ngƣời, nhƣng mặt mũi hơi mờ nhạt, chƣa 

lộ rõ mặt ngƣời, rất nhiều ngƣời trông thấy, tôi cũng thấy một lần. Chƣa ai thấy rõ 

mặt mũi nó thế nào, đa phần chỉ thấy một cách mờ nhạt. Ngƣời ta thấy nó khoác 

một chiếc áo dài, hình dáng ngƣời đàn ông. Họ lại tiếp tục dò la, thấy thế nó quay 

ngoắt, từ đó không ai nhìn thấy nữa, ai cũng biết nó đang ở trên lầu. Đó là một 

câu chuyện thật, không phải chỉ một ngƣời nhìn thấy hay do hoa mắt  mà có rất 

nhiều  ngƣời  tận  mắt  nhìn  thấy,  và  biết  nhà  kia  có  con  hồ  li  đang  ở  trên  lầu. 

Nhƣng rất may là không có chuyện gì xảy ra, nó cũng không làm hại ai bao giờ, 

nên cũng không ai lên trên lầu để tìm nó làm gì, đó là một câu chuyện. 

Sau này khi cuộc kháng chiến thành công, tôi lại gặp một chuyện kì lạ khác, đó là 

ông chú họ của tôi, ông ấy là một nông dân, từ làng ông đƣa một thuyền thóc đến 

Nam  kinh  bán.  Lúc  bấy  giờ  mọi  ngƣời  vẫn  quen  dùng  thuyền  buồm,  nếu  dùng 

thuyền buồm đi từ quê tôi đến Nam kinh phải mất ba hôm, cả đi lẫn về mất một 

tuần. Từ nhà đến Nam kinh là thuận buồm, xuôi nƣớc, nên thuyền đi khá nhanh. 

Khi chất thóc lên thuyền, có ngƣời thấy một con vật nhƣ chuột lông vàng nhảy từ 

dƣới tấm ván lên thuyền, mọi ngƣời lấy làm lạ, cùng nhau tìm, chuyển hết thóc 

xuống vẫn không thấy, họ cho rằng chắc nhìn nhầm. Lúc thuyền đến Nam kinh 

thì  phát  hiện  trên  thuyền  không  còn  một  hạt  thóc,  những  bao  gai  vẫn  y  nguyên 

nhƣng ruột đã rỗng, lúc đó mọi ngƣời mới nghĩ những gì họ nhìn thấy là không 

nhầm,  nói  chung  là  thóc  đã  bị  con  chuột  kia  mang  đi  đâu  hết.  Không  còn  cách 

nào khác đành ở lại Nam kinh mấy hôm rồi dong buồm về quê, về quê, thấy thóc 

đã nằm hết trong kho, không biết con chuột kia làm sao có thể đƣa hết số thóc kia 

về  kho,  không  ai  hiểu  đƣợc.  Đây  là  một  câu  chuyện  tôi  tận  mắt  nhìn  thấy,  đây 

không  phải  là  chuyện  đùa,  nó  đem  cả  một  thuyền  thóc  đó  về,  không  để  lại  một 

Tập 386  523 



hạt.  Ngƣời  ở  quê  nói,  có  thể  các  vị  đã  đắc  tội  với  nó  nên  nó  đùa  chút  thôi,  nó 

không có ý làm hại các vị đâu. Những chuyện nhƣ thế quí vị phải tận mắt chứng 

kiến mới có thể tin đƣợc. 

Lão cƣ sĩ Chu Kính Trụ có lần nói với tôi rằng ông ấy đã từng thấy quỉ, ông ta tin 

chuyện đó rồi sau mới học Phật, bố vợ ông ấy là Chƣơng Thái Viêm là một Phật 

tử nên không tin chuyện đó. Những năm đang chiến tranh ông ta ở Trùng khánh, 

ông ấy học Kinh tế, ông ta nói với tôi, lúc bây giờ ông ta đang làm Cục trƣởng 

thuế vụ hai tỉnh Tứ xuyên và Tây khƣơng, khi kháng chiến thành công, ông ta là 

ngƣời Triết giang, về Triết giang ông làm Trƣởng phòng tài chính. Lúc ở Trùng 

Khánh, một hôm, trời đã về chiều, mấy anh bạn đánh bài, đến hơn hai giờ khuya 

mới nghỉ, khi trở về, thấy có đèn đƣờng, xa xa mới thấy một ngọn, công suất độ 

20w, chỉ thấy ánh sáng của nó, không thấy đƣờng đi, họ đành vạch ra một hƣớng 

đi. Giữa đƣờng trong đêm tối trở về, họ thấy trƣớc mặt một ngƣời phụ nữ đang đi, 

cô ấy đi một mình nên không ai có cảm giác gì. Đi đƣợc độ nửa giờ, bỗng nhiên 

họ nghĩ, khuya khoắt thế này làm sao có ngƣời phụ nữ đi một mình giữa đƣờng? 

Khi trong đầu nghĩ đến chuyện đó, họ bắt đầu nổi da gà, nhìn kĩ, ngƣời kia chỉ có 

phần trên không có phần dƣới, hét lên một tiếng, không thấy gì nữa. Trở về, suốt 

đêm  không  ai  chợp  mắt  đƣợc,  họ  tận  mắt  nhìn  thấy,  họ  tin,  tuyệt  nhiên  không 

phải hoa mắt. Đi cùng cô gái hơn nửa giờ mới tin đƣợc. Những ngƣời này tôi rất 

thân, lúc bấy giờ tôi độ hai sáu tuổi, vừa mới theo học thầy Đông Phƣơng Mỹ  và 

cũng bắt đầu làm quen với giáo lí Phật giáo. Lúc này thầy đã sáu mƣơi chín tuổi, 

kém một tuổi là bảy mƣơi, thầy cùng tuổi và cũng là bạn thầy Lí, thầy đã chứng 

kiến và trải qua rất nhiều chuyện li kì cổ quái nhƣ thế và đều kể cho tôi nghe hết, 

thật, không chút giả dối. Vì vậy chƣ Phật gia hộ. 

Thứ năm: “Chƣ Phật khen ngợi”, chƣ Phật khen ngợi ngƣời niệm Phật, khen ngợi 

đệ tử Phật Di đà, thực sự học Phật A di đà, nƣơng vào kinh Vô lƣợng thọ để tu 

tập, siêng năng đọc kinh, nếu đọc nhiều thì chắc chắn biết đƣợc đạo lí. Đạo lí này 

không quá khó hiểu, nếu chuyên tâm đọc một bộ kinh thì tâm đƣợc định tỉnh. Đọc 

kinh là tu định, cùng lúc tu tuệ, định tuệ ngang bằng nhau. Ngoài ra những ngƣời 

này đƣợc Phật gia hộ. 

Hoàng  Niệm  Lão  cũng  học  Mật  tông.  Mật  tông  bàn  về  quán  đảnh,  ông  đã  giải 

thích  quán  đảnh  không  giống  nhƣ  những  ngƣời  khác.  Đảnh,  là  đảnh  pháp  cao 

nhất trong Phật pháp, quán là gì? Có nghĩa trao truyền. Trao truyền đại pháp cao 

nhất của nhà Phật cho một ngƣời nào đó, gọi là quán đảnh, ý nghĩa của nó là nhƣ 

524  Tập 386 



vậy. Kinh Vô luọng thọ là đảnh pháp, cung kính đọc từ đầu đến cuối một lần là 

một  lần  các  vị  đƣợc  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  quán  đảnh,  quí  vị  có  thực  hiện  đƣợc 

không?  Nếu  tâm  tán  loạn  sẽ  không  có  công  đức,  quí  vị  phải  thực  sự  cung  kính 

đọc kinh này, chƣ Phật mới gia hộ, mới quán đảnh cho. Mỗi ngày sớm tối đọc 

một lần thì buổi sớm quí vị đƣợc quán đảnh một lần, ban tối đƣợc quán đảnh một 

lần. Năm, ba năm nhƣ thế, quí vị sẽ chứng đƣợc niệm Phật tam muội. 

Cƣ sĩ Lƣu Tố Vân là ngƣời học theo pháp này và bà đã gặt hái đƣợc những thành 

công  nhất  định.  Ngoài  việc  đọc  kinh,  bà  còn  nghe  đĩa  giảng  kinh.  Có  lần,  đang 

cầm trên tay đĩa giảng kinh, bà nói với tôi: Đây là đĩa thầy giảng ở thƣ viện Hoa 

tạng  Đài  loan,  rất  sớm,  lần  thứ  hai  hay  lần  thứ  ba.  Bộ  kinh  này  đã  đƣợc  giảng 

mƣời lần, lúc bấy giờ vẫn chƣa có bản chú giải của Hoàng Niệm Lão mà vẫn căn 

cứ theo những lời ghi bên lề sách của thầy Lí, theo bản đó để giảng. Một bộ kinh 

nhƣ thế giảng độ chín mƣời lần, một lần lúc đó độ nửa giờ, mất một trăm giờ mới 

giảng hết. Bà nói với tôi: Mỗi ngày bà nghe một đĩa mất một giờ, sau này ngƣời 

ta  tập  hợp  lại  thành  đĩa  thì  tôi  không  biết  độ  dài  bao  nhiêu,  nhƣng  trƣớc  đó  sử 

dụng băng ghi âm, chỉ có tiếng, không có hình ảnh. Mỗi ngày bà nghe một giờ, 

nhƣng mỗi một giờ nhƣ thế nghe đi nghe lại đến mƣời lần, và bà đã rút ra đƣợc 

một câu nói: “nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu”. Mỗi ngày đều nhƣ thế, 

nghe xong một bộ lại nghe lại từ đầu, mƣời năm nhƣ thế không gián đoạn, cuối 

cùng bà đƣợc tam muội. Tâm bà thanh tịnh, tâm đã định, bà đã đƣa phụ thân của 

cƣ sĩ Hồ Tiểu Lâm đến thế giới Cực lạc, ngƣời khác không làm đƣợc. Trong kinh 

đức Phật dạy chúng ta: Một ngƣời khi lâm chung, các con phải thực sự thƣơng 

quí họ, giúp đỡ họ, các con làm cho họ nhẹ nhàng rời bỏ thế giới này, đừng động 

chạm đến họ. Vì nỗi đau khổ khi linh hồn xa lìa thể xác, đƣợc kinh điển ví nhƣ 

một con rùa sống bị lột mai , khi một con rùa đang sống mà ta cố gắng lột cái mai 

nó ra, linh hồn lìa khỏi thể xác cũng đau đớn nhƣ thế, rất khó khăn. Vì thế chúng 

ta phải niệm Phật để giúp đỡ họ, phải trợ niệm, đừng đụng đến thân thể họ, trong 

tám giờ, ngay cả giƣờng nằm của họ cũng không nên đụng đến, vì sợ họ bực bội, 

khi đã bực bội, sân hận, họ dễ đoạ lạc. Vì thế chúng ta chỉ đứng cạnh niệm Phật 

giúp họ. Công tác cấp cứu trong những bệnh viện hiện nay không đƣợc tốt, cấp 

cứu là một dạng hình phạt của địa ngục, rất đau khổ, nhƣ thế làm sao bệnh nhân 

không  oán  hận?  Khi  sống  mang  lòng  oán  hận  thì  lúc  mất  sẽ  rơi  thẳng  vào  địa 

ngục. 

Tập 386  525 



Thứ  sáu:  “Tâm  quang  thƣờng  hộ”.  Tâm  quang  ở  đây  là  gì?  Tâm  thanh  tịnh,  vì 

tâm  thanh tịnh, tâm bình đẳng  mới  phát ra ánh sáng,  nếu khai ngộ thì ánh sáng 

của tâm ấy càng tỏ hơn. Tâm quang thƣờng hộ có một điểm đặc biệt nữa là những 

ngƣời oán ghét, nợ nần không thể đến gần mình, rời xa mình, yêu  ma quỉ quái 

cũng không thể đến gần mình đƣợc. Chƣ Phật, Bồ tát thấy cũng vui vẻ, chƣ Phật 

Bồ tát gia hộ, ánh sang của quí vị càng lớn hơn. 

Thứ bảy: “Tâm đƣợc vui vẻ”, kinh Đại thừa nói: Thƣờng sanh hoan hỷ tâm, pháp 

hỷ sung mãn. Ngƣời có tâm vui vẻ dứt khoát sẽ sống khoẻ và trƣờng thọ. Khi học 

Phật chúng ta mới hiểu rõ đƣợc, nguồn gốc của sức khoẻ đó là sự lạc quan. Chƣ 

vị cổ đức có câu: Ngƣời có niềm vui thì tinh thần sảng khoái. Có đủ dƣỡng chất 

thế nào đi nữa cũng cần tẩm bổ lòng hoan hỉ, tâm hoan hỉ trong Phật pháp đó là 

thanh  tịnh,  không ô  nhiễm.  Không  phải  bắt  đƣợc  vàng  hay  đạt  đƣợc  danh  vọng 

mới hoan hỷ, tâm hoan hỷ này không có thứ gì có thể sánh đƣợc. 

Thứ tám: “Tri ân báo đức”. Với ta, tất cả cả chúng sanh đều có ân đức, nơi chúng 

ta đang sống, cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, đều là ân nhân của ta. Không hiểu rõ 

nên họ không biết, nếu hiểu rõ, cần báo ân tất cả. Báo ân nhƣ thế nào? Dùng tâm 

hành  của  ta.  Nói  một  cách  cụ  thể,  dùng  một  tiếng  A  Di  Đà  Phật.  Trong  lòng 

chúng ta nghĩ đến Phật A di đà, miệng niệm Phật A di đà, đƣa nguyện Phật A di 

đà, đƣa lòng từ  bi của  Phật  A  Di  Đà áp dụng vào đời sống, áp dụng vào công 

việc, áp dụng vào việc đối nhân xử thế, đó là cách báo ân đức Phật. 

Thứ chín: “Thƣờng thực tập lòng đại bi”, mỗi tâm niệm của Phật đều không rời 

bỏ  chúng  sanh,  chúng  sanh  ở  đây  đƣợc  hiểu  theo  nghĩa  rộng  là  tất  cả  các  hiện 

tƣợng do các duyên hợp mà sanh khởi thì gọi là chúng sanh. Tất cả vạn sự vạn 

pháp cả hƣ không pháp giới, có vật gì là không nhờ chúng duyên hoà hợp đâu? Vì 

thế, nói theo cách nói hiện nay, chúng duyên hoà hợp bao gồm thực vật, động vật, 

khoáng vật, tất cả đều là chúng duyên hoà hợp. Chúng ta nên khởi lòng từ bi với 

tất cả những hiện tƣợng. Bi là giúp họ lià khổ, đi ngƣợc lại với tự tánh là khổ, bất 

hiếu bất trung là khổ, không nhân không nghĩa là khổ. Chịu khổ trong kiếp này 

họ  còn  có  sự  cảm  nhận  chứ  đến  lúc  mất  đi  mà  đoạ  vào  ba  đƣờng  ác  lại  đáng 

thƣơng hơn. Làm thế nào để giúp đỡ họ? Giúp họ giác ngộ, giúp họ nhận rõ chân 

tƣớng sự thật. Vì vậy việc làm cụ thể đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã dạy chúng ta, 

bốn mƣơi chín năm dạy học, dạy học là việc làm cứu khổ cứu nạn thiết thực nhất. 

Khổ là do mê lầm, vui là nhờ giác ngộ, muốn giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui 

thì không gì hơn chuyển mê khai ngộ. Hết mê lầm thì khổ không còn, giác ngộ 

526  Tập 386 



đích thực thì vui tìm đến, pháp hỷ sung mãn,  trƣớc đây đã nói “tâm vui vẻ, phấn 

khởi”. Đây là phƣơng pháp thiết thực nhất, chúng ta nên thực hiện theo phƣơng 

pháp này. Vì sao chƣ Phật không ngại gian khổ để giáo hoá chúng sanh? Đó là do 

ngài có lòng thƣơng. Giáo hoá là lòng thƣơng, từ và bi là hai mặt của một vấn đề, 

là một không phải hai. Khổng tử nói trung thứ, Phật pháp giảng từ bi. 

Lần này tôi đến Austraylia, một ngƣời trong chính phủ của Austraylia muốn gặp 

tôi, chúng tôi là bạn bè. Ông ta nêu vấn đề: Trƣớc một xã hội hỗn loạn, có hai vấn 

đề, một là thể chế. Ông ta nói với tôi, tôi chƣa từng nghe ai đề cập, ngƣời phƣơng 

Tây đã bắt đầu có sự nghi ngờ chế độ dân chủ, liệu dân chủ có phải là chế độ tối 

ƣu? Họ đặt vấn đề nhƣ thế. Thứ hai, những biến động của xã hội ngày nay, liệu 

có phƣơng pháp nào để cứu vãn để nó trở lại nhƣ lúc đầu? Vấn thứ nhất tôi nói 

với  ông:  Ngày  nay  vấn  đề  này  không  phải  là  vấn  đề  chế  độ,  mà  là  lòng  ngƣời, 

nhân tâm ngày nay đã bị băng hoại, chế độ nào cũng không vực dậy đƣợc. Cho 

dù có một chế độ tốt hơn nhƣng lòng không nghĩ thiện, không làm việc thiện thì 

không  làm  gì  đƣợc.  Nếu  mỗi  ngƣời  đều  là  ngƣời  tốt,  là  những  ngƣời  quân  tử, 

Thánh hiền, cho dù một chế độ không tốt thì những con ngƣời trong đó vẫn làm 

nên chuyện tốt. Ngƣời tốt, tâm tốt, vấn đề này cần nhận thức thật rõ ràng. Cuối 

cùng ông ta đồng ý với cách nghĩ của tôi. Vấn đề là làm thế nào để làm tốt công 

tác giáo dục, chỉ có giáo dục mới làm thay đổi nhận thức. Ngày trƣớc chúng tôi 

đã làm thí nghiệm ở Thang Trì, ông ta có nghe và đã đến ở lại đó bốn hôm, ông ta 

rất  rõ,  chỉ  cần  làm  tốt  công  tác  giáo  dục  thì  những  vấn  đề  khác  đều  đƣợc  giải 

quyết.  Vì  thế  ngày  nay  không  phải  vấn  đề  chế  độ.  Giúp  xã  hội  trở  lại  ổn  định, 

chúng tôi đã đề xuất, đây là những lời của Thang Ân Tỷ ngƣời Anh: Muốn giải 

quyết vấn đề của  xã hội thế kỉ 21, chỉ có học thuyết  Khổng Mạnh và Phật giáo 

Đại thừa. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Đó là nhân, nghĩa trung thứ. Phật giáo 

Đại thừa đó là: Chân thành từ bi. Hai yếu tố này đủ để giải quyết vấn đề. Vì con 

ngƣời ngày nay không nhận đƣợc sự giáo dục của Thánh hiền, không ai giáo dục 

họ, chuyện học đã băng hoại, toàn học những thứ vô bổ, mọi ngƣời ai cũng thích 

tạo tội. Phải nhƣ thế nào? Phải tha thƣ cho họ, Khổng tử đã nói: Việc xong không 

nói đến nữa, việc xong không đề cập nữa, việc đã qua không nhắc lại, không truy 

cứu  nữa.  Mong  mọi  ngƣời  siêng  năng  học  tập  văn  hoá  truyền  thống,  học  đạo  lí 

làm ngƣời, lúc đó vấn đề mới đƣợc giải quyết, cần một xã hội ổn định để xoay 

chuyển.  Nếu  quí  vị  trách  cứ  họ,  trừng  phạt  họ,  thì  mọi  ngƣời  đều  tạo  nghiệp, 

không ai nể phục ai. Việc này có lợi cho một nhóm ngƣời, nên số còn lại sẽ cùng 

hợp sức chống đối quí vị, lúc đó xã hội lập tức loạn lạc, càng loạn lạc càng khổ, 

Tập 386  527 



mà vấn đề vẫn không giải quyết đƣợc. Vậy nên giải quyết vấn đề khi đã ổn định 

đƣợc xã hội. Những quan chức tham ô, họ đã tham nhũng bao nhiêu tiền của, kệ 

họ,  không  cần  truy  cứu.  Thế  nên  tâm  họ  đã  định  rồi,  không  cần  truy  cứu.  Cần 

phải dùng đạo lí trung thứ, trung là tâm không thiên vị, thứ là thứ tha cho ngƣời 

khác, giáo dục họ, khi họ hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi thì họ sẽ hồi tâm. Khi tôi đề 

xuất  phƣơng  pháp  đó,  ông  khẳng  định:  Thật  chí  lí,  cần  phải  dùng  phƣơng  pháp 

này để cứu vãn, không để cho xã hội hỗn loạn, chỉ cần lƣơng tâm họ hiển hiện, họ 

lấy ích lợi trong việc làm phi pháp của mình đem làm những việc tốt, cũng đƣợc; 

Nếu không đƣa vào cũng đƣợc, không cần truy cứu, vì không chạy đâu khỏi nhân 

quả. 

Cuối  cùng,  thứ  mƣời:  “Đƣợc  vào  chánh  định”,  điều  này  đã  nói  ở  phần  trƣớc, 

chúng ta nhất định phải định tâm trở lại, chỉ khi có định mới có tuệ, lúc đó mới rõ 

ràng, thấu hiểu đƣợc chân tƣớng của sự thật, không thể hiểu sai, một khi đã sai thì 

mọi việc sẽ hỏng. Xã hội ngày nay đã đánh mất nền giáo dục dựa trên cơ sở luân 

lí đạo đức nhân quả nên mới hỗn loạn, Thang Ân Tỷ đã nói không sai, chúng ta 

cần giải đáp một cách thiết thực. Lựa chọn tất cả những gì tốt đẹp tinh hoa nhất 

của Khổng mạnh, mới có thể giúp đỡ xã hội ngày nay, dán chặt bốn chữ: Ngƣời 

nhân thƣơng ngƣời. Nghĩa là gì, nghĩa là thuận theo lí, tức là cách suy nghĩ, nói 

năng của chúng ta phải hợp tình, hợp lí, hợp pháp, mới có thể làm tốt việc này. 

Trung là không thiên vị, thứ là tha lỗi cho tất cả những ai đã phạm sai lầm, tha 

thứ  tất  cả,  không để  trong  lòng.  Tất  cả  mọi  ngƣời  cùng  nhau học  tập  những  lời 

giáo huấn của Tiên thánh, học tập kinh luận của Phật, Bồ tát thì vấn đề đƣợc giải 

quyết ngay tức khắc. Mọi ngƣời đều phấn khởi để biến đổi xã hội, vãn hồi trật tự, 

nhƣ thế mới có kết quả nhƣ ý. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

528  Tập 386 



Tập 387 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 30 tháng 4 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 



Chƣ vị Pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ 

Kinh Giải, trang 478, hàng thứ năm từ dƣới đếm lên, bắt đầu từ xem từ câu thứ 

hai: “Phần trên nói rõ nhất niệm”, chúng ta đã học rồi. “Dƣới đây sẽ nói về tịnh 

tín”, đây là câu đầu tiên giải thích kinh văn, từ “nhất niệm tịnh tín” đến “chí tâm 

nguyện sanh”. Chú giải của Hoàng Niệm Lão, chúng ta tiếp tục đọc đoạn dƣới. 

Di đà sớ sao viết: Tín tức tâm tịnh. Luận Thành Duy Thức viết: Tín, là nói đức 

năng chân thật, từ bỏ lạc dục, lấy tâm tịnh làm tánh. 

Ý của đoạn này rất sâu sắc, những cuốn kinh luận lớn của Phật giáo thƣờng nói: 

“Tín là mẹ của các thứ công đức, có thể nuôi lớn gốc thiện”. Vì vậy lòng tin rất 

quan  trọng,  nó  là  cội  nguồn  của  đạo  lớn,  mẹ  của  các  công  đức.  “Mẹ”,  mang  ý 

nghĩa có thể sinh sản, cả câu muốn nói: Lòng tin có thể sản sinh ra vô lƣợng vô 

biên công đức, nếu đánh mất niềm tin thì không còn gì để nói. Xã hội ngày nay, 

chúng ta thƣờng nghe câu nói: Nguy cơ đổ vỡ niềm tin, con ngƣời đã đánh mất 

niềm tin của mình. Nói cách khác, con ngƣời đã đánh mất niềm tin. Nếu nói theo 

ngôn ngữ Phật pháp thì một khi con ngƣời đã đánh mất niềm tin của mình, thì địa 

cầu  cũng  tận  diệt  theo,  vấn  đề  này  đức  Phật  đã  nói  rất  cụ  thể.  Ngày  nay  chỉ  có 

một số ngƣời hiểu đƣợc đó là những nhà khoa học lƣợng tử. Nếu chúng ta đem 

kinh Phật ra để trình bày thì họ sẽ hiểu đƣợc, điều đó tôi khẳng định. Nếu lòng tin 

đã không còn thì địa cầu sẽ bị huỷ diệt. 

Đức Phật đã nói với chúng ta về năm thứ độc, không những làm hại thân thể mà 

còn huỷ diệt quả địa cầu nữa. Năm thứ độc đó là: Tham, sân, si, mạn, nghi. Nghi 

tức  là  không  tin, không  có  niềm  tin.  Những  gì  lòng  tham  mang  lại  đó  là  những 

thiên tai về nƣớc, ngày nay ở đâu cũng có thiên tai về nƣớc, nguyên nhân của vấn 

đề này là ở đâu? Nguồn gốc của nó chính là lòng tham, nó kéo theo những thiên 

tai về nƣớc, nƣớc biển dâng, sông hồ lũ lụt. Tính giận dữ mang lại những thiên tai 

Tập 387  529 



về lửa, núi lửa tuôn trào, nhiệt độ địa cầu tăng lên, vấn đề này ngày nay đƣợc giới 

nghiên cứu cho là hiện tƣợng vật lí, nhƣng Phật giáo lại cho đó là hiện tƣợng tâm 

lí. Rốt cuộc hai hiện tƣợng này thì hiện tƣợng nào quan trọng? Quan trọng là tâm 

lí, vì sao vậy? Vì có tâm lí rồi mới có vật chất. Vấn đề này, nhà triết học ngƣời 

Đức, Max Planck đã đề cập đến, bây giờ đã bƣớc sang thế kỉ khác, Max Planck là 

thầy của Einstein. Trong số môn đệ của ông có một học trò kiệt xuất, suốt đời ông 

này  nghiên  cứu  nguyên  tử,  lƣợng  tử,  ông  ta  có  một  phát  biểu  rất  quan  trọng  và 

hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  kinh  Phật,  ông  ta  cho  rằng  căn  cứ  vào  nghiên  cứu 

nguyên tử trong suốt cuộc đời rằng: Về cơ bản, không có cái gọi là vật chất trên 

đời này. Vật chất từ đâu mà có? Suy cho cùng, vật chất từ đâu mà có? Nó đƣợc 

sinh  ra  bởi  ý  niệm,  nền  tảng  của  vật  chất  là  ý  niệm.  Khái  niệm  này  hoàn  toàn 

tƣơng đồng với Pháp tƣớng tông của Đại thừa. 



Pháp tƣớng tông, pháp tƣớng là một môn tâm lí học, giống đại học. 

Tôi học Phật, thầy Đông Phƣơng Mỹ đã giảng cho tôi về Pháp tƣớng tông, ông 

bảo Pháp tƣớng thuần tuý là  một  môn triết học. Pháp tƣớng tông đề cập đến sự 

khởi  nguyên  của  vũ  trụ  và  khởi  nguyên  của  bản  ngã.  Phật  pháp  nói  y  báo  và 

chánh báo. Chánh báo không phải nói về động vật, chánh báo là gì? Chánh báo là 

ta, ta từ đâu mà có. Ngoài chánh báo là ta, tất cả những thứ xung quanh đều là y 

báo của ta, những thứ cần nƣơng tựa khi ta sống, những thứ ta cần nƣơng vào khi 

sống là thân thể, con ngƣời, môi trƣờng. Giống nhƣ Phật, Bồ tát là y báo của ta, ta 

là chánh báo, Phật Bồ tát là một loại trong y báo của ta, tất cả các động vật, tất cả 

chúng sanh hữu tình là một bộ phận trong y báo của ta. Ngoài những thành phần 

đó ra còn một bộ phận vật chất, vật chất bao gồm cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, 

một  bộ  phận  hiện  tƣợng  tự  nhiên  nữa,  chia  môi  trƣờng  sống  chúng  ta  thành  ba 

loại,  ba  bộ  phận  lớn.  Quí  vị  nghe  Hoàn  Nguyên  Quán  nói:  Hiển  nhất  thể,  sinh 

mạng là một thể cộng đồng. Phật pháp cho rằng đó là tự tánh, chân nhƣ, bản tánh. 

Tổ tiên của chúng ta cũng nói là bổn tánh. Quí vị xem câu đầu tiên của Tam tự 

kinh: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Tánh vốn thiện, tánh mới là cội nguồn của 

vạn sự vạn vật trong vũ trụ. Phật pháp nói rất cụ thể về tánh, ngày nay các nhà 

khoa học đã chứng minh điều này. Song nhà khoa học nói không cụ thể bằng Phật 

pháp, vì sao vậy? Vì họ chƣa kiến tánh. Sở dĩ ngày nay họ phát hiện ra tánh, tức 

là  khởi  nguồn  của  thể  tánh,  giống  nhƣ  bản  thể  của  nhà  triết  học  nói,  đã  tìm  ra 

530  Tập 387 



đƣợc bản thể của vật chất. Vật chất từ đâu mà có? Từ ý niệm. Max Planck cho 

rằng ý niệm là cơ sở của vật chất. 

Chúng  ta  đọc  kinh  Bồ  tát  Xứ  Thai,  trong  đó  có  một  đoạn  hội  thoại  giữa  Phật 

Thích Ca Mâu Ni với Bồ tát Di lặc, thì chúng ta sẽ thấy rõ. Thế tôn hỏi Bồ tát Di 

lặc một vấn đề, phàm phu bình thƣờng chúng ta khởi lên một ý niệm, trong tâm 

chúng ta khởi lên một ý niệm, Phật hỏi Bồ tát Di lặc: Trong một niệm khởi lên có 

bao nhiêu niệm? Tức bao nhiêu niệm nhỏ để kết thành một niệm lớn? Giống nhƣ 

chúng ta phân tích vật chất, chúng ta chia vật chất thành phân tử, phân tử lại đƣợc 

chia thành hạt nguyên tử, điện tử, lạp tử, cứ  chia  mãi  nhƣ vậy, đến nay  đã chia 

thành lƣợng tử.  Lƣợng tử  lớn cỡ  nào? Các  nhà khoa  học đã cho chúng ta biết, 

dùng điện tử để làm ví dụ, mắt thƣờng chúng ta không thể thấy điện tử, điện quay 

xung quanh hạt nguyên tử, nhỏ bằng một phần một trăm ức nguyên tử. Nói cách 

khác, một trăm ức hạt lƣợng tử mới hợp thành một hạt điện tử, quá sức nhỏ! Tốc 

độ của nó thì chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Nhƣng trong kinh Phật đã 

qui nó thành số, nhà khoa học không làm đƣợc. Bồ tát Di lặc nói: Một tiểu quang 

tử, khoa học gọi là tiểu quang tử, thời gian tồn tại của nó bằng, ba trăm mƣời hai 

ức  một  trăm  ngàn  niệm  trong  một  cái  khảy  móng  tay,  một  niệm  bằng  một  lần 

khảy móng tay, một phần của ba mƣơi hai ức trăm nghìn niệm. Hiện tại chúng ta 

dùng đơn vị giây để tính, một giây, khảy móng tay nhanh, tôi tin chắc chắn sẽ có 

đơn vị đo đƣợc tốc độ của việc khảy móng tay, tôi khảy đƣợc bốn lần, tôi tin có 

ngƣời sẽ khảy đƣợc năm lần. Gấp năm lần trong một giây, trong một giây có bao 

nhiêu lần sinh diệt, tức ý niệm? Một ngàn sáu trăm triệu. Tốc độ nhƣ thế đức Phật 

nói đƣợc nhƣng nhà khoa học không thể nói đƣợc, nhà khoa học chỉ nói tốc độ nó 

cực nhanh thôi. Rất nhanh nhƣng Phật vẫn thấy đƣợc, một giây có một ngàn sáu 

trăm triệu niệm. 



Tất cả hiện tƣợng vật chất đều là ba động. Định luật ba động này, các nhà khoa 

học  đã  phát  hiện  ba  mƣơi  năm  trƣớc,  rằng  sự  chuyển  động  của  vũ  trụ  là  hiện 

tƣợng ba động. Hình dáng của sự vật khác nhau là do tần suất của nó không giống 

nhau,  tần  suất  chậm  thì  biến  thành  vật  chất  dạng  cứng,  tần  suất  nhanh  thì  biến 

thành vật chất dạng lỏng, mềm giống nhƣ da chúng ta đây, là tốc độ đã nhanh hơn 

một tí, nhanh hơn nữa sẽ biến thành sóng điện, sóng ánh sáng, sóng điện từ. Tất 

cả hiện đều đƣợc sinh ra do tần suất không giống nhau. 

Tập 387  531 



Phát  hiện  này,  thấy  những  báo  cáo  này  chúng  ta  vui  mừng,  chúng  ta  hoàn  toàn 

hiểu  đƣợc,  vốn  chúng  ta  học  Phật  là  học  đƣợc  những  vấn  đề  nhƣ  thế  này,  là 

những  vấn  đề  rất  khó  lí  giải.  Vì  quí  vị  không  tƣởng  tƣợng  đƣợc  nên  khó  hiểu, 

nhƣng những gì Phật nói thì không thể phản bác. Với Phật, ngƣời Phật tử lúc nào 

cũng tôn trọng, cần phải có niềm tin, hoài nghi là hỏng. Nhà khoa học cho phép 

hoài nghi nhƣng Phật pháp thì không chấp nhận. Quí vị nhất định phải tin,  nhất 

định phải chứng đắc. Chứng đắc trong Phật pháp là phải tu thiền định, tâm càng 

lắng đọng thì quí vị càng hiểu rõ. hiện tƣợng này là của các nhà khoa học ngày 

nay đang nghiên cứu, nó thuộc A lại da, tam tế tƣớng của  A lại da. Vì thế nhà 

khoa học thật là phi thƣờng, đáng để chúng ta khen ngơi, khâm phục. 

Giới  khoa  học  nói  rằng:  Cả  vũ  trụ  chỉ  tồn  tại  dƣới  ba  dạng,  thứ  nhất  là  năng 

lƣợng, thứ hai là tin tức, và thứ ba là vật chất. Vũ trụ đƣợc cấu thành bởi ba yếu 

tố này, ba yếu tố này chính là tam tế tƣớng của A lại da. Tự chứng phần của A lại 

da là năng lƣợng, kiến phần là tin tức, tƣớng phần là vật chất. Hoặc dùng danh từ 

của A lại da để nói, tam tế tƣớng của A lại da: Thứ nhất là nghiệp tƣớng, nghiệp 

tƣớng là năng lƣợng. Thứ hai là chuyển tƣớng, chuyển tƣớng tức tin tức, là hiện 

tƣợng  tinh  thần.  Thứ  ba  là  cảnh  giới  tƣớng,  tức  là  vật  chất.  Đầu  tiên  là  năng 

lƣợng, từ năng lƣợng biến thành chuyển tƣớng, tức biến thành tin tức, từ tin tức 

lại biến thành vật chất, thực sự là nó có trứớc có sau. Nhƣng việc trƣớc sau đó chỉ 

chuyển biến trong một giây, một phần một ngàn sáu trăm triệu, quí vị làm sao kịp 

chia nó thành trƣớc sau? Ở đây chúng ta đang nói đến chân tƣớng của thế giới vật 

chất. 

Câu  hỏi  ta  từ  đâu  đến?  Vũ  trụ  từ  đâu  mà  có?  Trong  cuốn  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  rất  cụ  thể,  quốc  sƣ  Hiền  Thủ,  ngƣời  sống  đầu  đời  Đƣờng,  vị 

này quen biết với Đƣờng Thái Tông, ở thời đại của ngài, Hiền Thủ là tổ sƣ đời 

thứ ba của tông Hoa nghiêm, tổ sƣ đời thứ tƣ là ngài Thanh Lƣơng. Các vị này đã 

đƣa ra nhận định về chân tƣớng sự thật, đây là vấn đề rất quan trọng, hiểu đƣợc 

nó chúng ta mới biết Phật đã dạy tác dụng của năm loại phiền não căn bản là nhƣ 

thế nào. Vừa rồi tôi đã nói, không có lòng tin tức hoài nghi, với bản thân mình, 

nếu không có lòng tin thì sức miễn dịch của quí vị cũng không có, quí vị rất dễ 

nhiễm bệnh, nếu niềm tin của mình lớn mạnh thì quí vị có một sức khoẻ dẻo dai. 

Nếu  đánh  mất  lòng  tin  thì  sơn  hà  đại  địa  cũng  không  bền  vững.  Quí  vị  đã  đọc 

kinh Địa Tạng, “Kiên lao địa thần”, đất rất vững chắc, nếu đức tin đầy đủ thì địa 

cầu này sẽ bền vững, không xảy ra sự cố. Nếu niềm tin bị lay chuyển, thì địa cầu 

532  Tập 387 



không thể vững bền, núi sông sẽ sụp đổ, địa cầu sẽ chìm trong biển cả, điều này 

có nghĩa là gì? Niềm tin đã không còn. Vì thế niềm tin là thứ rất quan trọng! Hôm 

nay Phật pháp nói về vấn đề này, chỉ có nhà khoa học lƣợng tử  mới có thể biết 

đƣợc, nhƣng họ không hiểu đƣợc ảnh hƣởng bên ngoài của nó lớn nhƣ thế. Vì thế 

chúng ta muốn hoá giải thiên tai trên quả địa cầu này này, liệu có phƣơng pháp 

không? Có! Nếu mọi ngƣời ai cũng có niềm tin kiên cố thì sẽ không có chuyện gì 

xảy ra. 

Điều đầu tiên trong đức tin đó là tin rằng mình là một vị Phật, vấn đề này rất quan 

trọng. Ngƣời xƣa tin mình là Thánh nhân, vì thế câu đầu tiên trong Tam tự kinh 

đã xây dựng một niềm tin. Liệu có thể thực hiện đƣợc niềm tin này hay không? 

“Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, thiện ở đây không phải thiện ác, nếu giải thích nó 

là đối lập với ác là sai, thiện ở đây là ca ngợi, đó là năm câu nói của đại sƣ Huệ 

Năng, ngƣời xƣa dùng chữ này để thay. Đại sƣ Huệ Năng khi minh tâm kiến tánh, 


tánh có hình dạng nhƣ thế nào? Thứ nhất là thanh tịnh, “đâu chờ tự tánh, vốn tự 

thanh tịnh”. Thứ hai là không sinh không diệt, đó là chân ngã, là bản thể của vạn 

sự vạn vật trong vũ trụ mà nhà triết học đã nói đến. Ngã là cái tự tánh biến hiện 

ra, sơn hà đại địa đều do tự tánh biến ra, vì vậy nó là sanh mạng thể cộng đồng. 

Vì nó là sanh mạng thể cộng đồng, nên khi ta khởi tâm động niệm sơn hà đại địa 

đều biết. Nếu ta không có niềm tin thì sơn hà đại địa đều lơi ra, và sụp xuống, 

điều đó rất đáng sợ! Khi chúng ta giận dữ bực tức nổi lên, chiêu cảm ra núi lửa 

phun trào. Khi ngu si nổi lên sẽ kéo theo tai nạn về gió, quí vị xem những cơn gió 

ngày nay, sao lại xuất hiện nhiều lốc xoáy nhƣ vậy? Ngu si đấy. Đây không phải 

là  mê  tín.  Vấn  đề  này  những  nhà  khoa  học  lƣợng  tử  hiểu  rất  rõ,  nhƣng  nói  với 

ngƣời  khác  thì  họ  không  hiểu.  Ngạo  mạn  sẽ  kéo  theo  động  đất,  ngạo  mạn  bất 

bình, hoài nghi, sẽ kéo theo tất cả vỡ tan. Sức miễn dịch của cơ thể cũng không 

còn, sức  miễn dịch của địa cầu cũng cạn kiệt, vì thế  núi sẽ  đổ, địa cầu sẽ chìm 

trong đại dƣơng. Tham, sân, si,  mạn, nghi, đức Phật nói tuyệt quá, chỉ  gói gọn 

trong mấy chữ này. Nếu chúng ta cắt đứt năm trạng thái này thì thân tâm chúng ta 

đƣợc mạnh mẽ, thân kim cang bất hoại. Nơi chúng ta cƣ trú, hoàn toàn giống với 

thế giới Cực lạc, bảo địa, không hề xảy ra bất cứ một thiên tai nào. Một bài học 

quí giá nhƣ thế, nhƣng thời đại này không có ai học tập, quí vị thấy có đáng tiếc 

không. Chúng ta gặp những tình trạng nhƣ vậy cũng là chuyện ngẫu nhiên, không 

ngờ tới. 

Tập 387  533 



Vì  lúc  tuổi  trẻ,  khi  đang  ngồi  trên  ghế  nhà  trƣờng,  tiếp  thu  lời  dạy  của  thầy  cô 

giáo, cho rằng Phật giáo là mê tín, là tôn giáo, bởi thế chúng tôi chƣa bao giờ có 

một ý niệm muốn tiếp xúc với nó. Nói thật, đã tiếp xúc cũng không có khả năng, 

cho dù có đọc kinh cũng chƣa chắc đã hiểu và cũng không ai dạy. Đó là một sự 

thật phủ phàng, ai có thể giảng nói kinh điển đến nơi đến chốn? 

Khi tôi học triết học với thầy Phƣơng Đông Mĩ, không ngờ ông cũng là một nhà 

Phật học. Tôi thỉnh giáo với ông, hỏi ông đã học Phật học ở đâu? Ông bảo trong 

thời kháng chiến, ông đang là giáo sƣ ở đại học Trung ƣơng, có một thời gian ông 

lâm bệnh, và đến dƣỡng bệnh tại núi Nga mi. Lúc bấy giờ trên núi Nga mi không 

có  một  loại  sách  vở  hay  tạp  chí  gì,  ngoại  trừ  kinh  Phật.  Rỗi  quá  ông  đành  đọc 

kinh  Phật,  càng  đọc  càng  thấy  thú  vị,  rồi  ông  đâm  nghiện  từ  đó,  suốt  cuộc  đời 

mình, ông chƣa bao giờ rời khỏi cuốn kinh Phật. Câu chuyện khơi cho tôi một 

nguồn cảm hứng, vì thế khi giảng khái luận triết học cho tôi, tiết cuối cùng là triết 

học kinh Phật, và cũng phá đi những hiểu nhầm trƣớc đây của chúng tôi. Chúng 

tôi hiểu đƣợc rằng Phật pháp là một nền học vấn lớn nhƣ thế, ông đã giới thiệu rất 

nhiều vấn đề cho tôi, bắt đầu từ ba câu: Câu thứ nhất, Phật Thích Ca Mâu Ni là 

một nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Câu thứ hai, triết học kinh Phật là đỉnh 

cao nhất của triết học trên thế giới. Thứ ba, khuyên tôi: “Học Phật là sự  hƣởng 

thụ cao nhất trong cuộc đời”. Tôi bắt đầu học nhƣ vậy đó. Lúc mới bắt đầu học, 

ông có một câu hƣớng dẫn quan trọng, bây giờ chúng ta thử suy nghĩ, ông ta là 

một ngƣời thực sự có trí tuệ, có từ bi. Ông nói: Anh muốn học Phật, bây giờ Phật 

học không còn trong chùa chiền nữa, mà ở đâu? Trong kinh điển. Ông bảo ngày 

trƣớc cao tăng đại đức trong chùa chiền là những vị có học vấn vì vậy họ đƣợc 

tôn  là  quốc  sƣ.  Những  vấn  đề  vua  chúa  không  giải  quyết  đƣợc,  họ  phải  lên  núi 

thỉnh giáo, các vị sẽ giúp họ giải quyết. Những vị bây giờ, họ không nghiên cứu, 

không  chịu  học  hỏi.  Họ  chỉ  tụng  kinh  bái  sám,  trở  thành  biến  chất  rồi,  anh  sẽ 

không hiểu đƣợc. Trong kinh điển phuong hƣớng chỉ đạo rất tốt, nếu không tôi đã 

đánh mất niềm tin với ông rồi. Tôi đến chùa chiền để học hỏi, không phải nhƣ 

thế, thì những lời nói của thầy Phƣơng không tin tƣởng đƣợc. Những lời dạy đầu 

tiên cho tôi ông đã nói: Trong kinh điển, không phải nơi chùa chiền. 

Tôi  là  ngƣời  gặp  may,  khi  tiếp  xúc  với  Phật  pháp  không  lâu  thì  gặp  đại  sƣ 

Chƣơng Gia, bậc thiện tri thức. Gặp đƣợc ngài và ngài đã hƣớng dẫn cho tôi: Ông 

muốn  học  Phật,  ngƣời  đầu  tiên  phải  làm  quen  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  nếu 

không quen biết, không hiểu rõ Phật Thích Ca Mâu Ni thì ông sẽ đi dai đƣờng. 

534  Tập 387 



Những ngƣời bây giờ hay nói cần phải đi đƣờng tắt, đại sƣ đã bảo tôi, bƣớc đầu 

tiên  là  đọc  sách,  những  cuốn  nhƣ  Thích  Ca  Phổ,  Thích  Ca  Phƣơng  Chí,  đó  là 

những câu chuyện chép về cuộc đời Phật Thích ca do tác giả đời nhà Đƣờng biên 

soạn, trong Đại tạng kinh. Phải làm cho sáng tỏ, minh bạch mới có thể hiểu đƣợc, 

Phật giáo không phải là một tôn giáo, không liên quan đến tôn giáo. Phật Thích 

Ca Mâu Ni là một thầy giáo, cuộc đời ngài gần giống Khổng tử, suốt đời dạy học, 

dạy đến bốn mƣơi chín năm. Khổng tử là một ngƣời bất đắc dĩ phải chu du qua 

các nƣớc để cầu làm một chức quan, nhƣng không đƣợc trọng dụng, đến lúc lớn 

tuổi, không thể không trở về, năm sáu mƣơi tám tuổi quay trở về,  mất năm bảy 

mƣơi  ba  tuổi,  về  dạy  học  chỉ  đƣợc  năm  năm.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vốn  xuất 

thân là thái tử, sau khi chứng ngộ, ba mƣơi tuổi chứng ngộ, không lên ngôi vua, 

không cần quốc gia, xuất gia dạy học, suốt đời dạy học. Không chùa chiền, cƣ trú 

ở đâu? Sống rày đây mai đó, ngủ lại dƣới những gốc cây, trong rừng, dƣới cây, 

suốt đời sống nhƣ vậy. Một ngày ăn một bữa, đêm ngủ dƣới cây, nhƣng niềm vui 

thì không bờ bến. Nhập Niết bàn năm bảy mƣơi chín tuổi. Vì vậy sau khi đã hiểu 

đƣợc, ngài đúng là một học giả, chuyên gia, là ngƣời mẫu mực đạo đức của nhân 

loại, là nhân vật điển hình của học vấn, quí vị không học với ngài thì học với ai? 

Vì  thế  tôi  cảm  ơn  thầy  Phƣơng,  không  có  thầy  Phƣơng  tôi  không  thể  biết  Phật 

pháp, tôn giáo. Không có đại sƣ Chƣơng Gia, chúng tôi không biết bắt đầu tu học 

Phật pháp từ đâu. Tôi biết thầy Phƣơng, năm đó thầy đã hơn bốn mƣơi tuổi, chƣa 

đến năm mƣơi tuổi, ông mất năm bảy mƣơi chín tuổi. Từ rất trẻ, ông bắt đầu thâm 

nhập bằng con đƣờng học thuật, đúng ra là thâm nhập bằng con đƣờng triết học, 

vì  thế  ông  mang  đậm  chất  tƣ  tƣởng  triết  học.  Nhƣng  sau  khi  chúng  tôi  đi  sâu 

nghiên  cứu kinh  tạng  thì  phát  hiện kinh  Phật  còn  siêu  việt  hơn  triết  học,  những 

vấn đề ngày nay triết học không giải quyết đƣợc, những vấn đề khoa học không 

giả quyết đƣợc thì Phật pháp đều làm đƣợc. Không những đứng trên tầm cao triết 

học  mà  còn  là  đỉnh  cao  của  khoa  học.  Ngày  nay  chúng  ta  xem  những  báo  cáo 

khoa học, bất luận là về hồng quan vũ trụ, hay vi quan thế giới thế giới, những 

báo cáo nhƣ thế chúng ta đều có thể hiểu đƣợc. Nhƣng nếu so với Phật pháp thì 

họ vẫn chƣa giải quyết đƣợc vấn đề. Ví dụ nhƣ báo cáo về vũ trụ, các nhà khoa 

học  phát  hiện,  nếu  dùng  những  máy  móc  tinh  xảo  để  quan  sát  chỉ  có  thể  thấy 

đƣợc 10% vũ trụ, còn lại 90% không thấy, nghe chúng ta hiểu ngay. Không thấy 

đƣợc phần còn lại của vũ trụ, chúng ta biết họ không thể biết đƣợc, 90% vũ trụ sẽ 

đi đâu, chúng thấy rất rõ. Về vi quan thế giới, họ thấy rất rõ hiện tƣợng vật chất là 

do tinh thần biến đổi nên. Vậy hiện tƣợng tinh thần từ đâu mà có? Năng lƣợng. 

Tập 387  535 



Vậy năng lƣợng từ đâu  mà có? Họ không thể biết. Họ nói từ không sanh ra có, 

cũng nói rất hay, từ không sanh ra có. Vì thật sự tự tánh, tự tánh không phải là 

hiện  tƣợng  tinh  thần,  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  cũng  không  phải  là  hiện 

tƣợng tự nhiên, nên quí vị không thể tìm thấy nó. Mặc dù nó có mặt khắp nơi, 

không hạn chế về thời gian, nhƣng quí vị không cách nào thấy nó. Hiện tƣợng vật 

chất,  tiền  ngũ  thức  của  chúng  ta,  mắt,  tai,  mũi,  lƣỡi,  thân  có  thể  tiếp  xúc  đƣợc. 

Hiện tƣợng tinh thần, tƣ tƣởng chúng ta có thể tiếp xúc đƣợc, tức là thức thứ sáu 

có thể duyên đến đƣợc. Còn nó thì không phải, ngay cả hiện tƣợng tự nhiên cũng 

không phải, nên quí vị không có cách nào. Phật dạy chúng ta, quí vị làm sao tìm 

đƣợc  nó?  Buông  bỏ.  Buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  buông  bỏ  phân  biệt  chấp 

trƣớc thì sẽ tìm thấy nó, nó sẽ nằm ngay trƣớc mắt. Giới khoa học không buông 

bỏ nên họ không bao giờ tìm thấy nó. Nếu họ buông bỏ, nói nhƣ Phật pháp là họ 

đã thành Phật, họ đã tìm thấy, kiến tánh thành Phật. Thành Phật là minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh là thành Phật, tức là đã thấy đƣợc căn nguyên của vũ trụ, đấy gọi 

là thành Phật. Vì nhà khoa học cách xa một đoạn, đoạn đó là không có cách phá 

vỡ, vì sao vậy? Vì họ dùng suy nghĩ. Không thể dùng suy nghĩ, suy nghĩ là vọng 

niệm,  vọng  chỉ  duyên  đến  vọng,  vọng  không  thể  duyên  đến  chân.  Nếu  là  chân, 

bắt buộc phải buông bỏ khởi tâm động niệm, lúc đó chân tâm mới hiển lộ, quí vị 

sẽ thấy nó ngay. Đây là đạo lí căn bản trong Phật pháp, quí vị phải hiểu rõ, hiểu 

đúng,  thì  không  vấn  đề  nào  của  vũ  trụ  không  thể  giải  quyết,  không  có  nguyên 

nhân  của  việc  nào  mà  quí  vị  không  hiểu  rõ,  nhân  trƣớc  quả  sau  bạn  đều  nắm 

vững. Vì vậy gọi là tin tức là nói sự thật. 

“Thật” là tự tánh, chân tánh, nó là chân thật, tất cả những hiện tƣợng khác đều 

biến đổi, hiện tƣợng vật chất biến đổi, hiện tƣợng tinh thần cũng biến đổi, hiện 

tƣợng tự nhiên cũng đang biến đổi, tất cả những gì biến động đều không phải là 

chân, chân phải là không biến đổi. Đại sƣ Huệ Năng đã nói rất cụ thể: “đâu ngờ 

tự tánh, vốn tự thanh tịnh”, thanh tịnh bất động, nó vốn không sinh diệt, vốn đã 

đầy đủ, vốn không dao động, cuối cùng là năng sanh vạn pháp, cả vũ trụ này đều 

do nó biến hiện ra. Biến hiện nhƣ thế nào? Phật pháp nói là do một niệm bất giác. 

Ý nghĩa của một niệm bất giác rất sâu sắc. Sao lại có một niệm này? Không có 

nguyên nhân, sau một niệm này mới có nguyên nhân, niệm thứ nhất là không có 

nguyên nhân. Niệm thứ nhất có từ khi nào? Không có thời gian, nó không có thời 

gian,  không  có  không  gian,  rất  khó  hiểu.  Cho  nên  đức  Phật  dạy  chúng  ta  rằng: 

Ngay đây. Nghĩa là một giây có một phần một ngàn sáu trăm triệu, một niệm là 

nhƣ vậy. Vì thế không thể nói một niệm là có ý niệm nhƣng cũng không thể nói 

536  Tập 387 



nó không phải là niệm. Quí vị nói nó không phải niệm, nó có đấy. Nếu quí vị nói 

nó có niệm thì đã không thấy nó rồi. Vì vậy có niệm và không niệm là một, muốn 

đi vào cảnh giới này, quí vị phải chứng quả vị Bồ tát. 

Ở quả vị của Bồ tát, quả vị nào mới có thể nhìn thấy? Nghĩa là tâm thanh tịnh, thì 

có thể cảm nhận đƣợc, đây là điều có thực, không phải giả dối. Phật nói Bồ tát bát 

địa, bát địa tức bất động địa. Bồ tát có năm mƣơi hai cấp bậc, đây là năm cấp cao 

nhất, quí vị xem, bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng giác, diệu giác, năm địa vị này 

có  thể  nhìn  thấy.  Những  địa  vị  dƣới  đó  thì  không  thể  thấy  đƣợc.  Những  địa  vị 

dƣới đó chỉ nghe Phật nói mà thôi, giống nhƣ chúng đang nghe đây, cũng nghe 

Phật nói. Sở dĩ nhƣ thế này là vì chúng ta chƣa chứng đắc. Vì thế Phật  pháp là 

khoa  học,  chƣa  chứng  đƣợc  thì  không  tính  đến,  cần  phải  tự  mình  chứng  đắc, 

những gì Phật nói với quí vị, quí vị phải chứng minh điều đó là chân thật lúc đó 

mới ứng dụng nó. Nếu chƣa chứng đắc, chỉ nghe thôi là không đƣợc. Nghe nói 

gọi là giải ngộ, giải ngộ thì không thể giải quyết vấn đề, phải chứng ngộ thì vấn 

đề mới đƣợc giải quyết. 

Giống  nhƣ  những  vấn  đề  phát  sinh  trên  địa  cầu  chúng  ta  đang  sống  ngày  nay, 

những  vấn đề  phát  sinh  trong  thân  thể,  trong  cuộc  sống  của  chúng  ta  là chuyện 

nhỏ, những vấn đề này giải ngộ có thể giải quyết đƣợc. Nhƣng chuyện của cả vũ 

trụ là chuyện lớn thì cần phải chứng ngộ mới giải quyết đƣợc. 

“Thật‟, đó là tự tánh, cần phải tin tƣởng, vì vậy câu đầu tiên trong sách giáo khoa 

của ngƣời xƣa là “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, câu nói này rất sâu sắc! 

Quí vị xem Đại học, cuốn sách đầu tiên trong bộ tứ thƣ, câu đầu tiên là “đại học 

chi đạo, tại minh minh đức”, minh đức đó là thật đức ở đây nói. Ở đây gọi là thực 

đức. 

Tiếp theo là “thân  dân”, “dừng nơi chỗ chí thiện”, đó là “năng” , thực đức năng. 

Phải tin tƣởng vào những vấn đề nhƣ vậy, tin bằng cách nào? “Thâm nhẫn”, nhẫn 

ở đây là gánh vác, quí vị thừa nhận nó, tin tƣởng nó, mà lại thừa nhận một cách 

sâu sắc, tin tƣởng  nó  một cách sâu sắc.  Vấn đề này ngày nay chúng ta đã hiểu, 

phản  ứng  của  nó  làm  sức  khoẻ  thêm  dẻo  dai,  những  mầm  bệnh  không  thể  nào 

xâm nhập đƣợc, vì quí vị có năng lực.  Ngôn ngữ bây giờ gọi là sức  miễn dịch, 

sức miễn dịch là lòng tin. Nếu một ngƣời đã đánh mất niềm tin, dù một bác sĩ giỏi 

cỡ nào cũng không thể chữa khỏi bệnh cho anh ta đƣợc. Vì thế chúng ta phải thật 

tinh tƣờng. 

Tập 387  537 



Hơn hai mƣơi mấy năm trƣớc, ở Mĩ, có lần tôi bị cảm cúm bèn tìm đến một bác 

sĩ,  tôi  với  ông  nói  chuyện  rất  ăn  ý,  tôi  nói:  Thực  sự  bác  sĩ  không  thể  trị  bệnh. 

Nghe thế ông kinh ngạc, tôi tiếp: Làm sao để trị lành bệnh đƣợc? Lòng tin. Nếu 

ngƣời bệnh có niềm tin với thầy thuốc, thầy thuốc có lòng tin với bệnh nhân thì 

nhất định bệnh sẽ đƣợc chữa lành. Nếu bệnh nhân không tin tƣởng thầy thuốc thì 

thầy thuốc không thể chữa lành cho bệnh nhân đƣợc. Khi tôi nói với ông ta điều 

đó  ông  cảm  thấy  có  lí,  ông  ta  đồng  ý  với  cách  nghĩ  của  tôi.  Lòng  tin,  lòng  tin 

mạnh mẽ nhất đó là tin bản thân mình, mầm bệnh là giả, không phải thật, nó từ 

đâu mà có? Từ tham, sân, si, mạn, nghi. Nếu trừ đƣợc tham, sân, si, mạn, nghi thì 

quí vị sẽ mạnh khoẻ, không bệnh tật. Nếu con ngƣời ta không tự tƣ tự lợi, mỗi ý 

nghĩ đều từ bi, giúp đỡ mọi ngƣời, thì quí vị là Bồ tát tái thế, quí vị với Bồ tát là 

một, đó là không tự tƣ tự lợi. 

“Lạc”, lạc ở đây là yêu quí, “dục” là hi vọng, trong đó phải có nhiều điều kiện, 

chữ  “thâm”  bao  gồm  “thâm  nhẫn”,  “thâm  lạc”,  “thâm  dục”.  Lòng  ham  muốn  ở 

đây là gì? Ham muốn kiến tánh, không phải là những ham muốn khác, tôi muốn 

đƣợc  minh  tâm  kiến  tánh,  tôi  muốn  thấy  rõ  chân  tƣớng  các  pháp,  tức  là  chân 

tƣớng của vũ trụ nhân sinh, tôi muốn hiểu tƣờng  tận tất cả những vấn đề đó. Sau 

khi đã hiểu tƣờng tận, quí vị sẽ phát hiện một vấn đề lớn, đó là vũ trụ này với ta 

cùng một thể, không phải một nhà mà là một cơ thể! Bởi thế vì sao Phật lại yêu 

quí chúng sanh nhƣ vậy, là vì lí do này. Phật với chúng sanh phải nói là vô duyên 

đại từ, cách yêu thƣơng này “vô duyên”, có nghĩa là không kèm theo điều kiện. 

Đồng  thể  đại  bi.  Vì  sao  phải  thƣơng  yêu  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng  sanh,  khi 

chúng sanh hoạn nạn liền đến cứu, vì sao? Vì chúng sanh cùng một thể với các 

ngài. Sau đó quí vị mới hiểu đƣợc, tâm chúng ta là đồng nhất, vì thế khi chúng ta 

khởi tâm động niệm thì chƣ Phật Bồ tát biết ngay, không những chƣ Phật Bồ tát 

biết  mà,  cây  cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa  cũng  biết,  điều  này  là  có  thật.  Động  vật 

chƣa chắc đã biết, vì sao vậy? Vì động vật cũng phiền não, tâm nó không thanh 

tịnh. 

Cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa làm  sao biết đƣợc? Tiến sĩ Giang Bổn đã làm thí 

nghiệm về nƣớc, tâm của nó vốn định, không có phiền não, không có tham, sân, 

si, mạn, nghi, vì thế nó hiểu, nƣớc cũng hiểu. Tôi nói với tiến sĩ Giang Bổn, khi 

ông đang ở phòng thí nghiệm tôi có ghé hai lần, tôi nói: Không những nƣớc hiểu 

đƣợc mà tất cả những hiện tƣợng vật chất đều có thể hiểu đƣợc. Việc này, lần này 

tôi  đến  Đài  loan  để  khám  răng,  một  số  bạn  học  đang  làm  thí  nghiệm,  họ  cũng 

538  Tập 387 



dùng mô hình của tiến sĩ Giang Bổn. Họ thí nghiệm với một số vật khác nhƣ cát, 

hạt cát, một số kim loại, đất, để làm thí nghiệm. Kết quả cho thấy những vật đó 

có thể thấy, nghe đƣợc, hiểu đƣợc ý ngƣời. Họ còn thí nghiệm mùi vị, họ lấy ớt, 

giấm, để thử vị giác, để xem nƣớc có thể biết đƣợc vị cay, vị chua hay không và 

phản ứng của nó ra sao. Lần thử nghiệm này tôi cho là đúng, có thể thí nghiệm 

cho thấy sắc thanh hƣơng vị xúc. Nhƣ thế so với tiến sĩ Giang Bổn sẽ cao  kiến 

hơn. Tôi đến thăm phòng thí nghiệm của họ, thấy họ tiến bộ hơn tiến sĩ Giang 

Bổn rất nhiều, phƣơng pháp của tiến sĩ Giang Bổn hơi cũ kĩ, một số máy móc cũ, 

kính hiển vi chỉ phóng to gấp 200 lần, còn kính hiển vi kia phóng to gấp 500 lần, 

qui  mô  phòng  thí  nghiệm  cũng  bề  thế  hơn,  đến  năm  sáu  ngƣời  làm  công  tác 

chuyên môn, làm thí nghiệm. Nhƣng quan trọng nhất là dùng khoa học để chứng 

minh, việc chúng ta khởi tâm động niệm thì sơn hà địa địa đều biết. Vì vậy khi 

lòng  tin  của  chúng  ta  bị  đánh  mất  thì  sơn  hà  đại  địa  sẽ  lỏng  ra.  Vấn  đề  này  rất 

quan  trọng,  nơi  địa  cầu  chúng  ta  đang  sống  đây,  muốn  nó  vững  bền,  muốn  nó 

bình thƣờng, nhƣng quí vị không có lòng tin vững chắc là không đƣợc. Nếu quí vị 

thực  sự  “thâm  nhẫn  lạc  dục,  thì  vẻ  đẹp  của  địa  cầu  không  thua  kém  gì  thế  giới 

Cực lạc. Thế giới Cực lạc hoàn toàn giống với chúng ta, tại sao nó tốt đẹp đến thế 

còn  chúng  ta  xấu  xí  thế  này?  Con  ngƣời  ở  đó  toàn  là  ngƣời  thiện,  không  có  kẻ 

xấu, “đều là những ngƣời thiện cùng  ở  một chỗ”, những cƣ dân của chúng ta  ở 

đây toàn tự tƣ tự lợi, chạy theo danh văn lợi dƣỡng, tham sân si mạn, những thứ 

mà những ngƣời bên kia không có. Những cƣ dân trên địa cầu của ta, nếu cố gắng 

tiếp  thu  lời  dạy  của  Phật,  gạt  bỏ  những  tâm  lí  xấu  xa,  thì  địa  cầu  của  chúng  ta 

không khác gì thế giới Cực lạc, dứt khoát là không khác. Lúc ấy cơ thể của chúng 

ta sẽ không còn thể xác máu thịt này nữa mà hoàn toàn giống với thế giới Cực lạc 

thân kim cƣơng bất hoại, thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, tuy 

lớn tuổi nhƣng hình dáng không thay đổi,  mãi trẻ đẹp, không có biến  đổi. Việc 

này ta có thể làm đƣợc, đạo lý là ở điểm này, nếu quí vị hiểu rõ đƣợc điều đó, thì 

quí vị mới có thể tin tƣởng, quí vị biết chuyện này là thật, vì có sự chứng minh 

của  các  nhà  khoa học.  Vì  vậy  những  khởi  tâm  động  niệm  của  chúng  ta,  có  liên 

quan rất mật thiết với cả địa cầu. 

Quí  vị  xem  thế  giới  ngày  nay,  dân  số  đông  nhƣ  thế,  nếu  ngƣời  phƣơng  đông 

không tin vào đạo đức luân lí, ngƣời phƣơng tây không tin vào tôn giáo, thánh 

thần.  Địa  cầu  có  tình  trạng  nhƣ  ngày  nay,  nguyên  nhân  xảy  ra  nhiều  tai  nạn, 

chúng ta đã quá rõ. Nên ứng dụng phƣơng pháp nào để hoá giải, để đối trị, chúng 

ta cũng đã biết, vấn đề là quí vị tin hay không. Nếu quí vị cho tôn giáo của chúng 

Tập 387  539 



tôi là mê tín thì không nói gì, nhƣng nếu quí vị tin tƣởng, thực tâm muốn nghiên 

cứu thì đạo lí đã có ngay trong đó. Vì vậy nói không thể giúp đỡ ngƣời khác, thì 

ngƣời học Phật trƣớc hết phải giúp đỡ chính mình, thân tâm của mình mạnh khoẻ, 

phải làm cho thiên tai nơi mình đang sinh sống giảm bớt, điều này ai cũng có thể 

làm đƣợc! Đây là đại học vấn đấy. Chúng ta đã học tập môn này đến sáu mƣơi 

năm. Giảng kinh dạy học đã năm mƣơi ba năm rồi, càng nghiên cứu càng hiểu 

sâu thì càng an lạc, tất cả các môn học của thế gian không thể bì kịp, trong này đã 

nói  hết  rồi.  Với  vấn  đề  này,  quí  vị  phải  hiểu,  bất  luận  là  nƣớc  trong  hay  nƣớc 

ngoài, ngày xƣa hay hiện tại, một khi tiếp cận không có gì là quí vị không hiểu, vì 

thế chúng ta nói đến “tịnh tín”. 

“Tâm tịnh vi tánh”, thể tánh của nó là tâm thanh tịnh, trong tâm thanh tịnh mới 

có thâm nhẫn, thâm lạc, thâm dục. Muốn hiểu lòng ham muốn, ta dùng một câu 

trong kinh Vô lƣợng thọ để chứng minh: “tất cả đều thành Phật”, đó là ƣớc muốn 

của Phật A Di Đà, muốn tất cả chúng sinh đều thành Phật, giống nhƣ ngài không 

khác. 

“Cần gì nói tâm tịnh, vì tâm đã là điều kì diệu”, vì sao không dùng nhẫn, lạc, dục 

mà dùng tịnh làm tánh? Vì tâm là điều kì diệu nhất. Tâm ở đây là chân tâm, là tự 

tánh, chân nhƣ, trong tất cả pháp nó năng sanh, năng hiện. “Nhƣ viên ngọc làm 

nƣớc lắng xuống, có thể làm nƣớc trong trở lại”. Vì thế ngƣời có tâm thanh tịnh 

thì tất cả những cáu bẩn đều không còn. Cáu bẩn là giả, không phải thật. “Lại các 

pháp không sạch, mỗi mỗi đều có tƣớng, chỉ có ngƣời không tin, thân họ mới vẩn 

đục”. Câu nói thật tuyệt! 

Thế nào là pháp không sạch? Mƣời pháp giới đều không sạch, pháp giới tứ thánh, 

trên  sáu đƣờng, đó là Thanh văn, Duyên giác, Bồ  tát, Phật, gọi là pháp giới tứ 

thánh. Trong pháp giới tứ thánh có  nhiễm tịnh nhƣng không có thiện ác, bởi tứ 

thánh là tịnh, so với sáu đƣờng thì sáu đƣờng là nhiễm, pháp giới tứ thánh là tịnh. 

Nói  theo  cách  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ở  cõi  Ta  bà  thì  pháp  giới  tứ  thánh  là 

tịnh độ của cõi Ta bà, sáu đƣờng là uế độ của cõi Ta bà. Trong cõi nhiễm độ có 

thiện ác, thiện, đó là cõi ngƣời và cõi trời. Ác, đó là  ba đƣờng ác: ngạ  quỷ, địa 

ngục, súc sinh. Vì thế tứ thánh là tịnh độ. Nếu nói theo thuật ngữ thế giới Cực lạc, 

tứ tháng là cõi phƣơng tiện, sáu đƣờng là cõi đồng cƣ, cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Song cõi nhiễm tịnh của thế giới Cực lạc không giống những thế giới khác, trong 

những thế giới khác có thiện ác, thế giới Cực lạc không có. Tuy là cõi phàm đồng 

cƣ, tức là có ngƣời, trời, nhƣng không có ba đƣờng ác địa ngục, quỉ đói, súc sanh, 

540  Tập 387 



không  có  Tu  la,  La  sát.  Nhƣng  họ  đƣợc  nguyện  lực  của  Phật  A  di  đà  giúp  đỡ, 

khiến cho trời và ngƣời ở đó có trí tuệ, năng lực, phƣớc báo nhƣ Bồ tát, đó là do 

Phật A di đà gia trì cho họ. Vì vậy thế giới Tây phƣơng biến thành thế giới bình 

đẳng. Gia trì nhƣ thế nào? Gia trì đến lúc giống với Phật A di đà mới thôi, đây là 

một việc rất tuyệt vời. Đúng nhƣ chúng ta nói, không một chút thiên vị. Có thể ví 

nhƣ ông vua trong đời này, đối với rất nhiều tầng lớp xã hội khác nhau, vua đều 

muốn  đãi  ngộ  họ  giống  nhƣ  đối  với  mình,  mặc  một  thứ  y  phục  giống  nhau,  ăn 

những  thức  ăn  giống  nhau,  cƣ  trú  trong  những  cung  điện  giống  nhau,  điều  này 

chƣa hề có! Cho dù vua có đối xử tốt với quí vị bao nhiêu nữa, cũng phải có đẳng 

cấp, nhƣng thế giới Cực lạc không có đẳng cấp, tất cả đều bình đẳng. Vì vậy khi 

sanh qua thế giới Cực lạc, hình dáng của quí vị khi lớn lên sẽ thế nào? Giống đức 

Phật  A  di  đà.  Điều  này  đã  đƣợc  nói  trong  bốn  mƣơi  tám  đại  nguyện  của  ngài. 

Trong  năm  kiếp  tu  hành,  ngài  đều  thực  hiện  nó,  thực  hiện  những  điều  ngài  đã 

phát nguyện. Bộ kinh này đã giới thiệu thế giới Cực lạc có lí, có sự, có nhân, có 

quả. Vì thế nên nói mƣời pháp giới mỗi mỗi đều có tƣớng của nó, tuy mỗi cõi đều 

có hình dáng riêng, nhƣng nếu tin tƣởng thì mỗi cõi đều không vẩn đục. Vì sao 

vậy? Có trật tự. 

Khi Phật giáo chƣa truyền đến Trung quốc, tổ tiên của chúng ta, tôi tin rằng văn 

hoá truyền thống xƣa không dừng lại ở năm ngàn năm. Đạo Bà la môn của Ấn độ 

đã có sự giao thoa với chúng ta. Những năm gần đây làm việc đoàn kết giữa các 

tôn giáo, bây giờ gọi là đạo Hindu, trong kinh nói là đạo Bà la môn, một trƣởng 

lão của đạo này nói với tôi: Lịch sử của họ ít nhất là mƣời ba ngàn năm, tôi nghĩ 

văn hoá truyền thống của chúng ta không thể ít hơn họ, ít nhất cũng đƣợc mƣời 

ba ngàn năm. Nhƣng ngƣời Ấn độ không coi trọng lịch sử nên họ không ghi chép 

theo kiểu biên niên để truyền lại. Từ thời Hoàng Đế Trung quốc mới phát minh 

chữ viết, cần biết rằng, những ghi chép của Trung quốc có đƣợc bắt đầu từ thời 

Hoàng Đế, đến nay đã bốn ngàn năm trăm năm, trƣớc giai đoạn bốn nghìn năm 

trăm năm đó không có ghi chép. Từ Hoàng Đế đến Thần Nông là năm trăm năm, 

từ Thần Nông đến Phục Hi là năm trăm năm, Bát quái là do Phục Hi vẽ, vì thế 

Phục  Hi  có  trƣớc  Hoàng  Đế  một  ngàn  năm.  Vậy  trƣớc  năm  ngàn  năm  có  hay 

không? Chắc chắn là có. Khổng Lão phu tử là những ngƣời cục kì nhân hậu, thật 

thà, không bao giờ nói dối. Quí vị xem ông nói về thái độ tu học của mình, nói rất 

hay,  chúng  ta  nên  học  tập,  họ  nói  rằng  cả  đời  mình  “thuật  nhi  bất  tác”,  chứng 

minh sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền của ông, không phải của ông mà là của cổ 

nhân, tổ tiên từ ngàn xƣa truyền lại, ông chỉ biết tiếp thu. “Tín nhi hiếu cổ”, ông 

Tập 387  541 



rất tin tƣởng, không một chút hoài nghi bậc cổ đức. “Hiếu” là vui vẻ, là ƣa muốn. 

Hoàn  toàn  học  cổ  nhân,  các  bậc  cổ  thánh  tiên  hiền.  Vì  vậy  Khổng  tử  đƣợc  các 

ngƣời đời sau tôn xƣng “tập đại thành”, bản thân ông không hề sáng tạo, không 

có  phát  minh.  Trong  cuốn  Luận  ngữ  có  rất  nhiều  câu  nói  nhƣ  “Tử  viết”,  tức 

Khổng tử nói. Tôi tin rằng rất nhiều câu nói là do ngƣời xƣa truyền lại, chúng ta 

có thể tin tƣởng đƣợc. Ông tin những lời ngƣời xƣa là những lời của ông, ông tin 

là ông làm đƣợc, ông chứng minh đó không phải là những sai lầm, nhất định có 

những điểm hay. Ông tự mình làm một ngƣời chứng minh để mọi ngƣời thấy. 

Không giống ngày nay, từ nhỏ đã đƣợc dạy sáng tạo, phát minh, những việc sáng 

tạo quá nhiều, quí vị nghĩ sáng tạo khoa học kĩ thuật tốt hay không? Nếu nghĩ kĩ 

thì nó là điều tốt, mang lại tiện nghi sinh hoạt cho chúng ta hai trăm năm nay, 

nhƣng điểm yếu của nó là gì? Huỷ diệt địa cầu. Kiểu hƣởng thụ hai trăm năm nay 

làm tăng lên mức độ huỷ diệt địa cầu, lợi bất cập hại. Điều này chứng minh ngƣời 

xƣa có hay không tƣ tƣởng khoa học? Có. Nhƣng làm sao ngƣời ta không phát 

triển nó? Họ biết đƣợc nhƣợc điểm của nó nên không muốn đi tiếp. Rõ ràng nhất, 

trong những thƣ tịch cổ, ta thấy thời Vƣơng Bôn đã có ngƣời học học bay lƣợn, 

tạo những máy móc để bay giống máy bay ngày nay, cách vận chuyển bằng trâu 

ngựa  đƣợc  cơ  giới  hoá  của  Gia  Cát  Lƣợng.  Tại  sao  sau  khi  đã  làm  ra,  chƣa  sử 

dụng  bao  lâu  đã  phá  bỏ?  Sau  khi  Gia  Cát  Lƣợng  mất  thì  những  thứ  đó  cũng  bị 

phá  huỷ,  không  để  lại  cho  ngƣời  đời  sau,  đấy  có  phải  là  muốn  giữ  riêng  cho 

mình? Không. Biết rằng phát triển những thứ đó sẽ gây rất nhiều phiền toái, họ 

rất hiểu, điều này chứng tỏ ngƣời xƣa nhƣ thế nào? Họ có quan niệm đạo đức, họ 

có lòng thƣơng, không nỡ tạo những nhiễu nhƣơng cho xã hội, không nỡ phá huỷ 

địa  cầu.  Ngƣời  nƣơc  khác  không  có  đức  hạnh  nhƣ  thế,  thích  phô  trƣơng  nên 

muốn  đột  phá  và cái  giá  phải  trả  cũng  quá đắt,  giới  khoa  học  cũng  hiểu  vấn  đề 

này. 

Chúng ta cũng đọc một số báo cáo, năm sáu vạn năm về trƣớc, khoa học kĩ thuật 

trên quả địa cầu này cũng đã phát triển đến đỉnh cao. Atlantis, một ngƣời ngoại 

quốc  đã  ghi  chép  rất  cụ  thể,  nguồn  năng  lƣợng  khoa  học  kĩ  thuật  của  Atlantis 

đƣợc lấy từ không gian, nên không hề ô nhiễm, giống nhƣ ô tô, máy bay không 

có âm thanh, nhƣng quốc gia này tự nhiên chìm xuống Đại tây dƣơng, lúc bấy giờ 

là  nƣớc Đại Tây, nên bây giờ  mới có tên Đại Tây Dƣơng, đã chìm xuống đáy 

biển. Nhà khoa học cũng dự báo, khi tôi ở Mĩ, tôi vẫn mua đƣợc rất nhiều những 

tấm bản đồ do họ vẽ, có lẽ một số ngƣời cũng đã nhìn thấy. Quả đất bây giờ rất 

542  Tập 387 



nhiều lục địa đều đã chìm xuống biển. Hiện nay chúng ta biết tại sao nó lại chìm 

xuống biển, họ thấy đƣợc nhƣng họ không hiểu lí do tại sao. Là bởi lòng tin đối 

với  đạo  đức  luân  lí,  với  bổn  tánh  thiện  của  mình  đã  bị  đánh  mất,  tin  tƣởng  quá 

vào  khoa  học  kĩ  thuật  là  một  sai  lầm,  tin  tƣởng  tánh  đức  tự  tánh,  tin  tƣởng  đạo 

đức  luân  lí  là  sự  tin  tƣởng  đúng  đắn,  nhƣ  thế  địa  cầu  mới  vững  vàng.  Đặt  hết 

niềm tin vào khoa họ kĩ thuật thì địa cầu sẽ bị lung lay, tự dƣng lung lay, sẽ bị 

chìm  nghỉm.  Hiện  nay  chúng  ta  thƣờng  nghe  ở  đâu  đó  có  một  cái  hố  tử  thần, 

không lâu sau lại mở toác ra, tôi chƣa từng thấy nhƣng nghe rất nhiều. Lão cƣ sĩ 

họ Tề từng nói với tôi, nó thụt xuống sâu đến mấy mét, ở Tế nam có không? Rất 

nhiều nơi ở Trung quốc có hiện tƣợng này, nƣớc ngoài cũng có, cả thế giới đều 

có. Tất cả những hiện tƣợng này là do đâu? Hiện tƣợng đánh mất niềm tin, quí vị 

không học Phật nên không hiểu, cho là chuyện lạ. Chúng ta đã học Phật rồi, biết 

đó là chuyện bình thƣờng do nó có nguyên nhân. Không những không tin mình 

có thể làm đƣợc, gọi là “tự mình làm vẩn đục”, tức là tƣ tƣởng của chúng ta hỗn 

loạn thì xã hội này cũng hỗn loạn, những xung đột trong xã hội gây nên sự hỗn 

loạn xã hội. 

“Lại  làm  nhơ  bẩn  những  tâm  khác,  nhƣ  làm  ô  uế  vật,  tự  mình  ô  uế,  làm  ô  uế 

ngƣời khác”. Nếu tâm này đã nhơ bẩn rồi thì nó sẽ ảnh hƣởng tám thức và năm 

mƣơi mốt tâm sở, làm cho tất cả đều hƣ hỏng, điều này gây phiền phức rất lớn. 

Chúng ta hiểu ngày nay có rất nhiều hiện tƣợng phát sinh từ nơi này, “Tin chánh 

lật lại vấn đề, nên lấy tịnh làm tƣớng”. Chúng ta xây dựng tín tâm thì lập tức lật 

lại vấn đề, làm cho đúng đắn trở lại, vì thế không thể không có tín tâm. Giới khoa 

học cung cấp cho chúng ta một số chứng cứ, thấy thế chúng ta vui vẻ lắm, chúng 

ta bảo mọi ngƣời có thể khôi phục lại lòng tin, nhƣng không thể làm đƣợc. Giới 

khoa học cung cấp chứng cứ cho chúng ta, đó là dân số trên địa cầu, độ khoảng 

sáu mƣơi lăm ức đến bảy mƣơi ức ngƣời, đó là tổng số ngƣời trên quả đất, lấy tỉ 

lệ 1% để tính, căn bình phƣơng của 1%, độ trên dƣới tám ngàn ngƣời. Nói cách 

khác, nếu trên địa cầu này xuất hiện độ tám ngàn ngƣời, làm theo những gì trong 

kinh Phật nói, thì có thể cứu đƣợc địa cầu này. Nếu tám ngàn ngƣời đều là những 

ngƣời giác ngộ. Sáu, bảy mƣơi ức con ngƣời mê hoặc điên đảo, tạo tội nghiệp thì 

không  thể  tạo  thành  tỉ  lệ,  làm  sao  có  phƣơng  pháp?  Chuyện  này  khiến  tôi  nhớ 

ngƣời xƣa có câu: Tà không thể thắng chánh. Dù bao nhiêu ngƣời tà đi nữa, chỉ 

cần một ngƣời chánh là có thể đánh bại. Vì vậy, giới khoa học nên đƣa ra một thí 

dụ cụ thể. Giống  nhƣ  một thành phố có vài trăm ngàn dân, tất cả ngƣời dân đó 

đều tạo nghiệp, trong số đó có độ trăm ngƣời thực sự có đức hạnh, thì cho dù có 

Tập 387  543 



những  ngƣời  tạo  nghiệp  nhƣng  thiên  tai  sẽ  không  ghê  gớm,  không  thể  huỷ  diệt 

đƣợc, đó là nhờ một trăm ngƣời kia có tâm chân chánh. Những việc nhƣ thế mới 

khiến chúng ta lòng tin, nếu không có nhƣ thế thì lòng tin chúng ta không tồn tại. 

Nhu cầu đầu tiên bây giờ của chúng ta là, chúng ta là những học sinh của học hội 

Tịnh  tông,  học  hội  Tịnh  tông  trên  toàn  thế  giới,  nếu  có  thể  tìm  đƣợc  tám  ngàn 

ngƣời, số ngƣời này có thể quên mình vì ngƣời, nếu vẫn còn tự tƣ tự lợi thì không 

thể thực hiện đƣợc. Kinh Vô lƣợng thọ đã nói thông đạt sáng tỏ, tự mình thực sự 

phát tâm, hành đạo Bồ tát, quên mình vì ngƣời, cứu xã hội, cứu quốc gia, cứu thế 

giới, chỉ cần tám nghìn ngƣời. Không cần họ tập trung lại một chỗ, rải ra các nơi 

nhƣng vẫn tạo ra đƣợc sức mạnh, đây là một tin tốt lành, căn bình phƣơng của 

1%. Phát tâm nhƣ thế thì quí vị có thể làm đƣợc những việc có ích rất lớn. Một 

lƣợng chúng sanh tạo ác nghiệp nhƣ thế, dù họ tạo nghiệp thế nào đi nữa thì cũng 

nên  tha  thứ  cho  họ,  không  cần  truy  cứu  họ,  vì  sao  vậy?  Họ  với  ta  là  một  thể, 

không cần phải hỏi nguyên nhân, cứu giúp là quan trọng, so với thứ gì nó cũng 

quan trọng. 

Lần này đến Austraylia, tôi gặp một số bạn bè hỏi tôi về vấn đề làm thế nào để 

khôi phục xã hội hiện tại trở nên an ổn, hài hoà? Vì họ là ngƣời nƣớc ngoài nên 

tôi  đã  nhắc  lại  câu  nói  của  Thacher:  Những  thập  niên  70  Thacher  đã  từng  nói, 

muốn giải quyết vấn đề của xã hội của thế kỉ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh 

và Phật giáo Đại thừa. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Bây giờ chỉ dùng phƣơng 

pháp đơn giản nhất, bốn chữ: Nhân, nghĩa, trung, thứ. “Khổng tử nói thành nhân, 

Khổng tử nói giữ nghĩa” Hai chữ nhân nghĩa biểu trƣng cho Khổng Mạnh. “Đạo 

của  Phu  tử  chỉ  có  trung  và  thứ”,  giữ  trung  thứ.  Nhân  là  thƣơng  ngƣời,  đầu  tiên 

phải  học  thƣơng  ngƣời,  vì  sao  vậy?  Vì  ngƣời  với  ta  là  một,  không  hai,  thƣơng 

ngƣời chính là yêu thƣơng bản thân mình, không yêu ngƣời thì cũng không thể 

yêu mình đƣợc. Thứ hai là nói chữ nghĩa, nghĩa là gì? Tất cả khởi tâm động niệm, 

lời nói hành động đều phải hợp tình, hợp lí, hợp pháp, đó gọi là nghĩa, nghĩa là 

thuận lí, tôn trọng đạo lí, tức là làm việc gì cũng để tâm đến tình, lí, pháp. Cứu rỗi 

thế giới hiện tại, trung là tâm, là tâm ngay thẳng, không thiên vị đó gọi là trung, 

ta dùng ý này để nói. Quí vị phải dùng tâm chân thành, không thiên vị, không có 

tâm  tà  để  đối  xử  với  mọi  ngƣời,  ứng  xử  công  việc,  ứng  xử  với  mọi  vật.  Cuối 

cùng,  thứ.  Bất  luận  ngƣời  khác  tạo  những  tội  ác  gì  cũng  nên  tha  thứ  cho  họ. 

Khổng tử nói “việc đã qua không nhắc nữa”, việc đã rồi không nhắc lại, bất luận 

họ  thiện  hay  ác  cũng  không  nhắc  đến.  “Việc  xong  không  can  ngăn  nữa”,  thấy 

ngƣời khác làm việc gì, mình nghĩ nó sẽ thành công, không cần phải khuyên nhủ 

544  Tập 387 



nữa. “Việc đã qua không trách cứ nữa”, bất luận họ làm sai việc gì cũng không 

truy  cứu,  cần  phải  thay  đổi  trong  một  hoàn  cảnh  đã  an  ổn,  thì  xã  hội  sẽ  không 

loạn động. Khi đang hỗn loạn thì không thể thành tựu, nhất định phải an ổn. Nó 

sẽ  là  một  cộng  đồng  cùng  lợi  ích  khi  muốn  hợp  sức  để  chống  lại,  thì  xã  hội  sẽ 

loạn. Không thể loạn, khi cho dù tạo những tội ác gì đi nữa, những chuyện đã qua 

không nhắc đến, không truy cứu. Mọi ngƣời cùng nhau học văn hoá truyền thống, 

học Phật, hãy để cho  mọi ngƣời lần  lƣợt giác ngộ, những việc nhƣ thế chỉ thực 

hiện  đƣợc  khi  xã  hội  ổn  định.  Ứng  dụng  tất  cả  những  yếu  tố  đó  của  nhà  Nho, 

cộng thêm yếu tố chân thành, từ bi của Đại thừa, nó giống nhƣ đạo lí của Khổng 

Mạnh. Dụng tâm chân thành để tu tập từ bi. 

Vì  sao  họ  làm  nhiều  tội  ác  nhƣ  thế  vẫn  tha  thứ  đƣợc?  Vì  không  ai  dạy  dỗ  họ, 

không ai dạy họ để họ tạo tội ác mà ta lại trừng phạt họ nhƣ thế là không công 

bằng, không nỡ, không thể hành động nhƣ thế đƣợc. Họ đã đƣợc giáo dục thì ta 

trừng phạt mới hợp lí, đằng này họ chƣa từng đƣợc dạy dỗ. Trong kinh Vô lƣợng 

thọ Phật dạy: “Tiên nhân không tốt, không hiểu đạo đức, đừng nên trách họ, đừng 

mắng mỏ họ”. Đừng trách mắng họ, bố mẹ họ không hay biết, ông bà nội họ cũng 

không biết, ông bà cố nội họ cũng không biết. Quí vị xem nƣớc trong với nƣớc 

ngoài, đánh mất truyền thống ít nhất hai trăm năm nay, quí vị có thể trách cứ họ 

đƣợc không? 

Hôm qua ông Diệp nói với tôi: Có một lƣu học sinh, anh ta bảo anh ta thấy trên tờ 

báo kia, một ngƣời vừa đáp máy bay xuống, mẹ anh ta đến đón anh ta, đoán chắc 

cần tiền, cha mẹ đƣa cho ít quá, không có nhiều để đƣa, anh ta liền đánh luôn bà 

bị  thƣơng.  Nhìn  thấy  cảnh  tƣợng  nhƣ  thế,  liệu  có  thể  trách  anh  con  trai  kia 

không?  Không  thể.  Vì  sao?  Vì  anh  này  chƣa  đƣợc  dạy  dỗ,  không  hiểu  đạo  làm 

con, nếu từ bé mà anh ta đã đƣợc dạy đạo đức luân lí lúc đó mới phân xử anh ta 

đƣợc, đằng này anh ta không đƣợc dạy dỗ. Bởi thế nên đời này  mới loạn, loạn 

đến thế này đây. Ai làm xấu đi nữa cũng không nên truy cứu họ, nên quay lại tìm 

cách bảo ban họ, dạy hơn một năm mà anh ta vẫn phạm sai lầm, giống nhƣ dạy 

nửa năm mà anh ta phạm sai lầm thì nên nhắc nhở, lúc đó dạy một năm mà anh ta 

cứ phạm thì mới xử phạt, lúc đó anh ta mới khâm phục. Nếu quí vị không dạy dỗ, 

anh ta làm sai quí vị lại trừng phạt, điều này không phù họp với đạo nghĩa. Vì vậy 

dùng phƣơng pháp này để đối xử đó là rộng lƣợng khoan dung, coi tất cả chúng 

sanh nhƣ chính mình. Nhƣ mình đã làm một việc sai, liệu mình có hi vọng ngƣời 

khác tha thứ cho mình không? Vậy thì ngƣời khác làm sai ta cũng nên tha thứ cho 

Tập 387  545 



họ đi. Họ chƣa đƣợc dạy dỗ, ta đã đƣợc học, đã hiểu, ta nên tìm cách dạy dỗ họ. 

Tất cả những cảnh tƣợng hỗn loạn nhƣ ngày nay, cũng nhƣ cảnh tƣợng hỗn loạn 

của địa cầu là từ đâu? Đó là việc không giữ gìn văn hoá truyền thống, nhất định 

phải tìm về với cội nguồn ông bà tổ tiên thì vấn đề mới có thể giải quyết đƣợc. 

Họ sẽ nghe và đáp lại lời thỉnh cầu của chúng ta, thấy phƣơng pháp này khả dĩ, có 

tính khả thi. 

Ngoài ra còn có những cá nhân đề xuất một vấn đề rất sắc sảo, lần đầu tôi đƣợc 

nghe, đối với chế độ dân chủ, ngƣời phƣơng Tây đã bắt đầu có sự hoài nghi, liệu 

chế độ dân chủ có phải là chế độ tối ƣu? Họ đã đặt vấn đề này với tôi. Tôi trả lời 

chế độ dân chủ là một chế độ quá độ, không phải là một chế độ tối ƣu vì thế ngày 

nay nó chỉ thứ yếu, không phải quan trọng nhất, là bởi lòng ngƣời đã hỏng. Nếu 

lòng ngƣời tốt thì dù chế độ tồi đến mức nào họ vẫn kiến tạo đƣợc một xã hội tốt 

đẹp. Tâm tốt! Nếu lòng ngƣời đã không tốt thì chế độ tốt bao nhiêu đi nữa, con 

ngƣời vẫn cứ sai lầm. Vì vậy thế giới ngày nay, chế độ chƣa phải là vấn đề mà 

vấn  đề  ở  chỗ  lòng  ngƣời.  Quí  vị  muốn  cứu  quốc  gia,  muốn  cứu  một  vùng  đất, 

muốn  cứu  thế  giới  này,  nếu  quí  vị  không  tìm  về  với  những  lời  giáo  huấn  của 

thánh hiền, thì không có phƣơng pháp nào khác, lời dạy của Thánh hiền là trí tuệ 

chân thật. Kinh Vô lƣợng thọ nhắc đến ba thứ chân thật, phạm vi chân thật, trí tuệ 

chân thật và lợi ích chân thật. Đáng tiếc bây giờ rất ít  ngƣời đề  cập đến vấn đề 

này. Tuy rất ít nhƣng bây giờ vẫn tồn tại, đó là công cụ khoa học kĩ thuật bậc cao, 

chúng  ta  sử  dụng  mạng,  vệ  tinh  để  kết  nối  với  những  ngƣời  bạn  cùng  học  có 

duyên,  mỗi  ngày  cùng  nhau  chia  sẻ.  Nếu  có  thêm  mƣời  mấy  ngƣời  thầy  giáo, 

chúng ta có thể xây một ngôi trƣờng không trung, suốt hai mƣơi bốn giờ đều phát 

tin để giáo dục, điều này rất có lợi cho một xã hội hiện đại. Mƣời mấy con ngƣời 

ấy chắc chắn sẽ làm việc và tu học rất chăm chỉ, không thể đƣa kinh điển thành 

môn học thuật chỉ thuần tuý nghiên cứu, không thể đƣợc,  mà phải theo lời kinh 

dạy để tu tập. Tất cả các bƣớc tin, lí giải, thực hành, chứng đắc đều phải bắt tay 

vào làm. Khi đã thực hiện đƣợc rồi sẽ thấy niềm vui trong tự thân. Khổng tử đã 

nói: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Kinh Phật dạy “thƣờng sinh hoan 

hỷ tâm”, “pháp hỷ sung mãn”, đó là những lời phản ánh đúng đắn nhất. 

Tôi cũng đã thực hành sáu mƣơi năm và đã cảm nhận niềm vui vô biên trong đó, 

càng tìm hiểu càng thấy hứng thú, càng làm việc tinh thần càng sảng khoái. Nếu 

ba  ngày  bảo  tôi  không  đọc  kinh,  ba  ngày  không  giảng  pháp,  tôi  cảm  thấy  nhƣ 

trong ngƣời có bệnh, điều này là có thật. Vì thế bây giờ tôi hiểu đƣợc rằng, cái gì 

546  Tập 387 



là dinh dƣỡng quí nhất, dinh dƣỡng quí nhất đó là hoan hỉ. Hoan hỉ từ đâu mà có? 

Hoan hỉ có từ trí tuệ. Không phải có từ tri thức, mà có từ trí tuệ. Phật pháp là trí 

tuệ,  có  trí  tuệ  thì  vấn  đề  gì  cũng  giải  quyết  đƣợc  nhƣng  tri  thức  thì  không  giải 

quyết đƣợc vấn đề. Nếu đem tri thức để giải quyết vấn đề thì di chứng sau này 

của nó là rất nghiêm trọng, chúng ta không thể không biết vấn đề này. 

“Ngƣời  tu  Tịnh  độ,  quan  trọng  là  giữ  tâm  thanh  tịnh”.  Ngƣời  tu  Tịnh  độ  nhất 

định phải hiểu tâm tịnh thì quốc độ tịnh. Điều kiện cốt yếu để sanh về thế giới 

Cực lạc, không cứ là niệm Phật nhiều ít mà tâm phải thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

thì  mới  tiếp  cận  đƣợc  thế  giới  Cực  lạc.  Tại  sao  tâm  tịnh  thì  nƣớc  Phật  tịnh?  Vì 

cảnh tùy tâm chuyển. Chúng ta học pháp môn tịnh độ không phải ở môi trƣờng, 

mà ở tâm. Khi tâm đã thanh tịnh thì môi trƣờng xung quanh sẽ lắng trong, không 

còn ô nhiễm nữa. 

Bảo vệ môi trƣờng, từ lâu tôi đã nghe danh từ này, và tôi đã nói với mọi ngƣời 

không bao giờ thực hiện đƣợc việc bảo vệ môi trƣờng, họ hỏi tại sao? Tôi trả lời 

là bởi tâm không thanh  tịnh. Nếu tâm đã tịnh rồi thì môi trƣờng xung quanh tự 

nhiên thanh tịnh. Tâm đã không tịnh, dùng phƣơng pháp gì để mong môi trƣờng 

xung quanh thanh tịnh, thì vẫn không thể làm nổi. Vấn đề này chỉ có Phật nói mới 

hết ý, văn hoá truyền thống xƣa mới nói cụ thể và xem trọng công việc này. Con 

ngƣời  hiện  nay  chỉ  chú  trọng  khoa  học,  không  để  tâm  đến  đời  sống  tinh  thần, 

không coi trọng tinh thần mà đặt nặng vật chất, bởi thế mới nảy sinh nhiều phiền 

toái mà bản thân mình không có phƣơng pháp giải quyết. Tâm lí có khả năng giải 

quyết vấn đề vật chất nhƣng vật lí không thể giải quyết vấn đề tâm lí, vì sao? Vật 

là do tâm sinh, vì vậy so với thứ gì tâm cũng là thứ quan trọng. 

“Lòng tin là việc làm cấp thiết, minh cũng nhƣ thế”. Cấp thiết nhất là gì? Niềm 

tin.  Không  tin  là  rắc  rối.  Bây  giờ  thì  điều  rắc  rối  này  đã  thực  sự  lộ  rõ,  vì  vậy 

những thiên tai mới liên tiếp xảy ra trên địa cầu. Nguyên nhân đầu tiên của những 

thiên tai này là gì? Lòng tin đã biến mất, nguy cơ của niềm tin không những gây 

xáo  trộn  xã  hội  mà  còn  gây  những  biến  động  trên  địa  cầu,  đây  mới  là  rắc  rối. 

Ngày nay chúng ta nói tin Phật, ngƣời tin Phật rất nhiều nhƣng đƣợc bao nhiêu 

ngƣời  tin  chắc  chắn,  mấy  ngƣời  hiểu  tƣờng  tận?  Họ  không  phải  tin  chắc  chắn, 

không hề hiểu tƣờng tận, nhƣ thế là không ổn, không thể giải quyết đƣợc vấn đề. 

Cần phải chánh tín, muốn chánh tín thì không thể không nghiên cứu kinh Phật, vì 

thế  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chịu  khó  giảng  bốn  mƣơi  chín  năm,  vì  sao?  Tất  cả 

những gì đã làm trong bốn mƣơi chín năm không gì hơn là giúp chúng ta bỏ nghi 

Tập 387  547 



sinh  tín!  Chỉ  vì  mỗi  việc  đó  thôi,  phá  bỏ  tất  cả  những  nghi  hoặc  và  giải  thích 

tƣờng tận cho ta rõ. Khi lòng tin trở lại thì vấn đề đã đƣợc giải quyết. 

Vì vậy kinh A Di Đà Phật Cổ Âm Thanh Vƣơng Đà La Ni nói: Tất cả Phật pháp 

và các loại thần thông hiện hoá ở Thế giới An lạc, tức thế giới Cực lạc là không 

thể  nghĩ  bàn.  Nếu  có  ngƣời  tin  những  chuyện  nhƣ  thế,  nên  biết  ngƣời  đó  cũng 

không thể nghĩ bàn, những nghiệp báo họ nhận đƣợc cũng không thể nghĩ bàn. 

Ý nghĩa của những câu trên thật sâu sắc, những chuyện không thể nghĩ bàn ở thế 

giới Cực lạc nhiều lắm, không bao giờ có thể nói hết, ai tin? Nhất là giới trí thức 

ngày nay. Khi còn thanh niên tôi cũng là một trong những thành phần tri thức, tôi 

không tin. Tôi ở cùng với thầy Lí mƣời năm, thầy lí đã dùng mọi cách để dẫn dắt 

nhƣng tôi không chịu tiếp thu, tôi thƣờng nói: Đó là pháp quá khó để tin! Nguyên 

nhân ở đâu? Vì chân tƣớng sự thật chƣa đƣợc sáng tỏ với những vấn đề nhƣ thế, 

nên  chúng  tôi  hoài  nghi.  Đến  lúc  nào  tôi  mới  tiếp  thu  giáo  lí  Tịnh  độ? Khi  tôi 

giảng kinh Hoa nghiêm đƣợc một nữa, lần đầu tiên giảng kinh Hoa nghiêm, mất 

đến  mƣời  năm.  Bỗng  một  hôm  hứng  khởi  thế  nào  bèn  nghĩ  đến  Văn  Thù,  Phổ 

Hiền tu pháp môn gì mà đƣợc thành tựu?  Đây là hai vị Bồ tát lớn trong pháp hội 

Hoa  nghiêm.  Thiện  tài  đồng  tử  tu  pháp  môn  gì?  Thật  ra  trong  kinh  đã  nói  hết 

những  thứ  đại  ý  trong  lòng  tôi  nghĩ.  Tôi  bất  chấp  kinh  sách,  cứ  theo  cách  nói 

pháp của ngƣời xƣa để nói cho mọi ngƣời, phần sau kinh dài quá không giảng hết 

đƣợc vì phải mất hai ba mƣơi năm mới nói hết bộ kinh này. Vả lại lúc bấy giờ tôi 

hay ra nƣớc ngoài nên công việc càng bị gián đoạn, không cách nào giảng liên tục 

đƣợc, vì thế cũng không thể nói thấu đáo những gì đã nói, tôi bèn lật phần cuối ra 

xem, đến quyển thứ ba mƣơi chín, phần “Tứ thập Hoa nghiêm”, thấy Văn Thù và 

Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, tuyệt vời quá! Nếu Tịnh độ không 

đặc biệt thì làm sao Văn Thù và Phổ hiền phát nguyện cầu sang đó đƣợc? Xem 

tiếp lại thấy Thiện tài đồng tử, xem tiếp những phần mà mình đã giảng. Xem lại 

tất cả một lƣợt mới phát hiện những thứ khi mình giảng không phát hiện ra, nhƣ 

chuyện đến thăm Tỉ kheo Tƣờng Vân, là một. Ngƣời xƣa nói: Ai vào trƣớc làm 

chủ. Việc ai là chủ rất quan trọng, ai giới thiệu? Bồ tát Văn Thù. Giới thiệu Cát 

Tƣờng Vân, đến thăm và học tập với ông ta. Ông này tu pháp  môn niệm Phật, 

chuyên niệm Phật A di đà, tu Ban Châu Tam Muội. Ông này giảng cho Thiện tài 

đồng tử hai mƣơi mốt pháp môn niệm Phật. Chúng ta hiểu đƣợc đây là việc triển 

khai hai mƣơi mốt phƣơng pháp kia, đó là tám  vạn bốn nghìn pháp môn, là vô 

lƣợng pháp môn. Nói cách khác, vô lƣợng pháp môn đều là pháp môn niệm Phật, 

548  Tập 387 



điều này chúng tôi có thể hiểu đƣợc nhƣng vẫn có sự nghi hoặc trong đó, vì sao? 

Vì không thấu triệt. Đến lúc chúng tôi đọc Hoàn Nguyên Quán mới tỏ ngộ. Ngƣời 

cuối cùng Thiện tài đến thăm, một bắt đầu, một kết thúc. Kết thúc là việc mƣời 

đại nguyện của Bồ tát Phổ Hiền dẫn dắt mọi ngƣời đến Cực lạc, từ đấy tôi bắt đầu 

qui y với pháp môn Tịnh độ. Đa tạ thầy Lí đã mất mƣời năm dùng tất cả những 

phƣơng tiện quyền xảo, nhƣng đáng tiếc là tôi không tiếp thu. Sau khi đã rõ ràng, 

cụ thể, tôi mới rời khỏi Hoa nghiêm chuyên tu Tịnh độ, chuyên tu kinh Vô lƣợng 

thọ, vì kinh Vô lƣợng thọ là tiểu bổn kinh Hoa Nghiêm. Ngƣời xƣa nói: Kinh Vô 

lƣợng thọ là trung bổn Hoa nghiêm, Kinh Di Đà là tiểu bổn Hoa nghiêm, Kinh 

Hoa Nghiêm là đại bổn kinh Vô Lƣợng Thọ. Cách phân loại lớn nhỏ không giống 

nhau,  nhƣng  nội  dung  thì  hoàn  toàn  giống.  Vì  vậy  lần  thứ  hai  giảng  kinh  Hoa 

nghiêm là do yêu cầu đặc biệt trƣớc khi Phật tử họ Hàn vãng sanh hai ngày, bà 

mong tôi giảng kinh Hoa nghiêm. Nguyên nhân gì vậy? Vì có thể sau này không 

có ai giảng lần nữa. Bà  mong tôi để lại một bộ, lúc bấy giờ vẫn còn dùng băng 

ghi hình, để lại một bộ băng ghi hình để ngƣời sau học tập tham khảo, tôi liền 

đồng ý. 

Lần  này  là  từ  tiết  Thanh  minh  năm  ngoái  đến nay  đúng  một  năm,  tôi  đã  ngƣng 

giảng kinh Hoa nghiêm. Giảng thật kĩ kinh Vô Lƣợng Thọ, vì sao vậy? Vì thiên 

tai nhiều quá, có thể không kịp nữa, mà việc cấp cứu là rất quan trọng, trƣớc hết 

là giảng xong bộ kinh này đã, tính đi tính lại, một ngày bốn tiếng, quyết không để 

gián đoạn, ƣớc tính mƣời tháng là có thể giảng xong, tổng cộng là hơn một ngàn 

hai trăm giờ. Lần này tôi nói rất tỉ mỉ, nếu sau khi giảng xong bộ kinh này mà tôi 

vẫn  còn  sống,  tôi  sẽ  giảng  tiếp  kinh  Hoa  Nghiêm,  đây  là  một  bộ  kinh  rất  quan 

trọng! Chín ngàn năm sau thời mạt pháp, những ngƣời học Phật đƣợc độ, có sự 

thành  công,  ngoài  pháp  môn  này  không  có  cách  nào  khác.  Bộ  kinh  này  đã  giới 

thiệu rất tỉ mỉ về thế giới Cực lạc. Một khi quí vị đã đọc xong không thể không 

tin tƣởng, thực sự khởi đƣợc lòng tin, tin những chuyện lí và sự nhƣ trong kinh 

Vô Lƣợng Thọ đã nói, lúc đó quí vịđã trở thành một ngƣời không thể nghĩ bàn, 

nghiệp báo của quí vị không thể nghĩ bàn, vì sao? Vì quí vị quyết định sẽ niệm 

Phật vãng sanh, sau khi vãng sanh chắc chắn sẽ thành Phật, quá giỏi phải không? 

Chắc chắn đấy! 

Sách Yếu Giải viết, đây là những lời của đại sƣ Ngẫu Ích, giảng rất cụ thể. “Chỉ 

có  ngƣời  đại  trí  mới  có  thể  tin  một  cách  chắc  chắn”.  Ngƣời  tin  một  cách  chắc 

chắn là ngƣời có trí tuệ lớn, nếu không phải là ngƣời đại trí tuệ thì rất khó. Từ đó 

Tập 387  549 



có thể biết, khi mới bắt đầu tiếp xúc, giống nhƣ thầy Lí đem hết lòng để dạy dỗ, 

nhƣng rất tiếc tôi không phải là bậc đại trí tuệ nên không chịu tiếp thu. Từ đâu mà 

có  trí  tuệ?  Từ  nơi  kinh  Hoa  Nghiêm.  Tôi  giảng  kinh  Lăng  nghiêm,  giảng  Pháp 

hoa, giảng Hoa nghiêm, có đƣợc chút trí tuệ từ đó. Ngoảnh lại nhìn mới bắt đầu 

có niềm tin, mới bắt tay vào làm. Hai câu của đại sƣ Ngẫu Ích nói thật chí lí. 

Tập  An  lạc  theo  Luận  chú  lập  tam  tâm.  Luận  chú  là  cuốn  sách  chú  giải  Vãng 

Sanh Luận. Cuốn chú giải này là lời chú của pháp sƣ Đàm  Loan thời Nam Bắc 

Triều. Pháp sƣ Đàm Loan là một đại đức kiệt xuất của tông Tịnh độ, ngƣời xƣa 

tôn xƣng ngài là Thần Loan, coi ngài nhƣ một vị Thần. Tập An lạc nƣơng Luân 

chú để giảng, lập ba tâm. Thứ nhất: Thuần tâm. Nhƣ cách nói ngày nay của chúng 

ta  là  chân  thật,  hai  chữ  chân  thật  rất  quan  trọng,  xƣa  nay,  trong  ngoài,  bất  luận 

pháp thế gian hay xuất thế, muốn thành công rực rỡ, quí vị phải để tâm quan sát, 

điều đầu tiên là chân thật. Lƣu Tố Vân, mƣời năm đã thành tựu, mọi ngƣời hỏi bà 

bí quyết là gì? Câu đầu tiên bà trả lời là chân thật, thứ hai là nghe lời, thứ ba là 

thật tu. Bà đã nắm rất chắc. Thực ra, tất cả những ngƣời xƣa nay thành công đều 

không thiếu sáu chữ. Ai thành tựu mà không nghe lời không chân thật, không thật 

tu? Tất cả đều phải nhƣ thế. 

Nghe lời là gì? Nghe những lời trong kinh dạy, kinh dạy thế nào ta làm theo thế 

ấy, vì kinh là do Phật, Bồ tát nói ra, văn hoá truyền thống là do Thánh nhân nói, 

Không  tử,  Mạnh  tử  và  những  bậc  trên  đó  nữa,  nhƣ  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ,  Thang, 

Văn, Võ, Chu công, đều là những bậc đại Thánh, nếu tin tƣởng, nghe lời, theo lời 

dạy để thực hiện thì quí vị có thể thành công. 

Đƣờng  Thái  Tông  lên  ngôi hoàng đế,  tự  bản  thân  ông  biết  mình  chƣa  đọc  một 

cuốn sách nào. Chúng ta thấy lịch sử có ghi lại, năm ông mƣời tám tuổi triều Tuỳ 

loạn,  ông  khuyên  cha  ông  khởi  nghĩa,  ông  cũng  cầm  quân  dẹp  giặc.  Trong  sử 

sách có ghi, đây là một con ngƣời võ nghệ cao cƣờng, ông ta vốn là một quan võ 

chứ không phải quan văn. Năm hai mƣơi tám tuổi lên ngôi hoàng đế, lúc bấy giờ, 

thời gian để bình định đất nƣớc  mất tất cả  mƣời năm,  còn đâu thời gian để học 

tập?  Sau  khi  đăng  quang,  ông  ta  muốn  có  kiến  thức,  có  phƣơng  pháp,  có  kinh 

nghiệm, để trị quốc, bình thiên hạ, tất cả những thứ đó tìm  ở đâu? Bèn hạ lệnh 

cho Nguỵ Trƣng tìm những bậc cổ đức, bắt đầu từ tam hoàng ngũ đế đến thời đại 

trƣớc đó là triều Tấn, giai đoạn này ƣớc hơn hai ngàn năm. Trong sách cổ, chúng 

ta xem tƣ liệu lịch sử của giai đoạn này, trải hơn một vạn tám ngàn các loại, có 

giai đoạn nào nhiều thƣ tịch nhƣ thế không, trong một núi sách nhƣ thế mà tìm độ 

550  Tập 387 



vài ngàn loại, rồi trong số vài ngàn loại đó lại chọn tiếp, tìm ra những cuốn tinh 

hoa nhất, cuối cùng chọn đƣợc sáu mƣơi lăm loại, trong số này gồm kinh, sử, tử. 

Ba loại đầu tiên trong tứ khố đã đầy đủ, nhóm lại thành văn học, ông không thích. 

Điều ông ta muốn là những lời dạy về tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Bảo 

Nguỵ Trƣng thành lập một nhóm, tìm tất cả những ý có liên quan đến nhu cầu kể 

trên  trong sáu  mƣơi lăm loại đó  mang ông xem. Công việc này  mất độ  ba bốn 

năm mới hoàn thành, tổng cộng năm mƣơi vạn chữ. Suốt ngày trên tay là những 

cuốn sách, không bao giờ rời mắt, vừa nghiên cứu vừa bắt chƣớc làm theo, đây là 

hành động nghe lời, chân thật, nghe lời cổ đức, thật làm. Vì vậy mới có một quốc 

gia Đại Đƣờng, một triều đại thịnh trị nhất trong lịch sử. Ở nƣớc ngoài chúng ta 

thấy những con phố đời Đƣờng, tầm ảnh hƣởng rộng đến nhƣờng nào, tất cả đều 

nhờ những bộ sách đã nói, đây là bảo bối trị quốc. Tất cả những sao chép toàn là 

nguyên văn, không có sửa đổi, mỗi bộ sách đƣợc sao ra toàn nguyên văn. Nhƣng 

bộ  sách  này,  sau  khi  triều  Đƣờng  diệt  vong,  nó  đã  thất  truyền.  Vì  vậy  “Đƣờng 

thƣ”  tức  cuốn  lịch  sử  đời  Đƣờng  do  ngƣời  nhà  Tống  biên  soạn,  lịch  sử  đƣợc 

ngƣời đời sau viết, không phải chính thời đại đó, ngƣời thời đó không ai dám viết 

mà ngƣời đời sau viết ra. Cuối cùng ngƣời đời Tống viết sử nhà Đƣờng. “Nghệ 

văn chí” chính là những thƣ tịch, điển tịch đời nhà Đƣờng, không có điểm này, 

mục  lục  không  nói  đến  nó.  Bởi  thế  có  thể  nói  lịch  sử  Đƣờng,  Tống,  Nguyên, 

Minh, Thanh, coi nhƣ không có, mãi đến năm Gia khánh, vua Càn Long nhƣờng 

ngôi cho con trai, còn mình làm Thái thƣợng hoàng. Khi vua Gia Khánh lên ngôi, 

nƣớc  Nhật  triều  cống  hoàng  đế  Trung  quốc,  trong  số  lễ  vật  triều  cống  mới  có 

cuốn  sách,  lúc  đó  ngƣời  Trung  quốc  mới  biết.  Từ  Nhật  bản  truyền  sang  Trung 

quốc, bộ sách còn lại chƣa đến mƣời cuốn, số lƣợng quá ít. Không những ngƣời 

xem không nhiều mà những ngƣời có tên tuổi cũng không bao nhiêu. 

Hồi còn trẻ, ở tiệm sách Thế giới, tôi thấy một tập san, gọi là “Chƣ tử trị yếu”, tôi 

đã đọc. Chƣ tử trị yếu từ đâu mà có? Đó là một phần sau của các cuốn sách trị 

quốc,  bởi  thế  mà  tôi  biết  có  cuốn  sách  này,  nhƣng  chƣa  thấy,  hỏi  những  ngƣời 

khác cũng không ai biết, thậm chí hỏi một số tiệm sách ngƣời ta còn chƣa hiểu. 

Sau này mới phát hiện, khi tôi giảng kinh có đề cập đến, một số bạn học tốt bụng 

tìm khắp nơi giúp tôi, lại tìm đƣợc ấn bản đầu năm Dân quốc của nhà xuất bản 

Thƣơng vụ, khoảng bảy, tám năm trƣớc. Trải những biến động của xã hội, cuộc 

chiến tranh Trung - Nhật, văn hoá Đại cách mạng, nhƣ vậy thì biết đâu mà tìm, 

chịu thôi, đành cắt đứt. Nhƣng nào ngờ tìm lại đƣợc, vì thế tôi cho rằng nhờ ân 

đức của tổ tiên nên những thƣ tịch này đƣợc tìm lại hai loại, hơn nữa lại hãy còn 

Tập 387  551 



nguyên vẹn, tựa nhƣ chƣa ai đọc qua. Mặc dù một cuốn sách đã tám chín năm về 

trƣớc, tôi gấp rút nhờ tiệm sách Thế giới in mƣời ngàn cuốn, với dụng ý lƣu giữ 

không để mất mát một lần nữa, dụng ý của chúng tôi là gìn giữ bộ sách này, thật 

đáng quí! Song bộ  sách đƣợc viết theo thể  cổ  văn, đó đúng là cổ  văn, nên cần 

phải chú giải, chú âm, dịch thành văn bạch thoại, sau đó mới dịch ra tiếng nƣớc 

ngoài để có thể lƣu hành ra thế giới, để cho các nhà lãnh đạo mỗi quốc gia trên 

toàn thế giới làm tốt công tác chính trị. Đây là một tƣ liệu tham khảo cực kì quí 

giá. Ta đem lí do sự hƣng thịnh của triều đại nhà Đƣờng để họ tham khảo, đây là 

những  cống  hiến  sau  cùng  của  những  ngƣời  đang  ở  nƣớc  ngoài  nhƣ  chúng  ta. 

Chúng ta tạm kết và không bao giờ đề cập đến việc này nữa, cũng không để ý đến 

những việc này, chỉ chân thật niệm Phật A di đà để cầu sanh tịnh độ. Buông bỏ 

mọi ràng buộc, tuổi tác cũng tám  mƣơi lăm rồi, không thể thêm đƣợc nữa. Đây 

cũng đƣợc xem là đồng thể đại bi, vô duyên đại từ, mang lại một nguồn tƣ liệu 

tham khảo quí giá cho tất cả chúng sinh trên thế giới, và có thể đây cũng là câu 

ngƣời đời hay nói: Thế kỉ 21 là thế kỉ của ngƣời xƣa. Chúng ta có thể nói đó là 

thế kỉ “Quần thƣ trị yếu” của Đƣờng Thái Tông. Vấn đề này mọi ngƣời an tâm. 

Thacher đã nói, những cách giải thích của chúng tôi, đó là thế kỉ của nhân, nghĩa, 

trung và thứ. Đại thừa là thế kỉ chân thành và từ bi, mới có thể giải quyết đƣợc 

vấn đề. Vì vậy tâm chân thật, trung hậu, lòng tin sâu sắc. 

Thứ hai: Nhất tâm, lòng tin thuần nhất. Nếu lòng tin của ta sâu sắc, lòng tin thuần 

nhất thì những biến động của xã hội sẽ không còn, những biến động trên địa cầu 

cũng không có. Bởi chúng ta không thực hiện đƣợc sự thù thắng đặc biệt nhƣ thế 

giới  Cực  lạc,  nếu  chúng  xây  dựng  đƣợc  một  xã  hội  thịnh  trị  nhƣ  Đại  Đƣờng, 

khiến cho cả thế giới có thể hƣởng đƣợc niềm vui thịnh trị nhƣ nƣớc Đại Đƣờng, 

để cuộc sống đƣợc hạnh phúc Mỹ  mãn.Tôi tin tƣởng việc này có thể thực hiện 

đƣợc,  nếu  tìm  trong  văn  hoá  truyền  thống  của  chúng  ta,  tìm  trong  thƣ  tịch  tôn 

giáo  trên  toàn  thế  giới,  giống  nhƣ  phƣơng  cách  trích  yếu  những  tinh  hoa  trong 

kinh điển của Đƣờng Thái Tông, từng đoạn, từng đoạn, từng câu liên quan đến 

việc tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, thì có thể đoàn kết các tôn giáo, hoá 

giải đƣợc tất cả những hiểu nhầm, sự xung đột, thế giới thực sự có thể trở lại hài 

hoà, ổn định, phồn vinh. Khi đã ổn định thì nhất định sẽ kéo theo phồn vinh, đem 

đến cuộc sống hạnh phúc Mỹ mãn. 

Thứ ba: Tâm liên tục, lòng tin liên tục không xen lẩn những ý niệm khác. Mấy 

năm gần đề chúng ta hay nhắc đến từ thuần tịnh, thuần thiện. Thuần tịnh, thuần 

552  Tập 387 



thiện có tác dụng rất lớn với bản thân chúng ta. Khi quí vị thực hiện đƣợc thì quí 

vị  không  còn  chịu  những  tác  động  xấu  từ  bên  ngoài,  chắc  chắn  sẽ  có  năng  lực 

này, có trí tuệ này, Những ngƣời bình thƣờng không thể chấp nhận, nhƣng chúng 

ta có thể làm đƣợc mà lại rất vui vẻ. Ví nhƣ có ngƣời mạt sát quí vị, làm nhục, 

làm hại quí vị, quí vị có bực tức hay không? Bực tức có lẽ một trạng thái rất bình 

thƣờng, nhƣng khi chúng ta học Phật thì mọi chuyện sẽ khác, không những không 

tức giận mà còn cảm ơn, vì sao phải cảm ơn? Họ làm là cho nghiệp chƣớng của ta 

đƣợc tiêu trừ. Nghiệp chƣớng ở đây là nghiệp chƣớng trong quá khứ đang hiện ra, 

nó sẽ mất nhƣ thế nào? Theo cách đó. Ta còn làm một bài vị để ngày đêm lạy họ 

nữa, vì họ đã thay thế mình làm cho nghiệp chƣớng mình đƣợc tiêu trừ, nâng đức 

hạnh của mình lên, nuôi lớn trí tuệ của mình, làm sao mình không cảm ơn đƣợc! 

Làm sao ta lại trách cứ họ đƣợc! 

Quí vị xem Phật đã làm gƣơng cho chúng ta, khi chƣa thành Phật, đang thực hành 

Bồ tát đạo, Phật Thích Ca Mâu Ni tu hạnh nhẫn nhục ba la mật, ngài bị vua Ca 

Lợi cắt hết thân thể, đó là một việc sỉ nhục, oan khuất, rất oan ức, xẻo thịt để ngài 

chết, nhƣng Ngài không hề bực tức mà còn cảm ơn ông ấy, nói với vua Ca Lợi: 

Sau này khi thành Phật, ngƣời tôi độ đầu tiên là ông. Khi Phật Thích Ca Mâu Ni 

thành  Phật,  ngƣời  đƣợc  độ  đầu  tiên  là  Kiều  Trần  Nhƣ,  Kiều  Trần  Nhu  chính  là 

vua Ca Lợi ngày đó. Nói là làm, lƣợng lớn phƣớc lớn, cần bao dung, không thể 

bao dung, ngƣời có tâm địa hẹp hòi lấy đâu ra phƣớc báo? Vì vậy chúng ta phải 

hiểu đƣợc đạo lí này, việc tu thân của chúng ta cũng nên học theo nhƣ vậy, nhờ 

thế  mà  trí  tuệ  tăng  trƣởng,  đức  hạnh  càng  lớn,  chúng  ta  đƣợc  rất  nhiều  lợi  ích. 

Lúc đó chúng ta mới hiểu đƣợc, mới chắt lọc bốn chữ nhân, nghĩa, trung, thứ của 

Khổng Mạnh, lúc đó vấn đề mới đƣợc giải quyết! Đừng quá phức tạp, ngƣời phức 

tạp thì không thể tiếp thu, nên giản đơn. Vì vậy tôi nói với mọi ngƣời: Trên thực 

tế,  nền  văn  hoá  truyền  thống  phải  có  mƣời  hai  chữ,  chúng  ta  có  thể  thực  hành 

đƣợc mƣời hai chữ này, thực hành đƣợc chín mƣơi phần thì quí vị đã là Thánh 

nhân,  thực  hiện  đƣợc  bảy  mƣơi  phần  quí  vị  là  Hiền  nhân,  thực  hiện  đƣợc  năm 

mƣơi phần quí vị là ngƣời quân tử. Mƣời hai chữ đó là: Hiếu, để, trung, tín, lễ, 

nghĩa, liêm, sỉ, nhân, ái, hoà, bình. Đấy là tinh tuý của tổ tiên ngàn đời truyền lại, 

từ  đời  này  sang  đời  khác,  không  để  thất  truyền.  Vấn  đề  này  không  cần  nói,  nó 

không nhiều, nếu nhiều thì sẽ không nhớ hết rồi làm sai, cần rút gọn, mỗi chữ đều 

tinh tuý. Tổ tiên chúng ta truyền lại ngũ luân. Ngũ luân độ hai mƣơi chữ, liệu có 

truyền  sai  không?  “Phu  tử  hữu  thân,  phu  phụ  hữu  biệt,  quân  thần  hữu  nghĩa, 

trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Tôi nghĩ đã truyền lại hàng mƣời mƣời mấy 

Tập 387  553 



ngàn năm, hay mƣời mấy vạn năm cũng không thể sai đƣợc, nó có hai mƣơi chữ 

đấy. Ngũ thƣờng có năm chữ: Nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Tứ duy có bốn chữ: Lễ, 

nghĩa, liêm, sỉ. Bát đức có tám chữ: Hiếu, để, trung, tín, nhân, ái, hoà, bình. Làm 

sao truyền sai đƣợc? Không thể. Vì vậy hôm nay chúng ta hợp chung tất cả chỗ 

đó lại, tinh giản còn lại  mƣời hai chữ: Hiếu, để, trung, tín, nhân,  ái, hoà, bình. 

Nếu  chúng  ta  thực  hiện  đƣợc  mƣời  hai  chữ  đó  thì  chúng  ta  sẽ  là  một  quốc  gia 

điển hình trên toàn thế giới. Cả thế  giới làm đƣợc, thế giới trở thành đại đồng. 

Mƣời hai chữ này, bất luận tôn giáo nào, chủng tộc nào, quí vị nói với họ, họ đều 

cần đến, họ đều hoan hỉ, họ không bác bỏ bất cứ một chữ nào. Vì vậy chúng ta 

phải có niềm tin rằng mƣời hai chữ này sẽ đƣa đƣợc cả thế giới trở lại hài hoà, ổn 

định. Đây là sự thật, không phải viển vông. 

Chúng  ta  đọc  câu  cuối  cùng,  “và  nói,  nếu  có  thể  liên  tục  mới  nhất  tâm  đƣợc”. 

Mỗi niệm nối tiếp nhau liên tục đó mới là tín tâm, cần phải có lòng tin, ngƣời xƣa 

đặc biệt cần lòng tin, tổ tiên chúng ta có bốn khoa mục: Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ 

duy, bát đức. Đây chính là bảo vật, tôi tin rằng nó có ít nhất là một vạn ba ngàn 

năm, đây là một bảo vật mà tổ tiên chúng ta đã để lại cho đời sau, nên chúng ta 

nhất  định  không  làm  trái,  nếu  làm  trái  thì  sẽ  loạn.  Nếu  quí  vị  tuân  thủ  thì  chắc 

chắn thiên hạ sẽ thái bình, tất cả vinh hoa phú quí đều nằm trong mấy chữ đó, chỉ 

cần quí vị cố gắng thực hiện thì mọi việc sẽ có kết quả. Nhà Phật, những ngƣời 

con Phật, có cầu sẽ có linh ứng, mỗi câu đều là sự thật. “Chỉ cần có lòng tin, thì 

tâm đó đƣợc chân thật”, câu này giải thích rất hay, lòng tin đó là lòng chân thật. 

Nhất tâm đó là tâm chân thật, nhất tâm là tâm thuần hậu. “Đầy đủ cả ba tâm”, ba 

tâm đã nói ở phần trƣớc, đó là thuần tâm, nhất tâm và tƣơng tục tâm. Nếu quí vị 

có đầy đủ cả ba tâm, thì “mà không đƣợc vãng sinh, thì không có chỗ nào khác”. 

Khi quí vị đã đầy đủ ba tâm nhƣ thế, muốn sanh về thế giới Cực lạc thì chắc chắn 

sẽ đƣợc. “Không có chỗ nào khác”, nói theo ngôn ngữ hiện nay, không có chuyện 

đó. Nếu có đầy đủ cả ba tâm, muốn cầu sanh sang thế giới Cực lạc, nếu quí vị 

không sanh qua đó thì đó là chuyện không thể  xảy ra. Thuần tâm  là chân thật, 

nhất tâm là nghe lời, tâm liên tục là thật tu. Quí vị thử nghĩ xem có đúng không? 

Nếu hàng ngày chúng ta ứng dụng ba tâm nhƣ thế, thì mỗi ngày trôi qua của quí 

vị là một ngày tốt lành, hạnh phúc, Mỹ mãn. Với bản thân quí vị, với mọi ngƣời, 

với bà con bạn bè, xóm giềng lân cận, quí vị nên dùng tâm này. Dùng tâm nhƣ 

thế để niệm Phật thì nhất định sẽ cảm ứng đến Phật. Nhà Phật có câu nói: “Mỗi 

niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật”, cảm ứng 

đạo giao đấy. Tất cả mọi việc nhƣ đối đãi mọi ngƣời, ứng xử với hoàn cảnh, đều 

554  Tập 387 



dùng tâm này, ba tâm này hợp với nhau thì gọi là chân tâm, không còn chút gì giả 

dối. Cho dù ngƣời khác giả dối với ta nhƣng ta vẫn đối xử chân thành với họ, cần 

ghi nhớ điều này, vì sao vậy? Vì nơi chúng ta cần đến đó là thế giới Cực lạc, đời 

này chúng ta muốn làm Phật, họ không muốn đến thế giới Cực lạc, họ muốn dong 

ruổi  trong  sáu  đƣờng,  đó  là  việc  của  họ,  không  phải  trách  nhiệm  của  ta.  Với 

ngƣời, ta nên đối xử thật chân thành, cho dù  họ muốn hãm hại ta thì ta vẫn đối 

xử với họ bằng chân tâm, ta tuyệt nhiên không có một chút ác ý với họ, đây mới 

gọi là có chút công phu. Nếu ta vẫn giữ lòng ác, vẫn còn phiền não, vẫn muốn trả 

thù thì quí vị đã nhầm rồi, quí vị đã đi tìm luân hồi trong sáu đƣờng rồi. Mỗi ngày 

trong  sáu  đƣờng  là  một  ngày  đau  khổ  vì  oan  oan  tƣơng  báo,  không  bao  giờ 

ngƣng. Vì thế tất cả mọi ân oán đều một lúc mà sạch hết, không làm nữa, không 

thể mãi rong ruổi nữa, tôi phải sang thế giới Cực lạc, không còn rong ruổi nữa. 

Nếu vẫn còn khởi tâm động niệm, vẫn còn vui với việc này, ghét với việc kia đó 

thì rắc rối to, đừng nên nhƣ thế. Nên đƣa tâm về với câu A di đà Phật, mỗi niệm 

đều  hƣớng  về  Phật  A  di  đà,  dùng  tâm  chân  thành  mà  niệm,  dùng  nhất  tâm  để 

niệm, dùng tâm liên tục để niệm, thì chúng ta sẽ đạt đến thế giới Cực lạc. Bây giờ 

nói visa, quí vị đã đƣợc cấp visa rồi, muốn đi lúc nào thì đi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 388 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 01 tháng 05 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 479, bắt đầu xem từ hàng thứ sáu. 

Tập 388  555 



“Tổng quan chƣ kinh luận, Sớ sao nói: Tín tức tâm tịnh. Kinh Cổ Âm nói: Ngƣời 

có thể tin những chuyện nhƣ thế là không thể nghĩ bàn. Yếu giải nói: Tín là đại 

trí.  An  lạc  tập  nói:  Đầy  đủ  ba  tâm,  ba  tâm  bao  gồm  tín  tâm,  không  đƣợc  vãng 

sanh là chuyện không có, đều nói rõ việc tịnh tín là điều đáng quí. 

Trƣớc đây, Hoàng Niệm Lão đã đƣa ra nhiều thí dụ trong các kinh luận, tổng hợp 

từ các kinh luận, ta thấy giống nhƣ câu đại sƣ Liên Trì nói, tin là tâm địa thanh 

tịnh. Nói cách khác, khi hoài nghi thì tâm tán loạn ngay, phần trƣớc chúng ta đã 

nói rất nhiều. Lòng tin mang đến cho chúng ta nhiều điều hay, tức là những lợi 

ích  cho  bản  thân,  đó  là  thân  tâm  đƣợc  thanh  tịnh,  mạnh  khoẻ  sống  lâu,  thông 

minh  trí  tuệ,  đó  là  những  lợi  ích  từ  niềm  tin  mang  lại.  Ngƣời  có  tín  tâm  thanh 

tịnh, hiện tại chúng ta đã thấy rõ, trong kinh, đức Phật dạy chúng ta “cảnh do tâm 

hiện”, môi trƣờng xung quanh có liên quan mật thiết với tâm của chúng ta. Bởi 

thế, đức Phật chỉ dùng một câu để nói tịnh độ: Tâm tịnh thì nƣớc Phật tịnh. 

Tại sai lại đặt niềm tin lên hàng đầu trong ba điều kiện vãng sanh thế giới Cực 

lạc?  Ba  điều  kiện  để  vãng  sanh:  Tín,  nguyện,  hạnh.  Hạnh  tức  niệm  Phật,  tín 

nguyện là phát tâm Bồ đề. Kinh này đã nói cho chúng ta: Phát tâm Bồ đề, nhất 

hƣớng chuyên niệm. Phát tâm Bồ đề tức tín nguyện, nhất hƣớng chuyên niệm tức 

chân thành niệm Phật, không ai là không vãng sanh. Những ngƣời vãng sanh thế 

giới Cực lạc đều đầy đủ lòng tin sâu sắc, bởi thế môi trƣờng cƣ trú của thế giới 

Cực  lạc  cực  kì  đẹp  đẽ,  thanh  tịnh  trang  nghiêm.  Nhìn  lại  quả  địa  cầu  chúng  ta 

đang sống ở đây, thiên tai lạ thƣờng, lịch sử chƣa bao giờ chứng kiến những việc 

nhƣ  thế  này,  ở  đâu  cũng  có  thiên  tai,  nguyên  nhân  từ  đâu?  Là  do  lòng  tin  đã 

không còn. Không có niềm  tin, chúng ta đã biết, sơn hà đại địa đều bị lung lay 

không  kiên  cố,  cho  nên  núi  sẽ  đổ,  quả  đất  sẽ  bị  biển  nƣớc  nhấn  chìm.  Nguyên 

nhân  chủ  yếu  của  hiện  tƣợng  này  do  đâu?  Nguyên  nhân  chủ  yếu  là  hoài  nghi. 

Hoài nghi tự tánh, hoài nghi tánh đức. Nói cụ thể là hoài nghi tánh con ngƣời vốn 

thiện, hoài nghi lời dạy tất cả chúng sinh vốn là Phật mà trong kinh đức Phật đã 

nói, hoài nghi luân lí, đạo đức, nhân quả, hoài nghi kinh điển tôn giáo, tạo thành 

sự lung lay của quả địa cầu ngày nay. 

Phật  dạy,  năm  thứ  độc:  Tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  là  nguồn  gốc  địa  ngục,  phạm 

một trong những điều đó là rơi vào dịa ngục. Nếu phạm cả năm điều thì không 

cần nói cũng biết. Chúng ta muốn cứu thân tâm của mình, cứu môi trƣờng sống, 

nhất định phải tin tƣởng sâu sắc lời dạy này của Phật Thích Ca Mâu Ni, dứt khoát 

phải buông bỏ năm thứ phiền não căn bản này. Buông bỏ 100%, thì địa cầu nơi 

556  Tập 388 



chúng ta đang cƣ trú ở đây không thua kém gì thế giới Cực lạc. Tất cả đạo lí và 

chân tƣớng sự thật đều phơi bày trƣớc mắt chúng ta. Tin là tâm địa thanh tịnh, 

tâm địa thanh tịnh từ lòng tin mà có đƣợc, nếu không có niềm tin thì tâm địa lung 

lay. Ngày nay chúng ta nói đến những ngƣời xốc nổi không có lòng tin. 

Kinh Cổ âm nói: Ngƣời có thể tin những chuyện nhƣ thế là không thể nghĩ bàn. 

Phật Bồ tát đã dạy chúng ta, những bậc cổ Thánh tiên Hiền đã dạy chúng ta, quí 

vị có thể hoàn toàn tin tƣởng đƣợc. Thật không thể nghĩ bàn, Phật dạy những lời 

này cách đây ba ngàn năm, nói những lời nhƣ thế, mọi ngƣời có thể tin. Nhƣng 

trong thời đại chúng ta,  mọi ngƣời có thể tin đƣợc những lời dạy của chƣ Phật, 

Bồ tát, thì đó là điều kì diệu, vì sao vậy? Vì chúng ta chắc chắn biết rằng thiện 

căn phƣớc đức của ngƣời đó rất sâu dày, nếu không có thiện căn phƣớc đức sâu 

dày thì họ làm sao tin đƣợc? Bởi thế chúng ta dâng một nỗi cảm xúc đặc biệt khi 

nghe câu kinh này. 

Trong Di đà kinh yếu giải, đại sƣ Ngẫu Ích nói: Tin là đại trí. Đúng, hoàn toàn 

chính xác, nếu không có trí tuệ lớn, nghe rồi quí vị sẽ không tin. Ngƣời có nghiệp 

chƣớng nặng nghe rồi hoài nghi, vì vậy nghe rồi tin đƣợc đó là ngƣời đại trí, nghe 

rôi tin đó là ngƣời có thiện căn lớn. 

An  lạc  tập  nói:  Đủ  cả  ba  tâm.  Ba  tâm:  thuần  tâm,  nhất  tâm  và  tƣơng  tục  tâm, 

trong Luận chú đã nói đến. Đầy đủ cả ba tâm này, “nếu không vãng sanh, quyết 

không có chuyện đó”. Quí vị chắc chắn sẽ thành tựu khi muốn vãng sanh đến thế 

giới Cực lạc, không một mảy may hoài nghi, chắc chắn quí vị sẽ đƣợc vãng sanh. 

Trong cuộc sống của chúng ta ngày nay, đặc biệt những ngƣời lớn tuổi, đã kinh 

qua vài chục năm, chúng ta mới nhận ra một điều, có nhân duyên thù thắng mới 

gặp  đƣợc  tịnh  độ,  mới  gặp  đƣợc  bộ  chú  giải  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  này,  có  nhân 

duyên với Phật, có duyên với Hạ Lão, Hoàng Niệm Lão. Đây là hai nhân vật sống 

gần đây, cuộc đời họ đã tạo nên một sự nghiệp vĩ đại, hội tập Kinh Vô lƣợng thọ, 

chú  giải  chi  tiết  kinh  Vô  lƣợng  thọ,  họ  đã  dẫn  dắt  tất  cả  những  ngƣời  có  nhân 

duyên cùng về tịnh độ. Sanh về tịnh độ tức đã thành Phật, chƣa sanh tịnh độ, có lẽ 

đang tìm đến ba đƣờng ác. Chúng ta cần phải có sự tỉnh giác cao độ, buông bỏ tất 

cả, một lòng một dạ cầu sanh tịnh độ, chỉ nhớ nghĩ một chỗ đó thôi, không đƣợc 

sơ sài, không đƣợc quên mất, tốt nhất là ngay bây giờ liền đƣợc vãng sanh, ngày 

mai liền đƣợc vãng sanh, không nên chờ đến ngày sau. Luôn luôn suy nghĩ nhƣ 

vậy thì ích lợi không thể kể hết, vì sao vậy? Đừng nên lƣu luyến thế giới Ta bà 

Tập 388  557 



này nữa, buông bỏ hết, ngoài tín nguyện niệm Phật của bản thân, nếu gặp những 

ngƣời có nhân duyên với Tịnh tông nên giúp đỡ họ, khuyên họ tinh tấn, dẫn dắt 

họ đến ngày thành công, đó là việc lợi tha, sau khi tự lợi mới đến lợi tha, bản thân 

mình không đạt đến lợi ích chân thực, cho dù có muốn làm lợi ích cho ngƣời khác 

thì hiệu quả cũng không cao. Với những ngƣời chƣa có lòng tin, phải dùng mọi 

phƣơng pháp để giúp họ xây dựng niềm tin, nếu gặp những ngƣời đã có niềm tin, 

ta  nên  giúp  họ  thêm  lớn  niềm  tin,  khuyến  khích  họ  phát  nguyện  cầu  sinh.  Sự 

nghiệp ngài Di đà, chúng ta phải tận tâm tận lực, tận tâm tận lực là công đức viên 

mãn. Bởi vậy, việc tịnh tín trong thời đại ngày nay cực kì đáng quí. 

“Kinh này cũng bao quát nhất niệm, mà lại nhất niệm tịnh tín, nên biết tín tâm 

này là bƣớc một bƣớc trên cây cọc vài thƣớc, không thể suy lƣờng hay tính đếm 

mà biết đƣợc”. Trên tịnh tín lại thêm nhất niệm, nhất niệm tịnh tín. Trong Tín tâm 

minh, tam tổ thiền tông, đại sƣ Tăng Xán nói: “Tín tâm bất nhị, bất nhị tín tâm, 

ngôn ngữ đạo đoạn, phi khứ lai kim”. Thật hợp với những lời trƣớc đó, trong này 

có hai câu quan trọng “tín tâm bất nhị”, nói cách khác, hai lòng tức không phải tín 

tâm, tín tâm phải là nhất tâm, nhất tâm tức không hai. 



Không hai tức nhất tâm, tức là tín tâm, đối tƣợng đƣợc nói là ai? Là Phật A di đà. 

Chỉ tin Phật A di đà, tạm thời buông bỏ những thứ khác, chuyên một hƣớng niệm, 

một  lòng  chuyên  niệm,  tín  nguyện  chuyên  niệm.  Không  đƣợc  hoài  nghi,  không 

đƣợc  xen  tạp,  không  có  một  niệm  thứ  hai.  Trong  cuộc  đời  này  phải  chắc  chắn 

vãng sanh, phải hoàn thành Bồ đề vô thƣợng. 

Câu sau trong Tín tâm minh nói: “ngôn ngữ đạo đoạn, phi khứ lai kim”, đây đúng 

là nhất niệm tịnh tín, lời nói hay suy nghĩ không thể duyên tới đƣợc, không phải 

quá khứ, không phải hiện tại, không phải tƣơng lai,  vậy đây là cái gì? Xƣa nay 

vốn nhƣ vậy. Nói cách khác, nhất niệm tịnh tín tức là tự tánh của quí vị, tông môn 

gọi là  minh tâm  kiến tánh, nhất niệm  thanh tịnh là tự tánh của quí vị, quí vị đã 

thấy rõ rồi, tự tánh tâm thanh tịnh nó vốn đã có, nó không lệ thuộc thời gian, quá 

khứ, hiện tại, vị lai là thời gian, gọi là ba đời. Không những không lệ thuộc thời 

gian  mà  còn  không  lệ  thuộc  vào  không  gian,  không  gian  là  cự  li,  xa  gần.  Thời 

gian là quá khứ, hiện tại, vị lai. Nó  không thuộc về không gian  mà cũng không 

thuộc về thời gian, xƣa nay nó vốn nhƣ vậy. 

558  Tập 388 



Hội Sớ gọi đó là điều kiện chủ yếu để đƣợc vãng sanh. Cũng nhƣ nói, đây là điều 

kiện  chủ  yếu  để  phàm  phu  trong  sáu  đƣờng  cầu  sanh  thế  giới  Cực  lạc.  Nhân 

duyên thì có rất nhiều, nhƣng đây là điều kiện đầu tiên. Giáo, hạnh, tín, chứng, là 

câu nói của một bậc tổ sƣ ngƣời Nhật, và đƣợc tôn xƣng là “Nguyên nhân chính 

để sanh đến cõi thật báo thanh tịnh”. Những vị tổ sƣ ngƣời Nhật này đều là những 

vị lƣu học sinh thời nhà Tuỳ Đƣờng ở Trung Quốc. Phần nhiều họ là đệ tử của 

ngài Thiện Đạo, và của đại sƣ Trí Giả, họ là những ngƣời chân truyền của các bậc 

tổ sƣ. Khi về nƣớc họ mang theo giáo lí Đại thừa truyền vào Nhật bản. 

“Và  nói  nhất  niệm  tức  nhất  tâm”,  trong  tông  Tịnh  độ  gọi  là  nhất  tâm  bất  loạn. 

Nhất tâm ở đây là gì? Trong nhất tâm không có hoài nghi, là thanh tịnh, không có 

khởi tâm động niệm,  phân biệt chấp trƣớc. Buông bỏ tất cả  nên nó là nhất tâm. 

“Trong nhất tâm không có hai niệm, trong nhất niệm không có hai tâm”. 

Chỉ quán ngũ, tức quyển thứ năm luận Ma ha chỉ quán nói: Nhất tâm có đủ mƣời 

pháp giới. Mƣời pháp giới từ đâu mà có? Khi khai ngộ, câu sau cùng đại sƣ Huệ 

Năng nói: Đâu chờ tự tánh năng sanh vạn pháp. Vạn pháp tức mƣời pháp giới, 

mƣời pháp giới từ đâu mà có? Từ nhất niệm mà có. Đƣợc sanh ra từ nhất tâm, 

nhất tâm có đủ mƣời pháp giới, nhất niệm có thể sanh vạn pháp. 

“Nên biết nhất tâm là thực thể của vạn hữu, cũng là chân nhƣ”, câu “thực thể của 

vạn hữu”, nói theo cách nói của triết học hiện đại là “bản thể của vạn hữu”, cũng 

có thể hiểu là cả vũ trụ, tất cả vạn pháp từ đó mà sanh ra, không có nó thì không 

có tất cả pháp, có tất cả pháp cho thấy nó có mặt. Vấn đề này chúng ta đã học rất 

nhiều ở phần trƣớc, nhất là cuốn Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền 

Thủ, nói rất cụ thể, rõ ràng, thậm chí còn cụ thể hơn những nhà khoa học ngày 

nay. Đọc những báo cáo khoa học, chúng ta vẫn còn nghi ngờ, nhƣng đọc giáo lí 

Đại thừa thì chúng ta không con nghi ngờ nữa. Vì vậy nhất tâm là bản thể của vạn 

pháp, trong Phật pháp gọi là chân nhƣ, nó là có thực, thực sự có hình thể. Hiện ra 

tất cả hình tƣớng nên gọi là nhƣ, giống nhƣ tánh của nó, sự giống lí của nó. Tánh 

tƣớng không hai, lí sự nhƣ nhất. 

“Lại đƣợc gọi kim cƣơng chân tâm”, kim cƣơng là ví, ví nhƣ không sanh không 

diệt, ví cho sự vĩnh hằng không thay đổi, chân tâm. Vọng tâm là trong nháy mắt 

sẽ trôi qua, nó không thật. “Có thể khai mở mắt tâm cho ngƣời, ở đây không nói 

nhiều để khỏi bị cho vẽ rắn thêm chân”. Phần trƣớc đã nói rất nhiều, không nói 

thêm  nữa.  Nếu  dùng  chân  tâm  thì  rất  dễ  khai  ngộ,  sao  mọi  ngƣời  lại  chấp  mê 

Tập 388  559 



không ngộ? Thực tế mà nói, câu trả lời đã có trong đó rồi. Sao lại không ngộ, là 

do chấp mê. Quí vị cứ ôm chặt tình cảm mê mờ, vì thế mà không khai ngộ. Nếu 

quí vị buông bỏ mê tình thì sẽ khai ngộ ngay. Trong tình cảm mê mờ, quan trọng 

nhất là thân thể, quí vị cho thân thể này là của ta, không gì quan trọng hơn thân 

thể này, sai rồi. Thân này không phải là của ta! Vậy cái gì là của ta? Chân nhƣ 

mới là của ta, tự tánh mới là của ta, nhất tâm là của ta, nhất niệm là của ta, hai 

niệm là không phải. Chân tƣớng sự thật này đƣợc bao nhiêu ngƣời hiểu?  Ngƣời 

đã kiến tánh hiểu, ngƣời đã giác ngộ hiểu, nhƣng ngƣời giác ngộ, kiến tánh lại 

quá ít. Ngày nay nghe đến chúng ta cũng hiểu nhƣng không thể nhận thức một 

cách chân thực, vì sao vậy? Vì sự hiểu biết của chúng ta là giải ngộ, trƣờng thời 

huân  tu  trong  kinh  điển  Đại  thừa,  chúng  ta  có  thể  hiểu  đƣợc,  có  thể  cảm  nhận 

đƣợc, nhƣng đó không phải là cảnh giới cả chính ta, vì sao vậy? Vì ta chƣa thể 

buông bỏ khởi tâm động niệm, thậm chí chúng ta còn phân biệt chấp trƣớc, tất cả 

những thứ này làm trở ngại tự tánh. Nghiệp chƣớng, sở tri chƣớng, nếu ta buông 

bỏ đƣợc hai thứ chƣớng ngại này, thì ta sẽ kiến tánh,  thực sự đại ngộ, ngộ cái gì? 

Y chánh xƣa nay không phải là ta, không còn chấp trƣớc thân này là của ta, cũng 

không chấp trƣớc pháp giới hƣ không này là của ta, tất cả đều buông bỏ hết, xin 

chúc mừng quí vị, quí vị đã thành Phật, quí vị đã chứng ngộ quả vị rốt ráo viên 

mãn. Bởi thế nên gọi nó đã là chân tâm kim cƣơng. Dùng chân tâm nhƣ thế thì có 

thể  giúp  ta  khai  ngộ.  Ai  dùng  thì  ngƣời  đó  khai  ngộ,  khai  mở  mắt  tâm  để  thấy 

đƣợc  chân  tâm,  thấy  đƣợc  chân  tƣớng.  Mở  mắt  tâm  là  quí  vị  thấy  đƣợc  thực 

tƣớng của các pháp, vấn đề mở mắt tâm là nói về phƣơng diện trí tuệ, khai mở 

mắt là nói về tƣớng. 

Chúng ta xem dòng cuối: Chí tâm hồi hƣớng, nguyện sanh sang đó. Phần trƣớc 

đã nói về đức năng trí tuệ. Việc thành công trong tu tập, bất luận thành công lớn 

hay nhỏ, bất luận công đức tu hành đƣợc bao nhiêu, tất cả đều hồi hƣớng, chí tâm 

hồi hƣớng, hồi hƣớng về thế giới Cực lạc, hồi hƣớng đến Phật A di đà, hồi hƣớng 

đến hải chúng thanh tịnh. Tôi chỉ có một mục tiêu đó là cầu sanh tịnh độ để đƣợc 

gần gũi Phật A di đà, đúng nhƣ thế. 

“Chí tâm” đƣợc nói ở đây tức là tâm chí thành theo cách nói của Quán kinh. 

Tứ Thiếp Sớ là cuốn sách chú giải Quán Vô Lƣợng Thọ Phật kinh, nói: Chí tức 

chân, thành là thật. Bây giờ chúng ta so sánh một chút về chí tâm, phần lớn chúng 

ta nói về chân thành, chân thành có nghĩa nhƣ chí tâm, “Muốn làm rõ tu giải hạnh 

nghiệp  thân  miệng  ý  của  tất  cả  chúng  sanh,  cần  phải  bắt  đầu  từ  tâm  chân  thật, 

560  Tập 388 



không đƣợc bên ngoài thể hiện dáng vẻ tinh tấn hiền thiện, mà bên trong lại ôm 

tâm hƣ dối, tham sân si tà nguỵ, gian trá trăm điều. Tánh ác khó xâm nhập, chỉ 

tánh ác kiên cố, việc ấy giống nhƣ rắn rết, tuy khởi ba nghiệp gọi là cái thiện có 

lẩn độc tạp, còn gọi là hạnh hƣ dối, không phải nghiệp chân thật”. 

Mấy câu nói trong Tứ Thiếp Sớ có ý nghĩa rất lớn, chúng ta phải luôn cảnh tỉnh, 

xem chúng ta có thƣờng phạm vào những tội lỗi này không? Trƣớc hết, chúng ta 

có dùng tâm chân thành không? Thế nào là chân? Chân tức là không giả dối. Cần 

dùng tâm chân thành để sống, cần dùng tâm chân thành trong công việc, cần dùng 

tâm chân thành trong việc đối nhân xử thế tiếp vật. Với xã hội hiện tại, chắc chắn 

có  rất  nhiều  ngƣời  nghi  ngờ,  thế  giới  này  là  thế  giới  giả  tạm.  Ngƣời  khác  khởi 

tâm, động niệm đều lừa dối ta, dùng tâm chân thành để đối xử với họ, há không 

phải quá thiệt thòi ƣ? Đúng, quá thiệt thòi. Nhƣng thiệt thòi là chuyện nhỏ, quí vị 

đƣợc  hƣởng  lợi  ích  sau  này  mới  là  chuyện  lớn,  sau  này  đƣợc  lợi  ích  gì?  Vãng 

sanh về nƣớc Phật, gần gũi Di đà, lợi ích này của quí vị quá lớn! Thiệt thòi một 

chút đáng là bao, cần gì phải tính toán! Ngƣời không chịu thiệt thòi thì không thể 

hƣởng  đƣợc  phúc  báo  lớn  lao  đƣợc.  Ngƣời  xƣa  có  câu:  Thiệt  thòi  là  phƣớc. 

Phƣớc đến mà quí vị không đón nhận, đó không phải là ngƣời có trí. Phƣớc báo 

lớn  đang  đến  nhƣ  thế  mà  quí  vị  từ  chối,  đúng  là  ngu  si,  bây  giờ  cầu  mà  không 

đƣợc.  Tự  nhiên  khi  không  mà  phải  chịu  ngƣời  khác  đổ  tiếng  oan,  nhƣng  đó  là 

phƣớc báo lớn nhất. Mình có lỗi, ngƣời khác chê trách chúng ta, phỉ báng chúng 

ta, làm nhục chúng ta, là có nguyên nhân, thực sự có lỗi. Nhƣng nếu ta không có 

lỗi, thì phƣớc đức lại càng lớn hơn. Không có lỗi, sao ta lại gặp sự sỉ nhục này? 

Nếu  đời  này  không  có  thì  kiếp  trƣớc  có,  nhiều  đời  nhiều  kiếp.  Phật  pháp  dạy 

chúng  ta,  con  ngƣời  không  phải  chỉ  có  một  đời,  trong  vô  lƣợng  kiếp  quá  khứ, 

trong tƣơng lai cũng có vô lƣợng kiếp, khi quí vị chƣa ra khỏi vòng luân hồi trong 

sáu đƣờng, trong vô lƣợng kiếp đã lƣu chuyển trong sáu đƣờng, đó là khoảng thời 

gian rất dài, nếu kiếp này ta không tạo nghiệp thì kiếp trƣớc hay trƣớc đó nữa, đã 

tạo  nghiệp.  Cứ  theo  đó  thì  ai  là  ngƣời  không  tạo  nghiệp?  Không  thể  có  chuyện 

đó, ai không kết oán với chúng sanh? Kiếp này ta đƣợc làm ngƣời, có cơ hội đƣợc 

nghe Phật pháp, nhận thức rõ những vấn đề này. Điều tốt nhất là gì? Những điều 

trái ý, ta đều đón nhận. Trong môi trƣờng không thuận lợi, ta cũng vui vẻ cam 

tâm đón nhận để cho nghiệp chƣớng của ta đƣợc tiêu trừ, đức hạnh của ta đƣợc 

thành tựu, trí tuệ chúng ta đƣợc khai mở, đó là chuyện tốt. Không những không 

oán hận mà lại cảm ơn, trong giáo lí Đại thừa gọi đó là “tăng thƣợng duyên”, tức 

là nghịch cảnh cũng có thể giúp nâng cao đức hạnh mình, có thể giúp tăng trƣởng 

Tập 388  561 



trí tuệ của ta, giúp nghiệp chƣớng của ta đƣợc tiêu trừ và giúp chúng ta viên thành 

Phật  đạo.  Bởi  vậy,  ngƣời  thực  sự  tu  tập  giáo  lí  Đại  thừa,  ngƣời  thực  sự  tu  tập 

pháp môn niệm Phật, tâm của họ nhƣ thế nào? Là lòng cảm ơn, lòng từ bi. Đây là 

điều có thực, không phải giả dối. Vì thực nên họ mới có thành công thật sự. Nếu 

là giả, thì đã sai lầm, họ đã đoạ lạc, họ sẽ gây thù kết oán không bao giờ ngƣng 

với tất cả chúng sanh, đó là nỗi khổ không thể kể hết. Ngƣời thông minh, ngƣời 

có chút trí tuệ, họ liền nắm bắt cơ hội ngay trong đời sống này, và nhất định phải 

siêu việt mƣời pháp giới. Có khả năng, có thể nắm vững để siêu việt, nói thật, đó 

là pháp môn tịnh độ, nƣơng tựa vào Phật A di đà. Ngày nay chúng ta không một 

chút  nghi  ngờ  pháp  môn  tịnh  độ,  đƣợc  những  thứ  đó  không  phải  đơn  giản.  Sáu 

mƣơi năm không rời tay, hết lòng tham cứu, càng thâm nhập càng thấy vui, càng 

thâm nhập càng thấy sáng tỏ. Phải thực sự thông đạt sáng tỏ, mới có thể buông bỏ 

tất cả. Thế nào là buông bỏ tất cả? Trong khi giảng bài luôn luôn nhắc nhở bản 

thân,  và  dẫn  dắt  những  ngƣời  cùng học,  đó  là  chân  thật,  không  phải  giả,  không 

phải giả thiết, đó là chân tƣớng sự thật. Tôi đã sống đƣợc đến ngày nay, ngay mai 

chƣa chắc đã còn, không dám nghĩ đến ngày mai. Hôm nay là ngày cuối cung của 

tôi, tôi cần phải làm những công việc này, không phải rõ ràng đó sao? Ngày cuối 

cùng thì cái gì quí vị cũng không thể mang theo đƣợc, kể cả thân thể. Vì vậy tôi 

thƣờng nói, ngày nào còn sống thì thân thể là của mình, tôi sở hữu, áo quần mặc 

trên ngƣời là của tôi, không mặc trên ngƣời là không phải của tôi, đừng nghĩ đến 

nó, không liên quan gì đến tôi. Trong túi quí vị có bao nhiêu tiền, đang trong túi 

thì đó là của quí vị, không còn trong túi thì không còn là của quí vị nữa. Quí vị 

đang ngồi trong phòng này, căn phòng quí vị đang ngồi hôm nay là của quí vị, 

khi ra khỏi phòng rồi thì không còn là của quí vị nữa. Lòng của quí vị tự tại biết 

bao, quí vị sanh trí tuệ, chứ không sanh phiền não. Tồn tại trong lòng quí vị là sự 

cảm ơn, từ bi, không tạo nghiệp chƣớng, không sinh tự tƣ tự lợi, không còn tự tƣ 

tự lợi, cả pháp giới hƣ không cùng một thể với ta. Trên thì cùng một thể với chƣ 

Phật Nhƣ lai, dƣới thì cùng với các loại côn trùng sâu kiến, hoa lá cây cỏ, sơn hà 

đại địa, làm sao không tự tại đƣợc? Quí vị còn vọng niệm nào nữa? Hiển nhiên 

tâm thanh tịnh lộ ra, nhất tâm, nhất niệm lộ ra. Nếu còn một chút gì không buông 

bỏ đƣợc, nó liền trở ngại nhất tâm, nhất niệm, không thể hiện tiền. 

Tứ Thiếp Sớ nói rất cụ thể: “Tất cả nghiệp thân, miệng, ý của chúng sanh”, thân 

là những gì anh ta đã làm, miệng là những gì anh ta đã nói, ý là những gì anh ta 

suy nghĩ, giải và hành những gì anh ta tu tập. Giải là hiểu rõ lời dạy của chƣ Phật 

Bồ tát. Hành là gì? Theo đó để làm, thật tu. 

562  Tập 388 



“Cần dùng tâm chân thành để làm”, câu này rất cấp bách, thật tâm để làm. Thế 

nào là chân? Đƣa ra một phƣơng hƣớng ngƣợc lại, quí vị đã hiểu rõ quí vị sẽ biết 

thế nào là chân. “Không đƣợc bên ngoài thì giả dạng hiền thiện tinh tấn”. Giả vờ, 

bên ngoài thì làm rất tốt, mạnh mẽ tinh tấn, nhƣng bên trong thì thế nào? Không 

buông bỏ tự tƣ tự lợi, thị phi nhân ngã, tham, sân, si, mạn, nghi, tất cả những thứ 

này là giả. Bởi vậy nên giác ngộ, đừng mê lầm. Con ngƣời nên tự biết bản thân, 

những  thứ  nhƣ  tham,  sân,  tà  nguỵ,  gian  trá  là  những  tánh  ác,  liệu  đã  buông  bỏ 

đƣợc những tập tánh bất thiện chƣa? Nếu chƣa buông bỏ thì phải biết rằng, những 

tâm niệm nhƣ vậy đang chế tạo luân hồi trong sáu đƣờng, luân hồi sáu đƣờng vì 

thế mà hiện ra. Hƣ giả, tham sân tà nguỵ, gian trá trăm chiều là nguyên nhân để 

đƣa đến luân hồi sáu đƣờng. Nếu có những thứ này thì có sáu đƣờng. Nếu không 

có niệm này thì quí vị đã vƣợt qua nó, quí vị đang dùng chân tâm, đó là vọng tâm, 

đó không phải là chân tâm. Những gì vọng tâm tạo ra đó là sáu đƣờng, mƣời pháp 

giới. Chân tâm biến hiện ra, là cõi Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật, Bồ tát, 

thế giới Cực lạc, thế giới Hoa tạng là chân tâm. Đại sƣ Huệ Năng minh tâm kiến 

tánh, vắt tắt chỉ bày nó ra. Hình dáng của chân tâm thế nào? Thanh tịnh. Đâu ngờ 

tự tánh vốn thanh tịnh, quí vị đã hiểu rồi, không thanh tịnh là vọng tâm. Thanh 

tịnh là chân tâm, chân tâm là không sanh không diệt. Niệm hiện tại của chúng ta, 

niệm trƣớc vừa diệt, niệm sau liền sanh khởi, tâm sanh diệt nhƣ thế là giả, không 

phải  chân,  chân  tâm  là  không  sanh  không  diệt,  chân  tâm  vốn  không  dao  động. 

Dao động là gì? Chuyển động theo ngoại cảnh. Môi trƣờng bên ngoài, nếu thuận 

theo ý mình thì nổi tâm tham, tham đắm. Nếu trái với ý muốn của mình thì ghét 

bỏ nó. Sáu căn của quí vị chạy theo môi trƣờng bên ngoài sanh tham sân si mạn 

nghi, sanh ra thất tình ngũ dục, đây gọi là gì? Tâm chuyển theo cảnh, tâm nhƣ thế 

là vọng tâm. Chân tâm không chạy theo ngoại cảnh, chân tâm là biết đƣợc “phàm 

sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Bất luận là cảnh giới nào hiện ra, thì tâm ấy vẫn 

nhƣ nhƣ bất động, đó mới là chân tâm. Bởi thế chân tâm không phải tâm luân hồi, 

vọng tâm là tâm luân hồi. Khi vọng tâm làm chủ thì ba nghiệp thân khẩu ý đều là 

nghiệp  luân  hồi,  quí  vị  không  vƣợt  ra  khỏi  luân  hồi.  Nếu  quí  vị  thật  sự  chuyển 

đƣợc nó, tôi không còn chạy theo ngoại cảnh nữa, dùng tâm chân thành để làm 

việc.  Chân  thành  với  bản  thân,  chân  thành  với  cuộc  sống,  công  việc  cũng  phải 

chân thành, đối nhân tiếp vật chẳng điểu gì là không chân thành. Dùng tâm chân 

thành để niệm Phật cầu sanh tịnh độ, xin chúc mừng quí vị, quí vị đã thành công 

viên mãn trong đời sống này rồi, quí vị đã thành Phật rồi. Nếu ngoại hình quí vị 

làm  ra vẻ không tệ, giống nhƣ  một  ngƣời Phật tử, nhƣng tập khí phiền não bên 

Tập 388  563 



trong không một chút thay đổi, đó là giả dối. Nói theo cách của Tứ Thiếp Sớ là 

“tánh ác khó đổi”. Hay nói theo Quát Hồ là “tánh ác kiên cố”. Nói trắng ra, anh ta 

đã sai lầm, anh ta cho đó là cách nhìn đúng đắn, làm rối loạn, làm sai lệch đi. Xã 

hội ngày nay, ai không giả dối? Nhƣng quí vị nên dùng tâm chân thành đối đãi 

với họ, quí vị có thiệt thòi, có bị mắc lừa, kém cỏi, ngƣời xƣa có câu: Ngƣời ngốc 

có phƣớc của ngƣời ngốc. Bị thiệt thòi là có phƣớc. Ý của câu nói này rất sâu sắc, 

có học vấn cao, có nhiều lí thuyết. Nói thẳng là họ không bị thiệt thòi, quả là họ 

không bị mắc lừa, anh ta có nhiều điều kiện, vì thế kiểu ngộ nhận này, tất cả đều 

chạy theo tập khí phiền não, đó là sự sai lầm. “Làm nhƣ rắn rết”, đây là những 

loại rắn độc thú dữ, toàn làm hại, không có một chút lợi ích. “Tuy khởi ba nghiệp, 

nhƣng đều là cái thiện độc hại”. Bên ngoài tựa nhƣ toàn làm những việc tốt nhƣ 

bố thí, trì giới, tinh tấn, nhẫn nhục, nhƣng bên trong thì thế nào? Bên trong không 

dứt trừ đƣợc tham, sân, si, mạn, nghi, đây gọi là cái thiện dính độc, hay còn gọi là 

việc làm giả dối. Ai biết đƣợc? Phật, Bồ tát, quỉ thần. Bởi thế nó không đƣợc gọi 

là  nghiệp  chân  thật,  nó  không  phải  chân  thật,  nó  thực  sự  không  phải  là  nghiệp 

thiện,  đích  thực  nó  là  giả.  Những  hành  động  nhƣ  thế  ngƣời  thế  gian  không  thể 

biết đƣợc, họ chỉ đánh lừa đƣợc ngƣời thế gian, nhƣng Phật, Bồ tát biết rất rõ, trời 

cao sẽ bắt những ngƣời này. Đây là những phƣơng tiện chỉ cho chúng ta thấy tâm 

chân thành là thứ đáng quí, mỗi niệm không đƣợc quên nó, nếu quên nó thì vấn 

đề trở nên nghiêm trọng. Dứt khoát không sợ thiệt thòi, không sợ mắc lừa, không 

sợ bị hãm hại. 

Khi chƣa thành Phật, Thích Ca Mâu Ni tu hạnh Bồ tát, gặp vua Ca lợi. Vua Ca 

lợi, Ca lợi là tiếng Phạn, dịch sang chữ Hán là bạo chúa, đây là một ông vua hôn 

dung vô đạo, nên có tên là Ca lợi. Ngài bị vua Ca lợi xử tử lăng trì, cắt hết thân 

thể, rất oan ức, nhƣng ngài không hề oán hận mà lại cảm ơn vua. Vì sao vậy? Vì 

việc  đó  khiến  cho  ngài  nhanh  chóng  thành  Phật.  Mỗi  khi  chúng  ta  gặp  tai  nạn, 

gặp ai hãm hại, ta nên cảm ơn họ, họ sẽ giúp ta vãng sanh, ta vãng sanh sớm hơn, 

thành Phật nhanh hơn, điều này đúng, không sai chút nào. Không giữ lòng ác với 

ngƣời làm hại mình, cho dù họ có hãm hại mình đi nữa cũng không ôm lòng oán 

hận, vì sao vậy? Vì ta biết rằng họ với với ta là một thể. Nhƣ răng cắn nhầm lƣỡi, 

đầu  lƣỡi  bị  chảy  máu,  liệu  có  giận  răng  không?  Tất  nhiên  không.  Vì  sao?  Vì 

chúng cùng một cơ thể. Đời này đƣợc mấy ngƣời nhận ra điều này, biến pháp giới 

hƣ không giới cùng một thể với ta, chỉ có Phật, Bồ tát mới nhận ra. Khoa học và 

triết học vẫn chƣa đạt đến cảnh giới này, chƣ Phật Bồ tát đã ở trong đó rồi. Chúng 

ta nên học theo để có thể thực sự nhập vào cảnh giới đó. Thật sự khế nhập đƣợc 

564  Tập 388 



rồi, thì quí vị sẽ đƣợc lợi ích, biểu hiện ra bên ngoài là pháp hỷ sung mãn, thƣờng 

sanh  hoan  hỷ  tâm.  Ngƣời  thƣờng  cũng  có  thể  nhận  ra,  nhận  ra  điều  gì?  Quí  vị 

hoan  hỉ,  không  còn  phiền  não,  quí  vị  từ  bi,  không  còn  ý  niệm  hãm  hại  ngƣời 

khác. Tâm trạng này giống nhƣ trong kinh đã nói: “ban bố lợi ích chân thật”, quí 

vị đã ban bố lợi ích chân thật, trí tuệ chân thật cho mình, cho tất cả chúng sanh. 

Dƣới  đây  chúng  ta  sẽ  nói  về  hồi  hƣớng.  “Hồi  hƣớng  tức  là  dùng  tất  cả  những 

thiện  căn  mình  tu  tập  đƣợc,  hƣớng  về  chúng  sanh,  hƣớng  về  Phật  đạo”.  Hồi  là 

chuyển lại, hồi chuyển. Hƣớng là hƣớng về một mục tiêu. Tôi dùng tất cả những 

công  đức,  thiện  căn  mà  tôi  tu  tập  đƣợc,  không  dành  riêng  cho  mình,  cũng  nhƣ 

nói,  bản  thân  tôi  không  hƣởng  thụ  một  mình  mà  dành  cho  ai?  Dành  cho  tất  cả 

chúng sanh, hƣớng về tất cả chúng sanh, hƣớng về đạo Phật. Hƣớng về Phật đạo 

là kì vọng chánh pháp đƣợc dài lâu, hƣớng về chúng sanh là hi vọng chúng sanh 

phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Đệ tử của nhà Phật, nên học đƣợc công đức trí 

tuệ  trong  ngôi  nhà  Phật  pháp,  khẳng  định  phải  làm  đƣợc  nhƣ  vậy.  Họ  không 

không hƣởng thụ, học đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Năm ba mƣơi tuổi, Phật Thích 

Ca Mâu Ni thành đạo, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, nhƣng ngài không 

đến thế giới Hoa tạng, ngài không đến thế giới Cực lạc, ngài ở lại đây với chúng 

ta tám mƣơi năm. Ngƣời xƣa nói ngài nhập Niết bàn năm tám mƣơi tuổi, những 

ngƣời ở các quốc gia khác nói ngài diệt độ năm bảy mƣơi chín. Thành đạo năm 

ba  mƣơi tuổi, bắt đầu dạy dỗ, sống đời sống của nhà sƣ  khổ  hạnh, để  làm tấm 

gƣơng cho hậu thế chúng ta. Ngài có thể hƣởng vinh hoa phú quí không? Ngài có 

điều kiện để thực hiện việc này. Quí vị xem kinh Đại thừa ghi: Lúc bấy giờ mƣời 

sáu vị vua các nƣớc lớn ở Ấn độ đều lạy ngài làm thầy, giống những vị quốc sƣ 

hiện  tại,  ngài  không  phải  quốc  sƣ  cho  một  nƣớc  mà  là  quốc  sƣ  đến  mƣời  sáu 

nƣớc, đây là nƣớc lớn, chƣa kể nƣớc nhỏ. Những vị đại thần, quốc vƣơng, trƣởng 

giả giàu có này đều đến cúng dƣờng Phật Thích Ca Mâu Ni, thì còn thiếu thứ gì 

nữa! Quí vị xem  Phật ứng xử thế nào? Phật không tiếp nhận, cung điện lầu các 

đƣợc dựng lên, ngài không nhận, ngài chỉ sống cuộc sống rày đây mai đó, đêm 

ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một bữa, ngài sống nhƣ thế, không có nơi cƣ trú nhất 

định. Tăng đoàn khá đông, theo cách tính của tôi, ít nhất cũng hơn ba ngàn vị, 

một tập thể khá đông. Sau khi thời khoá buổi sáng xong, Phật dẫn đại chúng đi 

khất thực, buổi trƣa sau khi ngọ trai xong đi kinh hành, sau khi kinh hành xong là 

lúc giảng kinh dạy học, bốn mƣơi chín năm nhƣ một ngày, chỉ dạy học mà thôi, 

ngoài ra không có hoạt động nào khác, không cùng nhau tu Phật thất, cũng không 

tu thiền thất. Ngày nay những hoạt động Phật sự nhƣ thế này hoàn toàn vắng mặt 

Tập 388  565 



trong thời đại Phật Thích Ca Mâu Ni. Khi Phật còn tại thế, ngài chỉ giảng kinh và 

dạy  học,  mỗi  ngày  đều  lên  lớp  cùng  đại  chúng,  nghiên  cứu,  thảo  luận,  giải  đáp 

những thắc mắc, họ là một đoàn thể nhƣ thế, chúng ta phải nhận thức về vấn đề 

này.  Nói  một cách nghiêm túc, họ không có những hoạt động tôn giáo, họ giáo 

dục xã hội, họ không phải một tổ chức tôn giáo. Mục tiêu của giáo dục tôn giáo là 

giúp  tất  cả  chúng  sanh  lìa  khổ  đƣợc  vui.  Muốn  thoát  khổ  đƣợc  vui  nên  dùng 

phƣơng pháp giáo dục để giải quyết. Phật biết đƣợc nỗi khổ của chúng sanh từ 

đâu mà có, từ mê hoặc mà có. Ngài cũng biết rất rõ chân tƣớng của nhân sinh vũ 

trụ. 

Trong bốn mƣơi chín năm đức Thế Tôn giang kinh thuyết pháp, ngài đã dạy điều 

gì? 

Năm xƣa, độ hơn ba mƣơi năm trƣớc, ở Đài loan, tôi nhớ lúc bấy giờ là tết Âm 

lịch, có cặp vợ chồng trẻ, họ là những giáo sƣ đại học, đến thăm tôi ngày tết, họ 

nói với tôi: Chúng con đang giảng dạy ở đại học Phụ Nhân, những giờ ngoại khóa 

chúng con mở một lớp học, gọi là Phổ Hiền Bồ tát Hạnh Nguyện Phẩm, ở lớp học 

Đại Thiên Phật. Tốt! Tôi nói. Tôi đƣa ra một vấn đề hỏi vợ chồng anh này: Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  kinh  dạy  học  suốt  bốn  mƣơi  chín  năm,  cuối  cùng  ngài 

dạy  những  gì?  Anh  dùng  một  câu  để  trả  lời  tôi,  không  dài  dòng,  một  câu  thôi. 

Trong bốn mƣơi chín năm Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng những gì? Suy nghĩ 

năm sáu phút vẫn không đƣa ra đƣợc câu trả lời. Vì tôi giới hạn cho anh ấy chỉ 

một câu. Thật sự không nghĩ ra, cuối cùng anh ta hỏi tôi, tôi trả lời: Kinh Bát Nhã 

có một câu gồm bốn chữ, đó là “Thật tƣớng các pháp”, tôi nói dùng câu này trả 

lời đã đƣợc chƣa? Ý của câu này là chân tƣớng các pháp của vũ trụ và nhân sinh, 

đó là điều Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt cuộc đời mình. Vợ chồng anh ta 

đồng ý. Khi quí vị hiểu rõ ràng minh bạch chân tƣớng của tất cả pháp, thì lúc đó 

quí vị mới khai ngộ, quí vị mới lìa khổ đƣợc vui. Vì vậy Phật giúp tất cả chúng 

sanh lìa khổ đƣợc vui bằng phƣơng pháp giáo dục. Vì giáo dục có thể giúp tất cả 

chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, giáo dục cũng có thể giúp đỡ xã hội thoát khổ đƣợc 

vui, cũng có thể giúp một đất nƣớc thoát khổ đƣợc vui, cũng có thể giúp đỡ cả thế 

giới thoát khổ đƣợc vui, nó rất kì diệu. 

Các  bậc  cổ  Thánh  tiên  Hiền  rất  thông  minh,  khi  Phật  giáo  chƣa  truyền  đến  đất 

nƣớc này, chắc chắn là chƣa đến, câu nói này không phải đƣợc nghe từ nhà Phật. 

Ngƣời xƣa nói: “Xây dựng đất nƣớc, lấy học làm đầu”, câu này trong Lễ ký , Học 

ký  .  Giới  học  thuật  ngày  nay  đã  chỉ  ra  thời  gian  bộ  Lễ  ký    hình  thành  khoảng 

566  Tập 388 



trƣớc đời nhà Hán, thời đại Xuân thu chiến quốc, lúc bấy giờ Phật giáo chƣa đƣợc 

truyền vào, ngƣời xƣa rất coi trọng giáo dục, vì giáo dục có thể giải quyết tất cả 

mọi vấn đề. Phật đã rõ nên ngài dùng phƣơng pháp giáo dục để giải quyết tất cả 

những vấn đề về thế gian và xuất thế, có thể đạt đến lợi ích công đức rốt ráo viên 

mãn,  chúng  ta  không  thể  không  biết  vấn  đề  này.  Bởi  thế  ý  nghĩa  của  chữ  hồi 

hƣớng  cực  kì  sâu  rộng,  không  vì  bản  thân,  vì  ngƣời  khác.  Những  gì  tôi  tu  tập 

đƣợc, học tập đƣợc, dạy dỗ đƣợc, truyền bá đƣợc, tất cả đều vì ngƣời khác, không 

có cái gì dành cho tôi cả. Thực hiện triệt để vô ngã, quên cái tôi. Vì sao phải vì 

mọi ngƣời? Vì  mọi ngƣời tức là thực sự vì  mình, là bởi ta và ngƣời không hai. 

Biết rằng biến pháp giới hƣ không với mình là một thể, nhất thể. Bởi thế, giáo lí 

Đại thừa nói: “vô duyên đại từ”, từ bi là thƣơng yêu, vô duyên là không kèm theo 

điều kiện, yêu thƣơng không điều kiện, nhƣ tình cảm cha con, cha mẹ yêu thƣơng 

con cái, con cái yêu thƣơng cha mẹ, đó là thiên bẩm, không kèm theo điều kiện 

nào nữa. “Đồng thể đại bi”, đại bi là thƣơng xót chúng sanh đang chịu khổ, giúp 

họ giải quyết khổ nạn vì chúng sanh với ta là một thể, giúp đỡ chúng sanh là tự 

giúp đỡ mình. Chỉ có ngƣời hiểu tƣờng tận thật tƣớng các pháp mới có thể thực 

hiện  đƣợc  việc  này,  mới  có  thể  vui  vẻ  làm,  không  thấy  mỏi  mệt.  Bởi  vậy  Phật 

Thích Ca không làm quốc vƣơng, ngài buông bỏ hết mọi sự nghiệp của thế gian 

để làm một ngƣời giáo sƣ, làm nghề giáo, suốt đời dạy học. Xuất hiện tại thế gian 

với một thân phận nhƣ vậy chứ không phải tôn giáo. 

Cuối đoạn hồi hƣớng nói: “Ngƣời nguyện sang nƣớc kia nên quay về tín hạnh của 

tự  thân  để  hƣớng  đến  chỗ  vãng  sanh”.  Việc  hồi  hƣớng  này  đã  nói  cụ  thể  cho 

chúng ta. Hƣớng đến nơi nào? Dùng lòng tin bền chắc của mình, tất cả hạnh của 

bản thân. Hạnh ở đây là bỏ ác tu thiện, tự hành hóa tha, đem tất cả những thành 

tựu, nhà Phật gọi là công đức, tức là thành tựu, hƣớng đến chỗ vãng sanh, không 

có  chỗ  nào  khác,  chỉ  có  một  phƣơng  hƣớng,  mong  đƣợc  vãng  sanh  đến  tịnh  độ 

của  Phật  A  di  đà,  hi  vọng  thân  cận  Phật  A  di  đà.  Việc  tu  tập  của  ta  chƣa  đƣợc 

viên mãn, sanh đến thế giới Cực lạc để thân cận Phật A di đà. Thế giới Cực lạc là 

một trƣờng học, vƣờn của ngôi trƣờng này rất rộng, rộng gấp mấy lần cõi Ta bà 

của chúng ta, Phật A di đà chủ trì việc dạy học ở đây. Khi quí vị đến thế giới Cực 

lạc là thấy ngay Phật A di đà, Phật A di đà hiện vô lƣợng vô biên thân. Ở thế giới 

Cực lạc không chỉ có một Phật A di đà, một Phật A di đà đƣợc thấy ở chỗ này, 

nhƣng không thấy ở chỗ kia. Nhƣng ở thế giới Cực lạc, chỗ nào cũng có thể thấy 

Phật A di đà, chỗ nào cũng có giảng đƣờng, đến đó quí vị sẽ thấy Phật A di đà 

đang giảng kinh ở giảng đƣờng, quí vị có thể tham dự vào một trong những giảng 

Tập 388  567 



đƣờng đó. Đến thế giới Cực lạc quí vị cũng có thần thông, cũng có thể biến hoá, 

nếu dùng thần thông của quí vị để biến hoá, mỗi giảng đƣờng ở thế giới Cực lạc 

đều có quí vị trong đó, mỗi giảng đƣờng đều có Phật A di đà đang giảng pháp, 

mỗi giảng đƣờng đều có quí vị đang nghe kinh, làm đƣợc hết, không phải không 

làm  đƣợc.  Không  những  có quí  vị  đang  nghe kinh,  mà  đồng  thời  quí  vị  có  thể 

biến  thành  vô  lƣợng  vô  biên  thân  đi  đến  các  tịnh  độ  của  chƣ  Phật  trong  mƣời 

phƣơng,  đi  hỏi  thăm,  đi  cúng  dƣờng  Phật,  đi  nghe  Phật  thuyết  pháp,  quí  vị  có 

những năng lực lớn lao nhƣ thế. Phần lớn những năng lực đó đều do bốn  mƣơi 

tám lời nguyện Phật A di đà gia trì cho quí vị, nếu không có Phật gia trì thì quí vị 

không thể có năng lực nhƣ thế, nhờ Phật gia trì quí vị mới có năng lực nhƣ thế. 

Tham  học  mƣời  phƣơng  tức  là  tu  cả  phƣớc  và  tuệ,  quí  vị  đi  lạy  Phật,  đi  cúng 

dƣờng Phật, đó là tu phƣớc. Nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, là để mở trí tuệ, 

phƣớc tuệ song tu. Mãi mãi xa rời luân hồi, mãi mãi thoát li khỏi mƣời pháp giới. 

Bởi vậy muốn bƣớc vào cảnh giới tịnh độ, không thể không phát tâm này. Vì thế 

ngƣời tu tịnh độ hoàn toàn hiểu rõ, họ nhất tâm nhất ý muốn về thế giới Cực lạc, 

nhất tâm nhất ý là muốn thân cận Phật A di đà. 

Phần tiếp theo, “Quán kinh cũng nói đến tâm phát nguyện hồi hƣớng trong tam 

tâm. Một là tâm chí thành, hai là thâm tâm, ba là tâm phát nguyện hồi hƣớng. Đủ 

cả ba tâm này có thể sanh sang nƣớc đó”. Không thể thiếu đƣợc ba thứ tâm này. 

Thứ nhất là  chí thành, chân thành đến cực độ gọi là chí thành. Thứ hai  là thâm 

tâm,  thâm  tâm  hơi  khó  hiểu,  những vị  đại  đức  ngày  trƣớc  chú  giải  rất  rõ  ràng, 

nhƣng ngƣời đời nay đọc vẫn không hiểu. Chú giải ngày xƣa gọi là “hiếu thiện 

hiếu đức”,  hiếu thiện hiếu đức gọi là thâm tâm. 

Khoảng hơn hai mƣơi mấy năm trở lại đây, tôi giảng về thâm tâm trong ba tâm, 

tôi không dùng lời chú giải của ngƣời xƣa, mà nói đề kinh trong kinh Vô Lƣợng 

Thọ. Thế nào là thâm tâm? Thanh tịnh, bình đẳng, giác là thâm tâm, tự thọ dụng 

đấy. Tâm chí thành là chân tâm, chân tâm đối với chính mình là thanh tịnh, bình 

đẳng, giác, đó là thâm tâm. Đôi với ngƣời khác đại từ đại bi, tâm phát nguyện hồi 

hƣớng  là  đại  từ  đại  bi,  với  mọi  ngƣời.  Hồi  hƣớng  cho  tất  cả  chúng  sanh,  hồi 

hƣớng thế giới Cực lạc, hồi hƣớng cầu vãng sanh tịnh độ, cầu thân cận Phật Di 

đà. Bởi thế ngƣời đầy đủ ba tâm này chắc chắn sẽ sanh sang nƣớc đó, nƣớc đó 

chính là thế giới Cực lạc. 

568  Tập 388 



“Hội sớ viết: Phàm hồi hƣớng, có tự lực hồi hƣớng, có tha lực hồi hƣớng. Nếu tự 

mình làm, hƣớng đến quả báo sau này, đó là tự lực”. Hồi hƣớng có hai loại, tự lực 

và  tha  lực.  Tha  lực  là  nhờ  Phật  A  di  đà  gia  trì.  “Chuyển  những  việc  làm  của 

mình”, nghĩa là công đức tu tập của mình nhƣ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền  định,  bát  nhã,  tất  cả  những  việc  này  đều  tự  mình  làm,  làm  cho  mình.  Tu 

hạnh Bồ tát, hi vọng tƣơng lai sẽ thành đạo Bồ tát, chứng thành quả vị Phật, tất cả 

những thứ này thuộc tự lực, quan trọng của việc này là không cầu phƣớc báo của 

nhân gian, điều này rất quan trọng. 



Đem tất cả những gì mình tu tập đƣợc để cầu phƣớc báo nhân thiên là sai lầm, 

liệu đạt đƣợc không? Đƣợc. Tất cả những công đức tu hoc của quí vị sẽ đến ngay. 

Không cầu phƣớc báo trời ngƣời là loại thứ nhất. 

Loại thứ hai là chuyên nhờ vào nguyện của Phật, không tự khích lệ bản thân đó là 

tha lực. Đó không phải là hồi hƣớng của phàm tình nên còn gọi không hồi hƣớng. 

Ý của từ không hồi hƣớng là không dựa vào chính mình, chỉ nhờ năng lực ngƣời 

khác,  cách  hồi  hƣớng  nhƣ  thế  ngƣời  phàm  tình  không  thể  biết  đƣợc,  nên  gọi  là 

không hồi hƣớng”. Đây là một pháp môn tịnh độ, nếu quí vị nghe pháp môn này 

gọi là pháp môn không hồi hƣớng thì đừng nên hiểu lầm về ý nghĩa của chữ này. 

Rất  khó  nói  cụ  thể  đoạn  này,  tịnh  tông  gọi  là  pháp  môn  không  hồi  hƣớng,  có 

ngƣời tu hay không? Có, là ngƣời nhất tâm niệm Phật, họ không hồi hƣớng theo 

nghi  thức,  vì  sao?  Mỗi  câu  niệm  Phật  đều  cầu  sanh  tịnh  độ,  mỗi  câu  danh  hiệu 

Phật đều mong muốn đƣợc thân cận Phật A di đà, vì thế việc hồi hƣớng của họ đã 

tan  vào  trong  câu  niệm  Phật.  Tôi  niệm  Phật  không  mong  cầu  gì  khác,  mỗi  câu 

danh hiệu Phật đều để cầu sanh tịnh độ, thân cận Phật Di đà, nên không cần hình 

thức nữa, đây gọi là không hồi hƣớng. Nhất tâm chuyên niệm, không phân tâm, 

hồi hƣớng cũng buông bỏ luôn vì sợ lẩn tạp niệm, sợ gián đoạn, đó mới là sự hồi 

hƣớng đúng đắn. 

Đại phẩm Bát nhã, tức là kinh Bát nhã nói: “Bồ tát hồi hƣớng nhƣ vậy thì không 

còn nghĩ lung tung, không còn thấy lung tung, không còn tâm loạn động”. Đây 

đang nói đến không hồi hƣớng, pháp môn không hồi hƣớng của Bồ tát tu tập, hồi 

hƣớng không hồi hƣớng, họ không còn rơi vào suy nghĩ lung tung, nghĩ về sự hồi 

hƣớng, nghĩ về một mục tiêu, một phƣơng hƣớng, nghĩ nhƣ vậy, chỉ cần có nghĩ 

đã gọi là vọng tƣởng. Thấy điên đảo, kiến ở đây là kiến giải, tƣởng là suy nghĩ, 

Tập 388  569 



vẫn  còn  những  kiến  giải  sai  lầm.  Tâm  điên  đảo,  tâm  vẫn  còn  ý  niệm,  vẫn  khởi 

tâm động niệm. Tôi nghĩ về tƣơng lai sẽ đi về một nơi, một mục đích. “Vì sao 

vậy?  Vì  Bồ  tát  không  còn  tham  đắm  việc  hồi  hƣớng”.  Bồ  tát  không  còn  tham 

muốn  sanh  về  thế  giới  Cực  lạc,  không  còn  tham  muốn  thân  cận  Phật  A  di  đà, 

nhƣng vẫn quyết định đến thế giới Cực lạc, quyết định đến học tập với Phật A di 

đà. Tuy đến thế giới Cực lạc, nhƣng không tham đắm thế giới Cực lạc. Tuy thấy 

Phật A di dà nhƣng không quyến luyến Phật A di đà. Loại hồi hƣớng không hồi 

hƣớng này lại đƣợc tôn xƣng “vô thƣợng hồi hƣớng”. Quát Hồ  có cách  lí giải: 

“Trong mắt phàm tình cho rằng đó là không hồi hƣớng”. Ngƣời phàm phu nhƣ 

chúng ta thấy họ nhƣ không hồi hƣớng, nhƣng thực tế thì sao? Trên thực tế họ đã 

thực hiện vô thƣợng hồi hƣớng, vì sao vậy? Vì nó đã tƣơng ứng với sự viên mãn 

của tánh đức, giống nhƣ trong tự tánh không có phân biệt, không có chấp trƣớc, 

không  có  khởi  tâm,  không  có  động  niệm.  Tuy  hàng  ngày  vẫn  niệm  Phật,  nghe 

kinh, tụng đọc, nhƣng niệm Phật mỗi ngày với tâm thanh tịnh, không vƣớng một 

hạt bụi trần, trong tâm họ có sự cầu nguyện không? Có. Nhƣng không cần hình 

thức, có cầu nguyện nhƣng chẳng khác không cầu nguyện, có niệm nhƣng chẳng 

khác không niệm, con ngƣời này đã nhập vào cảnh giới tam muội, những ngƣời 

phàm phu không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Chẳng những phàm phu trong sáu đƣờng 

không thể hiểu con ngƣời này, mà pháp giới tứ thánh cũng nhƣ vậy. Trong mƣời 

pháp giới có Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật. Kiểu niệm Phật này gọi là thực 

tƣớng niệm Phật, một trong bốn loại niệm Phật, công đức chân thật. 

Chúng ta xem tiếp phần dƣới: “Nói chung Tịnh độ là pháp môn tha lực”. Là pháp 

môn cần nhờ oai thần bổn nguyện Phật A di đà gia trì. Sáu chữ danh hiệu Di đà 

và nguyện hải nhất thừa đều là tha lực, là Phật A di đà gia trì. Sáu chữ Nam mô A 

di đà Phật. Phật A di đà đã dùng phƣơng pháp này, phƣơng pháp chấp trì danh 

hiệu,  tiếp  dẫn  mƣời  phƣơng  chúng  sanh.  Những  ngƣời  có  tín  có  nguyện  muốn 

niệm  một  câu  danh  hiệu  Phật  là  đã  có  duyên  với  Phật  A  di  đà,  vì  Phật  cứu  độ 

ngƣời có duyên. 

Nguyện hải nhất thừa là thế giới Cực lạc, thế giới Cực lạc là Phật A di đà làm nên 

thành  công  của  nguyện  hải  Nhất  thừa.  Làm  sao  để  thế  giới  Cực  lạc  đƣợc  thành 

tựu? Là nhờ bốn mƣơi tám lời nguyện, là cảnh giới đƣợc biến hiện bởi bốn mƣơi 

tám  lời  nguyện,  tất  cả  đó  là  tha  lực.  “Nay  nƣơng  theo  nguyện  của  Phật”,  hoàn 

toàn nƣơng nhờ vào Phật A di đà. Phật A di đà phát bốn mƣơi tám lời nguyện, 

bản thân chúng ta cũng phát bốn mƣơi tám lời nguyện, lời nguyện của chúng ta 

570  Tập 388 



hoàn toàn tƣơng ứng với lời nguyện Phật A di đà. Hồi hƣớng để vãng sanh, đó là 

vô thƣợng hồi hƣớng. Giống nhƣ tâm, nguyện, đức, hạnh của Phật A di đà, tất cả 

những  hình  thức  hoàn  toàn  có  thể  buông  bỏ,  đây  là  những  điều  đƣợc  nói  trong 

Phật pháp. Phật pháp trọng thực chất, xem nhẹ hình thức, có thể hoàn toàn không 

cần đến hình thức. “Vì thế có thể có niệm tịnh tín, đem tất cả thiện căn chí thành 

hồi hƣớng thì tuỳ nguyện mà đƣợc vãng sanh”. Tất cả những điều này do Thế tôn 

nói trong kinh điển. Điều quan trọng để sanh một niệm tịnh tín, then chốt là trong 

hai chữ “nhất niệm”, một niệm thanh tịnh một niệm Phật, niệm niệm thanh tịnh 

niệm niệm Phật. Đem tất cả những thiện căn đó, trong pháp thế gian thì thiện căn 

có  ba  loại,  đó  là  không  tham,  không  sân  và  không  si.  Đối  lập  với  ba  độc  phiền 


não là ba thiện căn. Hiện tại chúng ta nói năm độc, đối lập với năm độc là năm 

thiện căn, không tham, không sân, không si, không mạn và không nghi. Vì sao? 

Vì ngày nay chúng ta có thể thấy đƣợc sự nghiêm trọng của thiên tai về nghi và 

mạn. Ngạo  mạn kéo theo động đất,  hệ quả của hoài nghi là sự lung lay  của địa 

cầu,  địa  cầu  lung  lay  thì  đấy  đai  sẽ  lún  xuống  đại  dƣơng,  núi  cao  đổ  xuống. 

Nguyên nhân của những hiện tƣợng đó là gì? Niềm tin của chúng ta bị đánh mất 

thì  sẽ  kéo  theo  những  hiện  tƣợng  đó.  Nếu  niềm  tin  của  chúng  ta  kiên  định  thì 

sông núi đất đai cũng kiên cố, không xảy ra những hiện tƣợng nhƣ vậy. Bởi vậy 

chúng ta phải thêm hai thứ thiện căn nữa vào ba thứ thiện căn đã có. Một ngƣời tu 

hành chân chánh, không ai là không tuỳ nguyện đƣợc vãng sanh. Nhƣ trong lời 

khai  thị  trong  Hội  Sớ:  “Chỉ  tại  tin  một  niệm,  không  cần  niệm  nhiều  ít”.  Niệm 

Phật đƣợc bao nhiêu không quan trọng, cốt là tin ở một niệm, một niệm tịnh tín 

mới quan trọng! Tiếc là lòng tin của chúng ta không vững vàng, niệm đầu thì tin 

nhƣng  niệm  thứ  hai  thì  hết  tin,  giờ  phải  làm  sao?  Niệm  bao  nhiêu  chi  bằng 

phƣơng pháp niệm tốt một thứ, chỉ tin ở một niệm, không cần niệm nhiều ít, điều 

này là dùng lí để nói. 

Nếu nói về sự, chúng ta xem cƣ sĩ Hoàng Niệm Lão đã làm tấm gƣơng cho chúng 

ta, trƣớc khi vãng sanh độ  sáu tháng, ông bỏ  tất cả  những ràng buộc, nhất tâm 

niệm Phật, mỗi ngày ông còn đếm đƣợc đã niệm mƣời bốn vạn tiếng, niệm nửa 

năm nhƣ thế ông mới mất. Ông đã để lại cho chúng ta một bài học, những ngƣời 

hiện đại chúng ta, hiện đại là thời gian nào? Trƣớc kiếp nạn, chúng ta dùng cách 

nào để cứu chính mình? Chỉ có niệm Phật, ngoài niệm Phật ra, những pháp môn 

khác không cứu kịp, chỉ có niệm Phật mới cứu gấp đƣợc, chỉ có cầu sanh tịnh độ, 

thân cận Phật A di đà, chỉ một biện pháp duy nhất đó thôi, chỉ có biện pháp duy 

nhất rốt ráo viên mãn đó thôi, chính xác là ngƣời có niềm tin sẽ đƣợc độ. Nếu quí 

Tập 388  571 



vị không tin tƣởng, chắc chắn quí vị sẽ bị trôi lăn theo nghiệp.  Chúng ta đã biết, 

trôi  lăn  theo  nghiệp  thì  chịu  khổ  không  thể  tả!  Chúng  ta  cần  có  trí  tuệ,  cần  có 

niềm tin, chúng ta đã học Phật bao nhiêu năm nay, không thể bõ công. Nếu thiên 

tai xảy đến, chúng ta luống cuống, thì mọi việc đã quá muộn, những công lao từ 

trƣớc đến nay đều đổ xuống sông. Chúng ta cần có niềm tin kiên định, chúng ta 

hiểu  rõ  thực  tƣớng  vạn  pháp  trong  vũ  trụ,  chúng  ta  nắm  rõ  qui  luật  nhân  quả. 

Kinh Hoa nghiêm đã nói cho chúng ta mƣời thứ nhƣ vậy: Nhân nhƣ vậy, quả nhƣ 

vậy, duyên nhƣ vậy, báo nhƣ vậy, nghiệp nhân quả báo đã quá rõ ràng. Nói về sự, 

gây nhân lành thì đƣợc quả ngọt, gây nhân ác thì nhận quả đắng. Chúng ta thử đối 

chiếu với sáu đƣờng trong mƣời pháp giới, hoàn toàn rõ ràng. Hoá giải thiên, Bố 

Lai  Đăng ngƣời  Mỹ  đã nói rất cụ  thể  và hoàn toàn tƣơng đồng với giáo lí Đại 

thừa, chỉ có bỏ ác làm lành, nhà Phật gọi là đoạn ác tu thiện, cải tà qui chánh, tâm 

niệm  ngay  thẳng.  Khởi  tâm  động  niệm,  chúng  ta  nghĩ  đến  những  lời  giáo  huấn 

của  các  bậc  thánh  hiền  trong  truyền  thống  xƣa,  gồm  mƣời  hai  chữ:  Hiếu,  để, 

trung,  tín,  lễ,  nghi,  liêm,  sỉ,  nhân,  ái,  hoà,  bình,  khởi  tâm  động  niệm  không  trái 

ngƣợc  với  mƣời  hai  chữ  này,  lúc  nào  cũng  canh  cánh  mƣời  hai  chữ  này  trong 

lòng, tâm niện ngay thẳng. Quí vị thuộc tâm nào? Tôi giữ tâm hiếu, để, trung, tín, 

lễ, nghi, liêm, sỉ, nhân, ái, hoà, bình thì thiên tai liền đƣợc hoá giải. Bố Lai Đăng 

nói nếu toàn thế giới có thể làm đƣợc thì không những có thể hoá giải thiên tai 

trên địa cầu mà còn hƣớng địa cầu sang một hƣớng tốt đẹp hơn, ta có thể hiểu 

đƣợc những lời này của ông ấy, giống nhƣ những lời dạy của chƣ Phật, Bồ tát 

trong giáo lí Đại thừa. Tôi không biết Bố Lai Đăng đã có lần nào nghiên cứu Phật 

giáo chƣa, đã có lần nào đọc kinh Đại thừa chƣa, nhƣng ba câu nói của ông ấy 

vẫn thƣờng đƣợc nghe trong kinh điển Đại thừa do chƣ Phật, Bồ tát nói. Chúng ta 

có thể hiểu, hiểu rất rõ và chúng ta đang nỗ lực để thực hiện, để học tập, để tịnh 

tông ngày càng kì diệu, càng thù thắng, đƣa tất cả những pháp thuần tịnh thuần 

thiện của thế gian, xuất thế dung nạp vào một câu danh hiệu A di đà Phật, để khi 

quí vị niệm một câu A di đà Phật thì tất cả đều đƣợc nhớ đến, tròn đầy nhƣ nhau, 

cực kì tuyệt diệu! Bởi thế xƣng một danh hiệu Phật, những bậc đại đức xƣa nay, 

mƣời phƣơng chƣ Phật đều khen ngợi, vạn đức hồng danh đều có mặt trong một 

danh hiệu, bao gồm tất cả pháp thuần tịnh, thuần thiện của thế gian, xuất thế, đều 

gói gọn trong một danh hiệu Phật. Niệm một câu danh hiệu Phật tức là niệm vạn 

đức, vạn đức thuần tịnh, thuần thiện của thế gian, xuất thế. Bởi thế nên tại sao có 

rất nhiều ngƣời nói khi thiên tai đến thì nên niệm Phật, chỉ có niệm Phật, ngoài 

niệm Phật ra không có phƣơng pháp nào tốt hơn. 

572  Tập 388 



Chúng ta đã trải một thời gian khá lâu học Tịnh tông học kinh Vô lƣợng thọ mới 

có thể hiểu đƣợc, khi đã hiểu đƣợc rồi bắt đầu tự thực hiện, nỗ lực để làm. Quí vị 

vẫn còn hoài nghi vì không thấu suốt, nhƣng tôi đã không còn hoài nghi, tôi nỗ 

lực làm, sáu thời chỉ một câu danh hiệu Phật, niệm ở đâu biết đến đó, không đƣợc 

gián đoạn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 389 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Minh tâm 

Thời gian: 01 tháng 05 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị Pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại thừa vô 

lƣợng thọ kinh giải, trang 480, hàng thứ hai từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ chữ 

thứ ba. 

“Nhƣ Hội sớ đã khai thị, chỉ tin vào nhất niệm, không cần niệm bao nhiêu. Yếu 

giải  lại  nói:  Nếu  tín  nguyện  kiên  cố,  mƣời  niệm,  nhất  niệm  khi  gần  mất,  cũng 

chắc chắn vãng sinh. Nếu không có tín nguyện, cho dù trì danh hiệu đến mức gió 

thổi  không  lọt,  mƣa  rơi  không  thấm,  nhƣ  tƣờng  sắt  vách  đồng,  cũng  không  thể 

nào vãng sinh”. 

Những  câu  này  đều  giải  thích  tín  nguyện  niệm  Phật  cho  chúng  ta.  Phần  trƣớc 

chúng ta đã đọc rất nhiều và cũng nói rất chi tiết về “nhất niệm tịnh tín, chí tâm 

nguyện sanh”. Đến đây ta đã thấy phƣơng pháp quan trọng nhất của việc tu hành. 

Tịnh tông đƣa ra ba chữ: Tín, hạnh và nguyện. Xây dựng đƣợc niềm tin rất khó, 

vì thế chƣ Phật, Bồ tát đều nói pháp môn này là “pháp rất khó tin”. Sống trong xã 

hội  hiện  tại,  ta  có  cảm  xúc  rất  sâu  sắc  với  ba  chữ  này.  Ta  thƣờng  đƣợc  nghe 

những  vị  tổ  sƣ  trƣớc  đây  giảng  kinh,  dạy  học,  nhƣng  không  nghe  quí  vị  đó  nói 

thấu triệt về những vấn đề này, cũng có thể lúc bấy giờ khác với thời đại chúng ta 

Tập 389  573 



ngày nay, xã hội chúng ta đang sống ngày nay có nhiều biến động, thiên tai trên 

quả địa cầu ngày càng nhiều mà lịch sử trong quá khứ chƣa từng đƣợc ghi lại. 

Chúng ta hãy xem những tin tức báo chí gần đây nhất, nƣớc Mĩ, ngày trƣớc tôi đã 

sống ở đó một thời gian khá dài, mỗi năm xảy ra hai, ba đợt lốc xoáy, nghe nói 

bây giờ lại  một tháng xảy ra hai, ba trăm đợt, rốt cuộc đã xảy ra những chuyện 

gì? Điều đó khiến chúng ta nghĩ đến ba ý nghĩa sâu sắc không bờ bến của ba chữ 

tín, nguyện và hạnh. 

Trong kinh Hoa  nghiêm đức Phật dạy, khởi tâm động niệm của chúng ta sẽ ảnh 

hƣởng đến sơn hà đại địa. Khi chúng ta đã đọc kinh Lăng nghiêm, khi chúng ta 

đọc  tác  phẩm  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sƣ  Hiền  Thủ,  mới  hiểu 

đƣợc việc khởi tâm động niệm của chúng ta sẽ ảnh hƣởng đến cả vũ trụ. Vì sao 

vậy? Vì vũ trụ giống nhƣ một tấm lƣới, chỉ cần bứt một sợi tóc thì cả cơ thể đều 

biết, đây là nói đến khởi nguyên vũ trụ, đó là một sanh mạng thể cộng đồng. Lão 

Tử đã nói, thời đại Lão Tử Phật giáo chƣa truyền đến, Lão Tử nói rằng: Trời đất 

cùng nguồn gốc với ta, vạn vật cùng một thể với ta. Vấn đề này xuất phát từ cảm 

xúc hay chân tƣớng sự thực là nhƣ vậy? Tất cả chúng ta đều không cho rằng đó là 

chân tƣớng sự thực, mà đƣợc nói ra do cảm xúc của Lão Tử. Nhƣng sau khi xem 

trong  kinh  Phật,  ta  biết  nó  là  sự  thực,  nó  không  phải  nói  do  cảm  xúc  mà  chân 

tƣớng sự thực là nhƣ thế. Chúng ta hoài nghi, chúng ta không hiểu rõ là bởi chân 

Lý  đó quá cao siêu, sự việc quá xa lạ, mãi đến ngày nay, ba mƣơi năm gần đây, 

những nhà khoa học Lƣợng tử đã đƣa  ra kết quả nghiên cứu, chúng ta  hiểu khi 

đọc nó, vì sao vậy? Từ xƣa kinh Phật đã nói rồi, ba ngàn năm trƣớc Phật Thích 

Ca Mâu Ni đã nói rồi, nên chuyện đó chỉ phụ thêm để nói rõ cho mọi ngƣời mà 

thôi. Hiện nay thế giới thừa nhận Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài diệt độ đến nay đã 

hơn hai ngàn năm trăm năm. 

Năm 2006, chúng tôi tham gia những hoạt động kỉ niệm tròn hai ngàn năm trăm 

năm mƣơi năm tại Paris. Những ghi chép của lịch sử Trung quốc chúng ta không 

phải nhƣ thế, thời cổ đại, ngay cả trong cuốn nhật tụng ngày nay cũng có. Phật 

Thích Ca Mâu Ni Phật đản sanh vào năm nào? Năm Giáp dần, vua Chiêu Vƣơng 

nhà  Chu  thứ  hai  mƣơi  bốn.  Nhập  Niết  bàn  đời  vua  Mục  Vƣơng  nhà  Chu.  Theo 

lịch sử Trung quốc ghi lại, đời xƣa  của Trung quốc đều tính niên đại theo cách 

nhƣ thế. Phật Thích Ca diệt độ đến nay đã 3318 năm. Cũng không cần nghiên cứu 

những sự việc nhƣ thế này vì nó không liên quan, không quan trọng. Rốt cuộc thì 

năm nào mới đúng, chỉ có đến hỏi Phật Thích Ca Mâu Ni mới có câu trả lời chính 

574  Tập 389 



xác  nhất.  Mỗi  ngƣời  đều  có  Lý    lẽ  của  mình,  đều  có  căn  cứ  của  mình,  vì  vậy 

chúng ta cứ yên tâm với những việc nhƣ vậy, bởi vì kiểu khảo chứng đó thực sự 

không có ý nghĩa gì. 

Trƣớc đây ba ngàn năm Thế tôn đã nói, các nhà khoa học ngày nay chỉ làm sáng 

tỏ  thêm,  nhƣng  đây  không  phải  là  chuyện  đơn  giản!  Với  chúng  ta  đó  là  một  sự 

kiện có ý nghĩa rất lớn, là bởi từ trƣớc đến nay chúng ta hoàn toàn nghi ngờ về 

vấn đề này, đến khi giới khoa học công bố, chứng minh những lời Phật đã nói là 

chân  thật,  không  giả  dối.  Ngày  nay  khoa  học  là  môn  học  mũi  nhọn,  phát  triển 

theo hai  hƣớng chính, một là hƣớng về hồng quan vũ trụ, thăm dò không gian, 

phát hiện ra tất cả những hành tinh, có vẻ cách chúng ta càng ngày càng xa, nhƣ 

một  loại  vật  liệu  nổ.  Sau  khi  tiến  sát  bên  cạnh  thì  không  còn  thấy  nữa.  Nghiên 

cứu của các nhà khoa học cho rằng, chúng ta có thể thăm dò đƣợc độ 10% vũ trụ, 

90% còn lại không thể thấy đƣợc, tìm đâu cũng không thấy. Nghe những tin tức 

đó, chúng ta hiểu đƣợc Lý  do của sự biến mất này. Nghiên cứu về vi quan thế 

giới là khoa học lƣợng tử, một bên là cực đại,  một bên là cực tiểu, rất khó nắm 

bắt, không hề dễ dàng. 

Quang tử, hay còn gọi là lƣợng tử đƣợc phát hiện ra độ ba mƣơi năm trở lại đây. 

Trong chú giải này, Hoàng Niệm Lão đã cho chúng ta biết, một hạt bụi, một cọng 

lông, cọng lông hay hạt bụi là đơn vị nhỏ nhất, trên thực tế là chỉ lƣợng tử. Lƣợng 

tử  lớn  cỡ  nào?  Giới  khoa  học  đã  đƣa  ra  một  khái  niệm,  nguyên  tử,  hiện  tại  ai 

trong chúng ta cũng biết khái niệm này. Nguyên tử là do điện tử ngoài hạt nguyên 

tử  cấu  thành,  nó  giống  nhƣ  một  vũ  trụ  thu  nhỏ,  điện  tử  quay  xung  quanh  hạt 

nguyên tử. Lƣợng tử  lớn cỡ nào? Bằng  một phần  một trăm  ức điện tử,  nghĩa là 

một trăm ức lƣợng tử mới tạo ra đƣợc một hạt điện tử, một đơn vị cực nhỏ, nhƣng 

tần suất khá cao, tốc độ di chuyển rất nhanh. 

Tiến  sĩ  Max  Planck  ngƣời  Đức,  là  thầy  của  Einstein,  ông  này  dành  cả  cuộc  đời 

mình để nghiên cứu thuyết lƣợng tử, ông rất giỏi phân tích hiện tƣợng vật chất. 

Ông cho rằng bản chất của vật chất là ý niệm. Vậy ý niệm có từ đâu? Ông không 

trả  lời  đƣợc,  ông  chỉ  nói  vấn  đề  này  là  từ  không  sinh  ra  tất  cả,  nói  rất  đúng,  từ 

không sinh ra tất cả, có thể nói đƣợc. Từ nghiên cứu này, nói theo kinh Phật, khoa 

học kĩ thuật của họ đạt đến một  mức nhất định. Nói cách khác, tiếp tục đột phá 

thêm là không dễ dàng. Trong kinh Phật nói về vi quan vũ trụ, ngƣời ta đã tìm ra 

A lại da. Giáo Lý  Đại thừa cho rằng A lại da là khởi nguyên của vũ trụ. Nghiên 

cứu về hồng quan vũ trụ, họ tìm thấy biên tế, tất cả những vấn đề này đã đƣợc nói 

Tập 389  575 



trong kinh Phật. Chúng ta dùng thức thứ sáu, tức là dùng suy nghĩ, tƣ tƣởng, dùng 

quan sát để đạt đến giới hạn cuối cùng. Muốn nâng cao nữa thì sao? Nâng cao lên 

nữa  thì  có  pháp  tánh.  Họ  không  thể  duyên  tới  đƣợc,  vì  sao  vậy?  Vì  pháp  tánh 

không có hiện tƣợng, giới khoa học quan sát phải có đối tƣợng. Ba loại lớn của 

đối  tƣợng  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần  và  hiện  tƣợng  tự  nhiên. 

Đến lúc nói pháp tánh, bản tánh và Phật tánh thì nhà Phật nói nó không có hình 

dáng, nó không thuộc hiện tƣợng vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần cũng 

không phải là hiện tƣợng tự nhiên. Nói cách khác, anh dùng biện pháp nào đi nữa 

cũng không thể  khám phá đƣợc. Vậy làm sao để  khám  phá nó? Phải buông bỏ 

mới  đƣợc.  Trong  kinh  Đại  thừa,  Phật  đã  dạy  chúng  ta,  buông  bỏ  chấp  trƣớc,  ai 

không chấp trƣớc tất cả pháp của thế gian cũng nhƣ xuất thế, ngƣời đó đƣợc xem 

là A la hán, đây là học vị đầu tiên trong Phật học, quí vị sẽ đƣợc học vị A la hán, 

khi đƣợc học vị A la hán, nói cho quí vị biết, không còn trôi lăn trong sáu đƣờng 

nữa, thế giới của ta đây không còn nữa, tất cả là giả, nhƣ trong một giấc mộng, 

khi tỉnh dậy, những gì quí vị đã mơ không còn nữa. Khi A la hán tỉnh dậy thì sáu 

đƣờng chúng sanh không còn nữa, khi sáu đƣờng không còn nữa thì hiện ra một 

cảnh tƣợng khác, đó là pháp giới tứ thánh: Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật. 

Khi cảnh tƣợng này xuất hiện thì mộng đã tỉnh, nhƣng thực ra nó vẫn là  mộng. 

Sáu đƣờng là mộng trong mộng. 

Giai đoạn thứ hai, với pháp thế gian và xuất thế, chúng ta không những không 

chấp trƣớc mà phân biệt cũng không còn, không còn phân biệt, đó là Bồ tát, cao 

hơn A la hán. Nhƣng họ vẫn khởi tâm, vẫn động niệm, khi buông bỏ khởi tâm 

động niệm, không còn khởi tâm động niệm nữa, họ mới kiến tánh. Giới khoa học 

không thể làm đƣợc việc này, vì họ còn khởi tâm, còn động niệm, còn phân biệt, 

chấp trƣớc, vì thế họ phải bị giới hạn. Với bên trong có thể thấy đƣợc A lại da, 

bên ngoài có thể thấy đƣợc hồng quan vũ trụ, nhƣng không thể kiến tánh. Muốn 

kiến tánh, không gì hơn là buông bỏ tất cả những thứ đó, vì sao vậy? Vì tất cả đều 

là  giả.  Hiện  tƣợng  tự  nhiên  mà  nhà  khoa  học  nói  đến,  Phật  pháp  gọi  là  nghiệp 

tƣớng trong A lại da, họ gọi là tin tức hoặc hiện tƣợng tinh thần, là chuyển tƣớng 

trong  A  lại  da,  họ  nói  vật  chất  thì  đó  là  cảnh  giới  tƣớng  trong  A  lại  da.  Tất  cả 

những vấn đề này không dễ dàng. Chúng ta không thể không khâm phục những 

thành tựu của khoa học, nhƣng họ không thể thấy đƣợc tánh, tức là họ không thể 

trả lời từ đâu mà có ý niệm, cho nên nói đƣợc từ không sanh ra tất cả, cũng là khá 

lắm rồi, thật hiếm có, thật hiếm có. Phật pháp nói rất thấu triệt, ngày nay chúng ta 

đã nhận thức đƣợc Phật pháp không những là một nền triết học tối cao mà càn là 

576  Tập 389 



khoa học tối cao nữa. Có thể nói những vấn đề khoa học và triết học không giải 

quyết đƣợc, thì Phật giáo Đại thừa đã phân tích một cách rõ ràng, cụ thể, mang lại 

trí tuệ đích thực, lợi ích đích thực. Những trở ngại bày ra trƣớc mắt chúng ta, là 

gì? Đầu tiên, ngã, cái này mới rắc rối! Cái ngã này là giả, không phải thật, thân 

này không phải là tôi, kinh Kim Cang đã nói rất rõ ràng: “vô ngã tƣớng, vô nhân 

tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Đây mới bƣớc đầu để vào Phật 

pháp, địa vị chƣa cao lắm. Đẳng cấp nào? Tu đà hoàn của Tiểu thừa, tƣơng đơng 

với Đại thừa là Bồ tát Sơ tín trong Thập tín Bồ tát. Sơ tín là Tiểu học, Tiểu học 

của Phật giáo, lớp một Tiểu học. Tiểu học có mƣời lớp, từ lớp một đến lớp mƣời, 

mới  lớp  một  Tiểu  học.  Lớp  một  Tiểu  học  mà  đã  không  coi  thân  này  là  của  tôi. 

Thân là gì? Thân này do tôi sở hữu, giống nhƣ quần áo, quần áo không phải là 

tôi, mà nó do tôi sở hữu, bởi thế thân thể không phải của tôi, mà tôi chỉ sở hữu 

thôi, vậy cuối cùng cái gì mới là của tôi? Những nhà triết học nƣớc ngoài cũng 

thừa nhận linh hồn mới là của ta. Suy nghĩ có phải là của ta không, vấn đề này 

hơi khó đối với những ngƣời bình thƣờng, họ không chấp thân này là của ta, linh 

hồn liệu có phải là của ta không? Vẫn không phải. Không thể nói nó hoàn toàn 

không phải, nó là một cái ngã mê hoặc điên đảo, đó là cái ngã chƣa giác ngộ, linh 

hồn. Nói trắng ra gọi nó là linh hồn là có vấn đề, hồn không linh. Nếu nó linh nó 

có đi đầu thai vào ba đƣờng ác không? Không thể. Đầu thai vào ba đƣờng ác là 

mê hoặc điên đảo. 

Khổng tử không gọi nó là linh hồn, trong Dịch Hệ Từ, Khổng tử có Lý  khi gọi 

nó là du hồn: Tinh khí tạo nên hình hài, du hồn biến chuyển. Gọi là du hồn, rất 

chuẩn. Tốc độ của nó rất lớn, không có gì ngăn cản nó đƣợc. 

Phật pháp gọi nó là linh tánh, bản tánh, Phật tánh, tự tánh, đó mới là cái ngã chân 

thật. Nó mới là thế giới thân tâm bây giờ của chúng ta, nó là căn nguyên, tất cả từ 

nó mà biến ra. Trong Phật pháp gọi là vũ trụ chính là thân thể chúng ta, tinh thần, 

thân  thể  con  ngƣời,  duy  tâm  sở  hiện,  tâm  ở  đây  là  chân  tâm  chứ  không  phải  là 

vọng tâm, là tánh, chân tánh. 

Ngƣời xƣa cho rằng bổn tánh bổn thiện, bổn tánh mà ngƣời xƣa nói đến ngang 

bằng với Phật tánh nhà Phật đề cập. Bổn thiện ở đây không phải thiện trong thiện 

ác  mà  thiện  ở  đây  là  một  đức  tính,  tức  là  viên  mãn.  Giống  nhƣ  minh  tâm  kiến 

tánh của đại sƣ Huệ Năng đã trình lên cho hoà thƣợng Ngũ tổ Hoằng Nhẫn. Gồm 

hai mƣơi chữ, nói rõ những gì ngài đã chứng ngộ. Thế nào là chân nhƣ, tự tánh? 

Câu đầu tiên là “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, tự tánh không mong cầu, nói 

Tập 389  577 



theo ngôn ngữ ngày nay: không ngờ tự tánh, xƣa nay nó đã thanh tịnh. Hiện tại đã 

ô nhiễm hay chƣa? Chƣa, chắc chắn là chƣa. Tự tánh là chân tâm, là cái ngã chân 

chánh.  Minh  tâm  kiến  tánh  tức  là  tìm  ra  cái  ngã  của  mình.  Câu  thứ  hai  là  “vốn 

không sanh diệt”, nó không có hiện tƣợng sanh diệt, không sanh không diệt. Câu 

thứ ba là “vốn tự đầy đủ”, tuy nó không nằm trong hình thức nào, nhƣng nhƣ vừa 

nói, nó không có hình dáng, không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng 

tinh thần, không có hiện tƣợng tự nhiên, nhƣng quí vị không thể nói là nó không 

có, hình dáng nào nó cũng có, vì nó biết biến. Câu cuối “năng sanh vạn pháp”, tất 

cả các pháp đều do nó biến ra. Còn một câu “vốn không dao động”. Bởi thế chân 

tâm là định, điều này quí vị cần ghi nhớ. Động là vọng tâm, không phải chân tâm, 

nghiệp  đƣợc  tạo  nên  từ  vọng  tâm  là  luân  hồi  sáu  đƣờng,  chân  tâm  không  tạo 

nghiệp. 

Chúng ta đã nghe những kết quả nghiên cứu khoa học, đối chiếu những nghiên 

cứu này với những gì Phật đã nói càng ngày càng rõ ràng, càng ngày càng minh 

bạch. Vũ trụ từ đâu mà có? Vì sao có vũ trụ? Vũ trụ có quan hệ gì với chúng ta? 

Sau khi đã làm sáng tỏ ta biết rằng vũ trụ với ta vốn cùng một thể, vì thế bất luận 

hiện tƣợng ba động của vật chất, vật chất đang chuyển động, nếu nó đứng yên vật 

chất sẽ biến mất, đó là hiện tƣợng ba động. Ý niệm cũng là một dạng ba động, tức 

hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện  tƣợng  tự  nhiên  cũng  là  hiện  tƣợng  ba  động.  Cái  này 

chuyển động, vừa động là chu biến pháp giới. Tốc độ của nó nhanh gấp mấy lần 

tốc  độ  ánh  sáng.  Ánh  sáng  mặt  trời  muốn  chiếu  đến  địa  cầu  phải  mất  hơn  tám 

phút. Ba động của vật chất và ba động của tinh thần, vừa động là chu biến pháp 

giới, cả pháp giới hƣ không đều nhận đƣợc. Thân thể của chúng ta, tâm niệm của 

chúng  ta  là  một  đài  phát  sóng,  nhƣng  cũng  là  một  đài  thu  sóng.  Khi  phát  đi  ta 

không hề hay biết, nhƣng ngƣời khác nhận đƣợc. Đài thu của chúng ta, có thể thu 

tất cả những tín hiệu của vũ trụ, chúng ta vẫn thu đƣợc nhƣng chúng ta không biết 

mình  đang  thu,  là  bởi  cái  máy  của  mình  bị  sự  cố,  không  nhạy,  có  nhận  đƣợc 

nhƣng nhận rồi không đó sự đáp trả. Đến lúc nào ta mới có sự phản ứng? Lúc tâm 

đã thanh tịnh. Chúng ta hãy xem kinh nói “Thanh tịnh, bình đẳng, giác”, thanh 

tịnh là A la hán, bình đẳng là Bồ tát, giác là Phật. Khi quí vị đạt đến cảnh giới này 

thì  có  thể  tiếp  thu  đƣợc.  Chúng  ta  đã  nắm  đƣợc  những  vấn  đề  nầy  nhƣng  vẫn 

chƣa  chứng  đƣợc,  việc  hiểu  của  ta  gọi  là  giải  ngộ,  do  đọc  trong  kinh  điển  mà 

hiểu, ta nghe giảng sƣ nói mà hiểu, đấy là giải ngộ, không phải chứng ngộ, chứng 

ngộ là có hiệu quả ngay. Cũng nhƣ nói chúng ta đã hiểu rõ nhƣng chúng ta không 

buông bỏ, vẫn còn vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc,  chƣa thể buông bỏ đƣợc. 

578  Tập 389 



Nhƣng sau khi đã hiểu rồi, quyết tâm tu hành để biết đƣợc rằng, nên buông bỏ. Vì 

ngay từ đầu không hiểu nên vẫn giữ khƣ khƣ không chịu buông bỏ, bây giờ đã 

biết, nên buông bỏ, buông bỏ là đúng. Buông bỏ là gì? Quay về tự tánh, vì bổn 

tánh vốn đã đầy đủ, đây là lời của đại sƣ Huệ Năng. 

Trong kinh Hoa nghiêm Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói rất cụ thể, Phật nói đầy đủ 

cái gì? Tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng trí tuệ của Nhƣ lai, đó chính là bổn 

tánh đầy đủ. Trong tự tánh của quí vị đã có vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng tài năng, vô 

lƣợng  tƣớng  hảo,  không  thiếu  thứ  gì.  Bởi  hiện  tại  quí  vị  đang  có  vọng  tƣởng, 

phân biệt, chấp trƣớc nên không chứng đƣợc, vấn đề là ở chỗ đó. Chỉ cần một câu 

mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói tất cả. Nói cách khác, chúng ta có thể buông bỏ 

vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, là thành Phật ngay. Phật Thích Ca Mâu Ni đã 

làm tấm gƣơng cho chúng ta, buông bỏ hết khi ngồi dƣới cội Bồ đề, đại triệt đại 

ngộ. Ngài Huệ Năng cũng làm  một tấm gƣơng cho chúng ta, nửa đêm ngài đến 

phƣơng trƣợng Ngũ tổ Hoằng Nhẫn buông bỏ tất cả, buông bỏ nhƣ thế là thành 

Phật, nên Ngũ tổ liền truyền y bát cho ngài. 

Môn  học  Phật  pháp  là  một  môn  nghe  dễ  nhƣng  khó  làm.  Đây  là  vấn  đề  ngày 

trƣớc đại sƣ Chƣơng Gia đã dạy tôi. Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh dạy học 

suốt bốn mƣơi chín năm, nghe khó nhƣng rất dễ thực hiện. Quí vị xem đại sƣ Huệ 

Năng khi ở phƣơng trƣợng, tôi nghĩ ngài ở đó độ hơn hai giờ, hai giờ đồng hồ mà 

một ngƣời phàm phu thành Phật, không gặp một trở ngại nào. Cái khó của chúng 

ta  bây  giờ  là  gì?  Đó  là  không  chịu  buông  bỏ,  cho  rằng  thân  này  là  của  tôi,  cho 

rằng  thế  giới  đó  là  có  thật,  không  biết  rằng  mình  đang  nằm  mơ.  Nếu  buông  bỏ 

đƣợc là tỉnh mộng ngay, hiểu rõ tất cả. Muốn buông bỏ, việc đầu tiên là lòng tin, 

ở đây chúng ta đang nói đến tín, hạnh và nguyện. Ngày nay chúng ta liệu đã tin 

lời dạy của chƣ Phật, Bồ tát chƣa? Chƣa. Chúng ta chỉ xem nó là một môn triết 

học để nghiên cứu, một môn khoa học để nghiên cứu, làm nhƣ vậy quí vị chỉ có 

thể nắm đƣợc một phần rất nhỏ thôi, phần rất nhỏ trong đó, còn phần lớn chƣa thể 

nắm đƣợc. Mấy ngƣời thật sự tin tƣởng? 

Chúng ta đọc kinh Địa Tạng, rất nhiều ngƣời đã tụng kinh này, trong kinh Địa 

tạng,  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  khen  ngợi  Kiên  Lao  địa  thần,  vị  thần  này 

tƣợng trƣng cho cái gì? Biểu trƣng cho sự vững chải của địa cầu. Thế giới Cực 

lạc vững chắc, chƣa ai nghe thế giới Cực lạc  có thiên tai. Địa cầu của chúng ta 

thiên tai nhiều thế này là do đâu? Bây giờ chúng ta mới hiểu ra. Thế tôn đã nói 

cho chúng ba độc tham, sân, si, trên thực tế nó là sáu phiền não căn bản, sáu độc 

Tập 389  579 



chứ không chỉ ba. Sau tham, sân, si còn ngạo mạn, hoài nghi, tất cả chúng ta ai 

cũng biết tham, sân, si, mạn, nghi. Đến bây giờ chúng ta mới thấy mạn và nghi 

đáng sợ đến thế nào. Ngạo mạn mang đến cho thân tâm chúng ta phiền não, ngày 

nay chúng ta nói đến sự bồng bột, đó là do ngạo mạn mang lại. Hoài nghi, nghĩa 

là không tin rằng chính ta là Phật. Phật Thích Ca Mâu Ni nói “tất cả chúng sanh 

vốn  là  Phật”,  nhƣng  chúng  ta  không  tin,  không  tin  mình  cũng  là  Thánh,  đây  là 

những  lời  dạy  của  ngƣời  xƣa.  Câu  đầu  tiên  trong  cuốn  Đại  học  khai  tông  minh 

nghĩa:  Đạo  của  đại  học  là  làm  sáng  đức  sáng,  là  thân  dân,  dừng  nơi  chí  đạo. 

“Minh đức” là thể, triết học gọi là bản thể. “Thân dân” là hiện tƣợng, thân dân là 

gì? Thân ái, yêu ngƣời, nhân ái. “Dừng ở chí thiện” là tác dụng, những vấn đề 

này tƣơng thông với Phật giáo Đại thừa. Thời nay thế nào? Bây giờ minh đức của 

chúng  ta  không  sáng  nữa,  bởi  thế  quí  vị  thấy  sự  thông  minh  của  tổ  tiên  mình, 

trong chữ minh đức còn thêm chữ “minh”, phải khôi phục lại đức sáng. Minh đức 

là tự tánh, minh đức là vốn thiện, vì thế nên trong bản thiện bao gồm: Minh đức, 

thân  dân,  chỉ  ƣ  chí  thiện.  Bao  gồm  tất  cả,  chỉ  một  chữ  làm  tƣợng  trƣng.  Bổn 

thiện,  chúng  ta  cần  thừa  nhận.  Nói  cách  khác,  phải  thừa  nhận  chúng  ta  vốn  là 

ngƣời tốt, nhƣng tại sao lại ngày càng tệ đi? Vì không ai dạy dỗ, không ai bày vẻ 

cho chúng ta, chúng ta tiêm nhiễm những tập tục xấu. Cổ nhân dạy: Gần mực thì 

đen,  gần  đèn  thì  sáng.  Nếu  chúng  ở  gần  Hiền  Thánh,  tự  nhiên  chúng  ta  thành 

Thánh nhân, ở gần Phật Bồ tát thì chúng ta hiển nhiên thành Phật Bồ tát, nếu ở 

gần  những  ngƣời  xấu  ác  thì  ta  sẽ  trở  thành  ngƣời  ác,  đây  chính  là  “tánh  tƣơng 

cận, tập tƣơng viễn”. 

Xã  hội  loạn  lạc  nhƣ  ngày  nay  là  do  đâu?  Cuộc  sống  biến  chất  đã  làm  cho  mọi 

ngƣời xấu xa thêm, chúng ta toàn học những điều xấu, ai dạy dỗ chúng ta? Thầy 

Phƣơng Đông Mĩ có lần nói với tôi: hàng ngày vô tuyến, internet cũng dạy cho 

ông. Quí vị xem con ngƣời ngày nay, ai không xem vô tuyến? Mỗi ngày phải xem 

mấy giờ, tiếp thu sự giáo dục này, nội dung các kênh truyền hình có gì? Bạo lực, 

sắc tình, sát đạo dâm vọng, nó chỉ dạy quí vị chừng đó. Nếu những tiết mục trên 

vô tuyến đều giảng kinh thuyết pháp, hoặc những lời dạy của cổ thánh tiên hiền 

thì tất cả quí vị sẽ trở thành thánh nhân hết! Trên quả địa cầu này toàn là Phật, Bồ 

tát, Thánh hiền, rất có ý nghĩa! Vì thế Đại thánh, đại triết, đại hiền xƣa nay, họ 

làm gì? Toàn dạy học. Vì sao? Vì họ biết rằng chỉ có dạy học mới cứu đời đƣợc, 

chỉ  có  dạy  học  mới  giúp  mọi  con  ngƣời  trở  về  bổn  tánh,  có  thể  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. Khổ từ đâu mà có? Khổ là do mê hoặc điên đảo, vì 

quí vị mê nên suy nghĩ lệch lạc, ăn nói sai lầm, làm việc không đúng, cuối cùng 

580  Tập 389 



là khổ báo tìm đến. Vui từ đâu mà có? Niềm vui có từ sự giác ngộ, quí vị hiểu rõ, 

giác ngộ, suy nghĩ đúng đắn, lời nói từ ái, việc làm chuẩn xác, và cuối cùng nhận 

đƣợc kết quả tốt đẹp. 

Chúng ta thử nhìn những vị sáng lập tôn giáo trên thế giới, đều là những bậc có 

trí tuệ lớn, là những vị toàn năng, toàn đức, suốt đời họ phụng sự, nói nhƣ ngôn 

ngữ  ngày  nay  là  làm  công  tác  giáo  dục  xã  hội,  thực  sự  quên  mình  vì  ngƣời. 

Không  những  giáo  dục  mà  cuộc  đời  họ  còn  làm  tấm  gƣơng  cho  mọi  ngƣời  noi 

theo. 

Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thân từ một vƣơng tử, ngài theo đuổi việc giáo dục xã 

hội, không mong ngƣời khác giúp đỡ ngài, chỉ cần gia đình giúp đỡ đã thừa rồi. 

Gia  thế  của  ngài  là  quốc  vƣơng,  có  thể  xây  cho  ngài  một  đạo  tràng,  một  ngôi 

trƣờng lớn, đó không phải là một làm đơn giản nhƣ trở bàn tay sao? Nhƣng ngài 

không màng, ngài muốn sống đời của một vị sƣ khổ hạnh, sống tự do tự tại, sống 

đời rày đây mai đó, suốt đời không có trƣờng lớp, không đạo tràng, không thể nói 

không có trƣờng lớp nhƣng trƣờng của ngài không có cở sở vật chất, vậy lên lớp 

ở đâu? Dƣới gốc cây, bên dòng sông, đến đâu ngồi xuống là có thể lên lớp, quá 

thoải mái! Mỗi ngày ăn một bữa, ăn xong cất bát, ba y một bát. Nơi ngài cƣ trú là 

vùng nhiệt đới, ba y một bát là đủ, đó là vật chất sinh hoạt tối thiểu, chỉ cần mặc 

đủ ấm, ăn đủ no, thế là đủ, những thứ khác không để mắt đến. Đƣợc đại tự tại, 

thân tâm  khoẻ  mạnh. Bởi thế  chúng ta phải để tâm học hỏi, quan sát tăng đoàn 

ngày đó, đó là một điển hình cho những ngƣời đi sau nhƣ chúng ta. Tham đắm 

vật  chất  chỉ  làm  hại  ngƣời,  nhất  định  phải  buông  bỏ  tất  cả  những  thứ  đó.  Dạy 

chúng  ta  buông  bỏ,  trƣớc  hết  ngài  đã  buông  bỏ,  chúng  ta  không  thể  không  tin 

tƣởng. Quí vị xem trong tăng đoàn, trên dƣới, lớn bé, không ai là không vui vẻ, 

khoái lạc không gì sánh đƣợc! Niềm  vui đó  từ đâu? Khổng tử có thể hiểu “học 

nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”. Hỷ duyệt là gì? Mỗi ngày đƣợc tỏ ngộ, mỗi 

ngày đƣợc hiểu hơn, nên  mới có niềm vui nhiều nhƣ thế. Sau này tìm  hiểu rõ, 

thông đạt nhân quả, sự Lý , tánh tƣớng của cả vũ trụ, rồi lại đƣợc sự an lạc lớn 

lao, đó gọi là thành Phật, thành Bồ tát. Sau khi đã hiểu rõ rồi sẽ làm gì? Dạy học, 

giúp đỡ mọi ngƣời. Ai cũng thành Phật, chỉ hiềm họ mê mờ không giác ngộ, chỉ 

cần  họ  quay  đầu  là  có  thể  giác  ngộ,  không  khác  ta,  không  khác  những  vị  Phật 

trƣớc đó, hoàn toàn bình đẳng, không hai không khác. Đã là một thể nên hi vọng 

tất  cả  chúng  sanh,  mỗi    mỗi  đều  quay  đầu,  mỗi  mỗi  giác  ngộ,  vì  thế  Tịnh  độ 

Thƣờng tịch quang là có thật. Kiến tánh là thấy cái gì? Đó là thấy Thƣờng tịch 

Tập 389  581 



quang,  90%  vũ  trụ  đi  đâu?  Về  Thƣờng  tịch  quang,  bởi  thế  giới  khoa  học  tìm 

không đƣợc. Vũ trụ  bất  luận lớn nhỏ, quí vị  thấy các hiện tƣợng của nó, đó là 

hiện tƣợng tuần hoàn, quay về về Thƣờng tịch quang là vòng tuần hoàn lớn nhất. 

Quí vị xem từ lúc nó bắt đầu chƣa giác ngộ, bắt đầu từ Thƣờng tịch quang, khi 

chƣa giác ngộ biến thành A lại da, rồi sau đó biến thành cõi Thật báo, rồi biến 

thành mƣời pháp giới, biến thành sáu đƣờng, cuối cùng nhờ tu tập rồi từ từ nâng 

lên, nâng lên đến cuối cùng quay về Thƣờng tịch quang. Đó một vòng lớn nhất 

nhƣng chắc chắn sẽ quay về điểm xuất phát. Chúng ta hiểu đƣợc hiện tƣợng này, 

phát hiện ra nó. 

Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Thế Tôn dạy: Tham dục, hệ luỵ của lòng tham là 

thiên  tai  về  nƣớc,  hiện  nay  địa  cầu  đã  xuất  hiện  hiện  tƣợng  nƣớc  biển  dâng, 

những vùng đất sẽ bị nhấn chìm trong đại dƣơng, nguyên nhân do đâu? Do yếu tố 

nào tạo nên? Những ngƣời bình thƣờng vẫn nghĩ đó là hiện tƣợng vật Lý , nhƣng 

hiện  tƣợng  vật  Lý    có  giới  hạn  nhất  định,  không  phải  là  tất  cả.  Sau  lƣng  hiện 

tƣợng vật Lý  là hiện tƣợng tâm Lý , điều này cao hơn một mức, do lòng tham tác 

động. Hiện tƣợng vật Lý  không thể nghiên cứu đến mức đó đƣợc. Lòng tham tác 

động,  núi  lửa  tuôn  trào,  nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  cao,  giới  khoa  học  cũng  dùng 

phƣơng  pháp  vật  Lý    để  nghiên  cứu,  và  cho  rằng  đó  là  chất  sillic  dioxite,  họ 

nghiên cứu vấn đề này. Phật pháp không làm nhƣ vậy, Phật pháp cho rằng đó là 

do lòng sân hận, lòng giận hờn đã làm cho núi lửa tuôn trào, lòng sân hận đã tạo 

nên  hiện  tƣợng  địa  cầu  nóng  lên.  Ngu  si  kéo  theo  những  thiên  tai  về  gió  bão, 

chúng ta hãy xem gần đây nƣớc Mĩ hình cũng giống một số châu lục khác, mỗi 

năm  xuất  hiện  hàng  trăm  hiện  tƣợng  lốc  xoáy,  một  hiện  tƣợng  từ  xƣa  đến  nay 

chƣa từng xảy ra,  đó là do ngu si tạo nên. Hậu quả  của ngạo  mạn  là động đất, 

hoài nghi càng đáng ngại hơn, hệ quả của hoài nghi là quả đất của chúng ta lún 

nứt,  núi  lớn  lún  nứt,  nó  sẽ  đổ  xuống,  quả  đất  lún  nứt,  nó  sẽ  chìm  xuống  đại 

dƣơng. Liệu có phƣơng án để chữa chạy không? Có. Chữa chạy thế nào? Không 

tham, không sân, không si, không mạn, không nghi, thì vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. 

Chúng ta đừng hoài nghi bản thân mình, đừng hoài nghi tất cả chúng sanh, cần có 

niềm tin. Ngƣời khác lừa ta, đó là việc của họ, ta đừng lừa họ lại. Họ lừa mình, 

mình vẫn tin họ. Lòng tin của tôi đã vững vàng thì thân tâm mạnh khoẻ, nếu lúc 

nào mình cũng hoài nghi thì hệ miễn dịch của ta bị giảm sút rất mạnh, chắc chắn 

quí vị không ngăn đƣợc sự xâm nhập của mầm bệnh, có nghĩa là rất dễ mắc bệnh. 

Là bởi cơ thể của quí vị, tinh thần của quí vị, thân thể dặt dẹo, không chắc chắn, 

vì thế lòng tin rất quan trọng! Với bản thân thì nó bảo vệ sức khoẻ cho quí vị, còn 

582  Tập 389 



với môi trƣờng xung quanh thì cả vùng đất nơi quí vị ở sẽ vững chắc, sẽ không 

xảy ra tai nạn. 

Phật phát đi sâu hơn một mức để nói cho chúng ta về tâm Lý , vật Lý  đƣợc xây 

dựng trên nền tảng tâm  Lý , vì thế ngày nay giới khoa học chỉ nghiên cứu tầng 

bên trên, họ không hiểu đƣợc tầng bên dƣới, vì vậy họ không giải quyết vấn đề 

một cách triệt để. 

Ƣu điểm của thế giới Cực lạc là ở đâu? Có phải là nơi tập khí phiền não của mọi 

ngƣời không? Không. Mỗi ngƣời khi vãng sanh đến thế giới Cực lạc đều có đức 

tin rất kiên cố. “Các bậc thƣợng thiện nhân ở chung một chỗ”, cƣ dân ở thế giới 

Cực lạc không có tà niệm, không có những hành vi không chính đáng. 

Những ngƣời thế giới chúng ta đây, nếu học đƣợc những đức hạnh của những cƣ 

dân thế giới Cực lạc, thì quả đất của chúng ta sẽ trở thành thế giới Cực lạc ngay, 

việc này nói lên điều gì? Cảnh theo tâm chuyển! Thân thể chúng ta là chỗ chúng 

ta thân cận nhất, là một hiện tƣợng vật chất, một cảnh giới, tâm Lý  quí vị vững 

vàng thì cơ thể mới mạnh khoẻ đƣợc. Đầu óc quí vị lúc nào cũng nghi ngờ không 

biết chỗ đau này của tôi đã mắc bệnh gì, chắc chắn mấy hôm sau quí vị sẽ mắc 

bệnh ngay, đến bác sĩ, quả thực không sai. Bệnh đâu ra? Từ nơi suy nghĩ của quí 

vị. Sao quí vị không nghĩ mình là ngƣời khoẻ mạnh, mà lại nghĩ mình bệnh hoạn? 

Bác sĩ chữa bệnh, nói thật, bác sĩ có thể chữa lành bệnh cho quí vị không? Không 

bao giờ. Làm sao để chữa lành đƣợc? Chỉ có lòng tin mới chữa lành đƣợc. Ngƣời 

bệnh này đặt niềm tin vào ông bác sĩ này, mua thuốc ông đó uống thì bệnh liền 

khỏi.  Ngƣời  bác  sĩ  kia  tay  nghề  giỏi  hơn  ông  này,  nhƣng  ngƣời  bệnh  không  có 

lòng tin, xin thuốc không đúng, lại xin thuốc bên này. Thuốc linh hay không quan 

trọng  ở  chỗ  nào?  Lòng  tin.  Phải  nắm  đƣợc  vấn  đề.  Chúng  ta  đặt  niềm  tin  vào 

Phật, Bồ tát. Phật Bồ tát mỗi ngày ăn một bữa, ta mỗi ngày cũng ăn một bữa, thì 

bữa ăn đó mới thoải mái, hoan hỉ. Ăn ít một bữa, dƣ ra rất nhiều thời gian. Cần 

đặt niềm tin nơi mình, trong này có một chân Lý , thân thể là một cỗ máy, cỗ máy 

cần tiêu hao năng lƣợng, giống nhƣ chiếc ô tô, nếu không bơm xăng nó không thể 

chạy  đƣợc.  Cỗ  máy  con  ngƣời  này,  ăn  uống  chính  là  bơm  xăng  cho  nó.  Năng 

lƣợng bị tiêu hao nhƣng tiêu hao nhƣ thế nào? Lao tâm, lao lực thì năng lƣợng 

tiêu hao không nhiều, nhƣng tiêu hao năng lƣợng lớn nhất đó là vọng niệm, suy 

nghĩ lung tung. Thầy giáo của tôi, lão cƣ sĩ Lý  Bỉnh Nam, tôi theo học với ông, 

năm đó tôi 31 tuổi, ông đã hơn 70, hơn tôi 39 tuổi. Mỗi ngày ông làm việc bằng 

khối lƣợng công việc năm ngƣời làm gộp lại, một khối lƣợng công việc rất lớn, 

Tập 389  583 



lại còn dạy một lƣợng học sinh rất đông, mỗi ngày ăn một bữa. Khi tôi theo học 

Phật,  tôi bỏ luôn bữa tối, mỗi ngày ăn hai bữa. Tôi nghĩ thầy giáo là ngƣời lớn 

tuổi, làm việc nặng nhọc mà mỗi ngày ăn một bữa vẫn đủ sống thì tôi ăn hai bữa 

là quá ổn, tôi học theo thầy. Khi tôi học đƣợc tám tháng mới nói chuyện với thầy: 

Thƣa  thầy,  bây  giờ  con  cũng  ăn  ngày  một  bữa,  ông  bảo:  Lâu  chƣa?  Thƣa  tám 

tháng rồi ạ. Thấy cơ thể đã có sự thay đổi nào chƣa? Dạ chƣa, vẫn bình thƣờng ạ. 

Nghe thế, ông vỗ bàn đánh bốp: Tiếp tục thực hiện đi, suốt đời đừng mong ngƣời 

khác. Tôi sống khá đơn giản, không cầu cạnh ai, vì thế tôi cùng ông thảo luận vấn 

đề này. Tôi thƣa, năng lƣợng tiêu hao độ 95% vào vấn đề vọng niệm. Thầy đã ấn 

chứng cho tôi là đúng. Vì thế năng lƣợng dùng cho lao động tay chân và lao động 

trí óc rất ít, đây đƣợc gọi là dùng chính thức, suốt ngày suy nghĩ lung tung, nhất 

là nghi ngờ, năng lƣợng bị tiêu hao trong việc nghi ngờ là cực lớn, không nên nhƣ 

vậy. Ngƣời khác lừa ta, ta nên tin họ, họ chống lại ta, ta vẫn cứ tin họ, họ làm hại 

ta, ta vẫn cứ tin họ, không vấn đề gì! Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng, cần gì 

phải lao đao vì nó? Đừng tự  mình  mang hoạ vào thân. Tâm  mình chánh, ngƣời 

khác  muốn  hại  cũng  không  hại  đƣợc,  danh  văn  lợi  dƣỡng  là  những  thứ  ngoài 

thân, ta vốn muốn bỏ nó đi, họ muốn làm chƣớng ngại, nhƣng căn bản không liên 

quan gì đến ta! Chỉ cần hoan hỉ là đƣợc. Sau khi đã hiểu ra, họ càng tôn trọng 

mình,  cảm  thấy  trong  cuộc  đời  ta  vẫn  còn  gặp  đƣợc  ngƣời  tốt,  họ  sẽ  tỉnh  ngộ, 

nhƣng mình cần có lòng nhẫn nại, đừng trách họ, tất cả tuỳ duyên, lúc đó quí vị 

mới là ngƣời tự tại. 



Bởi vì, “lòng tin là mẹ của tất cả các công đức”, thế nên lòng tin của chúng ta rất 

quan trọng, con ngƣời phải có đức tin kiên định, tự tin. Phật pháp đƣợc kiến lập 

trên cơ sở tự tin bản thân. 

Khi tôi sống bên Mỹ, một hôm có vị trƣởng lão hội Thiên chúa giáo đến cùng tôi 

nghiên cứu tông giáo, ông ta bảo Thiên chúa giáo có những điểm rất gần với Tịnh 

tông của tôi, nếu tiếp cận về phƣơng diện đức tin. Thiên chúa giáo dạy phải tin 

Thƣợng đế, các vị bảo tin Phật A di đà. Tôi trả lời có sự khác nhau, khác nhau thế 

nào? Điều đầu tiên trong niềm tin của Phật giáo là tin bản thân mình, sau đó mới 

tin  Phật.  Trong  tác  phẩm  Di  đà  Kinh  Yếu  Giải,  đại  sƣ  Ngẫu  Ích  đã  nói  về  tín, 

hạnh, nguyện. Riêng về đức tin, ngài nói có sáu điều: Thứ nhất, tin bản thân, nếu 

không tin mình thì tin Phật cũng không giải quyết đƣợc vấn đề gì, Phật không thể 

584  Tập 389 



cứu giúp ta đƣợc.  Trƣớc hết phải tin ta là  Phật, ta vốn là Phật, lúc đó Phật  mới 

giúp ta quay về tự tánh, giúp ta thành Phật. Nếu không tin thì đành chịu. 

Đức tin của quí vị không giống đức tin bên chúng tôi, niềm tin đầu tiên của quí vị 

là tin Thƣợng đế. Bên chúng tôi đầu tiên là tin bản thân, sau đó mới tin Phật Bồ 

tát, tin ngƣời khác. Cuối cùng mới tin sự, tin Lý , tin nhân, tin quả, sáu điều. Đức 

tin đầu tiên rất quan trọng, nếu mất niềm tin đầu tiên, tất cả đều mất hết. Ngày 

nay đƣợc mấy ngƣời tin bản thân mình? Bởi thế Phật pháp mới lu mờ, ngày nay 

rất  nhiều  ngƣời  muốn  ra  sức  nhƣng  không  thể,  không  thành  công  trong  việc  tu 

học là do? Không có lòng tin chính mình. 

Gần đây nhắc đến vùng Đông bắc, có ngƣời bạn đồng tu đó là cƣ sĩ Lƣu Tố Vân, 

bà thực sự thành công sau mƣời năm. Bí quyết thành công của bà là gì? Lòng tin 

bản thân. Mọi ngƣời hỏi bà bí quyết thành công của bà là gì? Bà trả lời, trong sáu 

chữ: Chân thành, nghe lời và thật tu. Những bậc Thánh hiền xƣa nay, có ai thành 

công mà không nhờ vào sáu chữ này! Mƣời năm trƣớc bà nghe đĩa giảng của tôi, 

nghe những gì? Bà chỉ hiểu một câu rồi nỗ lực thực hiện, câu nói tôi thƣờng nói 

cũng là câu nói của chƣ Tổ sƣ, không phải chính tôi, “nhất môn thâm nhập trƣờng 

thời huân tu”, bà đã nghe câu này. Vì thế cả cuộc đời của bà gắn với bộ kinh Vô 

lƣợng thọ, câu A di đà Phật,“nhất môn thâm nhập”! Mƣời năm đọc một bộ kinh 

và chỉ niệm một câu A di đà Phật. Cuối cùng bà đã đắc niệm Phật tam muội, bà 

đã khai ngộ. Quí vị nên biết tam muội  là đƣợc định, nghĩa là chúng ta tập trung ý 

chí, tinh thần, thời gian lại  một chỗ, rất khó thực hiện! Một ngƣời bình thƣờng, 

tâm cần ba, bốn năm mới định, không còn vọng niệm nữa, năm sáu năm mới chắc 

chắn có sự khai ngộ, có chỗ tỏ ngộ, không thể so với việc đại triệt đại ngộ của đại 

sƣ Huệ Năng, nhƣng cũng là đại ngộ, trí tuệ hiển bày. Phƣơng pháp dạy học của 

ngƣời xƣa, chúng ta thời này không thể so sánh đƣợc. Bây giờ chúng ta đang làm 

trái, học theo phƣơng Tây, học khoa học và bị nó đánh lừa. Phƣơng pháp cổ xƣa 

của  ngƣời  xƣa  là  dạy  học,  quí  vị  xem,  mỗi  thời  đại  trong  lịch  sử  đều  có,  tuy 

không nói có Thánh nhân xuất thế nhƣng hiền nhân quân tử thì rất nhiều, đời nào 

cũng có hiền nhân, quân tử. 

Cắt  từ  phút  58:54  đến  phút  59:51   Phật  giáo  được  truyền  đến  đây  độ  hai  ngàn 

 năm  nay  nhưng  người  Trung  quốc  tu  tập  đạt  đến  cảnh  giới  của  Phật  Thích  ca 

 mâu  ni,  tính  sơ  cũng  có  đến  trên  ba  nghìn  vị,  thành  tựu  này  có  thể  có  không? 

 Trong  tác  phẩm  Ngũ  đăng  hội nguyên  của  thiền  tông đã  ghi  nhận 1700  vị  khai 

 ngộ. Giáo môn những người niệm Phật Lý  nhất tâm bất loạn đại khai viên giải, 

Tập 389  585 



 lại còn Tam mật tương ưng, tổng cộng tất cả không thể dưới ba nghìn người. Nếu 

 hợp cả Nho giáo và Phật giáo lại thì Thánh hiền quân tử ở Trung quốc đời nào 

 cũng xuất hiện. 

Phƣơng pháp dạy học tƣ thục truyền thống rất hay, cả đời đi học của tôi từng chút 

một, đó là nhờ phƣơng pháp dạy tƣ thục mà ra. Tôi học triết học với thầy Phƣơng, 

nói thật với quí vị, là bằng cách dạy tƣ thục, tôi nằm mơ cũng không dám nghĩ, 

thầy là ngƣời có địa vị cao nhƣ thế, tôi nghèo rớt mùng tơi, nhƣng tôi đã viết một 

bức thƣ thỉnh giáo nơi thầy, mong thầy chấp nhận cho chúng tôi đến trƣờng bằng 

cách dự thính các lớp của thầy. Không ngờ sau khi thƣa chuyện, thầy cho chúng 

tôi biết: trƣờng học hiện nay, thầy không ra thầy, trò không ra trò, nếu anh muốn 

đến dự thính thì sẽ thất vọng rất lớn. Nghe thầy từ chối thẳng thừng, buồn lắm, 

nhƣng  vẫn  cố  giữ  bình  tĩnh,  không  ngờ  thầy  rất  thƣơng  yêu,  ủng  hộ  hết  mình 

những ngƣời trẻ tuổi. Độ năm, sáu phút sau, thầy bảo: Thôi thế này, mỗi chủ nhật 

anh đến chỗ tôi, tôi sẽ dạy cho anh độ hai giờ. Từ đó chúng tôi bắt đầu học, một 

thầy một trò trên một chiếc bàn tròn, đúng là dạy tƣ thục. 

Tôi đến học ba năm với đại sƣ Chƣơng Gia cũng bằng cách học tƣ thục, học sanh 

chỉ mỗi  một  mình tôi,  mỗi tuần cũng hai giờ, tiếp thu những lời dạy của ngƣời, 

cũng không phải cùng nhau. 

Chỉ có học mƣời năm với thầy Lý , vì thầy Lý  chính thức mở trƣờng dạy, nhận 

hơn hai mƣơi mấy học sinh, thầy dạy chúng tôi giảng kinh, chỉ trong lớp này tôi 

mới học cùng mọi ngƣời. Không hƣớng dẫn riêng, nhƣng thầy rất quan tâm, thầy 

thuộc  nhƣ  lòng  bàn  tay  về  cách  học  tập  của  chúng  tôi,  rất  quan  tâm  săn  sóc, 

chúng  tôi  luôn  ghi  ơn  thầy.  Vì  sao  vậy?  Vì  phƣơng  pháp  dạy  học  tƣ  thục  xƣa 

hoàn toàn tiếp nối phƣơng pháp dạy học cổ xƣa. Tôi cho rằng phƣơng pháp dạy 

học này không thể ngắn hơn mƣời ngàn năm. Văn tự xƣa có mặt bắt đầu từ thời 

Hoàng Đế, nhƣng ghi chép bằng văn tự chỉ có bốn ngàn năm trăm năm, trƣớc đó 

văn tự chƣa có, chỉ truyền miệng từ đời này sang đời khác, vậy liệu có thất truyền 

không? Tôi tin không thất truyền, tại sao? Những gì đƣợc truyền tụng là thứ tinh 

tuý, là nguyên tắc, nguyên Lý , không dài dòng. Tinh tuý văn hoá xƣa gồm bốn 

khoa  mục,  có  thể  tính  chính  thức  từ  đời  vua  Nghiêu,  nhà  nƣớc  đã  phái  một  vị 

quan coi việc giáo dục, lúc bấy giờ đƣợc gọi là quan Tƣ đồ, đƣợc xây dựng chính 

thức từ thời vua Nghiêu, họ dạy những gì? Ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức, 

nhƣ vậy thì làm sao truyền sai đƣợc? Tôi tin những luân Lý  này không phải do 

những ngƣời lúc bấy giờ phát minh ra, mà đƣợc truyền nhau từ đời này sang đời 

586  Tập 389 



khác, mƣời ngàn năm nên dứt khoát không thể có chuyện tam sao thất bổn. Vì 

ngũ luân chỉ  có hai  mƣơi chữ: Phu tử  hữu thân, quân thần hữu nghĩa, phu phụ 

hữu biệt, trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín. Quí vị xem liệu có truyền sai sao? 

Dù truyền lại mƣời ngàn năm vẫn không truyền sai, rất đơn giản mà! Ngũ thƣờng 

lại càng ngắn gọn hơn, chỉ mỗi năm chữ: Nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, liệu có truyền 

sai không? Tú duy chỉ có bốn chữ: Lễ, nghĩa, liêm và sỉ. Bát đức: Hiếu, để, trung, 

tín,  nhân,  ái,  hoà,  bình,  chắc  chắn  là  không  truyền  sai,  dù  truyền  lại  mƣời  ngàn 

năm cũng không sai. Bởi thế Khổng tử biên tập lại những lời giáo huấn của cổ 

Thánh tiên hiền rồi truyền cho những ngƣời đời sau. Khổng tử là ngƣời biên tập 

lại, bởi thế Khổng tử đƣợc xƣng là tập đại thành. Bản thân ông không sáng tạo, 

không phát minh, ông rất chân thật, quí vị xem trong tác phẩm Luận ngữ, ông tự 

gởi thiệu cho chúng ta: Thuật nhi bất tác. Ý nói ông ta là ngƣời thuật lại lời của 

cổ  thánh  tiên  hiền,  suốt  đời  ông  chƣa  từng  sáng  tác,  chƣa  phát  minh.  Cũng  có 

nghĩa là những gì ông học đƣợc, tu đƣợc, những lời dạy, những gì truyền lại đều 

là sản phẩm của các bậc Thánh hiền xƣa, không có gì là của ông cả. “Tín nhi hiếu 

cổ”, quan trọng chữ tín! Ông tin những lời của các bậc Thánh hiền xƣa, “tín nhi 

hiếu cổ”, thích thú với những gì tiền nhân để lại, Chu Công là thần tƣợng trong 

lòng ông, Văn Vũ, Chu Công đều là những thần tƣợng của ông, ông đặc biệt sùng 

bái Chu Công. Chu Công là một bậc Thánh. Chúng ta thử quan sát, sự phát triển 

liên tục qua các thời đại của văn hoá Trung quốc, đến triều Thanh đƣợc biên tập 

lại  thành  “tứ  khố  toàn  thƣ”.  Nếu  mở  Tứ  khố  toàn  thƣ  ra,  quí  vị  thử  xem  có 

chƣơng nào đi ngƣợc lại Tứ khoa không? Tứ khoa là cƣơng lĩnh chung, bất cứ 

giai  đoạn  nào,  nghiên  cứu  lĩnh  vực  nào,  sáng  tạo  gì,  phát  minh  những  gì,  đều 

không thể vƣợt ra khỏi Tứ khoa. Bởi thế mà quốc gia này đƣợc an ổn trong một 

thời gian dài nhƣ thế. Những ngƣời nƣớc ngoài khi nghiên cứu lịch sử này, không 

ai không khâm phục ngƣời xƣa, thậm chí Thacher, trong một lần nói chuyện với 

Trì  Điền  Đại  Tác,  ngƣời  Nhật,  những  ghi  chép  trong  cuộc  hội  thoại  này  tôi  đã 

đƣợc đọc, lần đó họ bàn về Lý  tƣởng, họ hi vọng sau này thế giới sẽ trở thành 

một ngôi nhà chung, lúc đó chiến tranh sẽ chấm dứt, một quốc gia cho cả thế giới, 

nhƣng ai là ngƣời có tƣ thống nhất toàn thế giới? Thacher nói rất đúng, ông ta 

không  thiên  vị.  Từ  lúc  nhà  Tần  thống  nhất  Trung  quốc  cho  đến  nay  vẫn  thống 

nhất, vì họ thống nhất đƣợc trí tuệ, thống nhất về phƣơng pháp, thống nhất kinh 

nghiệm, nên đạt hiệu quả thống nhất, ông ta nêu  ra rất nhiều điều kiện.  Ở châu 

Âu, La mã thống nhất Âu châu một ngàn năm, sau khi bị tiêu diệt thì không thống 

nhất lại đƣợc nữa, biến mất luôn. Đây là quan điểm của ngƣời Anh, không phải 

Tập 389  587 



chúng ta nói đâu, nếu chúng ta nói sẽ không ai tin. Giai đoạn này chúng ta đang 

hƣớng tầm nhìn ra thế giới, học tập những gì bên ngoài, sai lầm, chúng ta bị thiệt, 

đang bị lừa. Ta vứt bỏ những gì mình có đƣợc, mà những gì mình có là bảo bối. 

Trung  quốc  nổi  lên  phải  khiến  những  quốc  gia  khác  phải  e  sợ,  những  quốc  gia 

khác phản đối Trung quốc đang uy hiếp họ. Kì thực Trung quốc không uy hiếp 

ngƣời khác mà đang nói đạo đức luân Lý , nếu có ngƣời Trung quốc trong xã hội, 

trên trƣờng quốc tế, thì họ sẽ tuyên bố với tất cả mọi ngƣời và ngộ nhận này sẽ 

đƣợc  hoá  giải.  Thế  kỉ  21  là  thế  kỉ  của  ngƣời  xƣa,  đây  là  nhận  định  của  ngƣời 

nƣớc ngoài, tôi tin đây là thế kỉ văn hoá của ngƣời xƣa vì ngƣời xƣa đã dùng văn 

hoá chú không phải bằng chính trị hay quân sự, không phải khoa học kĩ thuật hay 

buôn bán kinh doanh để thống nhất thế giới, đó là văn hoá, đó chính là ngũ luân, 

tứ duy, ngũ thƣờng, bát đức. Nếu nói đơn giản hơn, chúng ta gộp lại trong mƣời 

hai chữ, hợp tác với bất cứ một ngƣời nào trên thế giới họ cũng đều vui vẻ, mƣời 

hai chữ đó là: Hiếu, để, trung, tín, nhân, ái, hoà, bình, lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Không 

cứ quí vị là ngƣời dân tộc nào, thuộc hệ thống văn hoá nào, tín ngƣỡng ra sao, chỉ 

cần nói là họ chấp nhận, không một ai phản đối. Cần hiếu hảo không? Hiếu hảo, 

không ai không muốn. Cần để không? Để có nghĩa tôn kính ngƣời trƣởng thƣợng, 

ai cũng bằng lòng. Không ai phản đối bất cứ một yếu tố nào cả. Vì thế chúng ta 

phải  có  lòng  tin  rằng,  văn  hoá  xƣa  đƣợc  phổ  biến  khắp  thế  giới.  Cả  xã  hội  loài 

ngƣời ổn định thì tai nạn trên quả đất cũng đƣợc hoá giải, nhân loại đối đãi với 

nhau hài hoà, tôn trọng lẫn nhau, yêu thƣơng lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, hỗ trợ 

hợp tác, làm sao không tốt đƣợc? Cái gì cũng ồn ào, đánh nhau giết nhau sao? Sai 

lầm. 

Mƣời năm gần đây tôi di dân đến Australia, quốc gia này đã mang đến cho tôi 

một  cơ  hội  đó  là  làm  đại  biểu  tham  gia  hội  nghị  Hoà  bình  của  Liên  hợp  quốc, 

nằm  mơ chúng tôi cũng không dám nghĩ một sự kiện nhƣ thế sẽ đến với chúng 

tôi. Sau khi tham gia mƣời mấy kì hội nghị nhƣ thế, chúng tôi mới nhận ra một 

điều và cũng nhân cơ hội này mà chúng tôi đƣợc tiếp xúc với rất nhiều nguyên 

thủ các quốc gia, chúng tôi đã đƣa ra kinh nghiệm của ngƣời xƣa  bằng cách dùng 

thƣơng hiệu tiến sĩ Thacher, đó là học thuyết Khổng Mạnh và Phật giáo Đại thừa, 

tất  cả  đều  đồng  tình,  không  một  ai  phản  đối.  Đạo  Islam,  Ấn  độ  giáo,  đều  đồng 

tình.  Gần  đây,  khi  chúng  tôi  ở  Australia,  giáo  thọ  đạo  Baha‟s  trở  thành  những 

ngƣời bạn thân của chúng tôi. Thiên chúa giáo, tôi đã hai lần đến thăm Vatican và 

cũng đã kết thâm với họ. Chúng ta có thể cùng dắt tay nhau để giúp đỡ thế giới 

trở lại ổn định, khôi phục hoà bình, bản thân chúng tôi muốn mang hết sức mọn 

588  Tập 389 



của mình để đóng góp, hi vọng những bạn bè đồng học trẻ tuổi cần nỗ lực học tập 

văn hoá truyền thống xƣa, học tập Khổng Mạnh, học tập Đại thừa, quí vị sẽ nhận 

đƣợc sự hỉ lạc rất lớn. Sinh hoạt tinh thần nhất định sẽ vƣợt qua cuộc sống vật 

chất.  Đời  sống  vật  chất  là  chuyện  nhỏ,  chỉ  cần  ăn  đủ  no,  mặc  đủ  ấm,  có  căn 

phòng nhỏ che mƣa tránh nắng là đủ, nhƣ thế thì niềm vui sẽ vô biên! Sống ngày 

nào cố gắng làm những việc có ích, tin lời dạy của tổ tiên là đúng, tổ tiên lúc nào 

cũng  thƣơng  yêu  con  cháu,  yêu  thƣơng  những  ngƣời  đi  sau,  nghĩ  thay  tất  cả 

những điều con cháu mình nghĩ, không một quốc gia dân tộc nào trên thế giới có 

đƣợc. Ân huệ lớn nhất, nói thực, là văn tự xƣa, dạng cổ văn, không thể tìm ra một 

loại văn tự thứ hai nhƣ thế, đƣa tất cả những trí tuệ, kinh nghiệm, phƣơng pháp 

của họ trực tiếp truyền lại cho những ngƣời đi sau, sử dụng công cụ này. Họ biết 

ngôn ngữ sẽ thay đổi, nên mới chia tách ngôn và ngữ thành hai thứ riêng biệt, vì 

văn miên viễn không thay đổi nên mới gọi là văn ngôn, mãi mãi bất biến. Ngôn 

ngữ biến hoá đến đâu nhƣng văn ngôn vẫn đƣợc giữ nguyên, chỉ cần hiểu đƣợc 

văn  ngôn,  đọc  đƣợc  văn  ngôn,  đồng  nghĩa  với  những  ngƣời  sau  hai  ngàn  năm 

trăm năm chúng ta đang đọc những gì những ngƣời trƣớc đó hai ngàn năm trăm 

năm đã viết, giống nhƣ viết một bức thƣ trƣớc ngƣời đối diện vậy, quí vị không 

hề hiểu sai về họ. Phát minh này, trên thế giới không thể có một nhà thứ hai, chỉ 

một mà thôi. Những quốc gia khác nhƣ văn tự cổ, phải nhờ chuyên gia, khảo cổ 

đến  kết  luận  mà  vẫn  chƣa  làm  sáng  tỏ,  nhƣng  quí  vị  thấy  tầm  nhìn  của  tổ  tiên 

chúng ta chƣa? Thật là trí tuệ vô song, phát minh một thứ, có thể lƣu truyền qua 

hàng ngàn năm vẫn giữ nguyên. 

Học cổ văn có khó không? Không khó. Ngày trƣớc thầy giáo dạy chúng tôi, phải 

học thuộc 50 thiên cổ văn mới có thể đọc hiểu, phải học thuộc 100 thiên cổ văn 

mới viết đƣợc, viết đƣợc cổ văn. Mỗi tuần chúng ta học thuộc một thiên, hai năm 

đƣợc 100 thiên, hai năm là chúng ta có thể nắm đƣợc chìa khoá của cổ văn, lúc 

đó Tứ khố toàn thƣ trở thành kho báu của quí vị. Không khó! Hai năm học ngoại 

ngữ quí vị vẫn chƣa thành thạo, hai năm học cổ văn là ổn. Từ đây quí vị có thể 

thấy, bậc Thánh hiền ngày xƣa đã thƣơng yêu con cháu nhƣ thế nào, đã nghĩ ra 

phƣơng pháp tối ƣu. Văn tự xƣa là kí hiệu của trí tuệ, quí vị không biết đọc, chỉ 

cần nhìn vào hình dáng là có thể hiểu đƣợc nghĩa của nó, hiểu nó tƣợng trƣng cho 

thứ gì, đó là dùng kí hiệu, kí hiệu của trí tuệ, điều này không có trong văn tự của 

các quốc gia khác. Đòi hỏi phải thực sự thông đạt mới cảm nhận đƣợc, vinh hạnh 

biết  bao,  khó  khăn  biết  bao  khi  đƣợc  làm  một  công  dân  nƣớc  này!  Đông  đủ 

Tập 389  589 



những Thánh hiền, tổ tiên hay nhƣ thế, nếu bây giờ chúng ta không nỗ lực học tập 

thì chúng ta không xứng đáng với tổ tiên. 

Đọc gia phổ, tôi tâm đắc một điều, phần lớn dân tộc Hán là con cháu của Hoàng 

Đế, nếu tìm về tổ tiên chắc chắn quí vị sẽ tìm thấy, ông là ngƣời đầu tiên. Gia phổ 

của tôi vẫn còn, khi cuộc cách mạng văn hoá bùng nổ chúng tôi đang ở hải ngoại, 

điều lo lắng nhất của tôi là gia phổ, còn những thứ khác tôi không để ý, vì sao? 

Nếu mất gia phổ, chúng ta sẽ mất gốc, không bao giờ tìm lại đƣợc. May là đức độ 

ông bà vẫn còn nên vẫn bảo lƣu đầy đủ, chúng tôi đã có đƣợc. Từ Hoàng Đế đến 

đời chúng tôi trải 136 đời, chúng tôi đã chia thứ tự các đời, đến đời chúng tôi, 

chúng tôi thuộc họ Từ, là con thứ hai của Hoàng Đế, tên Xƣơng Ý, chúng tôi là 

đời sau của Xƣơng Ý, họ Từ đến thứ sáu mới có. Đời thứ sáu là Vƣơng Khởi, con 

trai  của  Hạ  Vũ,  khi  làm  quốc  vƣơng  đƣợc  phong  Nhƣợc  mộc,  tổ  tiên  chúng  tôi 

thuộc  đời  thứ  sáu,  đƣợc  phong  quốc  vƣơng  của  nƣớc  Từ,  bây  giờ  là  vùng  Từ 

Châu, ngày xƣa là nƣớc Từ. Về sau quốc gia này không còn nữa nên dùng tên đó 

làm họ, họ này từ đó mà ra. Cuốn gia phổ này ghi chép rất rõ ràng, làm sao không 

yên quí gia đình mình đƣợc? Ngày nay liệu đƣợc mấy gia đình tìm đƣợc tổ tông, 

tìm về trƣớc 4500 năm? Không có, cả thế giới cũng không tìm đƣợc. Ngƣời xƣa 

rất  coi  trọng  vấn  đề  này,  bởi  thế  quí  vị  sẽ  trân  quí  gia  đình  mình,  yêu  quí  quê 

hƣơng mình, yêu nƣớc, yêu quê, gốc gác là ở đây. Tất cả những thứ này không 

có, con ngƣời không thể yêu nƣớc, cũng không thể yêu quê hƣơng đƣợc, thế mới 

gọi là bi thảm! 

Công đức tế tự Xuân Thu ở đâu? Là nơi “Cẩn thận khi mất, làm sáng đức nhân 

hậu”,  lòng  hiền  lành,  thuần  hậu  của  ngƣời  dân  đƣợc  nuôi  dƣỡng  từ  những  chất 

liệu nhƣ thế. Ai ai cũng tôn kính tổ tiên của mình, mỗi ngƣời đều tôn trọng nơi 

thờ tự, đó chính là văn hoá truyền thống xƣa. Nền văn hoá này nên đƣợc truyền 

bá ra cả thế giới, ngày xƣa cha ông họ chƣa nhận thức đƣợc điều này thì bây giờ 

nên xây dựng, nhƣ ngƣời xƣa đã sáng tạo ra gia phổ, lúc đó quí vị mới nghĩ về 

cha mẹ, ông bà nội, ông bà cố của mình, nhƣ thế mới có thể ghi nhớ đƣợc. Quí vị 

hãy thƣờng viết ra sự truyền thừa từ thế hệ này sang thế hệ khác, đây là một bài 

học rất quan trọng, chúng ta nhất định không đƣợc xem nhẹ. 

Hoàng gia có Thái miếu, dân gian có tự đƣờng để ghi nhớ tổ tiên, nhớ ơn tiên tổ 

mới có thể hiếu kính cha mẹ, nhớ ơn tiên tổ mới có thể ghi ơn cha mẹ. Ngày nay 

chúng ta rất coi nhẹ việc này, nên nhanh chóng tìm lại, may ra còn kịp. 

590  Tập 389 



Ngày trƣớc chúng tôi làm thí nghiệm ở Thang Trì, tôi vô cùng kinh ngạc, là bởi 

nó nhanh quá, chúng tôi cho rằng phải dạy học ba, bốn năm mới nhận đƣợc kết 

quả, nào ngờ chỉ ba tháng, chƣa đến bốn tháng, nhân dân làm sao dễ tiếp thu thế 

này! Điều này càng khẳng định “tánh ngƣời vốn thiện”, con ngƣời rất dễ dạy bảo, 

con ngƣời vốn lành, họ chỉ mê lầm một lúc, sai lầm một lúc, một khi đã tỉnh ngộ, 

họ liền quay đầu, lập tức sám hối. Bởi thế qua thí nghiệm đó, đã khiến lòng tin 

chúng tôi càng kiên định hơn  về  văn hoá truyền thống xƣa, giáo Lý   Đại thừa. 

Trƣớc khi chƣa làm thí nghiệm, khi có những ngƣời chất vấn, đẩy chúng tôi đến 

độ  gần  nhƣ  hoài  nghi  những  gì  mình  làm,  qua  đợt  thí  nghiệm  này,  chúng  tôi 

khẳng định là đúng, không phải giả dối. Vì thế mọi ngƣời phải coi trọng lòng tin. 

Ngƣời xƣa có câu: “không giao thiệp với ngƣời không có lòng tin”, ý nghĩa của 

chữ  “tin”  ở  đây  rất  sâu  sắc,  trong  Phật  pháp  nói  công  đức  của  niềm  tin  là  vô 

lƣợng  vô  biên.  Quí  vị  xem  vừa  rồi  tôi  đã  nói,  đối  với  mình,  thân  tâm  sẽ  khoẻ 

mạnh;  với  môi  trƣờng,  môi  trƣờng  xung  quanh  chúng  ta  cƣ  trú,  thiên  tai  đƣợc 

giảm thiểu. Nó có tác dụng lớn nhƣ vậy, nên con ngƣời không thể thiếu niềm tin, 

nếu thiếu nó sẽ không thành công trong lĩnh vực nào. Quí vị xem, “giả sử trì danh 

hiệu đến mức gió thổi không lọt, mƣa tuôn không ƣớt, nhƣ tƣờng sắt vách đồng, 

vẫn  không  vãng  sanh  đƣợc”,  đấy  là  nói  nếu  không  có  niềm  tin  thì  cho  dù  niệm 

Phật nhiều đến đâu cũng không có tác dụng, không đƣợc vãng sanh. Việc đầu tiên 

là phải xây dựng lòng tin, chƣ vị cổ đức của cả hai nƣớc Trung-Nhật, tuy cách xa 

về địa Lý  nhƣng vẫn tƣơng đồng quan điểm, tất cả đều cho rằng tín nguyện là 

nhân  tố  chủ  chốt  trong  việc  vãng  sanh.  Họ  là  những  bậc  tai  mắt  của  trời  ngƣời 

nhƣng đều đồng ý, tán thán với chƣ vị tổ sƣ của hai nƣớc này. Nhiều vị cao tăng 

Nhật bản, đều sang học tập dƣới thời Tuỳ-Đƣờng. Phần lớn họ đƣợc thân cận đại 

sƣ Thiện Đạo, tổ sƣ đời thứ hai của Tịnh tông, không ít ngƣời thân cận đại sƣ Trí 

Giả  núi  Thiên  Thai.  Bởi  thế  ngày  nay  ở  Nhật  bản,  tƣợng  đại  sƣ  Thiện  Đạo  rất 

nhiều, có thể bất kì ngôi chùa nào cũng có tƣợng đại sƣ Thiện Đạo, họ sùng bái 

đại sƣ còn hơn cả sùng bái Phật, là bởi đại sƣ đã trực tiếp trao truyền cho họ, là 

ngƣời thầy thân cận của họ. Tất cả những vị này đều nói đến chữ tín, tin một cách 

chắc chắn và mong cầu chí thiết, cho rằng đây chính là nhân tố chủ yếu đầu tiên 

để đƣợc vãng sanh thế giới Cực lạc. Nếu không có tín nguyện thì niệm Phật cũng 

vô dụng. Bởi thế mới tôn xƣng họ là tai mắt của trời ngƣời. 

Lại Di Đà Sớ Sao nói- tác phẩm Sớ Sao là của đại sƣ Liên Trì, năm Vạn Lịch đời 

nhà Thanh, ngài nói: Chỉ cần có nguyện, không ai không sanh. Nên biết nguyện 

lực  rộng  lớn  nhƣ  vậy,  sao  lại  không  tin,  sao  lại  không  nguyện.  Có  nguyện  nhất 

Tập 389  591 



định có hạnh, nếu không có lòng tin thì nguyện vãng sanh không có đƣợc. Bởi thế 

trong ba điều kiện, lòng tin đứng đầu, thứ hai là nguyện, thứ ba là niệm Phật. Cần 

phải xác định đƣợc mục đích của việc niệm Phật, đấy là niệm vứt bỏ tất cả những 

vọng niệm của mình, niệm tâm thanh tịnh của mình, niệm bình đẳng giác, đƣợc 

nhƣ thế mới đúng. Nếu không đạt đƣợc ba điều ấy mà muốn cầu sanh Tịnh độ, có 

thể vẫn đƣợc vãng sanh, đây là công đức không thể nghĩ bàn của việc niệm Phật. 

Nếu quí vị niệm đến mức đƣợc tâm thanh tịnh, thì việc vãng sanh Tịnh độ là điều 

chắc chắn, vì sao? Vì con đƣờng đã thông rồi, đƣờng dây nóng nối đƣợc với Phật 

A Di Đà rồi, muốn đi lúc nào cũng đƣợc. Nhƣng phẩm vị không cao khi đến thế 

giới  Cực  lạc,  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ.  Nếu  tâm  bình  đẳng  hiển  lộ  thì 

đƣợc sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Nếu quí vị đã khai ngộ, đại triệt đại ngộ, 

tức là giác, khi giác ngộ  rồi quí vị sẽ sanh vào cõi Thật báo trang nghiêm.  Mỗi 

mỗi đều khác nhau! Nên nhớ rằng, nếu muốn có đƣợc tâm thanh tịnh bình đẳng, 

dứt khoát quí vị phải buông bỏ. Tôi thƣờng dạy mọi ngƣời, độ hai ba mƣơi năm 

trở lại đây, phải buông bỏ tự tƣ tự lợi, phải buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, phải 

buông ngũ dục lục trần, phải buông bỏ tham sân si mạn. Tôi chỉ nói đến mƣời sáu 

chữ,  mƣời  sáu  chữ  này  cản  trở  chúng  ta,  buông  bỏ  thì  không  còn  trở  ngại  nữa, 

việc  tu  Tịnh  độ  chắc  chắn  thành  công.  Tu  những  pháp  môn  khác  có  thể  không 

buông  bỏ  với  mƣời  sáu  chữ  này.  Mƣời  sáu  chữ  này  có  thể  đƣa  ta  đến  cổng 

trƣờng, nhƣng chƣa bƣớc vào cổng, muốn vào cổng, tiêu chuẩn này có thể không 

phù hợp, phải dùng tiêu chuẩn của Phật. Tiêu chuẩn của Phật là gì? Kiến tƣ phiền 

não, tiêu chuẩn này cao hơn tiêu chuẩn tôi đƣa ra, đầu tiên là phá kiến hoặc. Thế 

nào là kiến hoặc? Tất cả những cách nhìn sai lầm của ta, phải buông bỏ nó. Đầu 

tiên taphải buông bỏ thân kiến, tức là buông bỏ suy nghĩ thân này là của ta, phải 

hiểu một cách triệt để, rõ ràng thân này không phải là ta, gọi là phá thân kiến. Lúc 

đó quí vị mới chính thức đi vào của nhà Phật, lớp một cấp Tiểu học. Tiêu chuẩn 

của tôi là dẫn quí vị đến cửa, buông bỏ tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục 

lục trần, tham sân si mạn, đó là dắt quí vị đến cửa, chƣa vào trong. Điều kiện đầu 

tiên để vào trong là buông bỏ thân kiến. 

Thứ  hai  là  buông  bỏ  biên  kiến,  biên  kiến  là  gì?  Đối  lập,  tƣơng  đối.  Trong  sinh 

hoạt đời thƣờng, ta không đối lập với ngƣời khác, họ đối lập với mình thì đƣợc, 

nhƣng ta không thể đối lập với họ. Không đối lập với mọi việc, không đối lập với 

tất cả vạn vật. Nghĩa là quí vị phải mở rộng lòng mình ra, xem tất vả mọi ngƣời, 

tất cả mọi việc, tất cả vạn vất là bình đẳng, là mở rộng tấm lòng. Ngƣời xƣa có 

câu  lòng  rộng  thì  phƣớc  nhiều.  Trong  lòng  quí  vị  xem  cái  này  không  vừa  mắt, 

592  Tập 389 



không  hứng  thú  với  cái  kia,  cái  này  không  tốt,  đây  là  sự  sai  lầm  quá  nghiêm 

trọng. Ngƣời có lòng dạ hẹp hòi thì không học Phật đƣợc, ngƣời học Phật cần có 

tâm lƣợng rộng mở, đây là điều kiện thứ hai. 

Điều kiện thứ ba gọi là kiến thủ kiến, thứ tƣ là giới thủ kiến, hợp cả hai thứ này 

lại,  ngƣời  xƣa  gọi  là  thành  kiến.  Ngƣời  nào  đó  có  thành  kiến  sâu  sắc,  giới  thủ 

kiến  thuộc  về  thành  kiến  của  nguyên  nhân,  kiến  thủ  kiến  là  thành  kiến  của  kết 

quả, đầu tiên ở đây là nhân quả. Không đƣợc có thành kiến, mang thành kiến thì 

không  thể  tuỳ  duyên,  qúi  vị  mong  ngƣời  này  hợp  với  mình,  tôi  không  thể  cùng 

với ngƣời khác đƣợc. Không có thành kiến, chúng ta mới có thể tuỳ thuận tất cả 

chúng sanh. Chúng ta cần tuỳ thuận ngƣời khác, đừng mong ngƣời khác tuỳ thuận 

mình, điều này rất khó. Điều kiện cuốn cùng là tà kiến, tức là sự kiến giải sai lầm 

của tất cả chúng sanh. Phải buông bỏ tất cả cách nhìn sai lạc, đây là gì? Lúc này 

mới có thể vào cửa. Đây là lời Phật dạy, chúng ta phải dùng tiêu chuẩn của ngài 

mới chứng đƣợc quả Tu đà hoàn của Tiểu thừa. Trong Đại thừa quí vị mới có thể 

vào  cửa,  nhập  vào  địa  vị  sơ  tín  trong  Thập  tín.  Thập  tín  có  thể  ví  với  cấp  Tiểu 

học, thập trú là cấp Trung học, thập hồi hƣớng là Trung học phổ thông, thập địa 

là đại học, Đẳng giác là nghiên cứu sở, đó là 52 cấp của Bồ tát. Giống việc đi 

học, lớp một, lớp hai, lớp ba... đến lớp 52, khi tốt nghiệp lớp 52 là thành Phật, vì 

thế  chúng  ta  phải  hiểu,  Phật,  Bồ  tát,  A  la  hán,  là  danh  xƣng  học  vị  trong  Phật 

giáo, vấn đề này cần phải biết, không đƣợc hiểu sai. Đó không phải Thần tiên mà 

là học vị, giống nhà trƣờng chúng ta ngày nay, có tiến sĩ, thạc sĩ, cử nhân. A la 

hán là cử nhân, Bồ tát là thạc sĩ, Phật là tiến sĩ, vì thế tất cả chúng sanh vốn sẽ 

thành Phật, tức là mỗi mỗi chúng sanh đều đạt đến học vị tiến sĩ, đều tốt nghiệp. 

Quí  vị  vốn  đã  có  học  vị  này  rồi,  quí  vị  phải  đạt  tới,  chúng  ta  nên  hiểu  vấn  đề, 

trong Phật giáo không có thần tiên, nhƣng Phật giáo tôn trọng, tôn kính thần tiên, 

tại sao? Họ là một chúng sanh trong sáu đƣờng. Sáu đƣờng có cõi trời, Phật hiểu 

rất  rõ  điều  này.  Địa  vị  vĩnh  viễn  của  Phật  là  ngƣời  Thầy,  ngài  làm  ngƣời  Thầy 

dạy. 

Mấy năm trở lại đây, trên thế giới đã có phong trào đoàn kết tôn giáo, chúng tôi 

đƣợc tiếp xúc với rất nhiều tôn giáo khác nhau, cũng thật thú vị. Tôi đã từng gặp 

một ngƣời đạo Do thái, đạo Cơ đốc, đạo Islam, họ hỏi tôi: trong Phật giáo không 

có đấng sáng thế, Phật giáo không có đấng sáng thế, không có vị thần để sùng 

bái. Tôi trả lời họ: Phật giáo thừa nhận có Thần, tôn kính Thần, lễ bái Thần, nghe 

thế họ rất phấn khởi.  Họ nói: Vậy Phật Thích Ca trong Phật giáo của bạn đƣợc 

Tập 389  593 



coi là gì? Tôi bảo Phật Thích Ca Mâu Ni là một vị Thầy, dạy học, ngài làm trong 

ngành giáo dục. Họ bảo: Tôn giáo của tôi nói, ngƣời tạo tội lỗi, trong phán quyết 

cuối  cùng,  phán  quyết  là  bổn  phận  của  Thƣợng  đế.  Thầy  giáo  chúng  tôi  không 

quản Lý  việc đó, thầy giáo chỉ coi việc dạy học, không phán quyết. Nghe thế họ 

khoái  chí  lắm,  quyền  phán  quyết  thuộc  về  họ,  chúng  tôi  chỉ  dạy,  dạy  bạn  đừng 

làm  việc  xấu  thì  bạn  đã  không  cần  thẩm  phán  rồi.  Tôi  nói  đạo  Phật  là  đạo  làm 

Thầy, giống nhƣ trong một tổ chức chính phủ, Phật giáo đảm trách việc giáo dục 

chứ  không  phải  ngành  tƣ  pháp,  cũng  không  tham  gia  hành  chính,  vì  thế  không 

xảy ra mâu thuẫn, không thể nói thần của anh lớn hơn thần tôi, thần tôi lớn hơn 

thần anh, nhƣ thế là xảy  ra  mâu thuẫn, xung đột, lớn bằng nhau hết,  mọi ngƣời 

đều bình đẳng. Vả lại Phật giáo không tham gia chính trị, nên họ càng yên tâm 

hơn. Phật giáo dạy học, ai cũng có thể đến học, các bạn đều có thể đến học Phật 

pháp, vì sao? Phật dạy trí tuệ, bạn muốn có trí tuệ không? Bởi thế tôi khuyên rất 

nhiều tôn giáo, ngày chủ nhật quí vị cứ tổ chức hành lễ ở giáo đƣờng quí vị, thứ 

bảy Tịnh tông chúng tôi giảng kinh, mọi ngƣời có thể đến học Phật mà không có 

sự va chạm nào. Tôi nói Thƣợng đế, quí vị là con cái của Thƣợng đế, khi bạn đến 

chỗ Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật Thích Ca Mâu Ni là thầy giáo, giữa chúng ta là 

mối  quan  hệ  thầy  trò,  bên  các  bạn  là  tình  cảm  cha  con.  Việc  đi  học  của  quí  vị 

không phải là  mối quan hệ thầy trò  sao? Trong nhà có cha  mẹ, cha  mẹ của các 

bạn không phải đƣa bạn đến trƣờng để học sao? Thƣợng đế của quí vị chắc sẽ rất 

vui lòng vì con cái của Ngƣời  ai cũng có trí tuệ. Thƣợng đế cũng rất vui  mừng 

khi con cái của Ngƣời đƣợc làm học trò Phật Thích Ca Mâu Ni! Họ chắc không 

phản  đối  khi  nghe  chuyện  đó.  Ai  làm  cha  mẹ  mà  không  mong  con  cái  có  đức 

hạnh, có trí tuệ, có học thức? Trong lúc đó Phật Thích Ca Mâu Ni là là một thầy 

giáo giỏi nhất. Bởi thế mấy năm gần đây, ban đầu chúng tôi cho rằng đoàn kết tôn 

giáo  cần  thêm  nhiều  bàn  luận,  nhƣng  chƣa  đƣợc  một  lần  thực  hiện,  mƣời  mấy 

năm một lần vẫn chƣa thực hiện đƣợc chỉ vì một việc cực kì khó khăn đó là Thiên 

chúa giáo. Chúng tôi đã chủ động giao tiếp với Thiên chúa giáo trong ba năm, họ 

thực sự đem lòng chân thành để hợp tác với chúng tôi, còn những tôn giáo khác 

thì không, đại khái những tôn giáo khác độ nửa năm đến một năm là chúng tôi có 

thể trở thành bạn bè, chỉ có mất ba năm với Thiên chúa giáo, nhƣng trong ba năm 

đó sau những chuyển biến đã có những kết quả rất đáng khích lệ, hai bên rất có 

thành ý! Họ đã thực sự có những hiểu biết. Tôi tuyên bố với họ: Tất cả tôn giáo 

trên thế giới này đều là con  một nhà, tất cả các đấng giáo chủ các tôn giáo đều 

hoá thân từ một vị Thần, tôi đã giải thích với họ nhƣ vậy, tôi hỏi họ có thừa nhận 

594  Tập 389 



hay không, giáo chủ của quí vị có trí tuệ không? Tất cả đều thừa nhận là có. Quí 

vị có thừa nhận Thần của quí vị có thần thông, giỏi biến hoá không? Có. Tôi nói: 

Vậy thì tốt rồi. Chân thần này trong đạo Thiên chúa biến thành Gesu, trong Phật 

giáo  biến  thành  Thích  Ca  Mâu  Ni,    tại  Trung  quốc  biến  thành  Khổng  tử,  họ  là 

những hoá thân, thân chính của họ vẫn là một. Tất cả đều đồng ý với tôi về cách 

kiến giải này, một vị Thần chính hoá thân, vậy thì một vị thần tại sao lại tổ chức 

nhiều  tôn  giáo  nhƣ  vậy?  Bởi  hệ  thống  giao  thông  ngày  trƣớc  chƣa  thuận  tiện, 

không có các phƣơng tiện liên lạc, khi ngƣời khác mất không thể đến thăm nhau, 

bởi thế ở mỗi khu vực đều có những vị Thần khác nhau để dạy dỗ chúng sanh, họ 

cần hoá thân thành con ngƣời ở vùng đất đó, làm hình tƣợng ngƣời ở quốc gia đó, 

ứng dụng văn hoá ở vùng đất đó để giáo hoá mọi ngƣời. Quí vị hãy để tâm đọc 

kinh, nghiên cứu, không nên chỉ đọc kinh sách của tôn giáo mình mà không đọc 

kinh sách các tôn giáo bạn, tất cả các kinh sách bạn đều nên mang về để đọc, phát 

hiện  ra  những  gì  trong  kinh  điển,  cho  chúng  ta  biết,  chỉ  một  mục  tiêu,  một 

phƣơng hƣớng, chính xác 80% là tƣơng đồng, chỉ còn lại 20% không đồng ý với 

nhau. 20% đó là gì? Là tập quán sinh hoạt, mỗi vùng đất đều có những tập tục, lễ 

nghi, phong tục, tập quán khác nhau. Phƣơng hƣớng là nhất trí, không có vị giáo 

chủ nào không dạy ngƣời yêu thƣơng ngƣời, nếu dung hợp tất cả lại với nhau để 

thành một từ thôi thì từ đó chính là yêu thƣơng. Thần yêu thƣơng ngƣời thế gian, 

nhà  Phật  nói  từ  bi,  đạo  Islam  gọi  là  nhân  từ.  Thƣợng  đế  là  gì?  Yêu  thƣơng  là 

Thƣợng đế, yêu thƣơng nằm ở đâu? Ngự trị trong tim, Thƣợng đế trong tim bạn. 

Nếu bạn không yêu thƣơng ngƣời chính là hại ngƣời, đó là ma quỉ, trong tâm bạn 

là ma quỉ. Nếu bạn thực sự yêu thƣơng con ngƣời thì trong tim bạn là Thƣợng đế. 

Mƣời mấy năm trở lại đây chƣa bao giờ gặp vấn nạn, chƣa bao giờ xảy ra tranh 

cãi, rất hài hoà, rất dung hợp, những biểu hiện của chúng tôi cũng khiến họ cảm 

động. Đến giáo đƣờng, chúng tôi lạy những vị thần của họ, họ cảm thấy rất kinh 

ngạc. Có ngƣời Phật tử đến hỏi tôi: Thầy sao lại lạy chúa Ki tô? Sao lại lạy Phạn 

thiên của Ấn độ giáo? Đạo Hinduism, đạo Hinduism không có tƣợng Thần nhƣng 

họ vẫn có kinh điển, lạy kinh của họ. Tôi đã nói với những ngừoi đồng học của 

tôi: Tất cả những đấng giáo chủ của các tôn giáo đều là hoá thân của Phật, tôi lạy 

Phật, đó là hoá thân của Phật. 

Khi đến Nhật bản dự hội nghị, mỗi lần đến Nhật bản tôi đều đến thăm một vị hoà 

thƣợng,  vị  hoà  thƣợng  này  rất  thích  tôi,  đó  là  hoà  thƣợng  Trung  Thôn  Khang 

Long, đã viên tịch năm ngoái, thọ 103 tuổi. Ngài rất hiền, lần đầu đƣợc diện kiến, 

Tập 389  595 



ngài nói với tôi: Mỗi vị giáo chủ các tôn giáo trên thế giới đều là hoá thân của Bồ 

tát  Quan  Thế  Âm,  Bồ  tát  Quan  Thế  Âm  có  32  ứng  thân,  cần  hiện  thân  nào  thì 

ngài hiện ra thân đó, cần hiện thân Cơ đốc để độ, ngài liền hiện thân Cơ đốc để 

độ họ; cần hiện thân Phật để độ, ngài liền hiện thân Phật để độ họ. Cần hiện thân 

gì để độ, ngài liền hiện ngay thân đó để độ họ. Ngài nói tất cả những vị Thần, 

những vị giáo chủ các tôn giáo đều là hoá thân của Bồ tát Quan Thế Âm. Khi cáo 

biệt, đệ tử ngài là thầy Kiều Bổn, hiện đang chủ trì đạo tràng Kiều Bổn, khi tiễn 

tôi, thầy Kiều Bổn nói: Từ trƣớc đến nay Hoà thƣợng tôi chƣa từng nói chuyện 

đó, sao thầy lại đƣợc Hoà thƣợng tôi nói chuyện đó? Tôi nói Hoà thƣợng không 

phải ngƣời phàm.  Vì thế  ngoài ngƣời bạn già Nhật bản đã viên tịch, còn có lão 

nhân Hoàn Không, thƣơng quí tôi lắm, ngài đã hơn 90 tuổi, cũng vừa viên tịch 

năm ngoái, những ngƣời già đã khô héo cả, thực sự thiếu những bậc anh tài kế 

nghiệp, đây cũng là một điều khiến chúng tôi lo lắng. Bởi thế những ngƣời đệ tử 

Phật  hãy  còn  trẻ,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia  cần  phát  tâm  Bồ  đề,  nối  tiếp  tuệ 

mạng của Phật, hoằng pháp lợi sanh, trong đó quan trọng nhất là buông bỏ tự tƣ 

tự lợi, vì nếu có nó thì mọi việc đã hỏng, quí vị không thể học tập đƣợc gì. Dứt 

khoát  phải  dùng  tâm  chân  thành,  không  dành  cái  gì  cho  mình  cả,  tất  cả  chỉ  vì 

chúng sanh, đừng nhẫn tâm nhìn chúng sanh đang đau khổ, dốc toàn tâm lực thay 

Phật, Bồ tát, giúp đỡ chúng sanh trong công việc trọng đại này. Giúp đỡ thế nào? 

Giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, nhất định phải biết. Ngày trƣớc Phật Thích Ca 

Mâu Ni khi còn tại thế đã dạy dỗ chúng sanh, chƣa từng một ngày ngƣng nghỉ, 49 

năm nhƣ thế, chƣa nghe ngài nghỉ dạy ngày nào. Những tôn giáo nƣớc ngoài vẫn 

còn ngày chủ nhật, nhƣng Phật giáo thì không. Vì thế Phật Thích Ca Mâu Ni thực 

sự là ngƣời chân thành, dạy suốt 49 năm, từ lúc bắt đầu cho đến lúc bệnh và nhập 

Niết bàn chƣa nghỉ ngơi ngày nào. Là một ngƣời thầy giáo điển hình nhất, ƣu tú 

nhất  trên  thế  giới,  là  ngƣời  thầy  mô  phạm,  dạy  không  lƣơng,  hoàn  toàn  tình 

nguyện. Ngài không phân biệt quốc tịch, tín ngƣỡng, chủng tộc, không từ chối kẻ 

đến, không giữ ngƣời muốn đi, chỉ cần quí vị  muốn học với ngài, ngài đều tận 

tâm dạy dỗ, đem hết lòng hƣớng dẫn quí vị. 

Tất  cả  những  điều  này  chúng  ta  đã  đƣợc  chứng  kiến  trong  kinh  điển,  rất  nhiều 

giáo sĩ  truyền giáo của các tông giáo khác, những ngƣời chủ  trì cộng đoàn tôn 

giáo đã đến học tập với Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta cần nhận thức rõ điều 

này, nó không phải là tôn giáo, mà là giáo dục, bởi vậy bất luận theo tín ngƣỡng 

nào  cũng  có  thể  đến  học  tập,  nhƣ  một  viện  Đại  học,  tất  cả  đều  nhận  Phật  làm 

596  Tập 389 



thầy, bởi thế Phật pháp là đạo dạy học, chỉ cần tôn sƣ trọng đạo là quí vị đã thành 

tựu đạo nghiệp. 

Chúng  ta  nhắc  lại,  đọc  lại  câu  trên  một  lần  nữa,  “những  ngƣời  có  lòng  mong, 

không ai không đƣợc vãng sanh, mới hay tầm sâu rộng của sức mong cầu, sao lại 

không tin, sao lại không nguyện”. Đây là những lời dạy của đại sƣ Liên Trì dành 

cho chúng ta. “Ngƣời tu pháp môn Tịnh độ, theo trong kinh này dạy rồi phát tâm 

Bồ đề, một hƣớng chuyên niệm, theo “tiểu bổn” rồi tín nguyện trì danh, thực sự 

khắc cốt ghi tâm, đừng lơ là”. 

Mấy  câu  trên  đây  rất  quan  trọng,  tuyệt  đối  không  nên  coi  nhẹ  và  bỏ  qua,  rất  ít 

ngƣời thực sự nhận biết lợi ích công đức của danh hiệu. Chúng ta hãy nói sơ về 

danh hiệu Phật A di đà, có lẽ không thể nói trong mƣời mấy giờ, trƣớc đây chúng 

tôi đã giới thiệu, rồi sau đó vẫn tiếp tục nói. Công đức danh hiệu thực sự không 

thể nghĩ bàn. 

Thời nhà Tuỳ-Đƣờng, một số cao tăng của các nƣớc nhƣ Trung quốc, Nhật bản, 

Hàn quốc, sau này đều trở thành những vị tổ sƣ trên quốc gia của họ, những vị 

này đã từng thảo luận xung quanh vấn đề, họ đƣa ra đề nghị thế này: Lúc còn tại 

thế, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng kinh, dạy học suốt 49 năm, vậy thì bộ  

kinh nào là quan trọng nhất, có thể đại diện cho toàn bộ giáo pháp? Vấn đề này 

xin mọi ngƣời suy nghĩ kĩ, xem xét. Cuối cùng mọi ngƣời đồng ý đƣa ra bộ kinh 

Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, rất nhiều ngƣời tán đồng, là bởi kinh Hoa 

Nghiêm quá đặc thù. Lúc bắt đầu học Phật, tôi đƣợc thầy giáo giới thiệu bộ kinh 

Hoa nghiêm, cách nhìn của thầy về bộ kinh này ra sao? Đó là khái luận về triết 

học Phật giáo, thầy đã nhận xét bộ kinh này dƣới góc độ đó, quả không sai, đích 

xác là khái luận triết học Phật giáo. Tất cả các hệ phái Phật giáo đều xuất phát từ 

kinh Hoa nghiêm, giáo nghĩa kinh Hoa nghiêm bao quát tất cả giáo Lý  đạo Phật, 

giáo nghĩa của các tông phái đều nằm trong đó, nhƣng cuối cùng nơi qui hƣớng 

của kinh Hoa nghiêm là chỗ nào? Cuối cùng vẫn quay về Tịnh độ. Đây là kết luận 

cuối cùng của những đại đức cao  tăng thời Tuỳ-Đƣờng. Chƣơng cuối cùng, khi 

đồng  tử  Thiện  Tài  đi  tham  vấn  năm  mƣơi  ba  chỗ,  nơi  tham  vấn  cuối  cùng,  đã 

đƣợc mƣời đại nguyện Bồ tát Phổ Hiền đƣa về Cực lạc, điều này đã chứng minh, 

Hoa nghiêm hƣớng dẫn mọi ngƣời về thế giới Cực lạc, có nghĩa là quay về với 

kinh  Vô  lƣợng  thọ,  từ  đó  địa  vị  của  kinh  Vô  lƣợng  thọ  đƣợc  đánh  giá  rất  cao, 

ngang  với  kinh  Hoa  nghiêm.  Không  những  ngang  bằng  thậm  chí  còn  cao  hơn 

kinh Hoa nghiêm. Bộ kinh Vô lƣợng thọ, tổng cộng 48 chƣơng, hay còn gọi 48 

Tập 389  597 



phẩm, vậy chƣơng nào là quan trọng nhất? Chƣơng thứ 06, nội dung chƣơng này 

nói về 48 lời nguyện của Phật A di đà, chƣơng này là tự thân Phật A di đà nói, 

những chƣơng khác do Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Nguyện nào quan trọng nhất 

trong số 48 lời nguyện? Tiếp tục truy, cuối cùng ta tìm đƣợc lời nguyện thứ  18, 

nội dung lời nguyện  này là gì? Mƣời niệm sẽ đƣợc sanh, đây chính là công đức 

danh hiệu không thể nghĩ bàn. Vì thế tất cả đều quay về điểm cuối, đó là câu A di 

đà Phật, câu A di đà Phật đã tiêu biểu cho lời giáo huấn của tất cả chƣ Phật trong 

mƣời phƣơng ba đời, kết luận cuối cùng là một câu, ý nghĩa của câu này là gì? 

Cách  phiên  dịch  của  chúng  ta  hiện  nay  là  phiên  âm,  dịch  âm  chữ  A  di  đà.  Bốn 

chữ  A  di  đà  Phật  là  tiếng  Phạn,  có  thể  dịch  nghĩa  chữ  này  bằng  chữ  hán,  sao 

không  dịch?  Vì  tôn  trọng.  A  dịch  là  “vô”,  có  nghĩa  “vô”  trong  chữ  hán,  Di  đà 

dịch “lƣợng”, Phật có nghĩa “giác ngộ”, gộp tất cả là “vô lƣợng giác”. Quí vị thử 

nghĩ  Vô  lƣợng  giác  có  thể  đại  diện  tất  cả  chƣ  Phật  trong  ba  đời  mƣời  phƣơng 

không? Hoàn toàn đƣợc, vô lƣợng giác! Vị Phật nào không giác? Mỗi vị Phật đều 

là đại giác viên mãn, vì thế cuối cùng quay về vô lƣợng giác. Trong kinh Di đà, 

vô lƣợng giác đƣợc Phật Thích Ca Mâu Ni dùng bằng hai danh từ: Vô lƣợng thọ 

và  Vô  lƣợng  quang.  Thọ  tƣợng  trƣng  cho  thời  gian,  Quang  tƣợng  trƣng  cho 

không gian, có nghĩa là trong không gian và thời gian không thể tính kể, nó đã 

ôm  trọn  tất  cả  tánh,  tƣớng,  Lý  ,  sự,  nhân,  quả,  tổng  hợp  tất  cả  là  một  câu  danh 

hiệu. Bởi vậy, niệm A di đà Phật là niệm cái gì, chúng ta cần phải hiểu! Niệm tất 

cả biến pháp giới hƣ không giới, không chỗ nào lọt ra ngoài cả, tất cả những thứ 

đó đều có mối quan hệ chặt chẽ với bản thân ta. Vì sao? Tất cả đều cùng một sinh 

mạng, cùng một pháp tánh. Không thể nói hết câu danh hiệu Phật! Cả bộ kinh này 

chỉ nói về câu danh hiệu Phật, chúng ta giảng bộ kinh này đã suýt soát nửa năm, 

khi giảng xong bộ kinh này, tôi tính mất độ 1200 đến 1400 giờ cho môn học này. 

Lần  đến  Australia,  hiệu  trƣởng  đại  học  Queensland  và  hiệu  phó  trƣờng  đại  học 

Griffisch đã hỏi tôi hiện nay thầy đang làm gì? Là lần tôi đang khai giảng khoá 

này, khi nói đến số giờ dạy, họ ngớ ngƣời, có trƣờng đại học nào lại có học phần 

dài nhƣ thế? Tôi thƣa: Một bộ kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, quí vị 

biết tôi giảng một lần mất bao nhiêu giờ? 20000 giờ, có trƣờng đại nào có khoá 

học dài nhƣ vậy không? trong nhà Phật có đấy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

598  Tập 389 



 

Tập 390 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 02 tháng 05 năm 2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, quí vị đồng học, mời ngồi. Xin xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ 

kinh giải, từ trang 481, hàng thứ hai. 

“Lại Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận cũng nói rõ, nhất niệm và chí tâm hồi 

hƣớng”. Đoạn này là chú giải cuốn Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận của cƣ sĩ 

Bành Tế Thanh thời Càn Long. Đoạn văn này rất hay, nói thông suốt pháp môn, 

nói về nhất niệm cho đến việc chí tâm hồi hƣớng. Luận nói: Nhất niệm chí tâm 

hồi hƣớng, liền đƣợc vãng sanh. Nếu hành giả chí thành đi vào bằng nhất niệm, 

cần  gì  bàn  luận  các  thứ  công  đức.  Tất  cả  chúng  sanh  trôi  lăn  trong  sinh  tử,  chỉ 

nhất niệm này, không có hai niệm, cho đến phát chân quay về tự tánh, thành đẳng 

chánh giác, cũng chỉ một niệm này, không có hai niệm. Những câu sau đó cũng 

của cƣ sĩ này, ông đã dẫn chứng luận Đại Trí Độ để nói. Nhất niệm này là không 

thể nghĩ bàn, nhất niệm chí tâm, chí tâm ở đây là chân tâm, hồi hƣớng. Rất khó 

nắm đƣợc khái niệm nhất niệm. Ở đây mấu chốt là nhất niệm, nhất niệm giác rồi, 

Bồ tát Di lặc đã nói cho chúng ta biết, một khảy móng tay có ba mƣơi hai ức trăm 

ngàn niệm, một niệm này trong số nhất niệm đó. Bởi thế, với nhất niệm, chúng ta 

thực sự không thể hiểu đƣợc, chúng ta đang khởi tâm động niệm, là một niệm rồi, 

niệm  trong  khi  chúng  ta  khởi  tâm,  động  niệm  là  rất  thô.  Một  khảy  móng  tay  là 

khoảng thời gian rất ngắn, khoa học ngày nay lấy giây lầm đơn vị, một giây ta có 

thể búng đƣợc mấy lần ngón tay? Tôi nghĩ nếu nhanh, ít nhất tôi búng đƣợc năm 

lần,  nếu  một  giây  búng đƣợc  năm  lần  thì  mỗi  giây  có  bao  nhiêu  niệm? Độ  một 

ngàn sáu trăm triệu, đơn vị là triệu, một ngàn sáu trăm triệu. Vậy ai có thể hiểu 

đƣợc nhất niệm này? Niệm của chúng ta rất thô, trong kinh đức Phật nói rất cụ 

thể, Bồ tát bát địa có thể hiểu đƣợc nhất niệm, có nghĩa là trong một giây xảy ra 

một  ngàn  sáu  trăm  triệu  niệm,  Bồ  tát  bát  địa  nhìn  thấy  đƣợc.  Trên  bát  địa,  cửu 

địa, thập địa, đẳng giác, diệu giác, đó là 52 địa vị trong giáo lý Đại thừa, những vị 

trong năm địa vị cao nhất họ có thể thấy rất rõ ràng. Vì tâm niệm chúng ta tạp và 

Tập 390  599 



loạn,  nên  khiến  cho  đầu  óc  mê  mờ.  Một  số  quỉ  thần  sáng  suốt  hơn  chúng  ta, 

chuyện  gì  họ  cũng  biết,  sáng  suốt  hơn  chúng  ta,  ta  không  thể  bì  đƣợc  họ.  Có 

nghĩa là, con ngƣời ngày nay không thể sánh ngang ma quỉ, đầu óc con ngƣời bây 

giờ không linh hoạt bằng đầu óc ma quỉ, đầu óc ma quỉ thông minh hơn đầu óc 

con ngƣời. Con ngƣời nhƣ thế thì không còn gì để nói, làm sao lại ra nông nỗi 

này? Ngày xƣa con ngƣời mạnh hơn quỉ, bây giờ thì không sánh bằng, điều đó 

chứng tỏ quỉ biết tu tập hơn con ngƣời, quỉ tu tập nhiều hơn con ngƣời, nên nó 

thành công hơn. Số quỉ tu tập rồi đƣợc vãng sanh thế giới Cực lạc không ít, ta vẫn 

đƣợc nghe rất nhiều. Vậy nên chúng ta phải cảnh tỉnh, con ngƣời đã làm gì, làm 

sao không thể sánh đƣợc với quỉ? Những vị Bồ tát đã chứng bát địa trở lên, có thể 

nói tâm họ bất động, giống nhƣ dòng nƣớc đã ngƣng nghỉ, không chảy nữa, họ có 

thể thấy đƣợc tất cả, lúc đó họ mới thực sự thấy đƣợc chân tƣớng sự thật. Nhất 

niệm  ở  đây,  nhất  niệm  vừa  động,  bên  trong  tất  cả  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp 

trƣớc đã không còn, nhƣng nhất niệm ở đây nếu là hồi hƣớng để cầu sanh Tịnh 

độ, làm gì có chuyện không đƣợc vãng sanh! Vả lại chắc chắn đƣợc sanh vào cõi 

Thật  báo  trang  nghiêm,  không  phải  Đồng  cƣ,  càng  không  phải  cõi  Phƣơng  tiện 

hữu dƣ. 

Tác  giả  nói  hành  giả,  hành  giả  là  ngƣời  tu  hành,  ở  đây  chỉ  ngƣời  tu  niệm  Phật, 

“thành năng nhất niệm tín nhập” có nghĩa là nhất niệm không có nghi tình, không 

có hoài nghi, chúng ta cần nuôi lớn lòng tin của nhất niệm này. Đây cũng là một 

niềm tin, tin tánh đức của mình, quyết định không hoài nghi. Ngƣời đời thƣờng 

nói đến lòng tin của bản thân, điều đầu tiên trong giáo lý Đại thừa là xây dựng 

lòng tin chính bản thân mình. 

Trong cuốn Di Đà Kinh Yếu Giải, đại sƣ Ngẫu Ích đã nói với chúng ta về chữ tín. 

Ngài dùng tín nguyện và hạnh là nội dung xuyên suốt toàn bộ tác phẩm này. Kinh 

A di đà không dài lắm, đƣợc chia làm  ba phần: Tựa,  chánh tông và lƣu thông. 

Trong  phần  tựa  chia  làm  ba  đoạn:  Tín,  nguyện  và  hạnh.  Phần  chánh  tông  cũng 

chia ba đoạn là tín, nguyện và hạnh. Phần lƣu thông vẫn chia ba đoạn tín, nguyện 

và hạnh. Nội dung rất phong phú! Riêng phần tín, ngài nói có sáu loại:  

Loại thứ nhất là tin bản thân. Loại thứ hai là tin Phật, ở đây là Phật Thích ca mâu 

ni và Phật A di đà. Loại thứ ba là tin lí, lí  ở đây là đạo lí. Loại thứ tƣ là tin sự. 

Loại thứ năm là tin nhân. Loại thứ sáu là tin quả. Ngài đã bao quát, tự, tha, lí, sự, 

nhân,  quả.  Giáo  lý  Đại  thừa  và  văn  hoá  xƣa  rất  đề  cao  tự  tánh.  Ngƣời  xƣa  cho 

rằng bổn tánh vốn thiện, câu đầu tiên của Tam tự kinh đã nói: Nhân chi sơ, tánh 

600  Tập 390 



bổn  thiện.  Chúng  ta  nên  tin  tƣởng  bổn  tánh  vốn  thiện.  Trong  giáo  lý  Đại  thừa, 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã dạy  mọi ngƣời, câu quan trọng nhất là: Tất cả  chúng 

sinh xƣa nay vốn là Phật. Quí vị có tin không? Nếu không tin, quí vị không thể 

thành Phật, quí vị không tin mình là một vị Phật. Bởi thế vấn đề đầu tiên là phải 

tin mình, bản thân tôi có tánh Phật, ngƣời có Phật tánh là có thể làm Phật. 

Phật tánh là gì? Phật tánh là giác tánh, sáu căn của quí vị tiếp xúc với cảnh giới 

sáu trần bên ngoài, liệu có giác tánh không? Mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, có giác 

không? Giác đó chính là Phật tánh, giác tánh là có thật, không sinh không diệt. 

Cơ thể có sinh diệt nhƣng giác tánh thì không. Bởi thế giác tánh là chân, thân thể 

là  giả.  Học  Phật,  học  Thánh,  học  Hiền,  mà  không  thể  thành  Phật  là  bởi  anh  ta 

hoài nghi với tất cả những thứ đó. Phật có giác tánh, bọn phàm phu chay chúng ta 

làm sao có đƣợc? Tất cả là do nghi ngờ. Những ngƣời nhƣ thế, Phật cũng không 

thể dạy đƣợc. Phật có rất nhiều phƣơng tiện hay để vun bồi từ giác tánh của ta, 

tức  là  vun  trồng  lòng  tin  vào  chính  mình  của  ta,  khiến  cho  lòng  tin  vào  chính 

mình của ta đƣợc nảy mầm, sau đó việc tin Phật của ta mới có tác dụng. Quí vị tin 

Phật A di đà, tin Phật Thích ca mâu ni, vì khi các ngài đã nói ra những sự thực đó 

ta nghe. Những đạo lí các ngài nói ra, chúng ta có thể áp dụng vào đời sống hàng 

ngày,  đó  là  có  hiệu  quả,  có  thể  dụng  đƣợc.  Vì  thế  nêu  không  tin  bản  thân  thì 

không thể áp dụng trong việc gì. Suốt ngày nghe kinh cũng thế, vì thế chỉ cần một 

niệm  thâm  nhập,  thực  sự  đi  vào  cảnh  giới  này,  thì  “cần  gì  nói  đến  tất  cả  công 

đức”, ý nghĩa từ công trợ và công đức giống nhau. Nói cách khác, không cần học 

thêm gì khác, không cần tìm đến những rắc rối khác nữa, nhất niệm tin đi vào là 

đủ. Đoạn này nói về việc cầu sanh thế giới Cực lạc, thân cận Phật A di đà, thành 

tựu ngay vô thƣợng Bồ đề trong đời này. 

Phần tiếp theo nói về việc hiện tại chúng ta đang ở trong sáu đƣờng chúng sanh. 

“Tất cả chúng sanh trôi lăn trong vòng sinh  tử, chỉ một niệm này”, nhất niệm ở 

đây là gì? Đó là hoài nghi, nhất niệm có sự đắn đo, ngần ngại, nhất niệm đó là sai 

lầm. Nhất niệm trƣớc đó là tin tƣởng là đúng đắn, đó là nhất niệm chánh, nghĩa là 

thành  Phật.  Nhất  niệm  không  chánh,  không  chánh  là  tà,  tức  là  trôi  lăn  vào  ba 

đƣờng ác, tìm đến luân hồi trong sáu đƣờng, tất cả cũng là nhất niệm. Nhất niệm 

có tà có chánh, có giác có mê. Chánh là giác, mê là tà. Tất cả đều là nhất niệm. 

Phật dạy chúng ta: Nhất niệm chánh là đúng, nhất niệm mê tà là sai lầm, chánh và 

tà cùng nổi lên cùng một lúc, đều là nhất niệm. Tà chánh, mê ngộ đều nằm trong 

nhất niệm. Đúng là gặp duyên không giống nhau, nếu ta gặp đƣợc Phật, Bồ tát, 

Tập 390  601 



Thánh hiền, nhất định nhất niệm của ta là chánh, duyên tốt! Đó đƣợc gọi là gần 

mực thì đen, gần đèn thì sáng. Quí vị đƣợc nhiều ngƣời dạy dỗ, đƣợc học tập với 

nhiều ngƣời nhƣ thế. Nếu duyên của quí vị đều là tà ác, đều không chánh, chắc 

chắn quí vị sẽ đoạ lạc, mƣời pháp giới do thế mà có mặt. Nhất niệm tà ác thì đi 

vào luân hồi sáu đƣờng, nhất niệm thanh tịnh là Phật, Bồ tát, Thanh văn, Duyên 

giác. Tất cả trong nhất niệm, không có hai niệm. 

Phần  tiếp  theo,  “cho  đến  phát  tâm  quay  về  tự  tánh,  thành  đẳng  chánh  giác,  chỉ 

trong nhất niệm, không có hai niệm”. Phát ở đây là phát tâm, cũng có thể nói là 

phát khởi, hay ta nói phát tâm là ổn. Chân là gì? Chân là chân tâm, chân là tâm 

Bồ đề, vấn đề này trong kinh đã dạy: Phát tâm Bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. 

Nhất hƣớng chuyên niệm là qui nguyên, trở về tâm ban đầu, quay về tự tánh. Khi 

đã quay về tự tánh tức là công đức viên mãn, đẳng giác còn hƣớng lên trên để 

nhập vào địa vị diệu giác, diệu giác là qui nguyên, đẳng giác còn thêm một bƣớc 

nữa mới đến diệu giác qui nguyên. Quay về tự tánh, thành đẳng chánh giác. Đẳng 

chánh  giác  ở  đây  là  vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác,  đây  là  quả  vị  diệu  giác 

cũng là nhất niệm. Thành Phật cũng nơi nhất niệm, tín nhập cũng nơi nhất niệm. 

Phạm vi của tín nhập rất rộng, cả pháp thế gian và Phật pháp, chánh pháp và tà 

pháp. Đại sƣ Thiện Đạo có câu: Đều do gặp duyên không giống nhau. Duyên rất 

quan trọng! 

Tiếp theo đại sƣ dẫn một đoạn trong luận Đại trí độ: “Ngƣời thực hành Bát nhã ba 

la mật”. Ở đây đang nói tu Bát nhã ba la mật, phần lớn Bát nhã ba la mật đều chỉ 

sáu ba la mật của Bồ tát Đại thừa, đây là khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm 

trong sinh hoạt hàng ngày, nhƣ bố thí, cần phải hiểu rõ, khởi tâm, động niệm của 

chúng ta đều có bố thí. Khởi tâm động niệm không vì bản thân mình, khởi tâm 

động niệm đều vì ngƣời khác, đây không phải là tu bố thí sao? Tâm đang tu bố thí 

ba  la  mật.  Lời  nói,  nói  những  lời  lợi  ích  cho  ngƣời,  giúp  họ  khai  ngộ,  giúp  họ 

chừa bỏ lỗi lầm để làm mới bản thân, đây là những lời nói hay đẹp làm cho ngƣời 

ta vui vẻ, đó là bố thí. Trong tứ đức, có tuỳ duyên diệu dụng, quí vị có nghĩ đó là 

bố thí không? Nhu hoà chất trực, có phải bố thí không? Uy nghi hữu tắc, tức làm 

gƣơng  cho  ngƣời  khác,  không  phải tất  cả  là  bố  thí  sao?  Bố  thí  không  giới  hạn 

trong việc cho tiền tài, vật chất, không phải thế. Chúng ta tiếp ngƣời khác với một 

vẻ mặt vui vẻ niềm nở cũng là bố thí, làm ngƣợc lại hành động trên cũng là bố thí 

nhƣng bố thí bất thiện. Mặt mày nhăn nhó khiến mọi ngƣời nhìn thấy phát khiếp, 

cũng là bố thí. Thế nên trong bố thí có nhiễm có tịnh, có thiện có ác, không giống 

602  Tập 390 



nhau. Ngày nào chúng ta cũng thực hiện những việc này nhƣng ta không biết, thế 

nên quả báo cũng khác nhau! Nhân lành thì quả ngọt, nhân ác thì trái đắng. Hàng 

ngày ta đang tạo những nghiệp tội, đối với xã hội, đối với tất cả mọi ngƣời đều là 

bố thí. Vì thế, bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã, đều trong 

cuộc sống hàng ngày, trong đời sống, không tách rời cuộc sống, không tách rời 

công  việc,  không  tách  rời  các  hoạt  động  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Tu  học  Đại 

thừa, từ từ giác ngộ. Trên đƣờng đi, gặp cỏ cây hoa lá, ta nên đối xử với chúng 

bằng lòng tôn trọng, bằng lòng cảm ơn, đó không phải là bố thí sao? Bố thí cho 

cây  cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa,  kiểu  bố  thí  tốt  lành  nhƣ  thế  thì  cây  cỏ  hoa  lá  sẽ 

không xảy ra những thói xấu, tai nạn vì đó mà vắng mặt. Nếu chỗ nào chúng ta 

cũng dùng tham, sân, si, mạn, nghi để đối xử với cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, thì 

chúng sẽ rối loạn, tai nạn sẽ xảy ra. Mƣời ba la mật của Bồ tát là nhƣ thế, mƣời 

đại nguyện vƣơng của Bồ tát Phổ Hiền, bốn mƣơi tám lời nguyện của Phật A di 

đà, có điều nào là không nhƣ vậy! Toàn trong cuộc sống hàng ngày, nếu quí vị 

nhận  thức  rõ  ràng  thì  đây  chính  là  hành  đạo  Bồ  tát.  Nhƣ  thế  mới  phù  hợp  với 

những lời dạy trong kinh điển Đại thừa. 

Tên gọi của bốn loại bố thí rộng khắp là tứ tất đàn. Tất đàn là tiếng Phạn, dịch ý 

qua chữ hán, tất là rộng khắp, bình đẳng, đàn là bố thí. Chúng ta biết rằng vạn vật 

trong vũ trụ với ta là một thể, không phân biệt, không chấp trƣớc, phát xuất từ 

trong tự tánh, “đồng thể đại bi, vô duyên đại từ”, tâm tình nhƣ vậy cƣ trú nơi địa 

phƣơng này không khác với việc cƣ trú nơi thế giới Cực lạc. Bởi thế trong tác 

phẩm Hệ Niệm Pháp Sự, thiền sƣ Trung Phong nói: Tâm tôi chính là Phật A di 

đà, Phật A di đà là tâm tôi. Tâm là tâm Phật. Đây là Tịnh độ, Tịnh độ là đây. Làm 

gì có sự sai biệt! Tất cả các cảnh giới đều do tâm hiện ra, do thức biến ra. 

Thức  là  gì?  Là  phân  biệt,  chấp  trƣớc,  khi  có  phân  biệt  chấp  trƣớc  nó  liền  biến 

hoá, nếu không phân biệt chấp trƣớc thì nó không biến hoá. Lúc chúng ta không 

phân biệt chấp trƣớc, thì sơn hà đại địa nơi cõi chúng ta không khác thế giới Cực 

lạc.  Cƣ  dân  ở  thế  giới  Cực  lạc  không  có  vọng  tƣởng  phân  biệt,  chấp  trƣớc,  họ 

hoàn  toàn  không  có,  bởi  thế  nơi  thế  giới  đó,  quí  vị  không  thấy  một  thứ  gì  biến 

hoá,  ngoại  trừ  những  hoa  sen  trong  ao  thất  bảo,  không  giống  nhau  về  mức  lớn 

nhỏ,  màu  sắc,  chỉ  thấy  những  thấy  những  thứ  đó  biến  hoá,  những  thứ  khác  thì 

không.  Vì  sao  có  chuyện  biến  hoá  của  những  hoa  sen  trong  ao  thất  bảo?  Là  do 

những  ngƣời  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới.  Khi  họ 

phát một tâm niệm thì trong ao thất bảo nở ra một đoá hoa, trong hoa lại có tên 

Tập 390  603 



tuổi của ngƣời đó. Nếu ngƣời đó siêng năng niệm Phật thì hoa tuỳ theo mức độ 

niệm nhiều ít mà nở to hay nhỏ. Khi họ vãng sanh, Phật A di đà liền đem hoa đó 

đến tiếp dẫn họ, vì thế màu sắc, độ lớn nhỏ bông hoa của ngƣời đó đều biến hoá 

từng ngày. Hôm nào anh ta không niệm Phật, tin theo thứ khác, hoa liền héo và 

chết, không còn nữa. Những thứ khác ta không thấy sự biến hoá, vì thế chúng ta 

phải biết, hoa sen trong ao thất bảo đang nhìn thấy sự biến hoá của tất cả chúng 

sanh trong mƣời pháp giới, sáu đƣờng. Nƣớc tám công đức trong ao báu là của 

thế giới Cực lạc, những thứ đó không biến hoá. 

Đây  chính  là  những  ngƣời  siêng  tu  bát  nhã  ba  la  mật.  “Nhất  niệm  có  thể  biến 

khắp mƣời phƣơng, tất cả đều nhiều nhƣ số cát sông Hằng, nhƣ số hạt bụi đƣợc 

nghiền ra từ các quả núi cõi tam thiên đại thiên”. Nhƣ thế có đáng nể không? Tất 

cả các nƣớc của chƣ Phật mƣời phƣơng là bao nhiêu? Nhƣ số cát trên sông Hằng. 

Mỗi khu vực giáo hoá của các đức Phật đều là thế giới tam thiên đại thiên, ít nhất 

có  một thế giới tam  thiên đại thiên, nhiều hơn nữa có thể có  mấy thế giới,  mấy 

mƣơi thế giới, thậm chí mấy trăm. Số hạt bụi trong các thế giới đại thiên đó, ai 

đếm đƣợc? Chỉ Bồ tát tu hạnh bát nhã ba la mật, một niệm là họ đếm hết đƣợc. 

Những thứ này, nếu dùng  máy tính  hiện nay, tất nhiên  máy tính cũng không so 

sánh đƣợc, từ máy tính chúng ta nhận ra một điểm, một điểm nhắc nhở. Quí vị 

thấy thẻ nhớ trong máy tính rất nhỏ, bây giờ nó đƣợc ứng dụng trong điện thoại, 

nó đƣợc đặt trong  máy tính, nó lớn chƣa đến ngón tay út, trong đó nó chứa bao 

nhiêu tin tức, có thể tất cả tin tức trên thế giới đều nằm trong đó, đó đƣợc xem là 

thành công của khoa học, nhƣng thua xa so với Phật pháp. Nhất niệm trong Phật 

pháp, nhất niệm rất nhỏ, khoa học kĩ thuật hiện nay không thể tạo ra nhất niệm 

đƣợc vì nó nhỏ quá , không thể sản xuất đƣợc. Quí vị thử quan sát, trong một giây 

có  một ngàn sáu trăm  triệu, trong khoảng thời gian ngắn,  mà tần suất xuất hiện 

nhanh đến nhƣ vậy. Mỗi tần suất của nó đều có hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng 

tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên. Trong mỗi niệm đều dung chứa cả biến pháp giới 

hƣ không giới. Ba thứ hiện tƣợng này đều có đủ: Vật chất, tin tức, năng lƣợng, 

không thiếu một thứ gì. Họ làm sao không biết đƣợc! Đây là điều trong kinh Hoa 

nghiêm đã nói: Một tức là nhiều, nhiều tức là một. 



Tất cả thế giới hƣ không có thể nằm lọt trong một niệm, một niệm là pháp giới, 

tức là tất cả pháp giới, cả pháp giới đều nằm trong một niệm. Bởi vậy một niệm 

chánh thì chẳng có pháp nào không chánh. Nếu một niệm là tà, thì cũng không có 

604  Tập 390 



pháp nào không tà, điều này rất quan trọng, đây chính là công đức của nhất niệm. 

Nó có công năng rất lớn. “Năng sổ” tức là nó có thể biết đến cả mƣời phƣơng tam 

thiên đại thiên thế giới bằng số cát trong sông Hằng, hay số hạt bụi đƣợc nghiền 

ra bởi các quả núi trên quả đất. Kiểu thí dụ này là của Phật Thích Ca Mâu Ni đƣa 

ra, những ngƣời khác không thể nghĩ ra kiểu thí dụ này. 



“Sức của nhất niệm là không thể nghĩ bàn”, nhất niệm là một pháp giới, “Niệm 

Phật nhƣ vậy, tức niệm vị Phật đó”, niệm này là Phật, niệm bổn tánh của quí vị, 

niệm bổn tánh của quí vị là gì? Là giác tánh, mà giác tánh là Phật, tự tánh Phật. 

“Chẳng phải trong chẳng phải ngoài”, tìm  không đƣợc cái gì là trong là ngoài. 

Bên trong là nói về những cái nhỏ, bên ngoài là nói những cái to. Ngƣời xƣa có 

câu bàn về cái lớn, lớn đến mức nào? Không có bên ngoài. Nhỏ, nhở đến cỡ nào? 

Không thấy bên trong. Vũ trụ quan trong giáo lý Đại thừa, quả thật “lớn đến độ 

không thấy bên ngoài, nhỏ đến mức không thấy bên trong”. Nhƣ chúng ta đã nói, 

đây  là  điều  nhà  khoa  học  lƣợng  tử  phát  hiện  ra,  điểm  nhỏ  nhất,  nhƣ  ánh  sáng, 

hoặc có thể gọi nó là lƣợng tử. Đơn vị nhỏ nhƣ vậy, nhƣng trong đó đầy đủ năng 

lƣợng, tin tức, vật chất. Hình dáng của nó ra sao? Giống nhƣ hình dáng bên ngoài 

không khác. Cũng có nghĩa là giống nhƣ tất cả cát sông Hằng, của tam thiên đại 

thiên trong mƣời phƣơng không khác. Giống nhƣ số cát tất cả sông Hằng trong 

mƣời phƣơng, thế giới tam thiên đại thiên là  ở đâu? Tất cả đều nằm trong một 

chấm  nhỏ.  Phần  trƣớc  chúng  ta  đã  nói,  Bồ  tát  Phổ  Hiền  có  thể  vào  bên  trong 

chấm nhỏ đó, đến đó để lạy Phật, nghe pháp. Chúng ta cũng biết, trong chấm nhỏ 

đó là thế giới tam thiên đại thiên, nhƣng trong đó lại có một chấm nhỏ nữa, trong 

chấm nhỏ lại có thế giới, trong thế giới lại cá chấm nhỏ, trùng trùng vô tận, nên 

đƣợc gọi là nhỏ  đến  mức không thấy bên trong. Giới  khoa học không thể  phát 

hiện ra điều này, họ chỉ khám phá đến chấm nhỏ, họ không thể khám phá điều kì 

diệu trong chấm nhỏ đó. Trong kinh Phật có khoa học, có khoa học cực kì lạ lùng 

trong đó. 

Niệm đó chính là Phật, Phật ở đây là tâm, tâm ở đây là chân tâm, là bổn tánh của 

chính mình, là bổn thiện của chính mình, vì vậy nó không có bên trong cũng nhƣ 

bên ngoài, nó không có sự trói hay mở. Trói mở là nói về phƣơng diện phiền não, 

không trói buộc nghĩa là không có phiền não, không có phiền não tất nhiên không 

cần giải thoát. Giải thoát là thoát khỏi phiền não, nếu không có phiền não thì ta 

thoát cái gì? “Tất cả sơn hà đại địa, hƣ không mƣời phƣơng, không một hạt cải, 

Tập 390  605 



không một chỗ nào không phải là đạo tràng để Phật Vô Lƣợng Thọ hiện thân đến 

thuyết pháp”. Đoạn văn này  muốn gửi gắm điều gì cho chúng ta? Thế giới Cực 

lạc ở đâu, chắc quí vị đã xác định đƣợc! 

Thế giới Cực lạc là biến pháp giới hƣ không giới, bởi thế nó rất rộng lớn. Thiền 

sƣ Trung Phong cho rằng đây là thế giới Cực lạc, ngài nói không sai. Chúng ta có 

cảm  ứng  đạo  giao  với  Phật  A  di  đà,  chúng  ta  muốn  thấy  Phật,  chúng  ta  siêng 

niệm Phật thì Phật sẽ xuất hiện. Phật có đi lại không? Không, Ngài vốn đã ở đây. 

Nếu chúng ta không nhớ nghĩ thì không có duyên, ngài sẽ không xuất hiện, khi 

chúng  ta  có  duyên  niệm  Phật,  ngài  lập  tức  đến  ngay.  Vì  thế  kinh  Đại  thừa  nói: 

“đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. Ngay chỗ này không có trƣớc sau. Không 

có trƣớc sau là không có thời gian, không có xa gận, xuất hiện ngay trƣớc mắt. 

Không cần phải từ thế giới Cực lạc cách đây mƣời vạn ức cõi nƣớc để đến chỗ 

này, không phải, ngay tại chỗ này, không có không gian, thời gian và không gian 

đều  không có. 

“Phật nhƣ vậy”, nhắc lại quí vị một lần nữa, chúng ta cũng nhƣ vậy, vì chúng ta 

không khác với Phật. Thân hình của chúng ta từ đâu mà có? Đƣơng xứ xuất sanh, 

do  nhất  niệm  sanh  ra.  Phật  không  có  thời  gian,  chúng  ta  có  không  thời  gian 

chăng?  Không  có.  Phật  không  có  không  gian,  chúng  ta  cũng  không.  Sở  dĩ  nói 

chúng  ta  có  thời  gian,  không  gian  là  do  vọng  tƣởng  tạo  nên,  toàn  là  do  vọng 

tƣởng. Nếu quí vị buông vọng tƣởng thì không gian không còn, quí vị đƣợc tự tại. 

Con ngƣời ở  thế  giới này sẽ  già yếu, tại sao già  yếu? Vì có vọng tƣởng. Vọng 

tƣởng ở đây là thời gian trói buộc quí vị, quí vị bị hình thức giả đó lừa, lầm có 

thời  gian,  mỗi  năm  già  đi  một  tuổi,  lầm  có  thời  gian.  Vì  sao  thế  giới  Cực  lạc 

không có? Vì thế giới Cực lạc chƣa từng có khởi tâm động niệm, không có phân 

biệt chấp trƣớc. Họ không có quan niệm về già trẻ, sống chết, khi không có khái 

niệm thì hiện tƣợng không có. Hiện tƣợng từ đâu mà ra? Do ý niệm biến hiện ra. 

Vấn đề đó đã cho chúng ta một bài học, khi chúng ta đã hiểu vấn đề, chúng ta sẽ 

suy ngẫm bài học đó, vì vậy mà ta có thể giống nhƣ chƣ Phật Bồ tát, có vô lƣợng 

vô biên đạo lực thần thông để thay đổi chính ta, thực sự nhƣ thế, mãi mãi không 

thay đổi, vì đó là tánh đức, bổn tánh vốn thiện mãi mãi không thay đổi. Nếu có 

thay đổi thì đó chính là tu đức trƣớc khi quí vị chƣa thấy tánh, sửa đổi lại những 

suy nghĩ lầm lạc quan trọng nhất của chúng ta. Đối với nhiều vấn đề chúng ta đã 

nghĩ sai, nhìn không đúng, rắc rối xuất hiện là  ở  chỗ này. Làm sao  mới có thể 

606  Tập 390 



buông bỏ những kiến giải, tƣ tƣởng sai lầm, vọng niệm này đi? Cần phải biết cái 

gọi là “thiên hạ vốn không có gì quan trọng, do ngƣời kém tự buộc vào”. 

Sáu đƣờng là gì? Là một giấc mơ, mƣời pháp giới cũng thế, sáu đƣờng là mộng 

trong mộng, quí vị so đo với nó làm chi? Sống ở thế gian này muốn sánh ngang 

với Phật Bồ tát. Đƣợc, quá tốt rồi. Nếu không đƣợc cũng tốt, tất cả đều tốt, tuyệt 

nhiên không khởi tâm, động niệm, nghĩa là không xao lòng. Không xao lòng, tâm 

vững vàng thì tâm ấy mạnh khoẻ. Khi tâm đang xao động  thì nó sẽ có vấn đề, nó 

sẽ hỏng. Càng xao động thì tâm càng nhanh hỏng. Đƣờng Thái Tông nói, bây giờ 

tâm  ngƣời  chóng  hƣ,  hƣ  ra  sao?  Tâm  họ  dao  động  nhiều  quá,  từ  sáng  đến  tối, 

thậm chí trong giấc ngủ cũng ngủ không ngon vì tâm dao động. Nó làm cho thế 

giới này càng dao động càng loạn, càng hỗn loạn. Ngƣời xƣa, quí vị xem những 

bậc Thánh hiền xƣa kia, quản lí bằng vô vi, họ không lao tâm mà thiên hạ vẫn an 

bình, không xảy ra chuyện xấu. Nếu nghĩ cái này, nghĩ cái kia, tất cả những thứ 

đó đều làm cho quí vị hƣ hỏng thêm. Nếu quí vị không nghĩ đến một thứ gì cả thì 

tất cả trở lại bình thƣờng, bình thƣờng là mạnh khoẻ nhất. Ý nghĩa trong này rất 

sâu sắc, mang tính học thuật rất lớn. 

“Chỉ có nhất niệm tín nhập”, anh ta biết, nhất niệm tức nhập, nghĩa là anh ta tin tự 

tánh của mình, anh ta tin niệm này là Phật, anh ta tin Phật chính là tâm, anh ta tin 

trong  biến  pháp  giới  hƣ  giới  không  có  thứ  đối  lập,  tất  cả  đều  hài  hoà,  mãi  mãi 

nhất  thể.  Cả  vũ  trụ  giống  nhƣ  tâm  này,  tâm  niệm  đã  đan  kết  nó  thành nhất  thể, 

giống  nhƣ  tấm  lƣới.  Quí  vị  không  thể  thấy  những  hiện  tƣợng  này  vì  nó  không 

thuộc vật chất, cũng không phải tinh thần và không phải hiện tƣợng thiên nhiên, 

rõ ràng nó giống nhƣ một tấm lƣới tập hợp tất cả. Kéo một sợi lông là động cả 

thân, bất cứ ai, bất cứ thời gian nào động nhất niệm thì cả vũ trụ đều biết, tin tức 

lập tức lan truyền khắp nơi, đây là điều Hoàn Nguyên Quán nói: Ba thứ chu biến, 

thứ nhất là chu biến pháp giới. Hai là xuất sanh vô tận, xuất sanh là biến hoá, biến 

pháp giới hƣ không giới đều theo tâm niệm để biến hoá. Ba là hàm dung không 

hữu, tâm lƣợng rộng lớn, thật sự thực hiện đƣợc việc tâm bao thái hƣ, lƣợng châu 

sa giới, là bởi chúng ta vốn là nhƣ vậy, sao bây giờ lại trở thành nhỏ nhen nhƣ thế 

này. Một con ngƣời, một vật cũng không thể dung nạp đƣợc, quí vị nghĩ xem có 

đáng thƣơng không? Lòng càng hẹp, hẹp đến độ không thể hẹp hơn, lúc này cảnh 

giới địa ngục liền hiện ra, ngay mình cũng không thể chấp nhận, đó là địa ngục. 

Phẩm  “Thập  phƣơng  Phật  tán”,  chúng  ta  học  đến  đây.  Xin  xem  tiếp  phẩm  sau, 

phẩm hai mƣơi bốn, hai mƣơi lăm, đây là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của ngƣời 

Tập 390  607 



tu  trong  bộ  kinh  này,  rất  quan  trọng.  “Phẩm  thứ  hai  mƣơi  bốn  Tam  bối  vãng 

sanh”. Mời xem kinh văn:  

Đức Phật dạy A Nan: Tất cả những ngƣời, trời trong mƣời phƣơng thế giới, ai có 

thể chí tâm nguyện sanh nƣớc kia, phàm có tam bối. 

Đầu tiên “giới thiệu chung về tam bối”. Tam bối, tức là tứ độ của thế giới Cực 

lạc,  không  kể  cõi  Thƣờng  tịch  quang.  Dƣới  đây  chỉ  nói  ba  cảnh  giới:  Cõi  Thật 

báo trang nghiêm, thƣợng bối vãng sanh; cõi Phƣơng tiện hữu dƣ, trung bối vãng 

sanh; cõi Phàm thánh đồng cƣ, hạ bối vãng sanh. Vì vậy mới có tam bối, trong 

tam bối lại có thƣợng, trung và hạ,  gộp tất cả vào thành chín phẩm, ba  bối cửu 

phẩm. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: “Tiền phẩm thập phƣơng Phật tán, nãi chƣ 

Phật xƣng thán nguyện chi thành tựu”. Đây là nguyện chƣ Phật khen ngợi trong 

bốn mƣơi tám lời nguyện. Khi Phật A Di Đà thành Phật thì thế giới Cực lạc cũng 

thành tựu, chƣ Phật cả mƣời phƣơng không ai không khen ngợi. “Ý muốn mƣời 

phƣơng chúng sanh nghe tên liền phát tâm, ghi nhớ thọ trì, rồi tuỳ nguyện vãng 

sanh”. Dụng ý, mục đích Phật A di đà xây dựng thế giới Cực lạc là gì? Giúp đỡ 

biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  tất  cả  sáu  đƣờng  chúng  sanh  trong  các  cõi  nƣớc 

chƣ Phật. Chúng sanh trong sáu đƣờng rất khó hoá độ, đây là một sự thật, đặc biệt 

là giúp chúng sinh trong sáu đƣờng, xây dựng một đạo tràng tu học, thế giới Cực 

lạc  là  một  đạo  tràng  tu  học  lớn.  Bằng  bi  nguyện  của  Ngài,  bốn  mƣơi  tám  đại 

nguyện để gia trì cho những chúng sanh có phiền não nghiệp chƣớng sâu nặng, 

giúp họ thành tựu ngay trong kiếp này thì công đức đó lớn lao lắm. Đây chính là 

chƣ Phật trong mƣời phƣơng đã mong chờ bấy lâu, không nghĩ ra, không phải là 

không có năng lực, cần hiểu trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo của chƣ Phật Nhƣ lai 

hoàn toàn giống nhau, nhƣng không nghĩ ra. Phật A di đà đã nghĩ đến chuyện này 

và ngài đã xây dựng công trình này. Sau khi xây dựng xong, mỗi chƣ Phật không 

ai  là  không  hoan  hỉ,  ngài  đã  giải  quyết  đƣợc  nỗi  lo  của  tôi  rồi.  Bởi  thế  những 

chúng sanh khó hoá độ, chƣ Phật Nhƣ lai đều khen ngợi Phật A di đà, khuyên 

mọi  ngƣời  nên  niệm  Phật  để  cầu  vãng  sanh  thế  giới  Cực  lạc,  đƣa  tất  cả  những 

công việc cần hoá độ giao cho Phật A di đà, giới thiệu cho Phật A di đà, đều đến 

Thế giới Cực lạc của Phật A di đà. Thế giới Cực lạc là một cảnh giới không thể 

nghĩ bàn, khi đến đó, tiếp thu những lời dạy của Phật A di đà, thì sẽ thành Phật 

ngay trong kiếp này. Tất cả đại nguyện của chƣ Phật Nhƣ lai đều có chung một 

608  Tập 390 



việc đó là mong tất cả chúng sanh sớm thành Phật, tất cả chúng sanh là Phật, đó 

là nhân tố chính. 

Tại sao bây giờ chúng ta ra nông nỗi này? Trong kinh Hoa nghiêm, Phật dạy: Chỉ 

vì vọng tƣởng, chấp trƣớc nên không thể chứng đắc. Rắc rối hiện nay của chúng 

ta  là  mắc  bệnh,  mắc  bệnh  gì?  Mắc  bệnh  ba  loại  độc,  đó  là:  Mầm  vọng  tƣởng, 

mầm  phân  biệt  và  mầm  chấp  trƣớc.  Ba  độc.  Đây  là  một  vấn  đề  khá  phiền  toái. 

Nếu buông bỏ triệt để phân biệt, chấp trƣớc, vọng tƣởng thì vấn đề liền đƣợc giải 


quyết. Có thể chia ra để buông bỏ. 

Quí  vị  xem  tam  bối  vãng  sanh,  hạ  bối  toàn  phàm  phu,  chƣa  thể  buông  bỏ,  đới 

nghiệp vãng sanh. Rất hay! Đới nghiệp thì không thể thành công, nhƣng ta thấy 

Phật A di đà đã từ bi đến cùng cực, chƣa cắt hết phiền não kiến tƣ mà vẫn đƣợc 

vãng sanh và cũng tiếp nhận đƣợc lời dạy dỗ của ngài, đây là một việc làm quá 

khó,  khó  đƣợc.  Nhƣng  ở  các  cói  trên  thì  không  phải  hiếm,  cõi  thật  báo  cũng 

không hiếm, cõi Phƣơng tiện cũng thế, nhƣng hiếm gặp nhất là cói phàm  thánh 

đồng cƣ. Ngài có cách để những ngƣời hãy còn chấp trƣớc nặng trong cõi phàm 

thánh đồng cƣ buông bỏ tập khí chấp trƣớc, giống nhƣ những ngƣời tham lam ở 

thế giới chúng ta đây, nhƣng khi sang thế giới Cực lạc thì họ không còn tham lam 

nữa, vì sao vậy? Vì của cải bên đó quá nhiều, lấy không hết mà dùng cũng chẳng 

thiếu. 

Thực ra thế giới  của chúng ta đây,  cái gì là quan trọng đối với ta? Không phải 

của  cải,  nó  có  hay  không  không  thành  vấn  đề,  quan  trọng  nhất  là  không  khí, 

không có nó trong vòng mƣời phút ta sẽ chết, nhƣng có ai tham lam không khí? 

Chƣa nghe ai cất giữ không khí, vì sao? Vì nhiều quá. Của cải ở thế giới Cực lạc  

rất dồi dào, quí vị muốn vàng bạc ngọc ngà, vàng bạc ngƣời để đầy trên đƣờng, 

không  ai  ra  đƣờng  để  gỡ  nó  mang  về  cất  giữ  cả.  Mang  trên  ngƣời?  Không  có, 

vàng bạc chỉ để lát đƣờng, đá quí, liệu thật sự quí không, ngƣời ta làm  vật liệu 

xây dựng đấy, dùng châu báu làm vật liệu xây dựng. Nó nhiều qua nên không ai 

ham muốn làm gì, ngƣời ta sẽ cƣời chê những kẻ tham lam, chiêu này của Phật A 

di đà thật lợi hại, ngài để cho lòng tham của ta sẽ không còn dấu vết khi sang bên 

đó. Những chuyện ăn uống, nam nữ bên này. Phật biết, yêu thƣơng nam nữ sẽ trở 

thành sợi dây vô hình trói buộc, rất phiền phức, nên vãng sanh về thế giới Cực lạc 

toàn là ngƣời nam, không có ngƣời nữ. Tất cả đều giống hình dáng Phật A di đà, 

không  phải  chỉ  có  ba  mƣơi  hai  tƣớng  tốt  và  tám  mƣơi  vẻ  đẹp,  mà  thân  có  vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có nhiều vẻ đẹp. Việc ăn  mặc,  muốn mặc áo quần có ngay 

Tập 390  609 



trên thân, không cần mua cũng không đi may, tất cả đều biến hoá tự nhiên, nên 

quí vị không nổi lòng tham.  Trong nhà cũng không dùng thùng bảo hiểm, cũng 

không  có  tủ  đựng  quần  áo,  vì  sao?  Rƣờm  rà.  Muốn  mặc,  áo  đã  có  trên  thân, 

không muốn nữa nó tự biến mất, không thấy nữa. Ăn uống cũng thế, không cần 

nhà  bếp,  muốn  ăn  món  gì,  trăm  thứ  thức  ăn  bày  trên  bàn,  không  muốn  ăn  nữa, 

không thấy, khỏi cần rửa bát đũa, không cần thiết, bởi thế lòng tham không có đất 

dụng võ. Phòng ở của bạn sạch sẽ ngăn nắp, rộng rãi, khi khách đến chơi muốn 

ngồi, nghĩ một cái đã có bàn ghế bày ra tề chỉnh, khách về, bàn ghế cũng không 

còn, không cần dọn dẹp. Ở đâu có đƣợc môi trƣờng nhƣ thế, chỉ có thế giới Cực 

lạc,  chƣ  Phật  Nhƣ  lai  mới  thực  hiện  đƣợc,  quí  ngài  nghĩ  thay  cho  chúng  sanh 

trong sáu đƣờng. Tất cả những vấn đề này, trong sáu đƣờng chúng sanh cũng có, 

trời Hoá lạc ở tầng thứ năm cõi Dục, tất cả những thứ họ cần đến đều do biến hoá 

mà có, không cần nữa, những thứ đó bèn biến mất, hoàn toàn giống thế giới Cực 

lạc.  Trời  trong  cõi  Dục  còn  làm  đƣợc,  thì  chỗ  Phật  A  di  đà  có  trở  ngại  gì  đâu! 

Trời Tha hoá tự tại ở tầng thứ sáu, muốn có gì thì không phải bản thân họ biến 

hoá, chƣ thiên cõi trời Hoá lạc đọc đƣợc suy nghĩ của họ, bèn biến hoá những thứ 

đó đem đến cúng dƣờng, tầng trời thứ năm đến cúng dƣờng, khi những ngƣời ở 

cõi  trời  đó  bảo  không  cần  nữa  thì  tự  nhiên  những  thứ đó  không  còn  nữa,  tất  cả 

những việc này hai tầng trời bên trên cõi Dục có thể thực hiện đƣợc. So với chƣ 

thiên  cõi  dục  thì  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  di  đà  ở  thế  giới  Cực  lạc  thù 

thắng gấp bội phần. Chƣ thiên cõi Dục làm sao sánh đƣợc với Phật? Vậy nên mới 

dùng phƣơng pháp tuyệt diệu này khiến cho chúng ta buông bỏ vọng tƣởng, phân 

biệt, chấp trƣớc, không cần khuyên bảo nhƣng tự ta bỏ, buông bỏ ở đây là kiến 

tánh,  kiến  tánh  là  thành  Phật,  tuyệt  diệu  cực  kì.  Vì  thế  chƣ  Phật  khen  ngợi  có 

nghĩa là mong chƣ Phật thay ngài chiêu sinh, còn ngài mở lớp để dạy học. Mƣời 

phƣơng chƣ Phật giúp ngài chiêu sinh, giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni giảng 

giải  Tịnh  độ  tam  kinh  cho  chúng  ta  vậy,  Tam  kinh  toàn  giới  thiệu  thế  giới  Cực 

lạc, khuyên chúng ta buông bỏ vạn duyên để cầu sanh Tịnh độ. Thế tôn nhƣ thế, 

Nhƣ lai trong mƣời phƣơng cũng nhƣ thế, không một vị Phật nào không khuyên 

chúng sanh trong sáu đƣờng vãng sanh thế giới Cực lạc. Vì vậy ngƣời đƣợc vãng 

sanh đến thế giới Cực lạc cực kì đông, không thể tính hết số ngƣời mỗi một ngày 

vãng sanh đến đó. Nghe xong chúng ta không khỏi nghi ngờ, tại sao? Số ngƣời 

đông đúc ở thế giới Cực lạc chắc ồn ào lắm, thôi, không đi nữa đâu, ta cứ tìm 

ngọn núi nào đó để tu tập cũng đƣợc. Vậy là quí vị đã sai rồi, hoàn toàn sai lầm. 

Tuy rộng lớn thế, nhƣng lí tƣởng của thế giới Cực lạc đều đáp ứng tất cả mọi ý 

610  Tập 390 



nguyện, khi đến thế giới Cực lạc, nếu không  muốn nhìn  một lƣợng ngƣời đông 

nhƣ vậy, muốn ngồi một mình trên một đỉnh núi hoặc bên cạnh một hồ nƣớc yên 

tĩnh,  đi  đến  đâu  quí  vị  có  thể  cũng  thấy  đƣợc  cảnh  tƣợng  nhƣ  thế,  không  một 

bóng ngƣời. Quí vị nghĩ đến Phật A di đà, ngài liền có mặt, quí vị không muốn 

thấy ngài nữa, liền không thấy ngài. Ở thế giới đó mọi thứ đều đáp ứng đƣợc lòng 

mong của mọi ngƣời, quả thực là một thế giới hiếm thấy và khó đƣợc. 

“Phẩm này bàn về thứ bậc nhân hạnh của những ngƣời đƣợc vãng sanh” phẩm 

đó là phẩm hai mƣơi tƣ, “Tam bối vãng sanh”, muốn nói về nhân hạnh vãng sanh. 

Vãng sanh là quả đức, muốn đạt đƣợc quả báo này, nhất định chúng ta phải tạo 

nhân, nhân có thù thắng thì quả mới vi diệu. 

Thứ tự, chủng loại của nhân hạnh, “phàm phu sau khi nghe tên”, đoạn này chúng 

ta  phải  chú  ý,  vì  đoạn  này  đang  tập  trung  nói  về  ngƣời  phàm  phu,  chúng  ta  có 

phần  trong  đó,  chúng  ta  phải  lắng  nghe.  “Có  độ  nông  sâu  trong  tín  nguyện,  vì 

phát tâm có lớn nhỏ, không giống nhau”. Chúng ta đã nghe rồi đó, có ngƣời tin 

rất chắc chắn, có ngƣời tin hời hợt, mức độ nông sâu rất lớn bởi thế phẩm vị khi 

vãng sanh thế giới Cực lạc cũng khác nhau. Tứ độ, tam bối, cửu phầm hoàn toàn 

khác nhau. Lại còn trì tụng nhiều ít, trì tụng là thực hành, có sự khác nhau giữa 

thọ trì và đọc tụng, công phu mỗi ngƣời không giống nhau. Việc tu tập có siêng, 

nhác, có ngƣời siêng năng, có kẻ biếng nhác, khác nhau thấy rõ. Đến thế giới Cực 

lạc cũng nhƣ vậy, nhƣng thế giới cực lạc có sự đặc biệt, tất nhiên cũng có những 

hiện tƣợng đó, nhƣng khi đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A di đà gia trì, tất 

cả những hiện tƣợng đó đều bị xoá mờ, có hay không? Có, song không thấy rõ. 

Tựa hồ mỗi ngƣời đều có trí tuệ mức cao, mỗi ngƣời đều có phƣớc báo viên mãn, 

mỗi ngƣời đều có đại đức đại năng, đó là gì? Đó là nhờ Di đà gia trì, không phải 

bản thân họ tự có. 

Giống nhƣ thế giới của chúng ta đây, khi linh hồn đến thế gian đầu thai, nếu họ 

sanh vào nhà vua chúa thì khi ra đời đƣợc hƣởng vinh hoa phú quí, đó không phải 

là anh ta, đó là do cha mẹ anh ta mang đến, không phải nhờ năng lực tự thân. Khi 

ta đến thế giới Cực lạc cũng gần giống nhƣ thế, khi sanh vào trong nhà Phật A di 

đà, tất nhiên chúng ta là con cái của ngài, Phật A di đà là ngƣời giàu có nhất thế 

gian,  đƣợc  hƣởng  phƣớc  của  cha.  Ta  hãy  tƣởng  tƣợng  nhƣ  thế,  không  những 

hƣởng phƣớc của ngài mà còn hƣởng đƣợc trí tuệ của ngài nữa. Đến lúc nào ta 

mới thôi hƣởng phƣớc của ngài? Khi nào ta giống ngài mới thôi, đến cõi Thật báo 

trang nghiêm. Cõi phàm thánh đồng cƣ, phƣơng tiện hữu dƣ thì vẫn còn nhờ ngài 

Tập 390  611 



gia trì, bản thân chúng ta không thể tự chuyển thức thành trí. Nói cách khác, bản 

thân ta là phàm phu chay, chƣa thể thành Thánh, khi buông bỏ vọng tƣởng, phân 

biệt,  chấp  trƣớc  mới  đến  đƣợc  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm.  Cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm  mới thật sự là tánh đức chân chính của  mình, nó  mới hiển lộ, lúc đó là 

không còn nƣơng Phật nữa, tự tánh ta đã hiển lộ. Những gì trong tự tánh ta hiển 

lộ  hoàn  toàn  giống  Phật  A  di  đà,  không  hai  không  khác.  Thoạt  nhiên  vẫn  nhờ 

Phật gia trì, sau đó giống Phật không khác, đây là sự thù thắng không đâu sánh 

đƣợc của thế giới cực lạc. Trong tất cả cõi nƣớc của chƣ Phật không có trƣờng 

hợp nhƣ vậy. Trong các kinh đức Phật nói trong bốn mƣơi chín năm, chƣa nghe 

ngài giảng chuyện nào nhƣ vậy, chỉ có thế giới Cực lạc mới có. Bởi thế đức Thế 

tôn giảng kinh, trong những kinh sách nói đến thế giới Cực lạc, độ hơn hai trăm 

cuốn thƣờng xuyên đề cập. Tịnh độ tam kinh là chuyên giảng, đặc biệt giới thiệu, 

cụ  thể  nhất  trong  việc  giới  thiệu  là  kinh  Vô  lƣợng  thọ.  Kinh  Vô  lƣợng  thọ  lại 

đƣợc  tuyên  giảng  nhiều  lần,  không  thể  nghĩ  bàn.  Cả  đời  giảng  kinh  của  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni,  mỗi  bộ  kinh  chỉ  giảng  một  lần,  không  có  lần  thứ hai,  nhƣng 

kinh Vô lƣợng thọ lại đƣợc tuyên giảng nhiều lần. Không những chỉ giảng một 

lần. 

Căn cứ năm bộ kinh nguyên bản dịch của cổ nhân để lại đến ngày nay, ít nhất là 

ba lần, vì ta phát hiện ra những khác biệt rất lớn khi đọc những bản kinh này. Nếu 

chỉ giảng một lần thì khi phiên dịch không thể có sự khác biệt lớn nhƣ thế. Cho 

thấy  Thế  tôn  đã  giảng  rất  nhiều  lần,  lại  còn  có  bảy  bản  bị  thất  truyền.  Nếu  bảy 

bản thất truyền kia đƣợc tìm lại thì có thể sai biệt còn lớn hơn. Vì thế những vị 

đại đức xƣa khẳng định, Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng bộ kinh này ít nhất ba 

lần. 

Chúng ta xem phần tiếp theo. “Túc căn chúng sanh có vô lƣợng khác biệt”. Có sự 

khác nhau về thiện căn đƣợc tu tập từ kiếp trƣớc. Kinh Di đà cho chúng ta biết: 

“không thể có ít thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên mà đƣợc sanh sang đó”. Thiện 

căn mỏng quá, không đƣợc, phƣớc đức mỏng quá cũng không đƣợc, nhân duyên 

không đầy đủ  cũng không đƣợc.  Muốn cả  ba điều kiện này hợp lại  một chỗ  là 

chuyện  không  dễ  dàng,  thân  ngƣời  khó  đƣợc,  Phật  pháp  khó  đƣợc  nghe,  nghe 

đƣợc Tịnh độ phải đủ ba điều kiện đó, trong kiếp này quí vị mới thành tựu, ba 

điều kiện không đầy đủ thì kiếp này quí vị không có phần. Không có phần ở đây 

đƣợc  hiểu  là  quí  vị  đang  ở  trong  sáu  đƣờng,  nhƣ  thế  là  rắc  rối,  chúng  ta  phải 

muốn vƣợt thoát luân hồi ngay trong kiếp này, nhƣng nếu một trong ba điều kiện 

612  Tập 390 



trên không đủ, thì phải thêm vào! Ngay trong kiếp này chúng ta có thể bổ sung 

vào, nên bổ sung bằng phƣơng pháp nào? Tín nguyện trì danh là có thể bổ sung 

vào  đƣợc,  chúng  ta  cố  gắng  làm,  buộc  mình  phải  nghe  kinh  thính  pháp,  niệm 

Phật, nếu nghe kinh mà bổ sung thiện căn chƣa đủ, niệm Phật chƣa đủ để bổ sung 

phƣớc đức, khi đủ duyên, duyên trong hiện tại chúng ta đang gặp, khi gặp đƣợc 

nó sẽ hội tụ. Ta gặp những lời chú giải của lão cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, duyên của 

ta đã đầy đủ, gặp đƣợc, nhƣng có tin hay không? Liệu có hiểu nổi không? Đấy là 

thiện căn. Tôi không thể tin, vẫn cứ đọc, đọc mãi rồi phải tin, tại sao? Đã hiểu lí 

lẽ. Mục đích giảng kinh của đức Phật trong bốn mƣơi chín năm cũng ở chỗ này, 

nghĩa là giúp tất cả mọi ngƣời đoạn nghi sinh tín, đây là mục đích, mục tiêu hàng 

đầu của kinh điển, mục đích của việc dạy học, giảng kinh trong bốn mƣơi chín 

năm  là  ở  đây.  Ngày  nay  chúng  ta  đọc  nhiều,  nghe  nhiều,  từ  từ  sẽ  có  niềm  tin, 

thiện  căn  đƣợc  bổ  sung  thêm.  Phƣớc  đức  là  gì?  Một  hƣớng  chuyên  niệm,  một 

hƣớng chuyên niệm sẽ thực sự có phƣớc, phƣớc đức lớn. Phần trƣớc chúng ta đã 

nói rất cụ thể, không cần phải tu công đức nào nữa, công đức này đã tròn đầy rồi, 

chỉ  cần  siêng  năng  niệm  Phật  thì  công  đức  nào  cũng  tròn  đầy.  Quí  vị  muốn  nó 

làm gì nữa? Những thứ khác đâu có tác dụng gì. Siêng năng tụng niệm kinh Vô 

Lƣợng Thọ, siêng năng niệm danh hiệu Phật A di đà, nhƣ thế là mỗi ngày quí đều 

tu công đức viên mãn rồi, nghiệp chƣớng đã tiêu trừ. 

Chí tâm, phần trƣớc đã nói là nhất tâm niệm Phật, trong nhất tâm không có vọng 

niệm, không có tạp niệm, không có hoài nghi, niệm một danh hiệu Phật đƣợc nhƣ 

vậy thì tiêu trừ đƣợc tội nặng tám mƣơi ức kiếp sanh tử. Phật không bao giờ nói 

dối.  Mỗi  ngày  quí  vị  đều  niệm,  niệm  đến  mấy  năm  thì  tất  cả  những  tội  chƣớng 

trong vô lƣợng kiếp đều tiêu tan hết, nghiệp chƣớng tiêu tan rất rõ. Tại sao vậy? 

Thân thể rất nhẹ nhàng, tƣớng  mạo  đổi khác, tinh thần phấn chấn, tất cả những 

thứ đó là tƣớng tốt, tƣớng tốt ngay hiện tại. 

Tôi đã chứng kiến những cụ già tóc bạc, nghe tôi giảng kinh họ tin ngay rồi siêng 

năng niệm Phật, niệm đƣợc hai ba năm tóc lại đen, họ vui lắm, mặt mày hớn hở 

đến tìm tôi: Đầu con đã đen lại rồi đây. Liệu có chuyện đó không? Có, tại sao 

vậy? Cảnh do tâm hiện. Ngày trƣớc tâm không thiện, bây giờ tâm đã thuần tịnh 

thuần  thiện,  quí  vị  còn  sống  lâu,  trƣờng  thọ,  bởi  vậy  sức  khoẻ  hoàn  toàn  bình 

phục mà không cần thuốc. Tất cả thuốc trị bệnh bây giờ đều có tác dụng phụ, giả 

nhiều, thật ít, sợ mắc lừa. Nỗ lực không dùng thuốc, ta tự sức mình để khôi phục 

sức khoẻ. Việc đầu tiên là tin bản thân, rằng ta cùng với Phật A di đà không khác, 

Tập 390  613 



đƣa đức Phật A di đà vào trong tâm ta, đổi chỗ tâm ta thành Phật A di đà, nhƣ thế 

là mạnh khoẻ nhất, không có gì có thể sánh bằng. 

Phật A di đà ở đâu? Kinh Vô lƣợng thọ là Phật A di đà, bốn mƣơi tám lời nguyện 

là Phật A di đà, tam bối vãng sanh là Phật A di đà. Tuỳ chọn một pháp môn, rồi 

thâm nhập từ đó, đƣợc lợi ích công đức thù thắng không gì sánh bằng, quí vị sẽ 

nhận đƣợc. 

Chúng ta xem đoạn này nói rất cụ thể. “Túc căn của chúng sanh có vô lƣợng sai 

biệt, phƣớc đức nhân duyên mỗi ngƣời một khác”. Quí vị xem ba điều kiện: Túc 

căn, phƣớc đức, nhân duyên, mỗi mỗi bất đồng, mỗi ngƣời một khác, mỗi mỗi dị 

biệt. “Nêu biết vô lƣợng chúng sanh vãng sanh trong mƣời phƣơng, thì phẩm loại 

của họ cũng không thể tính hết”. Tam bối, cửu phẩm là đại loại, nếu chia nhỏ ra 

nữa thì còn nhiều lắm, không thể kể hết, điều này là có thật, không phải giả. Sao 

không thể kể hết? Mỗi niệm là một cảnh giới, Bồ tát Di lặc cho chúng ta biết, một 

giây có một ngàn sáu trăm triệu niệm, mỗi niệm không giống nhau, thiện niệm là 

thiên đƣờng, ác niệm là địa ngục. Khi chúng ta niệm Phật, niệm thế giới Cực lạc 

cũng thế. Nên biết nhân chính của thế giới Cực lạc, là tự tánh của chúng ta. Đại 

sƣ Huệ Năng đã nói: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, thế giới Cực lạc tự nó đã  

đầy đủ trong đó. Từ đâu mà có? Thế giới Cực lạc trong tự tánh của chúng ta có 

quan hệ rất chắt chẽ với ta. Đây là nhân chính, Phật A di dà phát bốn mƣơi tám 

lời nguyện để xây dựng thế giới là duyên, ngày nay chúng ta niệm Phật cầu sanh 

tịnh  độ  cũng  là  duyên.  Nhân  duyên  quả  báo  đều  không  tách  rời  tự  tánh,  đây  là 

điều có thực, không phải giả. Khi ta đã thấy rõ  mối  quan hệ  này rồi thì những 

nghi  ngờ  của  chúng  ta  biến  mất,  không  còn  một  chút  hoài  nghi  nào.  Chúng  ta 

chắn chắn đến nơi đó, tại sao? Nơi đó ổn định, nhanh chóng, không có sự trở ngại 

nào, tu hành nơi đó chắc chắn sẽ chứng quả. Sau khi thành Phật ta nƣơng thuyền 

từ trở lại độ chúng sanh, vì lúc đó ta đã đầy đủ trí tuệ, đầy đủ thần thông, đầy đủ 

đạo lực, ta đã có bản lĩnh để giúp đỡ tất cả chúng sanh đang bị khổ nạn. Đến thế 

giới Cực lạc thành công rất nhanh, vì sao vậy? Vì không bị gián đoạn trong quá 

trình học tập. Quí vị sẽ hiểu, ở thế giới Cực lạc, Phật A di đà không bao giờ gián 

đoạn trong suốt quá trình giảng kinh. Ở thế giới này ta còn phải ăn uống, nghỉ 

ngơi, nên phải tốn thời gian. Ở thế giới Cực lạc họ không ăn uống, lại không ngủ 

nghỉ, bởi thế thời gian của họ, một giây cũng không lãng phí, tất cả đều dành thời 

gian cho học tập. Học vô lƣợng kiếp thì quả là rất nhiều? 

614  Tập 390 



Đức Thế Tôn, trong vô số những pháp môn khác nhau, đã nêu ra một số mục tiêu 

biểu, ví dụ nhƣ Tam bối. Trong cuốn kinh này, ngài đã chia thành thƣợng, trung 

và hạ bối, đây đƣợc coi là tối giản. Mỗi bối lại có ba, cộng lại thành chín, đó là 

chín phẩm đƣợc nói đến trong Quán kinh. Trong chín phẩm lại có chín, cộng lại 

thành tám mƣơi mốt, cứ quay vòng nhƣ thế, kì thật không thể kể hết. Nếu nói một 

cách rõ ràng, thì phẩm vị nơi thế giới Cực lạc là vô lƣợng vô biên. Bây giờ tôi 

đơn cử để các bạn thấy, một ví dụ tiêu biểu: Tam bối, cửu phẩm. Trong mỗi phẩm 

của chín phẩm lại có chín phẩm, tổng cộng tám mƣơi mốt phẩm. Trong mỗi một 

phẩm của tám mƣơi mốt phẩm lại có tám mƣơi mốt vô lƣợng vô biên, chúng ta 

không thể không tìm hiểu. Quí vị biết tình trạng này, lật lại vấn đề, thử nghĩ một 

chút về địa ngục, địa ngục cũng đƣợc mô tả gồm mƣời tám tầng, mƣời tám tầng 

là  nói  chung,  trong  mỗi  tầng  của  mƣời  tám  tầng  đó  lại  có  mƣời  tám  tầng,  chia 

tiếp, trong mỗi tầng lại có mƣời tám tầng, tiếp tục chia nữa, thành ra vô lƣợng vô 

biên,  bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu.  Mỗi  niệm  thiện  có  một  thiên  đƣờng,  một  niệm 

tịnh  tƣơng  ứng  với  một  tịnh  độ,  một  niệm  ác  tƣơng  ứng  với  một  cửa  địa  ngục. 

Trong một giây, chúng ta có một ngàn sáu trăm triệu niệm ác, vậy chẳng phải có 

một ngàn sáu trăm triệu địa ngục đó sao! 

Trong mỗi giây, mỗi niệm chúng ta đều nghĩ đến Phật A di đà, vậy có thể không 

có một ngàn sáu trăm triệu Phật A di đà đƣợc sao! Vấn đề này chúng ta phải hiểu 

cho  rõ  ràng  minh  bạch,  nhƣ  thế  chúng  ta  mới  hoan  hỉ  buông  bỏ  niệm  ác,  mỗi 

niệm đều nghĩ đến Phật A di đà. Bởi vì Phật A di đà là bậc thánh thiện trong các 

điều thiện, trong sạch nhất trong tất cả sự trong sạch, không có một niệm nào có 

thể  vƣợt  qua  đƣợc  Phật  A  di  đà,  vậy  tại  sao  ta  không  niệm  Phật?  Niệm  Phật 

không  gián  đoạn,  hiện  tại,  bây  giờ,  bất  kể  lúc  nào,  nơi  nào,  miễn  nghĩ  đến  là 

niệm. Khi quên niệm ta cứ cho qua, mất thì thôi, nghĩ đến lại niệm, khi đã thành 

thói quen, mỗi ngày quí vị sẽ niệm nhiều hơn. Không cần tính toán mà nên nhớ 

phƣơng pháp của đại sƣ Ấn Quang, mỗi câu đều phải rõ ràng, nhớ rõ ràng, nghe 

tỏ tƣờng, đếm từ một đến mƣời, dùng tâm trí để ghi nhớ, phải nhớ câu danh hiệu 

của ta là câu thứ mấy, vì sao vậy? Kiểu này rất dễ nhiếp tâm, tạp niệm, vọng niệm 

không xen vào đƣợc. Nếu không thực hiện cách này, khi quí vị niệm Phật thì tạp 

niệm  vẫn  len  lỏi  vào.  Phƣơng  pháp  nói  trên  là  tốt  nhất,  tạp  niệm  sẽ  không  vào 

đƣợc. Một khi nó đã xen vào, thì quí vị sẽ không thể nhớ rõ, có tạp loạn thì sẽ 

không đếm đƣợc, ta bắt đầu đếm lại từ đầu, thử xem mình duy trì đƣợc bao lâu, 

khi duy trì đƣợc thời gian đủ lâu, quí vị tạm quên, đừng nghĩ đến nó, có nghĩa là 

Tập 390  615 



để quí vị khỏi phân tâm, đừng vì những việc nhƣ thế mà phân tâm. Cố gắng niệm, 

nhớ nghĩ đến tâm thanh tịnh của mình. 

“Nay trong vô lƣợng bối đó, tổng quát thành tam bối, tuy phẩm vị sau khi đƣợc 

vãng sanh khác nhau, nhƣng nếu nói về nhân chính để có thể vãng sanh, nhân tố 

chính để đƣợc vãng sanh, không gì hơn phát tâm Bồ đề, một hƣớng chuyên niệm 

A di đà Phật”. Chừng đó chữ, nhƣng nó đã khái quát đƣợc bí quyết để đƣợc vãng 

sanh. Tâm Bồ đề sẽ nói ở phần sau. 

“Đó là những nét chính của cuốn kinh này”, là cƣơng lĩnh, cƣơng yếu, “then chốt 

để đƣợc vãng sanh”, chỉ trong mấy chữ đó thôi. Tam bối vãng sanh là nhắm vào 

phàm phu mà nói. Chúng sanh trong sáu đƣờng đƣợc sanh về Tịnh độ, sự khác 

nhau giữa họ, nghĩa là sự khác biệt giữa phàm phu đƣợc sanh về Tịnh độ, công 

đức nguyện hạnh sẽ quyết định việc sanh về Tịnh độ của chúng ta. Chúng ta là 

những  phàm  phu  trong  sáu  đƣờng,  chúng  ta  muốn  đƣợc  vãng  sanh,  đây  là  mục 

đích của chúng ta, là quĩ đạo của chúng ta. Đối với ngƣời thực sự muốn cầu vãng 

sanh thì câu này có ý nghĩa rất đặc biệt, đây là sự thực, không phải giả dối. Nếu 

thực sự đúng thì quí vị phải nhận thức đúng đắn về hai thế giới, lúc đó quí vị mới 

có thể tạm thời buông bỏ thế giới Ta bà, tôi nhất định phải đến thế giới Cực lạc, 

nếu vẫn còn lƣu luyến thế giới Ta bà, nếu vẫn không buông đƣợc thì quí vị có đi 

cũng không đến, niềm tin hiện tại của chúng ta đang bị nó huỷ hoại, nguyện cũng 

thế, không thể chuyên nhất để niệm Phật. Cũng có nghĩa là đang có rất nhiều tạp 

niệm và vọng tƣởng xen vào, công phu mất hết. Vì thế cần nhận thức, làm rõ thế 

giới ta đang cƣ trú ở đây, với thế giới Cực lạc cũng phải nhận thức rõ ràng. Muốn 

nhận thức rõ ràng thế giới Cực lạc, thì bản kinh này là một lời giới thiệu, chuyên 

giới thiệu thế giới Cực lạc, cần học tập, nghĩa là cần nhận thức, cần ra tay. Một số 

từ mới trong này có vẽ nhƣ của cƣ sĩ Hồ Tiểu Lâm, mỗi chữ đều đƣợc tra tự điển 

rồi chú âm, tất cả những từ trong này đều đƣợc tra trong cuốn Phật học từ điển, 

mỗi chữ đều đƣợc tra cứu kĩ lƣỡng, rất công phu, chi tiết, hạ đƣợc quyết tâm để 

làm, không qua loa. Vì sao vậy? Nếu có sự nghi ngờ, nghi ngờ là nguồn gốc ngăn 

cản sự vãng sanh, không đƣợc lƣu giữ  một  chút nghi hoặc,  mới buông bỏ đƣợc 

thế giới này. 

Có ngƣời nói với tôi: Tiền bạc của con bị ngƣời khác lừa mất rồi. Thôi, cho qua, 

không nghĩ đến nữa, vì sao? Đó là vật ngoài thân, là giả, quí vị vẫn cứ nghĩ đến, 

đó là một sai lầm. Không có việc đó thì tâm ta mới thanh tịnh, ta niệm Phật mới 

yên. Bạn làm hại tôi thế nào, tôi vẫn không để ý, bạn muốn, tôi tặng hết. Trong 

616  Tập 390 



cuộc  sống,  chúng  tôi  gặp  rất  nhiều  sự  việc  tƣơng  tự  nhƣ  thế.  Đạo  tràng,  bạn 

muốn, tôi biếu, ra khỏi cổng. Nếu chúng ta không gặp những chuyện nhƣ thế, vui 

cùng cực, quyết không để những chuyện nhƣ vậy trong lòng. 

Năm  nọ,  tôi  rời  Đài  loan,  không  để  ý  đến  đạo  tràng  nữa,  rời  Mĩ,  không  ngó 

ngàng gì đến đạo tràng, đến nơi khác, dựng một đạo tràng nho nhỏ, khi dời gót, 

buông  hết.  Trong  lòng  không  một  chút  ràng  buộc.  Nếu  lúc  nào  cũng  nghĩ  đến, 

không phải ta đã tự tìm đến sự rắc rối sao? Nghĩ gì, đó là cái nghĩ của luân hồi 

sáu đƣờng, nghĩ về địa ngục, đừng nghĩ đến nó nữa. Khi đã chuyển niệm, ta nghĩ 

ngay đến thế giới Cực lạc, nghĩ đức Phật A di đà, ngoài ra không nghĩ gì khác, bỏ 

sạch hết. Cho dù trƣớc mặt là vàng bạc ngọc ngà, danh văn lợi dƣỡng, nếu có, cứ 

nghĩ là không có, đừng nghĩ đến nó, nếu có, ta vứt nó sang một bên, ai dùng tuỳ 

ý, đừng chấp đó là của ta, không có ta, ai đem đi đâu cứ việc, quí vị đã tự tại! Quí 

vị không còn bị ràng buộc, không lo nghĩ nữa, thực sự buông bỏ, buông bỏ tất cả. 

Đời này ta chỉ nghĩ đến thế giới Cực lạc, nhƣ thế mới có hi vọng. Đừng có một 

chút lƣu luyến, một chút ràng buộc cũng không có, tất cả đều tuỳ duyên. Có cũng 

tốt, không cũng chẳng sao, nhƣ thế chúng ta mới tự tại. 

“Nếu  chú  tâm  vào  việc  cầu  vãng  sanh,  phải  nƣơng  tựa  vào  nó  nhƣ  tấm  gƣơng 

sáng, lúc nào cũng soi, xem ta đến ngang đâu”. Nƣơng tựa vào đâu? Lấy bộ kinh 

này làm điểm tựa, coi bộ kinh này nhƣ một tấm gƣơng, đọc lần nào ta đối chiếu 

lần đó, xem ta đã thực hiện đến đâu? Liệu ta đã giống Tỉ kheo Pháp Tạng đƣợc 

bao nhiêu phần? Có giống Bồ tát Pháp Tạng? Có giống Phật A di đà? Thế giới ta 

đang sống đã giống thế giới Cực lạc chƣa? Có ngƣời nói, không thể nào giống 

đƣợc thế giới Cực lạc. Tôi nghĩ, không khác thế giới Cực lạc, sao lại nói không 

khác? Rõ ràng là khác mà. Đối với môi trƣờng thế giới Cực lạc, cơ bản con ngƣời 

ở thế giới Cực lạc không khởi tâm, không động niệm, không có phân biệt, chấp 

trƣớc. Thế giới này, ta cũng không chấp trƣớc nơi cảnh giới hiện tiền, không khởi 

tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, vậy đã giống thế giới 

Cực lạc chƣa? Hoàn toàn không khác! Khi quí vị có vọng tƣởng, phân biệt, chấp 

trƣớc  thì  không  giống,  xa  rời  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  thì  tất  cả  đều 

giống  nhau.  Ở  thế  giới  Cực  lạc  ngày  nào  cũng  đƣợc  thấy  Phật  A  di  đà.  Ở  đây, 

trong tâm tƣởng của ta ngày nào cũng có Phật A di đà, bất cứ giây phút nào cũng 

niệm Phật A di đà, không rời Phật A di đà nửa bƣớc, ngày nào cũng đọc kinh Vô 

lƣợng thọ, ngày nào cũng đƣợc thấy thế giới Cực lạc. Thực sự làm đƣợc ức Phật 

Tập 390  617 



niệm Phật, hiện tại tƣơng lai sẽ đƣợc thấy Phật, cảm ứng đạo giao không thể nghĩ 

bàn. 

“Ta thực hiện đến đâu”, câu này rất thâm thuý, chúng ta cần suy nghĩ, Muốn có 

nghĩa hi vọng, chúng ta mong đƣợc giống nhƣ Phật A di đà, giống nhƣ thế giới 

Cực lạc. Giống ở đây, không có nghĩa là bên đó có vàng ngọc làm đất, vàng ngọc 

là giả, bùn đất cũng không thật, tất cả đều giả, vàng ngọc cũng bằng không, đất 

cát cũng nhƣ vậy, tất cả đều giống nhau, không khác. Tất cả đều do những hạt lạp 

tử cơ bản kết thành, nhƣng khác nhau về cách sắp xếp, ngoài yếu tố này ra, không 

có gì khác nhau cả. Tất cả pháp đều do tâm tƣởng sanh ra, thế giới Cực lạc cũng 

thế.  Với  tâm  tƣởng,  chúng  ta  đừng  khởi  tâm,  đừng  động  niệm,  đừng  phân  biệt, 

đừng chấp trƣớc, cứ bình đẳng, bình đẳng là chân pháp giới. Cho nên thế Cực lạc 

với Ta bà là một, không phải hai. Hiện tại chúng ta đang chuyển biến, công phu 

chƣa  đầy  đủ,  một  khi  đã  đầy  đủ  thì  thế  giới  chúng  ta  đây  là  thế  giới  Cực  lạc. 

Chúng ta đã hiểu rõ sự thực, phƣơng pháp cũng đã nắm đƣợc, bây giờ chỉ nỗ lực 

làm cho đến nơi đến chốn mà thôi. Yếu tố đầu tiên để công việc đƣợc thành công 

đó là buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, là những cái đó. Chúng 

ta nghe những lời dạy của Phật, chúng ta không phải là những ngƣời thƣợng căn 

lợi  trí  nên  không  thể  cùng  một  lúc  mà  buông  bỏ  tất  cả,  mà  phải  thực  hiện  từng 

bƣớc. Trƣớc hết là buông bỏ chấp trƣớc, không chấp trƣớc nữa, thực sự không 

ôm giữ tất cả pháp thế gian hay xuất thế, lúc đó tâm thanh tịnh liền hiện ra, điều 

này trong kinh đã mô tả “thanh tịnh bình đẳng giác”, đạt đƣợc bƣớc đầu thì tâm 

thanh tịnh liền đƣợc, mà đạt đƣợc tâm thanh tịnh thì chắc chắn sẽ vãng sanh. Vì 

sao? Vì “tâm tịnh thì cõi Phật cũng tịnh”, ta chắc chắn sẽ đƣợc vãng sanh. 

Bƣớc tiếp theo là tâm bình đẳng hiền tiền, không phân biệt, Phật cùng chúng sanh 

bình đẳng, giữa oan gia đối đầu với những ngƣời thƣơng yêu nhất đều bình đẳng, 

oán thân bình đẳng, bắt đầu buông bỏ từ đấy. Khi tâm bình đẳng hiển lộ thì sẽ 

sanh sang cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Khi đã giác ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh sẽ sanh sang cõi Thật báo trang nghiêm. Ngày nay chúng ta đang tu tập 

giai đoạn này, bắt đầu thực tập  ở  đâu? Trong  môi trƣờng sinh hoạt hàng ngày, 

học theo bốn đức trong tác phẩm Hoàn Nguyên Quán, tuỳ duyên diệu dụng. Tuỳ 

duyên  là  hằng  thuận  chúng  sanh,  không  bảo  chúng  sanh  tuỳ  thuận  ta  mà  ta  tuỳ 

thuận  chúng  sanh,  cái  gì  cũng  tốt,  không  có  thứ  gì  xấu,  ta  học  đƣợc  gì  ở  đó? 

Không  chấp  trƣớc,  việc  này  gọi  là  công  phu  chân  chính,  bản  lĩnh,  không  còn 

những thành kiến, không còn phân biệt tốt xấu, nó đƣợc sản sanh từ tự tánh. Đó 

618  Tập 390 



là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, vạn pháp nhất nhƣ, vạn cảnh nhất nhƣ. Nên 

biết Tịnh tông đƣợc gọi là đạo dễ thực hiện. Điều này những vị tổ sƣ ngày xƣa 

thƣờng dạy, đƣợc nói khi so sánh với tám vạn ba ngàn chín trăm chín mƣơi chín 

pháp  môn  còn  lại.  Cổ  nhân  có  cách  nói  nhƣ  thế  này,  trong  tám  vạn  bốn  nghìn 

pháp môn, tịnh độ là pháp môn đặc thù, nằm ngoài tám vạn bốn ngàn pháp môn 

đó, pháp môn đặc thù, môn đó đƣợc gọi là dƣ đại đạo. Trong cuốn này, Niệm Lão 

cũng liệt Tịnh tông vào  một trong những tám vạn bốn ngàn pháp  môn,  bởi thế 

ngài nói còn lại tám vạn ba ngàn chín trăm chín mƣơi chín pháp môn, chúng ta 

thấy điều thú vị khi những đại đức cổ xƣa nói, ngoài tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

pháp môn này đƣợc gọi là dƣ đại đạo, thực là một việc hiếm gặp! 

“Vì nó là điều dễ duy nhất nên gọi là dễ thực hiện”. Có nghĩa là tất cả tám vạn 

bốn ngàn pháp môn đều không dễ, sao lại nói không dễ? Nó đòi hỏi phải cắt đứt 

phiền não, đó là điểm khó, chúng ta không cắt đƣợc. Trong lúc đó pháp môn Tịnh 

độ không đòi hỏi cắt đứt phiền não, mà chỉ cần điều phục phiền não, bắt phiền 

não lắng dịu xuống, giống lấy đá đè cỏ, chỉ cần đè nó xuống là đƣợc. Cắt là gì? 

Nhổ bật cả gốc rễ lên gọi là cắt, vậy mới khó, quá khó! Đá đè cỏ, đá là gì? Nam 

mô A di đà Phật, đó là đá, dùng nó để chặn cỏ lại. Cũng có nghĩa là, chúng ta 

khởi tâm động niệm, khi niệm đó bắt đầu nổi lên, ta lập tức tìm đến Phật A di đà, 

chuyển nó thành Phật A di đà, không để cho niệm đó phát triển, phình to ra. Bất 

luận thiện niệm hay ác niệm, chỉ cần nổi lên, liền dùng câu  A di dà Phật ấn nó 

xuống, tất cả đều đƣa về A di đà Phật. Bởi thế pháp môn niệm Phật là pháp môn 

vi  diệu,  thù  thắng,  không  gì  sánh  bằng.  Tập  khí  phiền  não  nặng  nề  trong  con 

ngƣời phàm phu, làm sao có chuyện không nổi niệm? Nếu không khởi niệm thì 

đã trở thành Thánh nhân, ngƣời phàm không làm đƣợc. Bởi thế cổ đức hƣớng dẫn 

chúng ta: Không sợ niệm khởi mà chỉ sợ giác chậm. Giác chậm là gì? Quí vị đã 

tạo  nghiệp,  niệm  đầu  tiên  nổi  lên,  niệm  thứ  hai  là  Phật  A  di  đà,  là  không  tạo 

nghiệp,  nhƣ  thế  mới  gọi  là  biết  niệm  Phật,  niệm  Phật  nhƣ  thế  mới  có  tác  dụng, 

không thể không hiểu. Vì thế  một hành giả niệm  Phật thực thụ không phải  mỗi 

ngày niệm đƣợc bao nhiêu danh hiệu Phật, không phải cái đó  mà quan trọng là 

tâm  thanh  tịnh,  giữ  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  niệm  nào  nổi  lên  liền  dùng  danh  hiệu 

Phật A di đà đè nó xuống. Khi niệm không nổi lên nữa thì danh hiệu Phật cũng 

không cần nữa, hết chuyện rồi, mọi việc đã khôi phục nhƣ cũ. Khởi niệm là niệm 

Phật, niệm nhƣ thế lâu ngày thì công phu mới sâu, tâm thanh tịnh hiển bày, tâm 

bình đẳng hiển bày, niệm cho đến đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Niệm cho 

đến đắc định, đây gọi là sự nhất tâm bất loạn, niệm cho đến khai ngộ, đó gọi là lí 

Tập 390  619 



nhất  tâm  bất  loạn.  Lí  nhất  tâm  bất  loạn  có  cùng  cảnh  giới  tƣơng  đƣơng  với  đại 

triệt đại ngộ của Thiền tông, đại khai viên giải của giáo môn, tất cả đều đạt đến 

cõi Thật báo trang nghiêm. 

Đoạn tiếp theo: Nếu bàn đến thực chất, nhƣ trong phẩm này đã nói rõ, thì nên biết 

chuyện  vãng  sanh  không  hề  đơn  giản.  Đây  là  một  sự  thực,  trong  phẩm  này,  đã 

đƣợc đề cập trong tam bối vãng sanh, nói cho chúng ta việc vãng sanh thế giới 

Cực lạc, đó là sự thực. Sau khi đọc xong, quí vị mới hiểu, đấy không phải là một 

việc dễ thực hiện, dễ so với tám vạn bốn ngàn pháp môn, bởi vì tám vạn bốn ngàn 

pháp môn đòi hỏi cắt đứt phiền não, còn đây là pháp môn không đòi hỏi nhƣ thế, 

nên gọi là dễ. Song điều phục phiền não nhƣ thế nào? Nếu không điều phục đƣợc  

thì  cho  dù  quí  vị  có  niệm  Phật  cả  đời  cũng  không  thể  vãng  sanh.  Bởi  thế,  đới 

nghiệp  là  đới  nghiệp  cũ  chứ  không  đới  thêm  nghiệp  mới.  Ta  có  thể  mang  theo 

phiền  não  đã  tạo  trong  kiếp  trƣớc,  nhƣng  kiếp  này,  những  phiền  não  trƣớc  lúc 

vãng  sanh,  đặc  biệt  là  niệm  cuối  cùng,  niệm  cuối  cùng  trƣớc  khi  lâm  chung  là 

danh hiệu Phật, quí vị phải mang theo. Nếu niệm sau cùng khi lâm chung không 

phải là Phật A di đà, thì quí vị không mang gì đi đƣợc. Vẫn phải tùy nghiệp mà 

luân chuyển, cũng có nghĩa là tiếp tục luân hồi trong sáu đƣờng. 

Sau khi mất, con ngƣời sẽ đi đâu? Nghiệp lực nào mạnh nhất sẽ kéo anh ta đi đầu 

thai. Vì sao sau  khi con ngƣời mất lại đoạ làm súc sanh? Vì họ không phân biệt 

phải trái, ngu si, không có trí tuệ. Sao có ngƣời chết rồi lại đoạ vào cõi quỉ đói? 

Vì lòng tham họ nặng quá, tuy họ không đến nỗi không phân biệt phải trái, nhƣng 

mỗi suy nghĩ của họ đều nghĩ đến việc chiếm đoạt. Có ngƣời sau khi chết liền rơi 

vào địa ngục, vì tâm sân hận, đố kị, báo thù của họ nặng quá, những ngƣời nhƣ 

thế sau khi chết sẽ rơi vào địa ngục. Có ngƣời sau khi chết đƣợc sanh làm ngƣời. 

Cõi ngƣời là gì? Lòng giữ luân thƣờng nghiêm túc, mỗi niệm họ đều không quên 

luân thƣờng đạo đức, mỗi niệm đều nghĩ đến hiếu, để, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, 

sỉ,  họ  sẽ  trở  lại  làm  ngƣời.  Mỗi  niệm  đều  từ  bi,  mỗi  niệm  đều  muốn  làm  mƣời 

điều thiện, những ngƣời nhƣ thế sau mệnh chung sẽ đƣợc sinh lên cõi trời. Tất cả 

đều do tâm niệm sau cùng. Chúng ta thử nghĩ xem, tâm niệm sau cùng của chúng 

ta là gì? Điều này rất quan trọng, nắm chắc tâm niệm sau cùng, chắc chắn sẽ đƣợc 

vãng  sanh  Tịnh  độ,  phải  một  lòng  cầu  sanh  thế  giới  Cực  lạc,  không  thể  không 

hiểu vấn đề này, điều này có liên quan đến kiếp sau của ta, không đƣợc sai lầm dù 

chỉ nhỏ bằng sợi tơ. Mỗi ngày chúng ta phải rèn luyện bản thân, rèn luyện những 

gì? Dùng câu A di đà Phật để điều phục phiền não, nuôi nó thành thói quen. Làm 

620  Tập 390 



sao  niệm  lúc  cuối  cùng  trƣớc  khi  lâm  chung  phải  là  Phật  A  di  đà,  nhƣ  thế  mới 

thành công. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



------------------------------------------------------------------------------------------------- 





 

Tập 391 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 02.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 483, hàng thứ nhất,  bắt đầu xem từ đoạn giữa. 

“Thƣợng  bất  chân  vi  sanh  tử,  phát  bồ  đề  tâm,  dĩ  thâm  tín  nguyện,  nhất  hƣớng 

chuyên niệm, nhi dục vãng sanh, vô hữu thị xứ”. Mấy câu này chúng ta phải đặc 

biệt coi trọng. Chƣ Phật Bồ Tát chỉ dạy chúng ta, chƣ vị Tổ sƣ khuyên răn chúng 

ta. 

Tam bối vãng sanh, trƣớc đây đã nói qua so sánh với tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

pháp môn này là con đƣờng dễ thực hành. Nhƣng nếu không thể đè nén phiền não, 

giống nhƣ đoạn này nói, không phải thực sự vì sanh tử thì không phải là một việc 

dễ làm. Cho nên then chốt là phải chăng chúng ta nhìn thấu hai thế giới này, nhìn 

rõ ràng, nhìn thấu suốt rồi. Thế giới Ta bà khổ, thực sự giác ngộ rồi, nó là khổ 

thật, nó không phải là khổ giả. 

“Lạc” của Thế giới Cực Lạc là chân lạc, không phải là lạc đƣợc nói trong tình 

chấp. Ở bên đó tu tập không có bất cứ chƣớng ngại nào. Thầy giáo là vị mà Chƣ 

Phật Nhƣ Lai tán  thán, tôn kính  - Phật A Di Đà, đó là thầy giáo. Sanh đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, mỗi ngƣời đều đƣợc đích thân Phật A Di Đà chỉ dạy. 

Chứ không phải do ngƣời khác đến giúp đỡ. 

Tập 391  621 



Chúng ta biết đƣợc ngƣời vãng sanh Thế giới Cực Lạc mỗi ngày nhiều nhƣ vậy, 

có  thể  nói  mỗi  phút  mỗi  giây  đều  không  gián  đoạn,  chúng  sanh  đến  từ  mƣời 

phƣơng quốc độ khắp pháp giới hƣ không giới, không biết có bao nhiêu. Phật A 

Di Đà có thể ứng phó đƣợc không? Chúng ta hƣờng dùng phàm tình chúng ta để 

suy đoán, để quan sát. Chúng ta không biết tình hình thực sự của Thế giới Cực 

Lạc. Chúng ta căn bản không thể lí giải trí tuệ, đức năng, thần thông, đạo lực của 

Phật A Di Đà, không biết đƣợc! 

Di Đà đích thực có thể ứng hóa thân vô lƣợng vô biên. Một ngƣời vãng sanh Ngài 

liền hiện một tƣớng, độc lập dạy cho họ. Môi trƣờng học tập nhƣ vậy đi đến đâu 

mà tìm nữa? Chúng ta thích đại chúng cùng nhau học tập. Phật A Di Đà có giảng 

đƣờng, giảng đƣờng vô lƣợng vô biên. Mỗi ngƣời ngồi tại giảng đƣờng đều cảm 

thấy Phật A Di Đà vì mình thuyết pháp. Cảm giác này tôi tin rằng chúng ta cũng 

có.  Giảng  đƣờng  chúng  ta  ngƣời  không  nhiều,  khoảng  hai  ba  chục  ngƣời,  thầy 

giáo dạy học, học sinh sẽ cảm giác đƣợc, thầy giáo hôm nay tiết học này là giảng 

cho  mình.  Quí  vị  đến  Thế  giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  quí  vị  cũng  sẽ  cảm  giác 

đƣợc mỗi tiết học đều là giảng cho bản thân mình, nâng cao cảnh giới của chính 

mình, tiêu trừ nghiệp chƣớng của chính mình, làm cho quí vị giờ giờ khắc khắc 

pháp hỷ sung mãn. Đây gọi là Thế giới Cực Lạc. 

Ngƣời ở Thế giới Cực Lạc thƣờng sanh tâm hoan hỉ, sẽ không có tạp niệm, sẽ 

không có phiền não. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, chắc chắn không 

thể phát sanh ở nơi đó. Đây chính là oai thần của Phật A Di Đà, Phật quang của 

Phật A Di Đà chiếu soi. 

Cho nên chúng ta phải thực sự vì sanh tử, chúng ta không vì điều khác, lục đạo 

sanh tử quá khổ, quá đáng thƣơng! Vì sao còn phải làm những việc này? Vì sanh 

tử mới phát tâm bồ đề. 

Tâm bồ đề là tâm gì? Thực sự tin tƣởng Di Đà Tịnh Độ, thực sự muốn sanh đến 

Thế  giới  Cực  Lạc,  thực  sự  muốn  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  dùng  tín  nguyện  sâu, 

tâm bồ đề, vào hai mƣơi năm trƣớc, chúng tôi nhắc đến trên đề Kinh Vô Lƣợng 

Thọ,  “thanh  tịnh  bình  đẳng  giác”  đây  là  thâm  tín.  Tự  thọ  dụng  của  bồ  đề  tâm, 

chúng ta dùng chân thành, chân thành là thể của tâm bồ đề. Chúng ta phải chân 

thành  giống  nhƣ  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  vậy.  Dùng  tâm  chân  thành  sinh  hoạt,  dùng 

tâm chân thành làm việc, dùng tâm chân thành đối nhân xử sự tiếp vật, một lòng 

chân thành.  Tự thọ dụng của tâm  chân thành thanh tịnh bình đẳng giác, tha  thọ 

dụng của tâm chân thành đại từ đại bi, từ bi thêm vào chữ đại, không có điều kiện, 

trong kinh giáo đại thừa thƣờng nói “vô duyên đại từ”, chữ “duyên” này chính là 

622  Tập 391 



điều kiện, từ bi không điều kiện,“đồng thể đại bi”. Vì sao không có điều kiện? 

Khắp pháp giới hƣ không giới tất cả vạn pháp và bản thân mình. Chúng ta hiểu rõ 

đạo lý này, dùng thâm tín nguyện, thâm tín thiết nguyện, nguyện vọng khẩn thiết, 

nhất hƣớng chuyên niệm, chỉ một phƣơng hƣớng, chỉ một mục tiêu, chuyên niệm 

A Di Đà Phật, cầu sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Chúng ta hi vọng đến 

Thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Vậy là đúng rồi. Nếu nhƣ không phải 

thật  vì  sanh  tử,  phát  bồ  đề  tâm,  không  có  thâm  tín  nguyện,  dù  có  nhất  hƣớng 

chuyên niệm cũng không thể vãng sanh. Cho nên chân tín, chân nguyện là điều 

kiện đầu tiên bắt buộc phải có để vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Dƣới đây Niệm Lão khai thị cho chúng ta. 

“Kính kỳ”, vô cùng cung kính, nguyện cầu “đƣơng thế hành nhân”, đƣơng thế là 

hiện đại, các đồng học hiện đại tu Tịnh độ. 

“Thận  mạc  sơ  văn  Tịnh  Tông  dị  hành”,  “thận”  là  cẩn  thận,  dè  dặt,  nhất  định 

không nên hiểu nhầm. Nghe nói Tịnh Tông là đạo dễ thực hành, “liền sinh khinh 

mạn”,  đối  với  pháp  môn  này,  tông  phái  này  liền  sanh  tâm  khinh  mạn,  tức  là 

không tôn trọng nó. Vì sao vậy? Vì nó là đạo dễ hành. Tám vạn bốn ngàn pháp 

môn là đạo khó hành. Đạo khó hành quí vị có thể hành cho thông không? Quí vị 

hành không thông. Đạo dễ hành con đƣờng này là con đƣờng quí vị nhất định đi 

qua đƣợc. Trong đời này quí vị thực sự có thể thành tựu. Không những không thể 

khinh mạn, phải có tâm tôn trọng, tâm cảm ơn. 

Phật A Di Đà biết căn tánh chúng ta rất hạ liệt, dùng pháp môn này giúp đỡ ta, 

thành tựu ta. Nếu nhƣ khinh mạn, tín tâm phù phiếm, chí nguyện trì hoãn, miệng 

nói tịnh nghiệp, tâm luyến duyên trần. Bốn chữ này vô cùng vô cùng quan trọng. 

Trong tâm còn tham luyến ngũ dục lục trần, còn tham luyến thế gian này. “Cầu 

sanh nhƣ vậy, đợi đến năm lừa”, quí vị xem xem cầm tinh mƣời hai con giáp có 

con lừa không? Đến năm con lừa quí vị mới thành tựu, không có năm lừa. Đây là 

lời cổ nhân thƣờng nói, nghĩa là chắc chắn quí vị không thể thành tựu. Cho nên 

nhất  định  phải  thật  vì  sanh  tử  phát  tâm  bồ  đề.  Phải  triệt  để  buông  bỏ  mọi  trần 

duyên. Không còn mảy may tham luyến nào. Đặc biệt ngày nay tai nạn dồn dập, 

chúng ta từ những báo cáo của truyền thông, điều nhìn thấy trên mạng, càng nên 

nhắc  nhở  bản  thân,  cảnh  giác  bản  thân  nhiều  hơn.  Trong  cuộc  đời  này  hơn  nữa 

thời  gian  ngắn  ngủi,  tôi  trong  hai  ba  năm  nay,  tịnh  nghiệp  của  tôi  nhất  định  tu 

thành. 

Tu thành nhƣ thế nào? Duyên trần triệt để buông xuống, thâm tín thiết nguyện, 

nhất hƣớng chuyên niệm. Vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc thực sự chắc 

Tập 391  623 



chắn, vậy là đúng rồi. Nếu nhƣ tai nạn này qua đi, quí vị vẫn còn ở thế giới này, 

vậy là quí vị có nhiệm vụ rồi, nhiệm vụ gì? Dọn dẹp tàn cuộc sau tai nạn, giúp xã 

hội khôi phục trật tự, cần đến trí tuệ của quí vị, cần đến phƣơng pháp của quí vị, 

cần đến kinh nghiệm của quí vị, đây chính là cần đến công đức tu học của quí vị. 

Giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn,  phá  mê  khai  ngộ,  ly  khổ  đắc  lạc,  sự  nghiệp  Bồ 

Tát.Tôi không phải là Bồ Tát, tôi làm sao có thể làm đƣợc? Tín nguyện niệm Phật 

thành công rồi, ngƣời này chính là Bồ Tát. Vẫn còn nơi thế gian này, họ liền có 

thể giúp đỡ chƣ Phật  Bồ Tát giáo hóa chúng sanh. 









Đoạn tiếp theo nói: lại tam bối trong bản kinh này và phẩm chín trong Quán kinh  

phải chăng phù hợp, xƣa nói bất nhất. 

Đoạn văn này giúp chúng ta đoạn trừ  nghi hoặc. Chƣ vị  Tổ  sƣ xƣa nay, họ  có 

cách nhìn không giống nhau. Chúng ta gặp đƣợc rồi. nên dùng tâm trạng nhƣ thế 

nào để đối phó. 

“Luận vi đồng giả”, Tam bối trong kinh này và cửu phẩm của Quán Vô Lƣợng 

Thọ Kinh, là cùng một sự việc. “Có Đàm Loan chƣ sƣ”, Lƣợc Luận của sƣ Đàm 

Loan  nói: “sanh an lạc độ giả”, trong Kinh Vô Lƣợng Thọ chỉ có tam bối thƣợng 

trung hạ, trong Quán Vô Lƣợng Thọ Kinh, nhất phẩm phân ra thành thƣợng trung 

hạ, ba ba là chín, hợp thành chín phẩm. Đây là điều pháp sƣ Đàm Loan nói. Đây 

là bậc cao tăng của Tịnh Tông thời cổ đại. 

Lại Tịnh Ảnh Sớ viết: “mƣời phƣơng thế giới, chƣ thiên nhân dân, nguyện sanh 

nƣớc kia, phàm có tam bối, luôn đƣợc nêu lên, nhƣ trong Quán Kinh, thô phân 

làm ba, tế phân làm chín”. Đây là Huệ Viễn pháp sƣ đời nhà Tùy nói. Đó tức là 

nói rõ tam bối và cửu phẩm cùng một ý nghĩa. 

Lại trong Quán Kinh Sớ của Gia Tƣờng nói: Vô Lƣợng Thọ Kinh tuy rõ tam bối, 

Thử, chữ thử này tức chỉ cho  Quán Vô Lƣợng Thọ Kinh, trong đó khai tam bối 

thành cửu bối. Tam bối là thƣợng, trung , hạ vậy. Cửu bối là ở thƣợng phẩm có 

ba, trung hạ cũng nhƣ vậy, nên thành cửu bối vậy. Đây cũng là chủ trƣơng tƣơng 

đồng. Những tổ sƣ đại đức này. 

Lại trong Cảnh Hƣng viết, nay cũng hợp với chín phẩm kia. Kim là nói về kinh 

này. Bỉ là Quán Kinh , “vị thử tam bối”, là quyển này tức bản kinh này nói tam 

624  Tập 391 



bối. “Cố kỳ nghĩa vô dị”, không có gì sai khác. Tam bối chính là cửu phẩm, cửu 

phẩm chính là tam bối. 

“Lại nữa Liên Trì nói”, “Liên Trì đại sƣ nói, tam bối cửu phẩm, đúng là phù hợp, 

còn nghi ngờ gì”, “hựu Thiên Thai”,  ở đây  chỉ Trí Giả đại sƣ. Quán Vô  Lƣợng 

Thọ Kinh Sớ, “vị thử kinh cửu phẩm”, “thử kinh”  này chỉ cho Quán Vô Lƣợng 

Thọ  Kinh  Sớ.  “chƣa  biết  đƣợc  cao  thấp,  tức  đại  bổn  tam  bối  vậy”.  Đại  bổn  chỉ 

cho Kinh Vô Lƣợng Thọ. Trí Giả đại sƣ cũng cùng cách nói nhƣ vậy. Đây là nói 

về sự tƣơng đồng. 

Cho  đến  chủ  trƣơng  chỗ  hai  kinh  khác  nhau.  Tức  chƣ  sƣ  Linh  Chi,  Cô  Sơn. 

Những ngƣời này trong lịch sử Phật Giáo Trung Quốc, cũng là cao tăng đại đức 

có danh tiếng. Cách nhìn của họ và những tổ sƣ đại đức trƣớc đây không giống 

nhau. Linh Chi, Cô Sơn chƣ sƣ những vị này đều có nêu ví dụ. Sƣ Linh Chi nói 

tam bối chỉ đối với thƣợng phẩm trong Quán Kinh, không bao gồm 6 phẩm khác. 

Tức là trong chín phẩm, tam bối trong Quán Kinh. Ngài nói chỉ đối với thƣợng 

tam phẩm: thƣợng thƣợng phẩm, thƣợng trung phẩm, thƣợng hạ phẩm. Trung tam 

phẩm,  hạ  tam  phẩm  không  có  trong  đó.  Đây  là  ngài  nói  vậy.  Vì  sao  vậy?  Ngài 

cũng có cái lý của ngài. Ngài nói: vì trung phẩm và hạ phẩm trong Quán Kinh 

đều chƣa phát bồ đề tâm. Đều là những y cứ trong kinh điển nói chƣa phát bồ đề 

tâm. Đây là sƣ Linh Chi nói. 

Cô Sơn nói hơi rộng, nói tam bối trong kinh này chỉ gồm thƣợng phẩm và trung 

phẩm trong kinh kia, không phải gồm hạ tam phẩm. Hạ tam phẩm trong Quán Vô 

Lƣợng Thọ Kinh, tức là Hạ thƣợng phẩm, hạ trung phẩm, hạ hạ phẩm không bao 

gồm trong đó. Bởi vì kinh này ngƣời trung tam bối vãng sanh đều là ngƣời thiện. 

Ngƣời hạ tam bối vãng sanh là ngƣời ác, không phải ngƣời thiện. Hạ tam phẩm 

trong Quán Kinh đều là ngƣời ác, lâm chung sám hối, niệm Phật đƣợc vãng sanh 

vậy. Cho nên chƣ sƣ đều nói hai kinh này không thể phù hợp với nhau, nói đều 

rất có lý. 

Chúng ta xem tiếp, “Liên Trì đại sƣ trong Viên Trung Sao, Sớ Sao này là sớ sao 

của Kinh Di Đà, hội thông hai cách nói này, Sớ Sao viết: Thảo amphụ chánh giải 

nói, cũng trích dẫn lời của chƣ sƣ: “Thiên thai coi cửu phẩm đồng với tam bối”, 

Thiên Thai là Trí Giả đại sƣ, ngài nói: “nãi ƣớc vị thứ tƣơng đồng, bất ƣớc hành 

nhân nhi ngôn”. Tức sƣ Cô Sơn, Linh Chi đều không trái với Thiên Thai, cho nên 

nhƣ vậy, dùng Thiên Thai đản ƣớc vị thứ, tức bối phẩm tƣơng đồng. “Nhị sƣ” tức 

là nói Cô Sơn và Linh Chi. Họ là hành nhân, tức nhân tu hành. Cho nên “chỉ tề”, 

tề tức là bình đẳng, bình đẳng với trung, hạ, bình đẳng với trung bối thƣợng bối. 

Tập 391  625 



Bởi vì hạ bối là ngƣời ác, ngƣời ác vãng sanh, không phải là ngƣời thiện.  Mỗi 

mỗi  đều  có  căn  cứ,  dùng  nghĩa  khác  nhau,  nên  không  trái  nhau.  Mỗi  ngƣời  nói 

đều có lý. “Nghiêm khắc mà luận”, nói thật với quí vị,“tức phiền não không khác 

bồ đề”, phiền não và bồ đề cùng một tự tánh, lúc giác ngộ gọi là bồ đề, lúc mê gọi 

là phiền não. Mê ngộ không hai, “ban đầu ác đâu trở ngại sau này thiện”, ngƣời 

ác đó sau khi sám hối họ chính là ngƣời thiện. Ngƣời xƣa thƣờng nói lãng tử hồi 

đầu quí hơn vàng. Ngƣời ác thực sự hồi đầu còn thiện hơn cả ngƣời thiện. Quí vị 

làm sao nói họ là ngƣời ác đƣợc? 

Nói ngƣời ác đã thành thiện rồi, há không phải đồng với Thánh hiền sao. Cải tà 

quy chánh, họ chính là Thánh hiền rồi. Đồ tể buông dao lập tức thành Phật, họ đã 

thành Phật rồi. Quí vị có thể nói ngƣời ác này không thể thành Phật sao? Vậy câu 

nói này phải nói nhƣ thế nào? 

Cho nên tam bối cửu phẩm thực phối hợp với nhau, sao còn nghi ngờ. Không cần 

hoài  nghi.  Hoài  nghi  là  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  của  bản  thân.  Buông 

vọng  tƣởng,  phân biệt,  chấp  trƣớc  đó  gọi  là  Phật  tri  kiến  Phật.  Trong  kinh  giáo 

Đại Thừa chúng ta phải thấu triệt, phải rõ ràng. A la hán tức không chấp trƣớc 

nữa,  Bồ  Tát  thì  không  phân  biệt.  Phật  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  bình 

đẳng. 

“Hội  thông  trên  đây,  rất  hợp  với  pháp  yếu”.Khế  là  khế  nhập.  Chủ  trƣơng  của 

Thiên Thai Trí Giả đại sƣ là hai kinh phù hợp. Cho đến quan sát  địa vị sau khi 

vãng sanh, mà chƣa luận đến sự hành trì của nhân địa của họ. Các sƣ Linh Chi chỉ 

ra chỗ khác, và chuyên chú vào nơi hành trì nhân địa, cho đến từng phủ định họ 

đã sớm phát tâm bồ đề và tâm thiện ác trong hằng ngày mà nói. 

Tức hạ tam phẩm trong Quán Kinh không thể đồng với hạ phẩm trong bản kinh 

này, cách nhìn không giống nhau. Cách nhìn này còn có chấp trƣớc. Các sƣ Linh 

Chi họ chấp trƣớc, ngƣời này sớm phát tâm bồ đề, ngƣời kia rất muộn mới phát 

tâm  bồ  đề.  Phát  tâm  sớm  muộn  có  sai  biệt  sao?  Chúng  ta  tỉ  mỉ  quan  sát  có  lẽ 

không  có  sai  biệt.  Sớm  thành  Phật  và  muộn  thành  Phật  là  một  không  phải  hai. 

Sau  khi  thành  Phật  không  có  Phật  trƣớc  và  Phật  sau,  không  có  cổ  Phật  và  kim 

Phật. Đó chỉ là chấp trƣớc của phàm phu. Nƣớc trong sông ngòi về đến biển cả 

trƣớc, và về đến biển cả sau, có thể có phân biệt sao?có sai biệt sao? Có sai khác 

hay  không.  Không  có  sai  biệt.  Nhà  tối  một  ngàn  năm,  một  ngọn  đèn  đƣợc  thắp 

lên liền chiếu sáng hết. Ngôi nhà tối một trăm năm, thắp lên một ngọn đèn cũng 

chiếu sáng đƣợc. Nó có sai biệt không? Hà huống trong pháp Đại Thừa, mọi lúc 

mọi  nơi  đều  dạy  chúng  ta  buông  bỏ  tất  cả  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc. 

626  Tập 391 



Phân biệt chấp trƣớc quí vị không buông xuống đƣợc, đây là chƣớng ngại, đây là 

thuộc về sở tri chƣớng. Tham sân si mạn nghi là phiền não chƣớng. Nghiên cứu 

những kinh giáo này trở thành sở tri chƣớng. Dùng bộ kinh này để phê phán một 

bộ kinh khác, dùng bộ kinh khác để phê bình bộ kinh này. 

Cho nên Phật biết sau này sẽ có tình trạng nhƣ vậy, nên trong hội Bát nhã  Ngài 

đã phủ định tất cả, 49 năm không nói một câu nào. Ai nói Phật thuyết pháp là hủy 

báng Phật. Ngài có nói câu nói  nào không? Hiện nay tôi đã hoàn toàn biết Ngài 

thực sự không nói một câu nào. Ngài muốn nói chuyện, Ngài trở thành phàm phu. 

Không nói pháp sao lại nói 49 năm, làm  sao giảng kinh nhiều nhƣ vậy? Đây là 

nói  rõ  vì  sao  Ngài  không  có  thuyết  pháp.  Phật  không  có  khởi  tâm  động  niệm, 

không khởi tâm không động niệm không phân biệt, không chấp trƣớc, quí vị nói 

pháp gì? Đây là việc thật, đây không phải là việc giả. Có ngƣời hỏi tôi, tôi trả lời 

cho  họ,  tôi  nói  đó  là  gì?  là  phản  ứng.  Phật  thuyết  pháp,  Phật  thực  sự  không  có 

thuyết pháp, phản ứng là phản ứng ý niệm của bản thân quí vị. Bởi vì quí vị có 

cảm,  quí  vị  có  cầu  Phật,  quí  vị  thỉnh  giáo  với  Đức  Phật,  nêu  ra  câu  hỏi.  Phật 

không có suy nghĩ xem: quí vị nêu câu hỏi này, tôi suy nghĩ xem làm thế nào để 

trả lời quí vị. Vậy là ngài thuyết pháp. Phật không có chấp trƣớc, không có phân 

biệt, cũng không có khởi tâm, cũng không có động niệm, trực tiếp trả lời quí vị. 

Cho nên Phật nói mà không nói, không nói mà nói. Nếu nhƣ quí vị biết nghe, quí 

vị nghe mà không nghe, không nghe mà nghe, quí vị ngay lúc đó liền đại triệt đại 

ngộ. Quí vị liền thành tựu, ly tất cả tƣớng, tức tất cả pháp. Làm sao quí vị có thể 

chấp trƣớc? làm sao quí vị có thể phân biệtnơi hƣ vọng đƣợc? 

Ngày nay nhà khoa học Nhật bản tiến sĩ Giang Bổn làm thí nghiệm về nƣớc. Một 

niệm thiện của chúng ta hay là một niệm ác đối với nƣớc này: tôi thích bạn, tôi 

ghét bạn, dùng ngôn ngữ nhƣ vậy, tâm  thái nhƣ vậy.  Nó phản ứng kết tinh cho 

chúng ta không giống nhau. Thiện niệm, thiện ngôn của chúng ta, nƣớc sẽ phản 

ứng kết tinh vô cùng đẹp. Ác niệm ác ngôn đồ án phản ứng vô cùng xấu xí. Nƣớc 

có khởi tâm động niệm không? Nó có nói tôi nghĩ nghĩ xem tôi nên phản ứng nhƣ 

thế  nào  để  đáp  lại  quí  vị  hay  không?  Không  có,  là  trực  tiếp.  Khoa  học  thực 

nghiệm này xuất hiện rồi. 

Chúng ta là có ý, có tâm, có ý đối đãi với Phật. Phật là vô tâm vô ý hồi đáp chúng 

ta.  Quí  vị  nên  rõ  đạo  lý  này.  Cho  nên  Ngài  hoàn  hoàn  là  phản  ứng,  giống  nhƣ 

đánh  trống,  đánh  mạnh  thì  tiếng  lớn,  đánh  nhẹ  tức  tiếng  nhỏ,  không  đánh  thì 

không  kêu.  Lúc  chúng  ta đánh  trống,  trống  hoàn  toàn  không  suy  nghĩ: tôi  phải 

đáp lại quí vị nhƣ thế nào? Không có. Đây là phản ứng tự nhiên. Trong Phật Pháp 

Tập 391  627 



là phản ứng tự tánh. Nếu nhƣ Ngài khởi tâm động niệm, thì Ngài không phải là 

Phật.  Chẳng  những  không  khởi  tâm  động  niệm,  mà  Ngài  còn  không  phân  biệt 

chấp trƣớc, đó là gì? Bồ Tát, không phải là Phật. Bồ Tát đã không có phân biệt 

chấp trƣớc rồi, nếu nhƣ có phân biệt, chấp trƣớc, Ngài là phàm phu, Ngài không 

phải là Bồ Tát. Chúng ta luôn dùng cảnh giới phàm phu để quán Phật. Phật cũng 

coi  thành  phàm  phu,  nhƣ  vậy  là  sai  rồi!  Thế  giới  Cực  Lạc  thật  có  tam  bối  cửu 

phẩm không? Chúng ta học Tịnh Tông nhiều năm rồi. Kinh Vô Lƣợng Thọ cũng 

học mƣời mấy lần rồi. Trƣớc đây tôi nói rất nhiều, tam bối cửu phẩm là thật hay 

là giả? Không thể nói nó có, cũng không thể nói nó không có. Vì sao không thể 

nói nó không có? Vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, địa vị họ chứng đắc đích thực 

không  giống  nhau.  Có  ngƣời  chứng  đắc  sâu,  có  ngƣời  chứng  đắc  cạn,  cho  nên 

liền có tam bối cửu phẩm. Vì sao không thể nói nó có? Bởi vì đến Thế giới Cực 

Lạc, đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Nguyện thứ hai mƣơi có 

nói “đều làm  A  Duy Việt  Trí Bồ  Tát”, điều này phải  nên làm  thế  nào? A Duy 

Việt Trí Bồ Tát là gì? Là Bồ Tát của cõi Thật báo trang nghiêm. Đều là minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đều là cảnh giới này. Nhƣng phiền não nhất phẩm 

họ chƣa đoạn, đới nghiệp vãng sanh. Sao có thể làm A Duy Việt Trí Bồ Tát? Cho 

nên không thể nói nó nhất định có, cũng không thể nói nó nhất định không có. 

Cũng  giống  nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  học  nhiều  năm  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nhƣ vậy, chúng ta hiểu đƣợc Viên giáo sơ trụ trở lên 41 địa vị, 41 địa vị 

này,  quí  vị  có  thể  nói  nó  có  không?  Mọi  ngƣời  cẩn  thận  suy  nghĩ  xem,  không 

chấp trƣớc, không phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, trong đó còn có 

đẳng cấp gì? Có đẳng cấp liền có phân biệt, có chấp trƣớc. Phân biệt chấp trƣớc 

không có, khởi tâm động niệm đều không có nữa. Sơ trụ Bồ Tát liền không khởi 

tâm  không  động  niệm  nữa.  41  vị  Bồ  Tát  mỗi  mỗi  đều  không  khởi  tâm,  không 

động niệm. Vậy không phải là bình đẳng rồi sao? Giai cấp đâu mà có? Thật rất 

khó hiểu. 

Vậy  Phật  thuyết  41  địa  vị  thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hƣớng,  thập  địa  là  bốn 

mƣơi, Đẳng giác là bốn mƣơi mốt. Thế là tôi nhớ lại, tôi từ đâu nhớ lại? Từ trƣớc 

đây. Đó là từ Kinh Hoa Nghiêm mà học đƣợc. Tu Đà hoàn đoạn rồi, ba giới tám 

mƣơi tám phẩm kiến hoặc, là Tu Đà Hoàn. Họ vẫn còn tập khí kiến hoặc. Đến nhị 

quả  Tƣ  Đà  Hàm,  tập  khí  đã  đoạn,  sau  khi  đoạn  mất  tập  khí  này,  phải  đoạn  tƣ 

hoặc. Tƣ hoặc có 81 phẩm. Tƣ hoặc đoạn tận rồi, chứng đƣợc A la hán. Nhƣng A 

la hán còn có tập khí tƣ hoặc chƣa đoạn. Tập khí đoạn tận, họ nâng cấp rồi. Họ 

liền nâng đến Bích Chi Phật. Tập khí kiến tƣ phiền não này, Bích Chi Phật tập khí 

628  Tập 391 



kiến tƣ phiền não đều không còn nữa, đều đã đoạn hết. Họ phải đoạn cái gì nữa? 

Họ phải đoạn trần sa phiền não, tức là phân biệt. Phân biệt đoạn rồi họ liền thành 

Bồ Tát. Nhƣng Bồ Tát còn mang tập khí trần sa phiền não. Tập khí trần sa phiền 

não  đoạn  tận  rồi, họ  thành  Phật  rồi,  Phật  trong  thập  pháp  giới.  Phật  trong  thập 

pháp giới khởi tâm động niệm chƣa đoạn, nên biết khởi tâm động niệm gọi là vô 

minh.  Vô  minh  chƣa  đoạn,  họ  đoạn  hết  khởi  tâm  động  niệm,  không  khởi  tâm 

không động niệm, vô minh đoạn rồi. Họ thoát ly thập pháp giới. Họ trở thành gì? 

Sơ trụ Bồ Tát. Sơ trụ Bồ Tát vô minh phá rồi, không khởi tâm, không động niệm 

nữa. 

Vậy vô minh có tập khí hay không? Chắc chắn có. Từ đây chúng ta hiểu đƣợc tập 

khí vô thỉ vô minh đoạn tận rồi, họ liền thành Phật. Cho nên bốn mƣơi mốt địa vị 

này là vô thỉ vô minh, quá trình đoạn không giống nhau. Tập khí vô thỉ vô minh, 

cổ đức có một ví dụ, ví dụ rất hay. Ví dụ của cổ nhân dùng bình rƣợu, dùng bình 

rƣợu làm ví dụ, thí dụ 41 vị thứ, 41 cấp bậc, chúng ta dùng 41 chai rƣợu, tất cả 

đều đựng rƣợu đầy bình, cùng một ngày đổ rƣợu vào, lúc rƣợu trong bình đổ vào 

đã đƣợc mấy năm rồi, rƣợu ở trong bình đó đổ hết ra, lau cho sạch hết, lau cho 

thật sạch chính xác là không còn giọt nào. Đây là gì? Chính là vô minh phiền não 

đoạn  rồi,  đem  rƣợu  ví  dụ  cho  vô  minh  phiền  não,  thực  sự  đoạn  rồi,  ngửi  bình 

rƣợu còn có mùi, nếu nhƣ chúng ta mỗi tháng đổ  một bình rƣợu, 41 bình rƣợu 

này chính là 41 tháng, mỗi tháng đổ một bình, chúng ta dùng ví dụ này, tháng đầu 

tiên ngửi ngửi mùi vị đó nhất định rất nồng, lúc tháng thứ hai liền nhạt dần, tháng 

thứ ba thì càng nhạt hơn, khoảng đến lúc tháng thứ 41, không còn một chút mùi 

vị nào, đó gọi là thành Phật. 

Tôi  đối  với  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  tôi  có  thể  hội  nhƣ  vậy.  Cho  nên  41  vị  thứ 

không thể nói có, cũng không thể nói không có. Không có là gì? Tập khí của họ 

đích  thực  có  đậm  nhạt  không  giống nhau.  Nhƣng  tập  khí  không  ảnh  hƣởng  gì. 

Không trở ngại trí tuệ của họ, không trở ngại thần thông của họ. Không trở ngại 

hoằng nguyện hóa độ chúng sanh của họ. Tất cả chúng sanh có cảm họ đều có thể 

ứng, cần ứng thân gì để độ họ liền hiện thân đó. 

Quan Thế Âm Bồ Tát  32 ứng, cần dùng thân Phật để độ ngài liền hiện thân Phật. 

Cần dùng thân Bồ Tát để độ ngài liền hiện thân Bồ Tát. 32 ứng là 32 loại lớn, bao 

gồm tất cả tƣớng của chúng sanh, ngài đều có thể thị hiện. Cho nên chúng sanh 

có cảm ngài liền có ứng. Thật sự có thể giúp ngƣời giải quyết vấn đề. Đối với 41 

địa vị này chúng ta nên có cách nhìn nhƣ vậy. Ngƣợc lại đối với Thế Giới Tây 

Tập 391  629 



Phƣơng Cực Lạc, tứ độ tam bối cửu phẩm chúng ta cũng có cách nhìn nhƣ vậy, 

vậy là đúng rồi. 

Tánh đức không thể nghĩ bàn. Hoằng nguyện oai đức của Phật A Di Đà không thể 

nghĩ bàn. Cho nên vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, cho dù là Phàm 

Thánh Đồng Cƣ Độ  hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, thân tƣớng của họ không khác gì Phật A Di Đà. Trong kinh Phật không nói, 

phẩm vị không đồng thân tƣớng liền không giống nhau, không có cách nói nhƣ 

vậy.  Mà  trong  48  nguyện  nói,  lúc  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  tƣớng  mạo  hoàn  toàn 

tƣơng đồng, tƣơng đồng với ai? Tƣơng đồng với Phật A Di Đà, đều là tử ma châu 

kim sắc thân, Phật là tùy thuận ngƣời thế gian chúng ta mà nói, đều có 32 tƣớng 

80 vẻ đẹp. Đây là điều trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói. 

Nhƣng Phật nói trong Quán Kinh không phải nhƣ vậy. Thân Phật tám  vạn bốn 

ngàn tƣớng. Mỗi tƣớng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp tùy hình. Sanh đến Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc mọi ngƣời đều nhƣ vậy. Thế giới Cực Lạc là thế giới bình 

đẳng, tuy có tứ độ, tuy có cửu phẩm, là thật có, nhƣng trên hình thức quí vị hoàn 

toàn  không  nhìn  thấy.  Trên  hình  tƣớng  quí  vị  thấy  dƣờng  nhƣ  hoàn  toàn  bình 

đẳng. Nếu nhƣ từ trên tập khí phiền não nhìn thì không giống nhau. Cùng ý nghĩa 

nhƣ 41 địa vị trong Kinh Hoa Nghiêm vậy. Đây là điều chúng ta không thể không 

biết. 

Học Phật đặc biệt là Đại Thừa, chắc chắn không thể có nghi hoặc. Nghi hoặc nhất 

định  phải  giải  tỏa.  Kinh  giáo  của  Phật  mục  đích  quan  trọng  nhất  chính  là  giúp 

chúng  ta  đoạn  nghi  sanh  tín.  Nhƣng  kinh giáo  phải đọc  thuộc,  tuyệt  đối  không 

phải nghe một lần, hai lần là đƣợc. Trƣớc đây lúc tôi làm học sinh học kinh giáo 

với thầy Lý. Thầy giáo từng nói với tôi, nói đến điều gì? Nói đến “đọc kinh một 

ngàn lần, tự thấy nghĩa của nó”. Thực sự muốn học tập đó chính là không ngừng 

lặp lại, số lần lặp lại càng nhiều càng tốt. Thầy giáo nói với tôi: ông thấy ở đâu có 

ngƣời học qua một lần mà khai ngộ rồi, có hay không? Không có. Một lần khai 

ngộ  không  liễu  ngộ  đƣợc.  Không  những  là  học,  mà  giảng  kinh,  kinh  này  tôi  đã 

giảng qua một lần, quí vị khai ngộ chƣa? Chƣa có khai ngộ. Cổ nhân khai ngộ, 

tuyệt đại đa số chính là một bộ kinh giảng một trăm lần, giảng hai trăm lần, giảng 

ba trăm lần, đến cuối cùng khai ngộ rồi. Vì sao vậy? Tâm họ dùng trên một bộ 

kinh này, dùng lâu rồi tâm liền định, định rồi sẽ khai ngộ. 

Cho nên tam học giới định tuệ của họ, nhân giới đƣợc định, nhân định khai huệ, 

khai trí tuệ rồi. Giới “nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, con đƣờng này 

chính là giới. Cho nên tu học một bộ kinh, suốt đời quí vị chỉ giảng một bộ kinh 

630  Tập 391 



này, chắc chắn khai ngộ. Vì sao vậy? Quí vị chuyên tâm. Cổ nhân có ngƣời một 

đời giảng hơn hai trăm lần Kinh A Di Đà, họ không giảng điều gì khác, họ chỉ 

giảng một bộ kinh này. Ở đâu mời họ giảng kinh thì giảng một bộ này. Giảng đến 

cuối  cùng  đại  triệt  đại  ngộ,  vậy  đại  triệt  đại  ngộ  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc là cõi Thật báo trang nghiêm. Họ không phải là cõi Đồng cƣ, 

không phải là cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Bí quyết này thầy Lý nói cho tôi. Đọc 

lƣớt qua quá nhiều, tâm quí vị bị phân tán, tạp niệm. 

Bắt buộc phải biết Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế là ứng cơ thuyết pháp. 

Căn tánh không đồng, pháp Phật giảng khác nhau. Ngài ứng cơ thuyết pháp. Phật 

giảng  kinh  không  có  dự  bị  trƣớc,  không  có  thông  qua  suy  nghĩ:  ta  nên  nói  cho 

ngƣơi nhƣ thế nào, không có. Căn tánh không đồng đến thỉnh vấn, Ngài liền phản 

ứng khác nhau. Chấp trƣớc “không” Phật liền giảng cho quí vị  “có”, chấp trƣớc 

“có” Phật liền giảng cho quí vị là “không”. Phá chấp trƣớc mà thôi! Quí vị hỏi 

Phật, Phật không có thuyết pháp. Quí vị nói Phật nói sao mâu thuẫn, làm sao mà 

khi thì nói có, khi thì nói không. Rốt cuộc là không hay là có? Phật nói, Ta đều 

không có nói. Quí vị không biết nghe, quí vị nếu biết nghe, sẽ nghe đƣợc. 

Điều này trƣớc đây thầy Lý thƣờng nói, phải nghe ra Phật ý tại ngôn ngoại. Trong 

lời đó có ý khác, quí vị phải biết nghe. Quí vị cứng nhắc nơi câu nói này là quí vị 

sai rồi, quí vị không biết nghe. Đọc kinh không thể cứng nhắc trong văn tự, gọi là 

không thể cứng nhắc trong câu đó. Nghe kinh không thể chết trong ngôn từ. Bồ 

Tát Mã Minh dạy chúng ta: lìa tƣớng ngôn từ, lìa tƣớng danh tự , lìa tƣớng tâm 

duyên,  đó  mới  gọi  là  biết  nghe,  đọc  kinh  họ  biết  đọc.  Dùng  vọng  tƣởng,  phân 

biệt, chấp trƣớc để đọc kinh, những ý nghĩa mà quí vị đọc đƣợc toàn là ý của bản 

thân quí vị, không phải là ý của Phật. Phật không có ý gì, toàn là của bản thân quí 

vị. Nếu nhƣ bản thân quí vị thực sự có thể lìa tất cả tƣớng, thì ý nghĩa kia sẽ xuất 

hiện. Ý nghĩa gì? Vô lƣợng nghĩa.  Ngƣời căn tánh không đồng đến rồi, đối với 

quí  vị  dùng  nghĩa  này,  đối  với  họ  dùng  nghĩa  kia,  toàn  là  chính  xác.  Đều  từ  tự 

tánh lƣu xuất ra. Không phải từ A lại da thức lƣu xuất ra. Thứ A lại da thức lƣu 

xuất ra là giả, là từ chân nhƣ bản tánh lƣu xuất ra, điều này phải nên biết. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau đây. 

Liên Trì cuối cùng viết, trƣớc ác không trở ngại sau thiện. Câu nói này “thâm khế 

thánh tâm”, Thánh là Nhƣ Lai Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật. Ngƣời ác không 

những ghi nhớ điều ác của họ. 

Phải giúp đỡ họ quay đầu hƣớng thiện. Họ chính là ngƣời hiền, họ chính là ngƣời 

thiện. Đây là giáo hóa của Phật đà. Ngƣời ác lâm chung nhƣ có thể sám hối phát 

Tập 391  631 



tâm, chí tâm niệm Phật, tức ngƣời ác đã thành ngƣời thiện. Sau khi sám hối, họ 

đã phát tâm bồ đề. Vì sao vậy? Họ phát tâm, họ thực sự tin rồi. Thực sự muốn cầu 

sanh Tịnh Độ. 

Ngẫu Ích đại sƣ trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói về phát tâm bồ đề ngài chú giải: 

chân tín, thiết nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Tâm này chính là tâm vô thƣợng bồ đề. 

Ấn Quang Đại sƣ đọc đƣợc chú giải này vô cùng khâm phục. Vì sao vậy? Từ xƣa 

đến nay,  những vị cao tăng, Tổ sƣ đại đức chƣa từng nói qua. Ngẫu Ích đại sƣ 

nói rõ rồi. Ngài không phải nói tâm bồ đề là chí thành tâm, thâm tâm, hồi hƣớng 

phát nguyện, ngài không phải nói nhƣ vậy. Ngài nói quí vị thực sự tin tƣởng, thực 

sự muốn sanh Thế giới Cực Lạc, thực sự chịu niệm Phật, quí vị liền phát tâm bồ 

đề, quí vị là tâm vô thƣợng bồ đề, nói rất có lý! 

Vậy chúng ta hiểu đƣợc những ông bà già ở thôn quê, quí vị hỏi họ vì sao gọi là 

tâm bồ đề họ căn bản là không hiểu, họ đúng là vãng sanh rồi, biết trƣớc giờ đi. 

Lúc đi tƣớng lành hi hữu, họ thực sự vãng sanh rồi. Quí vị nói họ chƣa phát tâm 

bồ  đề  sao,  họ  phát  rồi,  quí  vị  không  biết.  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  điểm  phá  nhƣ  vậy, 

chúng ta hoát nhiên đại ngộ. Họ làm sao mà chƣa phát tâm bồ đề đƣợc! Cho nên 

ngƣời ác đã thành ngƣời thiện. Sám hối, thực sự cầu sanh Thế giới Cực Lạc, họ 

đã phát tâm bồ đề rồi. Đƣơng nhiên, nhờ Phật nhiếp thọ, tùy nguyện vãng sanh. 

Nên Liên Trì đại sƣ nói: há không phải cùng hàng với Thánh hiền sao, đồng đăng 

cực lạc vậy. Thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc gặp Phật A 

Di Đà. Hạ hạ phẩm vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc cũng gặp Phật A Di Đà. Hơn 

nữa đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, hạ hạ phẩm và thƣợng 

thƣợng  phẩm  gần  nhƣ  không  có  sai  biệt  gì.  Đó  là  điều  không  có  trong  mƣời 

phƣơng thế giới. 

Từ đó có thể thấy tam bối trong kinh này, và cửu phẩm kinh kia, thật tƣớng phù 

hợp, không đƣợc nghi ngờ. Đoạn này là sợ ngƣời nghiên cứu kinh giáo, nhìn thấy 

Tổ sƣ đại đức có nhiều cách giảng nhƣ vậy sẽ khởi tâm nghi hoặc. Vậy là quí vị 

sai rồi. 

Cho nên Liên Trì đại sƣ đặc biệt giải thích tƣờng tận về hai cách nói này. Nói cho 

chúng ta biết nó có mâu thuẫn hay không. Tam bối cửu phẩm đích thực là cùng 

một sự việc, không cần phải hoài nghi nữa. 

Lại  nữa  Báo  Ân  Luận  viết:  “thử  kinh  thƣợng  bối  đƣơng  xuất  gia”.  Chữ  đƣơng 

này, thƣợng bối nói là đƣơng xuất gia. “Trung hạ nhị bối đƣơng tại gia”. Điều này 

trong kinh văn có. 

“Nãi tùng kỳ đa số, thô cử đại phàm, cố vân phàm hữu tam bối.” 

632  Tập 391 



Quán Kinh “tựu thử đại phàm lƣợc khai vi cửu. Nhi hựu cực kỳ ƣu giáng. Ƣu là 

thƣợng  thƣợng  phẩm,  giáng  là  hạ  hạ  phẩm”.  “Dĩ  quát”  quát  là  bao  gồm.  “vô 

lƣợng hành nhân chi bất tề”, “thứ luận cực hảo”. Đây gọi là giảng pháp giảng rất 

tốt.  Bởi  vì  mỗi  ngƣời  tu  nhân  không  giống  nhau.  Phía  trƣớc  nói  rất  rõ  ràng,  tín 

tâm  không  giống  nhau.  Có  ngƣời  niềm  tin  rất  sâu  sắc,  niềm  tin  kiên  định.  Có 

ngƣời  tin  tƣơng  đối  cạn,  sâu  cạn  không  tƣơng  đồng.  Phát  nguyện,  nguyện  có 

mạnh  yếu khác nhau. Hành, niệm  Phật, công phu niệm  Phật không giống nhau. 

Cho nên vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc nhân của nhân địa tu hành không đồng. 

Vì thế thế giới Tây Phƣơng có tứ độ tam bối cửu phẩm. Lý, sự ở trong đó chúng 

ta đều làm cho rõ ràng, hiểu cho thấu đáo. 

Hàng thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh, vãng sanh trong chốc lát, thấy Phật nghe 

pháp, liền ngộ vô sanh pháp nhẫn, chốc lát phụng sự chƣ Phật, lần lƣợt thọ ký, trở 

về bổn quốc, đắc vô lƣợng bách  thiên Đà la ni  môn, là ngƣời cực ƣu trong tam 

bối.  Trong  Quán  Kinh  nói  nhƣ  vậy,  cực  ƣu  ở  trong  tam  bối.  Đây  là  ngƣời  gì? 

Niệm  Phật,    niệm  đến  lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Công  phu,  công  phu  có  ba  loại.  Sự 

nhất  tâm  bất  loạn  của  trung  bối,  công  phu  thành  phiến  của  hạ  bối,  hạ  bối  công 

phu thành phiến sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Niệm đến sự nhất tâm bất loạn 

sanh cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Niệm đến lý nhất tâm bất loạn sanh cõi Thật báo 

trang nghiêm.  Cõi Thật báo, Pháp thân Bồ Tát, đó không phải là ngƣời thƣờng. 

Cho nên cổ đức có cách nói này, sau này chúng ta sẽ niệm đến. Cổ đức cho rằng 

thƣợng bối vãng sanh là Bồ Tát tứ địa trở lên. Nhƣng Thiện Đạo đại sƣ nói với 

chúng ta: tứ độ tam bối cửu phẩm luôn do gặp duyên khác nhau. Lời này nói rất 

hay.  Nói  cách  khác,  y  theo  cách  nói  của  Thiện  Đạo  đại  sƣ  chúng  ta  có  phần. 

Chúng ta nếu nhƣ thực sự nổ lực dụng công, đích thực có thể ngay trong đời này 

sanh  về cõi Thật báo trang nghiêm. 

Chúng ta trong kinh Đại Thừa hiểu đƣợc, thực sự có thể triệt để buông xuống tất 

cả các pháp thế gian xuất thế gian, nhất tâm chuyên niệm vậy là đến thƣợng bối 

rồi. Vấn đề là quí vị có thể buông bỏ hay không. 

Trong giáo lý Đại Thừa nói với chúng ta buông bỏ chấp trƣớc, quí vị liền sanh 

cõi  phƣơng  tiện.  Buông  bỏ  vọng  tƣởng  chính  là  buông  xuống  khởi  tâm  động 

niệm,  quí  vị  liền  sanh  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm.  Chúng  ta  có  thể  trong  cuộc 

sống hằng ngày luyện công phu gì? Luyện không khởi tâm động niệm, nhìn cho 

rõ ràng minh bạch đó là trí tuệ. Nhƣ nhƣ bất động đó là thiền định. Định huệ tu ở 

đâu? Tu trong cuộc sống hằng ngày. Thực sự luyện tập, luyện không khởi tâm, 

không động niệm. Nếu nhƣ luyện không phân biệt, không chấp trƣớc, vậy quí vị 

Tập 391  633 



vãng sanh là cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Nếu nhƣ vẫn khởi tâm động niệm, vẫn là 

phân biệt chấp trƣớc, quí vị vãng sanh Thế giới Cực Lạc là cõi Phàm Thánh Đồng 

Cƣ.  Chúng  ta  thực  làm,  thực  sự  luyện,  chúng  ta  liền  có  phần,    không  cần  phải 

chứng đắc quả vị địa thƣợng Bồ Tát. Chúng ta thực sự có thể làm liền có thể bình 

đẳng với họ, cùng tƣơng đồng với họ. Thực sự thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh, 

thƣợng bối thƣợng phẩm vãng sanh, ngƣời này vãng sanh tự tại, họ muốn lúc nào 

đi thì lúc đó đi. 

Thực  sự  mà  nói  chúng  tôi  giảng  kinh  này  giảng  nhiều  rồi,  thực  sự  có  thể  tự  tại 

vãng sanh, biết trƣớc giờ đi. Muốn lúc nào đi thì lúc đó đi, thƣợng phẩm của công 

phu thành phiến, thƣợng tam phẩm, cũng chính là ở đoạn này chúng ta nói hạ bối. 

Hạ bối thƣợng sanh liền có năng lực này. Liền có thể tự tại vãng sanh, muốn lúc 

nào  đi  cũng  đƣợc.  Vì  sao  vậy?  Tôi  đối  với  tất  cả  pháp  thế  gian  xuất  thế  gian 

không chấp trƣớc, tất cả đều buông bỏ, chúng ta đều buông bỏ rồi, A Di Đà Phật 

có biết hay không? Biết. Tin tức của chúng ta truyền đến nơi Ngài. Tôi nay muốn 

đi, Ngài liền đến tiếp dẫn. Không có chuyện không đƣợc tiếp dẫn. Chúng ta vừa 

khởi tâm động niệm Ngài hoàn toàn biết đƣợc. Từ bi của Phật, hoằng nguyện của 

Phật, ân đức của Phật đối với chúng ta, chúng ta không biết đƣợc, Phật quang soi 

chiếu chúng ta, chúng ta không có cảm xúc, nguyên nhân là gì? Bản thân chúng 

ta  có  nghiệp  chƣớng,  nghiệp  chƣớng  là  gì?  Chính  là  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Cho 

nên phân biệt chấp trƣớc nhạt một chút, quang đó chúng ta sẽ có đƣợc chút ít cảm 

xúc.  Thực  sự  buông  bỏ  đƣợc  vài  phân  không  cần  nói  là  một  trăm  phần  trăm, 

buông bỏ mƣời phần trăm, hai mƣơi phần trăm, chúng ta và Tây Phƣơng A Di Đà 

Phật, đƣờng dây nóng này đã nối thông đƣợc rồi, tức không còn chƣớng ngại nữa. 

Cho nên buông bỏ thực sự là quan trọng! 

Tôi bắt đầu học Phật, ngày đầu tiên gặp Chƣơng Gia đại sƣ, Ngài dạy tôi buông 

xả, vô cùng quan trọng! 

Cho nên đàn chỉ tức sanh, “đàn chỉ”này chỉ cho tốc độ nhanh, đến Thế giới Cực 

Lạc  gặp  Phật  nghe  pháp.  Vừa  nghe  pháp  lập  tức  liền  khai  ngộ,  cũng  giống  nhƣ 

Huệ  Năng  đại  sƣ  vậy.  Trong  phƣơng  trƣợng  của  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn  hòa 

thƣợng, nghe Tổ sƣ giảng Kinh Kim Cang, chƣa đến một nửa liền khai ngộ rồi. 

“Tu du”, rất nhanh họ liền có khả năng phân thân đi tham bái mƣời phƣơng vô 

lƣợng vô biên Chƣ Phật Nhƣ Lai. Bản thân họ, thân của họ trong giảng đƣờng 

của Phật A Di Đà không chuyển động, vẫn đang nghe kinh nghe pháp, phân thân 

đã đến mƣời phƣơng chƣ Phật quốc độ. Cúng Phật là tu phƣớc, nghe pháp là tu 

huệ. Phƣớc huệ song tu, vậy là giỏi quá! 

634  Tập 391 



“Thứ đệ thọ ký”, mỗi Đức Phật đều thọ ký cho quí vị. Lúc nào quí vị thành Phật, 

Phật của quí vị, danh hiệu Phật gọi là gì, quí vị ở thế giới nào, độ những chúng 

sanh nào, đều nói cho quí vị biết. 

“Hoàn chí bổn quốc”, đó là phân thân trở lại. Chân thân của bản thân nhƣ nhƣ bất 

động. 

“Đắc vô lƣợng bách thiên đà là ni môn”,  đà la ni là tổng trì. Tổng nhất thiết pháp, 

trì nhất thiết nghĩa. Chúng ta nói là tổng cƣơng lĩnh của tất cả pháp. Tổng cƣơng 

lĩnh của vô lƣợng vô biên pháp môn, quí vị toàn bộ đều đạt đƣợc. 

Cho  nên  trong  tam  bối,  là  tối  ƣu,  là  tối  cao.  Hạ  hạ  phẩm  cho  đến  ngƣời  ngũ 

nghịch thập ác, tƣớng địa ngục hiện, lâm chung sám hối, mƣời niệm vãng sanh. 

Cho đến thấp nhất trong hạ bối cũng vậy, hạ phẩm hạ sanh. Là ngƣời nào?  Ngƣời 

tạo  ác,  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác.  Ngũ  nghịch  là:  giết  cha,  giết  mẹ,  giết  A  la  hán, 

làm thân Phật chảy máu, phá hòa hiệp tăng, là năm loại này. Năm loại này là làm 

ác  đến  cực  điểm,  đọa  vô  gián  địa  ngục.  Trong  lúc  này  họ  gặp  đƣợc  thiện  hữu, 

khuyên họ sám hối. Họ thực sự nhận lỗi, tôi sai rồi, thực sự sai rồi, hồi tâm hƣớng 

thiện,  nguyện  cầu  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  cũng  có  thể 

đƣợc  sanh.  Đây  là  nguyện  thứ  mƣời  tám  trong  bốn  mƣơi  tám  nguyện.  thực  sự 

không thể nghĩ bàn. 

Quán Kinh biết rõ nó tối ƣu, nên nói là cực kỳ ƣu giáng. Ở đây nêu hai ví dụ, một 

là thƣợng phẩm thƣợng sanh, một là hạ phẩm hạ sanh ngũ nghịch thập ác. 

Hai kinh này thoạt nhìn dƣờng nhƣ không giống, mà thật ra ý nghĩa lại đồng. Đều 

đến Thế giới Cực Lạc rồi. Ngũ nghịch thập ác chỉ cần lâm chung sám hối vẫn còn 

kịp. 

Dƣới đây kinh văn này chính thức giảng tỉ mỉ cho chúng ta. Trong chú giải nói 

kỹ. 

Chúng ta xem kinh văn, xem phần thƣợng bối trƣớc. 

“Vãng sanh thƣợng bối, xả nhà bỏ dục, mà làm sa môn, phát tâm bồ đề, một lòng 

chuyên niệm Phật A Di Đà, tu các công đức, nguyện sanh nƣớc kia. Các chúng 

sanh đó, giờ khắc lâm chung, Phật A Di Đà và chƣ Thánh chúng, hiện ngay trƣớc 

mặt, chỉ trong khoảnh khắc, liền theo Phật kia, vãng sanh cực lạc, bèn trong hoa 

bảy báu, tự nhiên hóa sanh, trí tuệ dũng mãnh, thần thông tự tại. Cho nên A Nan, 

nếu  có  chúng  sanh,  muốn  ngay  đời  này,  gặp  Phật  A  Di  Đà,  nên  phát  tâm  vô 

thƣợng bồ đề, lại phải chuyên niệm Cực Lạc quốc độ, tích tập thiện căn, nên trì 

hồi hƣớng. nhờ đó gặp Phật, sanh vào nƣớc kia, đƣợc bất thối chuyển, cho đến vô 

thƣợng bồ đề.” 

Tập 391  635 



Đoạn kinh văn này giới thiệu cho chúng ta thƣợng phẩm thƣợng sanh. 

Xuống dƣới, đây là chú giải của Niệm Lão. Thƣợng bối vãng sanh ở trong kinh 

phải chăng là phàm phu cũng có phần. Cho đến một vấn đề lớn của Tịnh Tông, 

phàm phu chúng ta có phần hay không. Vấn đề lớn này cổ đức có nói hạnh của 

Bồ Tát, nhƣ nói thƣợng thƣợng phẩm phải Bồ Tát từ tứ địa đến thất địa. Thƣợng 

trung phẩm thì phải Bồ Tát từ sơ địa đến tứ địa. Ngoài ra có thể suy ra mà biết. 

Trung phẩm trung sanh trở xuống mới là chỗ phàm phu có thể đạt đến. Chính là 

phàm  phu  cao  nhất  là  trung  phẩm  trung  sanh,  trung  phẩm  thƣợng  sanh  trở  lên 

chính  là  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  thƣợng  phẩm  trung  sanh,  thƣợng  phẩm  hạ 

sanh,  trung  phẩm  thƣợng  sanh.  Bốn  địa  vị  này  đều  là  của  Bồ  Tát,  phàm  phu 

không có phần. Cổ đức nói vậy. 

Nếu  nhƣ  vậy,  tức  Di  Đà  đại  nguyện  vô  thƣợng,  sự  vi  diệu  độc  đáo  của  Tây 

phƣơng Tịnh Độ, pháp môn niệm Phật dễ thực hành, sự thù thắng của vãng sanh 

diệu  pháp  đều  thành  hí  luận,  đây  là  nói  đùa  thôi.  Điều  này  cần  phải  giải  thích 

tƣờng tận, phải chăm chỉ học tập. Nếu nhƣ vậy, nếu nhƣ quả nhiên giống cổ đức 

nói, bốn địa vị trƣớc của cửu phẩm đều là của Bồ Tát, phàm phu không có phần. 

Đại nguyện của Phật A Di Đà làm sao có thể gọi là vô thƣợng? Vi diệu độc đáo 

của Thế giới Cực Lạc, vi diệu độc đáo cũng không thể xƣng tán. Sự dễ thực hành 

của pháp  môn niệm  Phật, dễ hành nhƣng bốn phẩm trên không thể hành. Sự dễ 

hành này cũng nói không thông. Sự thù thắng của vãng sanh diệu pháp, tất cả đều 

là nói chơi cho vui, hí luận chính là nói giỡn cho vui. 

Phật A Di Đà có thể nói giỡn với chúng ta không? Phật Thích Ca Mâu Ni có thể 

nói giỡn với chúng ta không? Không thể. Trong Phật Pháp xƣa nay chƣa từng có 

hí luận. Tất cả đệ tử Phật Giáo phải đoạn tuyệt hí luận. Có lý nào bản thân còn 

nói hí luận? Cho đến dùng diệu pháp Tịnh Tông không thể nghĩ bàn cũng lại trở 

thành  pháp  có  thể  nghĩ  bàn  vậy.  Cách  nói  này  của  cổ  nhân,  vậy  là  Tịnh  Tông  

không phải là không thể nghĩ bàn, mà có thể nghĩ bàn. Nên đây thật là then chốt 

của Tịnh Tông. 

Phần trƣớc của quyển này giải: hai, trong phần đại cƣơng: “tuy lƣợc luận có một 

hai chỗ chƣa nói  rõ ý nghĩa, thử giải tƣờng tận hơn”.  Trong phần đại cƣơng đã 

từng nói qua, chƣa nói tƣờng tận.  Ở đây chúng ta nên thảo luận rõ ràng vấn đề 

này. 

“Cổ thuyết chi phi”, cổ nhân nói về điều đó nói sai rồi. Ai nói họ giảng sai rồi? 

Thiện Đạo đại sƣ đời nhà Đƣờng. 

636  Tập 391 



“Rộng dẫn kinh luận, đả phá cách nói cũ”, Thiện Đạo đại sƣ ngƣời Nhật bản vô 

cùng  sùng  bái.  Chúng  tôi  đến  Nhật  Bản  tham  quan,  phát  hiện  ngƣời  Nhật  Bản 

sùng bái Tổ sƣ của Trung Quốc nhất là Thiện Đạo đại sƣ, ngƣời thứ hai là Trí Giả 

đại sƣ. Khắp nơi đều có thể nhìn thấy tƣợng của hai vị đại sƣ, có tƣợng tạc bằng 

gỗ, có tƣợng làm bằng đá. Tƣợng đều đƣợc làm rất lớn, rất phổ biến. Tông Tịnh 

Độ đều rất nhiều chùa đều dùng danh xƣng của Thiện Đạo đại sƣ gọi là Thiện 

Đạo tự. Quí vị nhìn thấy Thiện Đạo Tự liền biết đó là Tịnh Độ Tông. Tôi từng 

thỉnh giáo họ, tôi nói: nghe nói Thiện Đạo đại sƣ là Phật A Di Đà tái lai, quí vị có 

cách  nói  này  không?  Có.  Họ  đời  này  qua  đời  khác  tƣơng  truyền  Thiện  Đạo  là 

Phật A Di Đà. Trí Giả đại sƣ là Phật Thích Ca Mâu Ni, là Phật tái lai. 

Trong  Tứ  Thiếp  Sớ  do  đại  sƣ  trƣớc  tác  nói  rằng,  Tứ  Thiếp  Sớ  chính  là  bản  do 

Thiện Đạo đại sƣ chú giải về Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh, do Thiện Đạo đại 

sƣ chú giải. Trong đây ngài đã nói, nói rất rõ ràng. 

“Hựu  khán  thử  định  thiện”,  chữ  “thử”  này  chỉ  cho  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật 

Kinh,  “và  văn  ý  trong  tam  bối  thƣợng  hạ,  luôn  là  sau  khi  Phật  nhập  diệt,  ngũ 

trƣợc phàm phu do vì ngộ duyên có khác, dẫn đến cửu phẩm sai khác.” Điều này 

nói hay quá! Điều này nói rõ tứ độ tam bối cửu phẩm chúng ta có phần, chỉ là do 

ngộ duyên khác nhau, mới có sai biệt của cửu phẩm. 

“Thƣợng phẩm tam nhân” chính là thƣợng bối, trong Kinh Vô Lƣợng Thọ chúng 

ta nói thƣợng bối, là gặp đại phàm phu. Trung phẩm tam nhân là gặp tiểu phàm 

phu. Hạ phẩm  tam nhân là gặp ác phàm phu. Đại phàm  phu, tiểu phàm  phu, ác 

phàm phu này toàn là phàm phu. Đây là ngƣời gì? ngƣời niệm Phật. Pháp môn 

này gặp đƣợc ngƣời niệm Phật  này. 

Chúng ta tiếp tục xem phần dƣới, “dĩ ác nghiệp cố”, đây đặc biệt nói về hạ phẩm 

phàm phu, hạ phẩm tam nhân, gặp ác phàm phu, do dùng ác nghiệp, “lâm chung 

tá thiện”, tá thiện tức nhờ thiện, thừa Phật nguyện lực, vẫn đƣợc vãng sanh, đến 

kia  hoa  nở,  mới  bắt  đầu  phát  tâm,  làm  sao  mà  nói  ngƣời  ban  đầu  học  đại  thừa 

đƣợc. Chƣ sƣ xƣa nói hạ bối là phàm phu mới học Đại Thừa. Nếu thấy nhƣ vậy, 

tự  sai  làm  ngƣời  sai  theo,  nguy  hại  rất  lớn.  Cách  nhìn  này  là  sai,  nếu  nhƣ  cách 

nhìn  nhƣ  vậy,  bản  thân  quí  vị  mất  đi  cơ  duyên,  hơn  nữa  quí  vị  còn  làm  ngƣời 

khác ngộ nhận. 

Trong  sớ  lại  dẫn  thập  tắc  của  Quán  Kinh  để  chứng  minh  cho  thuyết  này,  nay 

không trích đầy đủ. 

Tập 391  637 



Chúng tôi đã tra ra đƣợc mƣời nguyên tắc của Quán Kinh. Tại đây chúng ta phải 

nỗ lực học tập. Đây là Thiện Đạo đại sƣ nói. Thiện Đạo đại sƣ nói trong Tứ Thiếp 

Sớ. 

Thứ  nhất,  nhƣ  Quán  Kinh  nói,  trong  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  Kinh  nói:  Phật 

bảo Vi Đề - Vi Đề Hi phu nhân, Ta nay vì ngƣơi rộng nói các ví dụ, tức là ví dụ. 

Cũng khiến tất cả phàm phu trong tƣơng lai muốn tu tịnh nghiệp, đƣợc sanh Tây 

Phƣơng Cực lạc quốc độ, đó là một chứng minh. Đây là chứng cứ thứ nhất. 

Vi Đề Hi phu nhân là phụ nữ phàm phu tại gia, gặp phải biến cố gia đình, điều 

này trong kinh điển ghi chép rất rõ ràng. Con trai của bà là một thái tử, nghe theo 

lời Đề Bà Đạt Đa xúi giục, Đề Bà Đạt Đa dạy thái tử, dùng cách nói hiện nay là 

phát  động  một  cuộc  chính  biến  cƣớp  đoạt  chính  quyền,  bắt  phụ  thân  của  mình 

nhốt  vào  ngục,  bản  thân  tuyên  bố  làm  quốc  vƣơng,  hi  vọng  làm  cho  phụ  thân 

mình chết đói, nhốt vào trong ngục không cho ông ăn uống. Cũng không cho bất 

cứ  ngƣời  nào  tiếp  kiến.  Mẫu  thân  thái  tử  tức  là  hoàng  hậu,  vào  nhà  giam  thăm 

ông, ngƣời giám  ngục không thể  không cho bà vào, ngƣời khác không thể  tiếp 

cận ông, phu nhân có thể tiếp cận ông, phu nhân bôi mật ong lên thân thể, sau khi 

đi vào để cho quốc vƣơng liếm mật trên ngƣời bà, đem vào bằng cách đó. Cho 

nên quốc vƣơng mỗi ngày có thể duy trì đƣợc thân mạng. Sau đó sự việc này bị 

thái tử biết đƣợc, mẫu thân ông ta cũng bị nhốt vào tù, vốn là muốn giết luôn bà, 

lúc đó mẫu thân ông ta không còn cách gì cả, mới cầu Phật. Bà là hộ pháp của 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  cầu  Phật  đến  cứu  bà.  Bà  vừa  động  niệm,  Phật  liền  biết 

đƣợc, Phật từ không trung giáng xuống, ở trong cung đình thuyết pháp cho bà. 

Đây là duyên khởi của Quán Kinh, dạy bà 16 loại pháp quán. Pháp thứ mƣời sáu 

chính là pháp môn niệm Phật. Nhất hƣớng chuyên niệm, cho nên Ngài nói: ta nay 

vì ngƣơi rộng nói rất nhiều rất nhiều thí dụ. Cũng khiến cho tất cả phàm phu đời 

sau muốn tu tịnh nghiệp, đƣợc sanh Tây phƣơng Cực lạc quốc độ. 

Đây là “tất cả phàm phu” muốn tu tịnh nghiệp. Ở đây chứng minh Tịnh Độ là vì 

tất cả phàm phu. 

Thứ hai, Nhƣ Lai ngày nay vì tất cả chúng sanh đời sau bị giặc phiền não làm hại 

mà nói thanh tịnh nghiệp. Đây là chứng cứ thứ hai. 

Quí vị xem xem Tây phƣơng Tịnh Độ là vì tất cả chúng sanh phiền não vô cùng 

nghiêm trọng. Chúng ta ngày nay đều bị phiền não làm hại, tự tƣ tự lợi, danh văn 

lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, mỗi chữ đều đầy đủ, chúng ta biết 

đƣợc đây là phiền não, đoạn không đƣợc, buông không xuống. Bị phiền não trói 

buộc, không có năng lực xa rời lục đạo luân hồi. Phật Thích Ca Mâu Ni từ bi, vì 

638  Tập 391 



chúng ta đời sau chính là vì chúng ta đời nay, vì tất cả những ngƣời phiền não sâu 

nặng này mà nói pháp thanh tịnh nghiệp. 

Ba là, Nhƣ Lai ngày nay, dạy Vi Đề Hi và tất cả chúng sanh đời sau quán về Thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  đây  là  chứng  cứ  thứ  ba.  Quán  là  quán  tƣởng,  quán 

không dùng tâm ý thức, dùng tâm ý thức gọi là tƣởng, không dùng tâm ý thức gọi 

là quán. Dùng chân tâm, không dùng vọng tâm. Nhất tâm cầu nguyện Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Bốn là, Vi Đề bạch Phật: con nay nhờ Phật lực nên thấy đƣợc quốc độ kia, nhìn 

thấy Thế giới Cực Lạc. Đó là Phật Thích Ca Mâu Ni dùng thần lực hiển hiện Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc cho bà thấy. Bà nhìn thấy rồi. Nếu nhƣ Phật diệt độ rồi 

chƣ chúng sanh xấu ác bất thiện năm khổ bức bách, làm sao thấy đƣợc Phật quốc 

độ kia. 

Vi Đề Hi rất may mắn sống cùng thời đại với Phật Thích Ca Mâu Ni, trở thành hộ 

pháp của Phật Thích Ca Mâu Ni, lúc nguy nan, đây là ranh giới sanh tử, Phật đến 

giải cứu bà, đến giúp đỡ bà, bà có đƣợc may mắn nhƣ vậy. Vậy sau khi Phật diệt 

độ, chúng sanh sau này đặc biệt là hiện nay, xấu ác bất thiện, năm khổ bức bách, 

đây là nói thời đại chúng ta ngày nay, làm sao thấy đƣợc Phật quốc độ kia. “Vân 

hà”, là làm sao  mới  có thể thấy đƣợc Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc A Di Đà 

Phật quốc độ. Đây là chứng cứ thứ tƣ. 

Thứ năm, nhƣ nay mới quán, Phật bảo Vi Đề: bà và chúng sanh chuyên niệm nhƣ 

sau đây cho đến tất cả chúng sanh sanh ra đã mù, nếu ngƣời có mắt, đều thấy mặt 

trời đã đến. Đây là chứng cứ thứ năm. 

Phật dạy bà quán tƣởng, mƣời sáu loại quán pháp, bất kỳ loại quán pháp nào quán 

thành  công  rồi,  đều  có  thể  vãng  sanh.  Phật  nói  ra  mƣời  sáu  phƣơng  pháp  này, 

niệm Phật  có thật tƣớng niệm Phật, có quán tƣởng niệm Phật. Đây thuộc về quán 

tƣởng. Có quán tƣợng niệm Phật, quán tƣợng Phật, tạo tƣợng, có trì danh niệm 

Phật. Thế Tôn, Tổ sƣ đại đức cho đến Quan Âm, Thế Chí, đều khuyên chúng ta 

trì danh niệm Phật. Trì danh là pháp quán thứ mƣời sáu. Cho nên ở đây nói: Phật 

bảo Vi Đề Hi phu nhân, bà cho đến chúng sanh chuyên niệm theo đây, cho đến 

tất cả chúng sanh, có mắt tốt, mà không phải sanh ra đã mù. Sanh ra đã mù là trẻ 

em mới sinh ra mắt đã bị mù rồi. Đƣơng nhiên nó không biết đƣợc mặt trời, chƣa 

từng thấy mặt trời. Vậy không phải sanh ra đã mù, mắt bị mù rồi, nói với họ về 

mặt  trời,  họ  cũng  có  ấn  tƣợng,  họ  còn  có  thể  quán  tƣởng.  Quán  tƣởng  mặt  trời 

lặn, quán tƣởng Tây phƣơng, Tây phƣơng ở đâu? Nơi mặt trời xuống núi chính là 

Tây phƣơng, luôn luôn tƣởng, quán tƣởng thành công rồi, mặt trời lặn kia liền ở 

Tập 391  639 



trong ấn tƣợng quí vị. Quí vị mở mắt ra nhìn thấy tƣớng của mặt trời, nhắm mắt 

lại cũng nhìn thấy tƣớng mặt trời lặn đó. Vậy là quán tƣởng thành công rồi. Thực 

sự  mà nói cũng khó khăn lắm. Mặt  trời lặn đó  ở ngay trƣớc  mắt, đây là tâm có 

chuyên chú. Chuyên chú nơi Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Thứ sáu, nhƣ trong Địa quán nói: Phật bảo A Nan, ngƣơi trì Phật ngữ, vì tất cả 

chúng sanh đời vị  lai,  muốn thoát khổ  não, nên nói pháp quán địa này. Đây là 

chứng cứ thứ sáu. 

Trong những chứng cứ này một điểm quan trọng đều là vì chúng sanh đời vị lai. 

Nói cách khác, là vì những chúng sanh chúng ta ngày nay. Chúng sanh phiền não, 

khổ nạn trong lục đạo. Không phải vì Bồ Tát. Thiện Đạo đại sƣ nêu ra một số ví 

dụ này cho chúng ta. 

Thứ bảy, nhƣ trong Hoa tòa quán nói: Vi Đề bạch Phật, Vi Đề Hi phu nhân bạch 

Phật rằng: con nhờ Phật lực đƣợc thấy Phật A Di Đà và hai Bồ Tát, vị lai chúng 

sanh  làm  sao  mà  thấy  đƣợc.  Quí  vị  xem  đều  nghĩ  đến,  nơi  nơi  đều  giảng  đến 

chúng sanh đời vị lai. Chúng sanh vị lai làm sao mới có thể gặp đƣợc Phật A Di 

Đà, gặp đƣợc Quan Âm, Thế Chí? 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đại Thế Chí Bồ Tát nói với chúng ta: nhớ Phật niệm 

Phật,  hiện  tại  tƣơng  lai,  nhất  định  gặp  Phật.  Cũng  là  dạy  đại  chúng  chúng  ta, 

không  phải  dạy  cho  Bồ  Tát,  không  phải  dạy  cho  Thanh  Văn,  Duyên  Giác.  Đối 

tƣợng toàn bộ là chúng sanh trong lục đạo. Chúng ta nếu nhƣ tin tƣởng nhƣ vậy. 

Đây là chứng cứ thứ bảy. 

Thứ tám, “trong thứ hạ đáp thỉnh nói” . Đây là trả lời câu hỏi Vi Đề Hi phu nhân 

nêu ra. Phật bảo  Vi Đề Hi, ngƣơi và chúng sanh  muốn quán Phật kia, nên khởi 

tƣởng niệm. Đây là chứng cứ thứ tám, nói với bà Vi Đề Hi. “Nhữ” là chỉ cho phu 

nhân, Vi Đề Hi phu nhân và chúng sanh, chúng sanh này là chúng sanh hiện tại, 

chúng sanh vị lai, đều bao gồm trong đó. Quí vị nên quán Phật kia, quí vị muốn 

gặp  Phật  A  Di  Đà,  nên  khởi  tƣởng  niệm.  Tƣởng  là  nhớ  đến  Phật,  niệm  là  niệm 

Phật.  Tức  là  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  nói:  nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại  vị  lai,  nhất 

định gặp Phật. 

Trong Kinh giáo Đại Thừa Phật thƣờng thƣờng nói: “tất cả các pháp từ tâm tƣởng 

sanh”, Phật từ đâu mà đến vậy? Phật từ tâm tƣởng mà đến. Đạo lý này chúng ta 

không  thể  không  biết.  Vì  sao  tƣởng  Phật  Phật  liền  hiện  tiền?  Tƣởng  là  duyên, 

Phật là trong tự tánh vốn có đầy đủ. Cho nên  tự tánh là nhân, nhân duyên đầy đủ, 

quả  báo  liền  hiện  tiền,  quả  Phật  liền  hiện  tiền.  Tâm  tƣởng  không  thể  nghĩ  bàn. 

640  Tập 391 



Đây là chứng cứ thứ tám. Bây giờ thời gian hết rồi, đoạn sau còn hai điều, chúng 

ta tiết sau học tiếp. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 392 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian: 03.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ 

Kinh Giải, trang thứ 486, chúng ta bắt đầu xem hàng thứ 6 từ dƣới lên, “hựu khán 

thử Quán Kinh định thiện”, bắt đầu từ câu này. Chúng ta đọc nó một lần, đây là 

một đoạn. 

“Hựu khán thử Quán Kinh định thiện, cập tam bối thƣợng hạ văn ý, tổng thị Phật 

khứ thế hậu, ngũ trƣợc phàm phu, đãn dĩ ngộ duyên hữu dị, chí linh cửu phẩm sai 

biệt.  Hà  giả,  thƣợng  phẩm  tam  nhân,  thị  ngộ  đại  phàm  phu.  Trung  phẩm  tam 

nhân,  thị  ngộ  tiểu  phàm  phu.  Hạ  phẩm  tam  nhân,  thị  ngộ  ác  phàm  phu.  Dĩ  ác 

nghiệp cố, lâm chung tá thiện, thừa Phật nguyện lực, nãi đắc vãng sanh. Đáo bỉ 

hoa khai, phƣơng thỉ phát tâm. Hà đắc ngôn thị thỉ học đại thừa nhân dã”. 

Bên dƣới trong dấu ngoặc đơn nói: “Cổ sƣ vị hạ bối, thị đại thừa thỉ học phàm 

phu. Nhƣợc tác thử kiến, tự thất ngộ tha, vi hại tƣ thâm. Sớ trung phục dẫn Quán 

King phật tắc, dĩ chứng kỳ thuyết”. Mƣời quy tắc này chúng ta đã học tám điều, 

phía sau còn có hai điều. 

Ý nghĩa quan trọng nhất của đoạn này, Thiện Đạo đại nói rõ, tứ độ tam bối cửu 

phẩm của thế giới Cực Lạc hoàn toàn là vì phàm phu. Nói cách khác, mỗi ngƣời 

chúng  ta  đều  có  phần,  đây  thực  sự  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  pháp  lớn  đốn  ngộ  viên 

mãn vô cùng thù thắng. Thƣợng phẩm tam bối là gặp đại phàm phu, thế nào gọi 

là  đại  phàm  phu?  Ngƣời  có  tâm  lƣợng  lớn.  Ngƣời  xƣa  thƣờng  nói  lƣợng  lớn 

phƣớc lớn, đây gọi là đại phàm phu, thời xƣa dịch là phàm phu tâm lớn. Khởi tâm 

động niệm không nghĩ bản thân, thƣờng nghĩ đến ngƣời khác, nghĩ thiên hạ đời 

sau, hạng ngƣời này gọi là phàm phu có tâm rộng lớn. 

Tập 392  641 



Tiểu phàm phu tâm lƣợng nhỏ hơn, khởi tâm động niệm đều nghĩ đến bản thân và 

gia đình. Nghĩ đến bản thân mình, nghĩ đến gia đình mình, nghĩ đến dòng tộc của 

mình. Tâm lƣợng không mở rộng, không dùng tâm bình đẳng để nghĩ đến tất cả 

chúng sanh. 

Hạ  bối  chính  là  ác  phàm  phu,  khởi  tâm  động  niệm  đều  tự  tƣ  tự  lợi,  là  bất 

thiện,  hạng  này  là  phàm  phu.  Cũng  chính  là  nói,  phàm  phu  trong  sáu  nẻo  mỗi 

ngƣời đều có duyên, sanh vào ba phẩm thƣợng trung hạ, đều là tự họ dùng tâm 

không giống nhau. Những lời này của Thiện Đạo đại sƣ cũng không phải nói tùy 

tiện, Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ có thể làm chứng. Ngài ở trong Quán Kinh Sớ đã 

nói mƣời điều. 

Hôm nay chúng ta xem từ điều thứ 9, giống nhƣ lời trong Quán Kinh nói: “Phật 

cáo Vi Đề, chƣ Phật Nhƣ Lai, nhập nhất thiết chúng sanh tâm tƣởng trung. Thị cố 

nhữ đẳng tâm tƣởng Phật thời giả, thị kỳ cửu chứng dã”. Đây là quán tƣợng niệm 

Phật, quán tƣợng niệm Phật, tức là tạc một bức tƣợng Phật A Di Đà, là bức tƣợng 

Phật mà quý vị thích nhất, quý vị yêu nhất, một tƣợng Phật mà quý vị tôn trọng 

nhất. Quý vị thƣờng nhìn thấy, ấn tƣợng rất sâu đậm, mỗi ngày nhìn, không rời 

bức tƣợng. Cho nên quán tƣợng niệm Phật không dễ, cần có phƣớc báu rất lớn. 

Vì sao? Quý vị rất nhàn rỗi, không có công việc, lại có rất nhiều ngƣời chăm sóc, 

hầu hạ, quý vị mới có phƣớc báu lớn nhƣ vậy. 

Mỗi  ngày  ở  Phật  đƣờng  nhìn  tƣợng  Phật,  quý  vị  rời  khỏi  Phật  đƣờng,  thì  quán 

tƣợng này đã ngừng lại, cho nên nó không bằng quán tƣởng. Quán tƣởng là tƣợng 

Phật không ở trƣớc mặt, chỉ thƣờng nghĩ đến Phật. Quán tƣợng, quý vị phải từng 

phút từng giây nhìn tƣợng Phật, trong lòng có Phật, rời khỏi tƣợng thì không còn 

nữa. Cho nên quán tƣởng với quán tƣợng, ngƣời thông thƣờng đều kết hợp nó lại, 

khiến nhớ Phật niệm Phật không đến nỗi gián đoạn. 

Điều cuối cùng, “Nhƣ cửu phẩm chi trung, nhất nhất thuyết ngôn vi chƣ chúng 

sanh  giả”.  Câu  này  rất  quan  trọng,  luôn  nói  rõ  Thập  Lục  Quán  đều  là  vì  chúng 

sanh, không có nói là vì địa thƣợng Bồ Tát, vì ngƣời của tầng lớp tu học chứng 

quả nào đó. Không nói nhƣ vậy, tất cả đều nói là chúng sanh, vì các chúng sanh. 

Đại sƣ đƣa ra mƣời chứng cứ này, chứng minh lời này của ngài nói là chính xác 

vậy. Chính là thƣợng thƣợng phẩm quyết định là đại tâm phàm phu_Tâm lƣợng 

rộng, tâm từ bi lớn, niệm niệm đều nghĩ đến giúp tất cả chúng sanh khổ nạn. 

Tiểu  phàm  phu  tâm  lƣợng  nhỏ,  cũng  bằng  lòng  giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh, 

nhƣng tâm lƣợng của họ không có lớn nhƣ vậy. Loại thứ ba là tạo tác bất thiện, tự 

tƣ  tự  lợi,  cho  đến  hại  ngƣời  lợi  mình,  làm  những  việc  này.  Gặp  đƣợc  thiện  tri 

642  Tập 392 



thức, sám hối nghiệp chƣớng, quay đầu hƣớng thiện, niệm Phật cũng có thể vãng 

sanh. Cách nói này rất hay! Điều này đặc biệt nói đến hạ phẩm, nói rất tƣờng tận. 

Ngƣời ở hạ phẩm, hạ phẩm tam nhân là gặp ác phàm phu. “Dĩ ác nghiệp cố, lâm 

chung tá thiện”.Lúc sắp lâm chung duyên quá thù thắng gặp đƣợc thiện tri thức, 

thiện tri thức khuyên bảo họ. Ở đây có điều kiện: thứ nhất là gặp thiện tri thức. 

Thứ  hai  thiện  tri  thức  khuyên  bảo,  họ  có  thể  lĩnh  hội,  sau  khi  lĩnh  hội  họ  chân 

chính sám hối, biết lỗi lầm  trƣớc đây, chân tín, chân  phát nguyện cầu sanh tịnh 

độ, họ cũng có thể đƣợc sanh, đây là hạ tam bối. 

“Đáo bỉ hoa khai”, đến thế giới Cực Lạc hoa khai thấy Phật, bắt đầu phát tâm, 

phát tâm bồ đề. Cho nên nói “hà đắc ngôn thị”, phía dƣới này có chú giải. Cổ đại 

đức cho rằng hạ bối là phàm phu mới học đại thừa, vừa mới bắt đầu. Thiện Đạo 

đại sƣ nói: Tại sao nói, quý vị tại sao có thể nói họ là ngƣời mới học đại thừa? 

Vậy  chúng ta biết ngƣời tạo nghiệp ác lúc sắp lâm chung, nghe đƣợc thiện hữu 

khuyên bảo lập tức có thể hồi tâm, không phải không có nguyên nhân, có nguyên 

nhân. Nguyên nhân là gì? Trong đời quá khứ của họ, đời trƣớc từng học qua đại 

thừa, từng tu qua tịnh độ. 

Trong đời này không có gặp đƣợc thiện duyên, chính là nhân duyên không có, họ 

còn  có  thiện  căn  phƣớc  báu  rất  dày  đang  vùi  chôn  nơi  đó,  ác  nghiệp  của  họ  đã 

chƣớng ngại nó, không khởi hiện hành. Lúc lâm chúng gặp đƣợc thiện tri thức, 

duyên này, gặp đƣợc nhân duyên, thiện tri thức vừa khuyên, khơi ra thiện căn quá 

khứ ở trong A Lại Da Thức của họ, không phải không có đạo lí. Cho nên khuyên 

bảo  chúng  sanh,  họ  không  tin  tƣởng  cũng  không  sao  cả,  chỉ  cần  họ  thấy  đƣợc 

tƣợng Phật nghe đƣợc danh hiệu Phật Bồ Tát, cổ đại đức nói: “nhất lịch nhĩ căn, 

vĩnh vi đạo chủng (một lần nghe đƣợc, mãi là giống đạo)”. Đó là cái gì? Đó chính 

là thiện căn phƣớc đức của họ đã trồng đƣợc. Hiện nay ác nghiệp tập khí rất nặng, 

nó không thể nẩy mầm, không thể sinh trƣởng, nhƣng hạt giống trồng rồi, đời này 

đời sau gặp đƣợc thiện duyên thì họ đƣợc thành tựu. Đây chính là vì sao tạo hình 

tƣợng Phật Bồ Tát, sẽ có phƣớc báu rất lớn. 

Âm  thanh  niệm  Phật,  niệm  Phật  lớn  tiếng,  khiến  ngƣời  xung  quanh  đều  nghe 

đƣợc,  họ  cũng  đã  trồng  thiện  căn,  đạo  lí  chính  là  ở  nơi  đây.  Ngƣời  tu  phƣớc, 

ngƣời thấy tƣợng Phật, ngƣời nghe Phật hiệu, phải chăng có thể đạt đƣợc lợi ích 

ngay trong hiện tiền? Phải xem thiện căn của họ, xem phƣớc đức của họ. Nếu nhƣ 

họ vừa nghe đƣợc, vừa thấy đƣợc, họ thực sự có thể tin tƣởng, thực sự có thể phát 

nguyện muốn cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Vậy thiện căn của họ đã đƣợc phát 

hiện, thiện căn phƣớc đức đều hiện ra, đời này họ rất có thể đƣợc vãng sanh. 

Tập 392  643 



Lời này phải nghe hiểu “rất có thể” không phải là tuyệt đối. Nhƣ thế nào mới là 

tuyệt  đối?  Tâm  đó  kiên  định,  đời  này  chúng  ta  không  thể  không  đi,  thì  họ  nhất 

định đi. Phải quyết tâm nhƣ vậy, không thể không đi. Nên biết, tâm của chúng ta 

vừa động, thì Phật A Di Đà đã biết rồi, chúng ta có quyết tâm nhƣ vậy, Phật A Di 

Đà  làm  sao  có  thể  không  tiếp  dẫn?  Ngài  không  tiếp  dẫn,  vậy  nguyện  của  ngài 

phát ra, không phải đã không thể thực hiện ƣ? Thệ nguyện của ngài là tiếp dẫn 

hết thảy chúng sanh mƣời phƣơng nguyện sanh tịnh độ. 

Chúng ta nguyện thật, thật muốn đƣợc sanh ngay trong đời này, thì duyên này đã 

chín  mùi.  Nói  cách  khác,  đối  với  thế  giới  hiện  tiền  này  của  chúng  ta  chắc  chắn 

không  thể  có  mảy  may  chấp  trƣớc,  phải  triệt  để  buông  xả.  Phàm  là  ngƣời  niệm 

Phật,  niệm  rất  tốt,  lâm  chung  không  thể  vãng  sanh,  nguyên  nhân  là  vì  sao?  Họ 

chƣa đoạn tình chấp, họ còn tham luyến năm dục sáu trần của thế gian này, chƣa 

buông đƣợc. Điều này rất phiền phức! 

Chúng ta chỉ cần lĩnh lặng để quan sát, ngƣời thực sự vãng sanh tuyệt đại đa số là 

gì? Ngƣời nghèo. Họ ở trong xã hội này không có địa vị không có của cải, sống 

cuộc sống khổ cực. Khổ của thế gian này, khổ của Ta Bà, họ thật sự đã nếm đủ, 

thật không muốn chịu khổ thêm nửa, họ thật muốn đi, cho nên họ đã đi đƣợc, lúc 

vãng sanh đoan tƣớng hy hữu (hiếm có). Ngƣời giàu có học Phật, ngƣợc lại lúc đi 

thật rất khó khăn, chƣa hẳn vãng sanh, Vì sao? Tham luyến thế gian này, thế giới 

này  rất  tốt,  rất  hay,  còn  không  nỡ  rời  xa,  đây  chính  là  ngƣời  giàu  không  sánh 

đƣợc với ngƣời nghèo. 

Ngƣời  nghèo  hiện  tại  khổ,  nhƣng  tƣơng  lai  đƣợc  vui,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  để 

đƣợc  lạc.  Ngƣời  giàu  có  hiện  tại  hƣởng  lạc,  tƣơng  lai  phải  xoay  vần  trong  sáu 

nẻo, không cách gì đến đƣợc thế giới Cực Lạc ngay trong đời này, đạo lí này nhất 

định phải hiểu, điều này chúng ta nhất định phải thận trọng để xử lí. Hay nói cách 

khác, phải niệm niệm buông xả đƣợc. Cuộc sống giàu có hay không không quan 

trọng, có thì hƣởng thụ không nên để ở trong tâm. Để ở trong tâm, có lạc thọ thì 

hỏng rồi, có camt giác hƣởng lạc là sai, vì sao? Quý vị đã tạo nghiệp. Hƣởng thọ, 

biết đây là khổ, đây là không, cũng chính là khổ không vô thƣơng mà trong kinh 

Phật thƣờng nói. Thấy đƣợc tất cả hƣởng thọ đều là khổ không vô thƣờng, thì tâm 

của quý vị đã không nhiễm, đây gọi là chân tu hành. Thật tu không nhất định phải 

buông xả trên  mặt sự, trên sự buông xả là  một loại tăng thƣợng duyên rất nặng 

của  nghiệp  chƣớng.  Giống  nhƣ  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì  chúng  ta  mà  thị  hiện, 

tuyệt đại đa số ngƣời giàu không buông đƣợc, chính là niềm vui của họ, họ hƣởng 

lạc của lạc thọ, họ cho rằng có khoái lạc. 

644  Tập 392 



Phật nói ba cõi đều khổ, tám khổ là khổ khổ, khi hƣởng thọ quý vị phải hiểu đƣợc 

hoại khổ. Quý vị không thể hƣởng thụ mãi mãi, sẽ có một ngày quý vị phải buông 

xả, quý vị buông xả thì cảm thấy vô cùng đau khổ. Quý vị bình thƣờng thì hiểu 

đƣợc, kiểu hƣởng thọ này là giả vậy, không phải thật. Không để ở trong tâm, thì 

quý  vị  không  bị  ô  nhiễm,  đây  gọi  là  chân  tu  hành,  đây  gọi  là  chân  công  phu. 

Phàm phu bậc cao, đây là chúng sanh của sáu nẻo, họ không cần Phật dạy bảo, họ 

cũng  biết,  họ  liền  giác  ngộ,  đây  là  đại  phàm  phu.  Họ  hiểu  đƣợc  khổ  khổ,  hoại 

khổ, cho nên tâm cảnh của họ thản nhiên vạn duyên buông xả. Từ bỏ cảm thọ khổ 

lạc ƣu hỷ, họ đều tự nhiên, không để điều gì trong tâm, lấy tâm bình đẳng để gánh 

vác, ngƣời tu hành chân chánh! 

Biết đƣợc thân là gốc của khổ, vì sao tạo nghiệp? Vì cái thân này. Từ xƣa đến nay 

ngƣời nào tạo nghiệp không phải vì thân? Cho nên có một loại ngƣời thông minh 

bậc cao, họ không muốn cái thân này nên họ không tạo nghiệp. 

Trong  sáu  nẻo,  thiên  nhân  của  Vô  Sắc  giới,  đó  là  phàm  phu  bậc  cao,  họ  không 

cần thân thể_Vô Sắc giới. Phật hóa độ chúng sanh chỉ có thể độ đƣợc dục giới, 

sắc giới, vô sắc giới, bên trong không có Phật, vì sao không có Phật? Họ không 

cần Phật pháp, họ không tiếp nhận Phật pháp, tự cho rằng mình đã thành Phật rồi, 

đã  đƣợc  đại  bác  Niết  Bàn.  Đây  là  một  sai  lầm,  cho  rằng  đó  chính  là  cảnh  giới 

Phật, chính là thƣờng tịch quang, sai lầm, nhận thức sai! 

Thọ  mạng  đó  thật  lâu,  trong  kinh  Phật  nói,  trời  Phi  Tƣởng  Phi  Phi  Tƣởng  thọ 

mạng tám vạn đại kiếp. Chúng ta nghĩ xem một đại kiếp là thế nào? Là vũ trụ này 

thành trụ hoại không một lần, vậy vũ trụ này thành trụ hoại không tám vạn lần, 

nhƣ vậy là bao nhiêu năm? Thời gian dài bao nhiêu! Đây là thọ mạng của thiên 

nhân trời Phi Tƣởng Phi Phi Tƣởng, nhƣng vẫn có lúc đến, thời khắc đã đến, định 

công của họ mất đi. Phiền não tập khí trong A Lại Da lại hiện ra, hiện hành thì 

thế nào? Hiện hànhtrôi lăn trong luân hồi. Phật dạy đó gọi là hành khổ, hành khổ 

là cái gì? Không thể duy trì mãi mãi. 

Khi thọ mạng chƣa đến, họ không cảm nhận đƣợc điều gì là khổ. Thật vậy, giống 

nhƣ hỷ lạc thanh tịnh của chƣ Phật Bồ Tát, nó không phải kích động, nhƣng thời 

khắc đã đến, lúc này họ mới hiểu đƣợc, hiểu ra thì đã muộn, không còn kịp nữa. 

Họ vừa phát giác thọ mạng của họ đã hết, cho nên Phật nó ba cõi, ba loại khổ của 

dục  giới  đều  phải  chịu:  khổ  khổ,  hoại  khổ,  hành  khổ.  Sắc  giới  thiên  nhân  họ 

không có khổ khổ, họ có hoại khổ, có hành khổ. Vô Sắc giới thiên nhân không có 

khổ khổ, không có hoại khổ, họ có hành khổ, chính là họ không giữ đƣợc. 

Tập 392  645 



Phật nói với chúng ta là lời thật, là chƣ Phật Nhƣ Lai đã thân chứng, đây đều là 

sự thật, không phải là tỷ lƣợng, không phải phi lƣợng, hoàn toàn là cảnh giới hiện 

lƣợng. 

Đại sƣ trích dẫn mƣời điều trong Quán Kinh, chứng minh lĩnh hội của ngài, nhận 

biết của ngài là chính xác tuyệt đối. Cũng nhƣ Phật A Di Đà kiến lập thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, chính là vì chúng sanh sáu nẻo trong quốc độ của chƣ Phật, từ 

bi đến cùng cực. 

Cho nên tổng kết sau cùng lại nói: “Đại sƣ trực thị, Cực Lạc cửu phẩm liên đài, 

quân thị trƣợc thế phàm phu vãng sanh chi vị”. Tứ độ tam bối cữu phẩm đều là 

ngũ trƣợc ác thế. Địa vị của những phàm phu này sanh về thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc,  địa  vị  thực  sự  có  cao  thấp  không  giống  nhau.  Cao  thấp  không  giống 

nhau  nhƣ  ở  trƣớc  Thiện  Đạo  đại  sƣ_Một  câu  nói  nổi  tiếng  nhất:  vì  gặp  duyên 

khác nhau, vì thế chín phẩm sai biệt. Vậy chúng ta nghĩ xem chúng ta quá may 

mắn, duyên chúng ta gặp đƣợc quá thù thắng. Mình học và hiểu Phật pháp, từ từ 

đại tâm phát ra, đây là bản thân của quý vị. Chúng ta gặp đƣợc đại thừa, gặp đƣợc 

Tịnh tông, gặp đƣợc Vô Lƣợng Thọ, lại gặp đƣợc quyển hội tập của Hạ Liên cƣ 

sĩ, gặp đƣợc chú giải của Hoàng Niệm Tổ, duyên này quá thù thắng. 

Trên trái đất này có mấy ngƣời gặp đƣợc! Gặp đƣợc rồi quý vị tin tƣởng, quý vị 

thật sự phát nguyện vãng sanh, thì quý vị chắc chắn đƣợc sanh. Vì chƣa đủ trình 

độ hiểu rõ kinh giáo, địa vị vãng sanh tây phƣơng Cực Lạc tƣơng đối thấp, đạo lý 

chính là nhƣ vậy. Nếu nhƣ quý vị đối với kinh giáo thành thục, thông suốt, hiểu 

rõ, thì địa vị của quý vị sẽ cao. Nếu nhƣ không những thông đạt hiểu rõ mà còn 

thân thể lực hành, chúng ta thật làm, vậy địa vị của quý vị càng cao, quý vị trở 

thành đại tâm phàm phu. Đại tâm phàm phu tâm lớn, giải lớn, hành lớn, thì họ trở 

thành thƣợng bối vãng sanh. Cho nên trong kinh giáo ví dụ: ở thế giới Ta Bà tu 

hành  một ngày, bằng ở thế giới Cực Lạc tu hành  một  trăm năm.  Nói cách khác 

thế giới Cực Lạc tu hành một trăm năm, không bằng ở thế giới này tu hành một 

ngày, thế giới này quá hay. Vì sao vậy? Thế giới Cực Lạc nâng cao rất ổn định, 


thế giới này là cao cao thấp thấp nhấp nhô rất lớn, lên cũng nhanh, té xuống cũng 

nhanh, là môi trƣờng nhƣ vậy. Giống nhƣ chèo thuyền vậy, thế giới Cực Lạc là 

gió yên biển lặng, ở nơi này là sóng lớn, sóng dữ. Quý vị có thể chịu đƣợc khảo 

nghiệm, đến thế giới Cực Lạc nâng cao rất nhanh. 

Vậy môi trƣờng của chúng ta chính là khảo nghiệm của chúng ta. Phật Thích Ca 

Mâu Ni làm tấm gƣơng để chúng ta thấy. Phật Thích Ca Mâu Ni có thể cƣ trú nơi 

môi trƣờng rất tốt, cũng có thể cƣ trú một nơi cả đời không xuống núi, Ngài làm 

646  Tập 392 



đƣợc,  ngài  không có  thị  hiện  ra  điều  này,  ngài  thị  hiện  một  chàng  trai  lƣu  lạc, 

không  ở  cố  định,  ngày  ngày  chuyển  nhà.  Thực  tại  là  ngài  biểu  diễn,  dù  là  biểu 

diễn một tai họa lớn. Trƣớc đây chúng ta từng chạy nạn, kháng chiến với ngƣời 

Nhật Bản 8 năm,  ngày ngày trốn nạn, không  ở cố định. 8 năm đã đi  mƣời tỉnh, 

hoàn toàn đi bộ, không có công cụ giao thông, đi đƣợc mấy vạn dặm. 

Phật Thích Ca Mâu Ni vì chúng ta mà biểu diễn những điều này, nói cách khác 

chúng ta tƣơng lai sẽ gặp đƣợc khó khăn nhƣ vậy, nếu không ngài vì sao trƣng 

bày nhƣ vậy? Thói quen cuộc sống của chúng ta, đến lúc đó quý vị một chút khổ 

đều không cảm nhận đƣợc, vì sao? Đây chính là cuộc sống hằng ngày của quý vị, 

đã quen cuộc sống sung sƣớng, nên họ cảm thấy đây là cực hình, họ không chịu 

đƣợc. Chúng ta ngày ngày đang chịu, mỗi ngày đang chịu, phải ở trong thói quen 

mới nuôi dƣỡng thành điều gì? Nhƣ nhƣ bất động, mắt thấy sắc tƣớng, không bị 

sắc tƣớng phá rối, tâm chúng ta đã định, tâm đã thanh tịnh. Dùng phƣơng pháp gì 

thanh tịnh? Mặc niệm Phật hiệu. Phƣơng pháp này hay, niệm đến lúc có trình độ 

nhất định thì họ tự nhiên có năng lực, không bị quấy rầy. 

Ở trong môi trƣờng bị quấy rối nhƣng không bị quấy rối, đây gọi là chân công 

phu, nhất định phải hiểu: Phàm có hình tƣớng điều là hƣ vọng. Nhất định phải có 

tâm  từ  bi,  lân  mẫn  những  chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo  tạo  nghiệp  này.  Niệm 

niệm  hi  vọng  tự  chúng  ta  làm  đƣợc  tấm  gƣơng  tốt,  khiến  họ  cảm  ngộ,  giúp  họ 

quay đầu, giúp họ giác ngộ. Tâm này chính là tâm vô thƣợng bồ đề. 

Cái  khổ  của  chúng  sanh  từ  đâu  đến?  Khổ  từ  mê  hoặc  điên  đảo,  tạo  tác  nghiệp 

không thiện. Lạc từ đâu mà đến? Lạc từ giác ngộ, thông đạt hiểu rõ đối với hết 

thảy chân tƣớng của pháp. Ngƣời mê hoàn toàn vì bản thân, tự tƣ tự lợi. Ngày nay 

cái gọi là lấy ngƣời làm gốc, thì họ lấy cá nhân họ là gốc. Ngƣời giác ngộ, vô ngã 

tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng_Ngƣời giác ngộ. 

Ngã  tƣớng  tồn  tại  không?  Tồn  tại.  Nhân  tƣớng  cũng  tồn  tại,  chúng  sanh  tƣớng 

cũng tồn tại, thọ giả tƣớng cũng tồn tại. Tại sao lại nói không? Không chấp trƣớc, 

biết đƣợc những tƣớng này là huyễn tƣớng, cái có này là huyễn có, không phải 

thật có, đƣơng thể tức không liễu bất khả đắc. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm đức Phật nói: “tức tƣớng li tƣớng, li tức đồng thời, li 

tức bất nhị”, đây là chƣ Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, họ thị hiện cho chúng ta, 

ở đây làm ra tấm gƣơng tốt nhất cho chúng ta, dạy chúng ta học tập. Khiến chúng 

ta ở trong tất cả cảnh duyên không sanh phiền não, chỉ sanh trí tuệ. Thuận cảnh 

thiện duyên sanh trí tuệ, nghịch cảnh ác duyên cũng sanh trí tuệ. Cho nên lúc đó, 

tâm của quý vị sung mãn từ bi, sung mãn cảm ân, đây chính là chƣ Phật Nhƣ Lai, 

Tập 392  647 



chƣ Phật Nhƣ Lai không có lúc nào không cảm ân. Niệm niệm đều trong thế giới 

cảm ân, niệm niệm trong thế giới hoan hỷ, thế giới hỷ lạc. Độ ngƣời là độ mình, 

lợi ngƣời là lợi  mình, phƣơng tiện ngƣời khác chính là độ hóa chúng sanh, nhà 

Phật nói phƣơng tiện thiện Xảo. 

Tứ  đức  của  Hoàn  Nguyên  Quán:  cái  thứ  nhất  nói:  “tùy  duyên  diệu  dụng”,  tùy 

duyên diệu dụng chính là phƣơng tiện thiện Xảo. Phƣơng tiện là tùy duyên, thiện 

Xảo  là  diệu  dụng.  Vì  sao?  Nâng  cao  chính  mình  cũng  là  nâng  cao  ngƣời  khác, 

đây gọi là thiện xảo. 

“Duy nhân thế gian ngộ duyên, hữu đại thừa tiểu thừa chi sai dị. Cố vãng sanh 

hậu,  hữu  thƣợng  bối  trung  bối  chi  bất  đồng.  Tịnh  tông  nãi  tối  cực  viên  đốn  chi 

giáo, đại căn đại khí chi phàm phu, nhƣợc năng tín thọ, viên giải viên tu. Tắc dữ 

thƣờng nhân nhật kiếp tƣơng bội”. 

Cái gì là nhật kiếp tƣơng bội? Ngƣời căn cơ tròn đầy tu một ngày bằng với ngƣời 

bình  thƣờng  tu  một  kiếp,  không  thể  so  sánh!  Vì  sao  vậy?  ngƣời  bình  thƣờng 

nghiệp chƣớng nặng nề, phiền não tập khí sâu dày, so đo tính toán từng chút. Đến 

đời nào quý vị mới có thể đƣợc tâm thanh tịnh bình đẳng? Lời nói này là đúng 

vậy. Công phu tu hành là gì? Ngay trên đề kinh, quý vị đã đƣợc thanh tịnh chăng? 

Đạt đƣợc thanh tịnh thì quý vị là A La Hán, ở Hoa Nghiêm thì quý vị là Bồ Tát 

thập tín vị. Đạt đƣợc tâm bình đẳng  quý vị đã lên cao, quý vị là Phật Bồ Tát ở 

trong thập tín. Đạt đƣợc Giác vậy quý vị vƣợt qua mƣời pháp giới, quý vị là pháp 

thân đại sĩ trong cõi thật báo, cái này cao hơn cái kia. Viên nhân trong thời gian 

một đời ngắn ngủi, đã có thể đƣa mình từ phẩm vị thấp nhất nâng lên đến phẩm 

vị cao nhất, đây là đại căn đại khí. 

Trƣớc tiên phải học Chữ “Đại”, đại là cái gì? Đại có thể bao dung, có thể bao có 

thể dung gọi là đại, tâm ôm trọn cả hƣ không pháp giới, không có gì không thể 

bao dung. Trên có thể bao dung chƣ Phật Nhƣ Lai, dƣới có thể bao dung ác đạo 

chúng sanh. Đối đãi bình đẳng, không có phân biệt, không có chấp trƣớc. Ngƣời 

tu hành nhƣ vậy, thì ngƣời tu hành có phân biệt, có chấp trƣớc đó không thể sánh 

đƣợc.  Ngƣời  nhƣ  vậy  tu  hành  một  ngày,  bằng  với  ngƣời  có  phân  biệt  có  chấp 

trƣớc tu một kiếp. Cho nên vì sao mọi nơi trong kinh điển, đều khuyên chúng ta 

phát tâm đại bồ đề, đạo lí là ở nơi này. Quý vị vừa phát tâm đại bồ đề, quý vị tu 

một ngày ngƣời khác tu một kiếp. Quý vị tu mấy mƣơi năm thực sự dùng tịnh độ 

để nói: từ hạ hạ phẩm quý vị tu đến thƣợng thƣợng phẩm, không phải việc khó, 

thật là gặp duyên không giống nhau. Quý vị làm rõ đạo lí, làm rõ phƣơng pháp 

rồi, đâu có không thành công đƣợc! 

648  Tập 392 



Không  thể  rời  kinh  giáo,  dù  một  ngày,  “Nhất  nhật  bạo  chi,  thập  nhật  hàn  chi” 

(một ngày nóng nãy, 10 năm lạnh lẽo), đây là tiểu phàm phu. Tiểu phàm phu trở 

thành đại phàm phu, bí quyết ở đây chính là không rời kinh giáo, chúng ta nghe 

hằng ngày, học hằng ngày, không phải ở chổ học nhiều. Một bộ kinh cũng đƣợc, 

học  đi  học  lại,  ngƣời  xƣa  nói:  “đọc  sách  nghàn  lần,  nghĩa  nó  tự  thấy  (độc  thƣ 

thiên  biến,  kỳ  nghĩa  tự  kiến)”.  Chúng  ta  thấy  từ  xƣa  đến  nay  những  ngƣời  có 

thành tựu, bí quyết của họ chính là thật thà, nghe lời, thật làm. 

Thông thƣờng nói đến mƣời năm, ngƣời xƣa Trung Quốc thƣờng nói: “mƣời năm 

dong đèn, một lúc thành danh (thập tải hàn song, nhất cử thành danh)”. Căn tánh 

của  ngƣời  bình  thƣờng,  phải  ba  bốn  năm  mới  đƣợc  định,  tâm  thanh  tịnh  đã  đạt 

đƣợc rồi. Công phu ba bốn năm có thể không bị ngoại cảnh bên ngoài cảm nhiễm, 

đây là đắc định. Định ba bốn năm đã khai ngộ rồi, mặc dù không thể nhƣ Phật 

Thích Ca Mâu Ni, nhƣ Lục Tổ Huệ Năng đại triệt đại ngộ. Quý vị đạt đƣợc đại 

ngộ là điều có thể, đó không phải là tiểu ngộ, đại ngộ, không phải triệt ngộ, đại 

ngộ. Đại ngộ là cảnh giới nào? Đại ngộ là cảnh giới của Phật Bồ Tát trong mƣời 

pháp giới, triệt ngộ là cảnh giới của pháp thân đại sĩ. 

Quý vị thấy có thể mang chúng ta từ địa vị phàm phu sáu nẻo, nâng lên đến trong 

mƣời pháp giới địa vị của chƣ Phật Bồ Tát. Chúng ta trong một đời có thể làm 

đƣợc, vấn đề chính là sợ quý vị không dám làm. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu từ 

tin  thật,  chúng  ta  đối  với  kinh  giáo  chân  tín,  không  một  chút  hoài  nghi,  ngƣời 

khác nói là mê tín, là giả. Họ nói là việc của họ chúng ta làm là việc của chúng ta, 

chúng ta tuyệt đối không nên bị họ làm dao động, lúc tôi mới học là nhƣ vậy. Lúc 

đó,ở Đài Loan tôi có không ít thầy giáo, trong các thầy giáo chỉ có Châu Bang 

Đạo,  hiệu  trƣởng  của  chúng  tôi.  Ông  học  Phật,  ông  hiểu  đƣợc,  ông  không  bị 

chƣớng ngại, ông khích lệ tôi. Các thầy giáo khác đều nói, Phật học có thể học, 

không  nên  quá  mê,  cho  rằng  tôi  học  hơi  quá  đáng,  quá  mê  rồi.  Cấp  trên,  đồng 

nghiệp, bằng hữu đều nói tôi  mê, mê quá chừng rồi, tại sao xuất gia đi làm hòa 

thƣợng? 

Đều cho rằng tôi chọn sai con đƣờng rồi, chỉ có Phƣơng Đông Mỹ tiên sinh với 

Châu  Bang  Đạo.  Thầy  Phƣơng  vừa  thấy  tôi  xuống  tóc  đến  thăm  ông.  Hả!  “em 

làm  thật  à?”.  Tôi  nói  đúng  vậy,  chính  thầy  nói,  hƣởng  thọ  cao  nhất  của  nhân 

sinh,“đúng, em đi rất đúng!”. Ngƣời khác không phải nghĩ nhƣ vậy, lại chính là 

Châu Bang Đạo_thầy Châu, vì ông cũng là học Phật với thầy Lý. Chúng tôi học 

Phật cùng một thầy giáo, ông nhìn thấy rất hoan hỷ, ngoài ra đều nói tôi làm sai. 

Tập 392  649 



Nhƣng qua ba bốn mƣơi năm, những bằng hữu xƣa này đều đã già, đã về hƣu, sau 

khi về hƣu gặp tôi “ông chọn đúng rồi!”. Thừa nhận tự chính họ đã sai, tôi đã đi 

đúng. Luôn ở trong kinh điển, không một ngày rời bỏ, vì kinh điển là bảo vật! 

Đây gọi là pháp bảo, danh phù hợp với thực chất, ai biết điều này? Không biết. 

Lúc đó tôi học Phật, pháp bảo này thật sự gọi là bảo, vì sao vậy? Quá hy hữu. 

Bên ngoài không mua đƣợc, chỉ  có  trong tàng kinh các của tự  viện  có  một số, 

chủng  loại  cũng  không  nhiều,  số  lƣợng  rất  ít.  Cho  nên  chúng  tôi  năm  đó  học 

những kinh giáo này, lợi dụng tuần nghĩ lễ đến tự viện để chép kinh. Từ sáng sớm 

chép đến chiều tối, chép một ngày đại khái có thể chép tám nghìn chữ. Nếu nhƣ 

quý vị không dám dùng thời gian một ngày thì quý vị không đạt đƣợc, ngày nay 

thuật in ấn quá phát triển, giá thành rất thấp. Ngƣời bình thƣờng có thể mua một 

bộ Đại Tạng Kinh để ở trong nhà, trƣớc đây việc đó ai dám nghĩ! 

Tỉnh An Huy của chúng tôi, cả tỉnh có mấy bộ Tạng Kinh? Hai bộ rƣỡi, hai bộ 

hoàn chỉnh, có một bộ thiếu sót không đủ. Thật khó đƣợc! một số tự viện không 

có  Tạng  Kinh.  Ngày  nay  trong  nhà  mỗi  ngƣời  chúng  ta  đều  có  thể  có  một  bộ 

Tạng Kinh, cái này ngƣời xƣa không dám nghĩ đến. Có rồi thì nên đọc, ngày nay 

không  những  có  thể  có  một  bộ  Tạng  Kinh,  còn  có  thể  có  một  bộ  Tứ  khố  Toàn 

Thƣ, quả thật nhân duyên thù thắng! 

Trƣớc đây làm hoàng đế mới đƣợc, mới có một bộ nhƣ vậy, Tứ Khố Toàn Thƣ 

năm đó sau khi biên thành tổng cộng chỉ có bảy bộ, Hội Yếu chỉ có hai bộ. Hội 

Yếu ngƣời khác không xem đƣợc, hai bộ đều là của hoàng thƣợng xem, một bộ là 

ở  thƣ  phòng  của  hoàng  thƣợng_Si  Tảo  đƣờng  là  thƣ  phòng  của  hoàng  thƣợng. 

Còn  một  bộ  khác  để  ở  vƣờn  Viên  Minh,  biệt  thự  của  ông,  ngƣời  bình  thƣờng 

không xem đƣợc. Bảy bộ Tứ Khố đặt ở bảy nơi, đặt ở bảy trọng điểm văn hóa của 

thành  phố  trên  toàn  quốc.  Tất  cả  ngƣời  đọc  sách  trong  thiên  hạ  đều  muốn  đến 

những nơi này để  chép, sách không mƣợn  ra ngoài đƣợc nên phải đến đó chép. 

Quý vị thấy trƣớc đây đọc sách rất cực khổ, rất khó khăn! Đối với sách tịch, Họ 

trân  quý,  giữ  gìn,  họ  đạt  đƣợc  quá  khó.  Ngày  nay  có  đƣợc  quá  dễ  dàng,  muốn 

sách gì viết bức thƣ gửi cho tôi thì liền có, sao lại có việc dễ nhƣ vậy! Cho nên họ 

có đƣợc rồi không trân trọng, vì sao? Có đƣợc quá dễ. 

Chúng  tôi  năm  đó  đối  với  Tứ  Khố  Toàn  Thƣ  đã  nghĩ  cả  đời,  không  dám  nghĩ 

chúng tôi sẽ có đƣợc, không dám nghĩ đến. Lúc đƣợc Tứ Khố Toàn Thƣ, thật là 

vui mừng khôn xiết, sau này tôi đến Úc châu, có một vị đồng tu, ông muốn cúng 

dƣờng tôi một số tiền, lúc đó tiền Đài Loan hình nhƣ là hơn một trăm vạn. Đúng 

lúc nhà in ấn Thƣơng Vụ lần đầu in Tứ Khố Toàn Thƣ, hình nhƣ một bộ là một 

650  Tập 392 



trăm sáu mƣơi mấy vạn. Tôi nói với họ: các ông có thể tặng cho tôi một bộ Tứ 

Khố Toàn Thƣ cho chăng, ông rất hoan hỷ. Nhƣng sau mấy lần đi giao thiệp mới 

biết chỉ còn lại một bộ cuối cùng, mà bộ này bị ngƣời Nhật Bản đặt rồi, đặt rồi 

nhƣng chƣa trả tiền. Cho nên tiệm sách thông báo cho ngƣời Nhật Bản nói chúng 

tôi cần, để họ nhanh chóng đƣa tiền, họ không đƣa đƣợc tiền, nhƣng ngƣời này 

rất lợi hại. 

Ông nói bộ sách này họ nhƣờng cho chúng tôi, chúng tôi phải đƣa một số tiền cho 

ông ta, phải đƣa cho ông ta 12 vạn, tiền Đài Loan, 12 vạn. Kết quả cũng rất hiếm 

có, vị đồng tu này cũng đã cho ông ta rồi, cho nên bộ sách này mua đƣợc khoảng 

chừng hai trăm vạn. Bộ sách này ngày nay để ở Tịnh Tông Học Viện Úc Châu, 

thực sự không dễ dàng! Sách này để ở nơi đó, có một số ngƣời ở đó nghiên cứu, 

học tập, làm tài liệu tham khảo. Nếu nhƣ sách này để ở trong nhà làm đồ trang trí, 

làm tô điểm thêm, cúng dƣờng sâu mọt, sách để lâu thì bên trong sinh sâu mọt, 

cúng  dƣờng  sâu  mọt.  Nhƣ  vậy  thì  đã  tạo  nghiệp,  nhƣ  vẫy  thì  đã  sai.  Nếu  nhƣ 

không có ngƣời đọc, thì nên tặng cho thƣ viện đại học, đại học học văn học, học 

văn sử, họ cần cái này làm tƣ liệu tham khảo. 

Trƣờng học học sinh nhiều, trƣờng học nhất định có sách này, nhƣng một hai bộ 

quá ít. Thƣ viện cất thƣ không sợ nhiều, tốt nhất mỗi loại ít nhất đều phải có 10 

bộ, vì sao? Nhiều ngƣời muốn mƣợn nhƣ vậy, mới có thể quay vòng qua lại. Cho 

nên chúng tôi hy vọng cúng dƣờng thƣ viện đại học, để bộ kinh thƣ này thƣờng 

có ngƣời đọc có ngƣời đi sƣu tập nhƣng tài liệu này. Không thể cô phụ nó, nhƣ 

vậy thì tốt. 

Kinh Phật những năm trở lại đây chúng ta toàn lực đề xƣớng, đề xƣớng này là Ấn 

Quang đại sƣ dẫn đầu. Chúng ta tỉ mỉ quan sát vị tổ sƣ này, suốt đời ngài mƣời 

phƣơng cúng dƣờng chỉ làm một việc, ấn kinh bố thí. Năm đó thỉnh thoảng cũng 

có tai nạn, hạn hán thủy tai không thƣờng có. Thỉnh thoảng có tai nạn, lão pháp 

sƣ nghe đƣợc cũng rất quan tâm, cũng đƣa tay cứu trợ. Từ trong khoản tiền ấn 

kinh lấy một ít tiền để cứu nạn, nói rõ lão hòa thƣợng cả đời lấy ấn kinh bố thí 

pháp bảo làm chủ, cả đời làm việc này. 

Vào năm 1977, lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng kinh đã phát hiện, tôi giảng 

kinh ở thƣ viện Phật giáo Trung Hoa phố Cửu Long giới hạn, do Đàm Hƣ pháp 

sƣ xây dựng, đạo tràng nhỏ, không lớn. Bên trong tàng thƣ, đối với hoằng hóa xã 

chính là hoằng hóa xã của Ấn Quang đại sƣ. Những kinh luận, thiện thƣ in ấn cất 

giữ rất nhiều. Ấn Quang đại sƣ cách chúng ta gần nhất, tôi có cơ hội ở đó xem rất 

nhiều thứ, những sách lƣu thông của Ấn Tổ. 

Tập 392  651 



Tôi xem sách thích xem trang bản quyền, Sách cầm đến tay đầu tiên tôi liền giở 

trang bản quyền. Nếu nhƣ trên trang bản quyền ghi: có bản quyền, in ấn sẽ bị truy 

cứu, tôi sẽ không xem bộ sách này. Có rất nhiều ngƣời hỏi tôi tại vì sao? Tôi nói 

ngƣời này tâm lƣợng quá nhỏ, tự tƣ tự lợi, tâm lƣợng nhỏ, tự tƣ tự lợi không có 

trí tuệ. Thứ họ nói cũng chẳng phải cao minh, không nên lãng phí thời gian của 

chúng ta, tiểu phàm phu, họ không phải là đại phàm phu. Đại phàm phu nhất định 

phía sau là: “hoan nghênh phiên ấn, công đức vô lƣợng”, đó là đại phàm phu, tâm 

lƣợng lớn. 

Tôi  vừa  xem  trang  sau  của  Ấn  Quang  đại  sƣ,  quá  hay.  Không  những  là  “hoan 

nghênh phiên ấn, công đức vô lƣợng”, mà còn thấy đƣợc ba loại sách, số lƣợng in 

ấn kinh ngƣời, xếp thành chi chit. Bản thứ nhất, bản thứ hai, bản thứ bản, bản thứ 

tƣ, xếp đến hơn hai mƣơi bản. Số lƣợng ít nhất của mỗi bản là 5 vạn quyển, 6 vạn 

quyển, 8 vạn quyển, 10 vạn quyển in nhƣ thế, sách gì? Liễu Phàm Tứ Huấn, Thái 

Thƣợng Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, An Sĩ Toàn Thƣ, ba loại sách này. Tôi cảm 

thấy rất kì lạ, lão hòa thƣợng vì sao in nhiều nhƣ vậy? Lại thấy ngài đề xƣớng in 

ấn kinh sách, một nghìn quyển, hai nghìn quyển, ba nghìn quyển, đây khó mà so 

đƣợc. Tôi thấy đƣợc sự việc đó, đã nghĩ hơn hai tuần lễ, để ở trong đầu, vì sao lão 

hòa thƣợng làm nhƣ vậy? Bây giờ không cần nói rồi, bây giờ hoàn toàn đã biết, 

giáo dục nhân quả có thể cứu thế giới. Giảng Phật giảng Nho khuyên ngƣời hành 

thiện, ngƣời ta chƣa hẳn đã nghe hiểu đƣợc. Nhƣng thiện có thiện báo, ác có ác 

báo, quý vị nghe đƣợc không thể không sợ, giáo dục nhân quả. 

Đặc biệt là quý vị thấy ngày nay bao nhiêu ngƣời trẻ tuổi, ngƣời trung niên muốn 

thay đổi vận mạng. Ba loại sách này chính là thay đổi vận mạng, tôi khái lƣợc dự 

tính một chút ba loại sách này, lão pháp sƣ đại khái đã in trên ba trăm vạn quyển, 

ở  thời đại của ngài nhƣ vậy thì quả  là đáng nễ!  Ba trăm  vạn quyển, thật khiếp 

ngƣời. 

Điều này làm cho tôi chú ý, cho nên lúc đó chúng tôi giảng kinh xong trở về Đài 

Loan, thì tôi mang ba loại sách này in ấn ở Đài Loan, mỗi loại in năm vạn quyển. 

Đây là chúng tôi lần đầu in sách số lƣợng trên vạn quyển, còn lão hòa thƣợng đã 

thấy đƣợc xã hội trƣớc mắt. Lúc đó đã đang làm công việc dự phòng, chúng ta có 

thể  lĩnh  hội  đƣợc,  có  thể  phát  hiện  đƣợc,  tiếp  tục  làm.  Lão  hòa  thƣợng  đi  rồi, 

chúng ta làm theo, đây mới là học trò của lão hòa thƣợng. Cho nên Liễu Phàm Tứ 

Huấn tôi xem hơn ba mƣơi lần. Chu Kính Trụ lão cƣ sĩ giới thiệu cho tôi đọc, lúc 

đó còn chƣa học Phật. Chỉ là đã biết tiếp nhận giáo huấn của Phƣơng Đông Mỹ 

tiên sinh, biết thứ này là học vấn lớn, là triết học cao cấp, ở cùng với ngƣời già, 

652  Tập 392 



tốt! Khẳng định đƣợc ƣu điểm, ngƣời già có trí tuệ, kinh nghiệm phong phú, rất 

nhiều câu chuyện, với ngƣời già ngày ngày nghe họ kể chuyện, hoàn toàn giảng 

cả đời của họ gặp phải, ví dụ rõ ràng, tuyệt đối không phải là giả. 

Bảo với chúng ta luân hồi có thật báo ứng có thật, con ngƣời không có sanh tử, 

thân thể chết rồi linh hồn vẫn còn. Linh hồn vần rất sinh động, đây đều là ngƣời 

già  tự  thân  họ  trải  qua.  Chúng  ta  thƣờng  ở  cùng  nhau,  họ  thật  là  kể  không  hết 

chuyện, rất sinh động, quý vị tiếp xúc với họ không thể không tin, tiếp xúc đƣợc 

đại thừa kinh giáo, muốn ngừng cũng không thể. 

Lúc  tôi  mới  xuất  gia,  cũng  có  một  số  ngƣời  cúng  dƣờng  cho  tôi,  tôi  đều  không 

cần, tôi nói quý vị mua sách tặng cho tôi, đến nơi nào để mua, tôi nói với họ ở nơi 

nào  có.  Quý  vị  mua  sách  tặng  cho  tôi,  tôi  hoan  hỷ,  tôi  không  cần  tiền,  cho  nên 

sách tôi thu thập  đƣợc  rất nhiều, ngày ngày không rời kinh giáo.  Lúc đó không 

hiểuchuyên sâu một môn, huân tu lâu dài, không hiểu đạo lí này. Cho nên tôi vẫn 

đi con đƣờng của ngƣời bình thƣờng, học rộng nghe nhiều, đƣợc lợi ích không 

nhiều. Lợi ích gì? Phật học thƣờng thức phong phú, xem rất nhiều, nhớ rất nhiều, 

học kiểu ghi hỏi. 

Không  có  đƣợc  tam  muội,  không  có  khai  ngộ,  đây  là  tổn  thất  thực  sự.  Lúc  đó 

không ai bảo với tôi, tôi rất nghe lời, thật có ngƣời bảo với tôi một môn chuyên 

sâu, thì tôi làm thật. Tôi học Phật năm thứ năm mới quen thầy Lý, học giáo lý với 

thầy Lý ông không hạn chế nghiêm khắc. Nhƣng ông chỉ hạn chế quý vị chỉ có 

thể  học  một  loại,  không  thể  cùng  lúc  học  hai  loại,  cùng  lúc  muốn  học  hai  môn 

công phu ông không dạy, ông chỉ dạy quý vị một loại, một loại học xong, có thể 

học thêm loại thứ hai. Ông dùng phƣơng pháp này, chúng tôi ở đó đã nếm đƣợc 

mùi vị của phƣơng pháp này, cảm thấy rất có đạo lí, vì sao? Quý vị đang trong 

thời gian học tập, đại khái thời gian là một hai tháng. Một hai tháng toàn bộ tinh 

thần, ý chí, thời gian của quý vị, toàn bộ tập trung ở một điểm, hiệu quả rất tốt. 

Thầy  giáo  dùng  cách  dạy  học  của  tƣ  thục  thời  xƣa,  chúng  tôi nếm  đƣợc  mùi  vị 

này. Lúc nhỏ tuy từng học tƣ thục, ấn tƣợng đã không còn, lúc đó tuổi còn quá 

nhỏ,  tôi  hình  nhƣ  là  sáu  bảy  tuổi  đi  tƣ  thục,  nên  ấn  tƣợng  rất  mơ  hồ.  Học  kinh 

giáo với thầy Lý ấn tƣợng này còn rất sâu sắc, tôi mới biết, một môn chuyên sâu, 

huân tu lâu dài, là có thể khai mở trí tuệ, có thể đại triệt đại ngộ. Sau khi ngộ lại 

tiếp tục nghiên cứu nhiều, lại tiếp tục học rộng nghe nhiều sẽ rất dễ. 

Giống nhƣ Long Thọ Bồ Tát sau khi đại triệt đại ngộ, mới đọc kinh điển của Phật 

Thích Ca Mâu Ni lƣu lại, tất cả các kinh. Ngài chỉ dùng thời gian ba tháng đọc 

xong toàn bộ, quả thật rất thù thắng! Phải chăng nhƣ chúng ta một quyển sách từ 

Tập 392  653 



đầu đến cuối? Ngài không phải vậy, ngài chỉ cần giở mấy trang, sách này thì đã 

hiểu hết, cái này thật lợi hại. 

Giống nhƣ những gì trong Đàn Kinh nói: Pháp Đạt thiền sƣ đến Tào Khê  thỉnh 

giáo Lục Tổ, ngài chuyên đọc Kinh Pháp Hoa, thật là một môn chuyên sâu, huân 

tu lâu dài. Ngài nói với Lục Tổ, ngài đọc Kinh Pháp Hoa khoảng hơn ba nghàn 

lần, Kinh Pháp Hoa rất dài. Chúng ta biết, nhiều nhất một ngày đọc một biến, hơn 

ba  nghìn  lần  phải 10  năm,  mƣời  năm  công  phu.  Lục Tổ  hỏi  ngài  tông chỉ  Kinh 

Pháp Hoa, ngài nói không đƣợc, ông thỉnh giáo Lục Tổ. Lục Tổ nói bộ kinh này 

tôi chƣa từng nghe qua, ngài không biết chữ, đƣơng nhiên không thể đọc sách, 

chƣa nghe qua, ông đã đọc thuộc nhƣ vậy rồi thì đọc cho ta nghe xem. 

Kinh Pháp Hoa 28 phẩm, ông đọc đến phẩm thứ hai. Lục Tổ nói, không cần đọc 

nữa, ta đã hiểu hết, liền đem đại ý của Kinh Pháp Hoa nói cho ông nghe, ông đã 

khai ngộ. Cho nên quý vị hiểu đƣợc sau khi thực sự khai ngộ, đọc kinh đọc vài 

chƣơng là đƣợc, kinh này ý gì hoàn toàn hiểu đƣợc, đâu cần rắc rối nhƣ vậy! Cho 

nên một bộ Đại Tạng Kinh ba tháng đã thông hết, vậy quý vị lúc chƣa khai ngộ, 

quý vị ba tháng một bộ kinh cũng không thể thông đƣợc, đừng nói là toàn bộ Đại 

Tạng Kinh, một bộ cũng không thông đƣợc. 

Phƣơng pháp của ngƣời xƣa hay, phƣơng pháp bây giờ đã hại bao nhiêu ngƣời, 

bao nhiêu ngƣời lấy phƣơng pháp dạy học hiện đại này, làm bế tắc cửa ngộ của 

mình. Đều dựa vào cái gì? Ghi nhớ, nghe nhiều nhớ nhiều. Ghi nhớ không đƣợc, 

là hữu hạn, trí tuệ thông đạt đó là không có hạn lƣợng, vô hạn. Ngƣời thời nay 

xem thƣờng ngƣời xƣa, tự mình hại mình. Nếu quý vị có thể tôn trọng ngƣời xƣa, 

nƣơng vào phƣơng pháp của ngƣời xƣa để học. Thì thế giới ngày nay, bao nhiêu 

thánh hiền quân tử, bao nhiêu ngƣời khai ngộ. Ngƣời khai ngộ nhiều, thánh hiền 

quân tử nhiều. Thế giới này ổn định lâu dài, ngƣời ngƣời đều hƣởng phúc, hạnh 

phúc mỹ mãn. 

Nhƣng thế giới ngày nay thánh hiền quân tử không còn, chúng ta đến sau 70 tuổi, 

mới  hoàn  toàn  hiểu  đƣợc  đạo  lí  này,  đều  không  còn  hoài  nghi,  hoàn  toàn  tiếp 

nhận. Nhƣng tự mình học thì quá muộn rồi, thời gian đã qua rồi, cho nên hôm nay 

chúng ta một môn chuyên sâu, một môn nào? Kinh Vô Lƣợng Thọ, chúng ta huân 

tu  lâu  dài  một  bộ  kinh  này,  mỗi  ngày  đọc  tụng,  mỗi  ngày  cùng  chia  sẽ  với  bạn 

cùng  học,  chƣ  vị  đồng  học  có  duyên  với  chúng  ta.  Một  ngày  đọc  kinh  bốn  giờ 

đồng  hồ,  chia  sẽ  bốn  giờ  đồng  hồ, an  lạc  vô  cùng!  Thật  là  pháp  hỷ  sung  mãn, 

Khổng Tử nói: “học và thƣờng ôn tập, chẳng phải tốt sao (học nhi thời  tập chi, 

bất diệc thuyết hồ)”, thƣờng sinh tâm hoan hỷ. 

654  Tập 392 



Nếu nhƣ không phải thời gian dài huân tu nhƣ vậy, quý vị cái gì cũng đều không 

đạt đƣợc, cái gì là quý báu, điều này mới thật là quý báu. Cái gì là nhân sinh? An 

lạc là nhân sinh, quý vị sống không an lạc, sống nhƣ chịu tội, đáng thƣơng làm 

sao, phải sống thật an lạc! Thật an lạc là cái gì? Cùng với Phật Bồ Tát, ngày ngày 

sống cùng với Phật Bồ Tát, ngày ngày sống cùng các bậc cổ thánh tiên hiền, cuộc 

sống này thật an lạc. 

Hai câu cuối cùng: “Cố năng nhất sanh công viên, kính đăng thƣợng phẩm dã”. 

Chính là động viên hàng phàm phu chúng ta, quan sát tƣờng tận trong kinh, toàn 

là vì phàm phu sáu nẻo, không phải vì những thánh nhân chứng quả, không phải 

vậy. Cho nên chúng ta nếu nhƣ có thể thật tin tƣởng, có thể tiếp nhận, có thể viên 

giải,  có  thể  viên  tu,  chúng  ta  trong  đời  này  có  thể  chứng  đƣợc  thƣợng  phẩm 

thƣợng sanh. 

Bây  giờ  kinh  này,  kiêm  nhặt  dƣ  luận,  chứng  minh  tam  bối  vãng  sanh,  thật  vì 

phàm phu, cùng với thánh nhân. Chƣ A La Hán này, chƣ Vị Bồ Tát này là phụ, 

chủ yếu là đối với phàm phu. 

Trong kinh “phẩm tất thành chánh giác”, ở đây có hai bài kệ, chúng ta xem hai 

bài kệ này: “Linh bỉ chƣ quần sanh, trƣờng dạ vô ƣu não, xuất sanh chúng thiện 

căn, thành tựu bồ đề quả”, đây là bài thứ nhất. “Linh bỉ” này thực tại nói, chuyên 

môn vì_Vì ai? Vì chúng sanh sáu nẻo trong cõi nƣớc chƣ Phật, làm sao biết đƣợc 

là  sáu  nẻo?  Vì  bên  dƣới  có  “trƣờng  dạ”.Trƣờng  dạ  là  vô  minh,  chúng  sanh  sáu 

nẻo vô minh phiền não rất sâu nặng, Phải nƣơng vào đại từ đại bi của Phật A Di 

Đà vì giúp đỡ những chúng sanh này. Ở trong sáu nẻo luân hồi ít ƣu ít sầu, giúp 

đỡ chúng ta hóa giải phiền não. 

“Xuất sanh thiện căn, thành tựu bồ đề”. Thiện căn chính là có năng lực nhận thức 

chánh pháp, biết giá trị của nó, quý vị tin nó, quý vị thật sự  muốn học tập, đây 

chính là thiện căn. Siêng năng học tập chắc chắn đắc quả, quả này là khai ngộ, bồ 

đề chính là khai ngộ. 

“Ta nếu thành chánh giác, lấy tên vô lƣợng thọ, chúng sanh nghe danh này, đều 

đến  cõi  nƣớc  ta,  nhƣ  Phật  kim  sắc  thân,  diệu  tƣớng  đều  viên  mãn  (ngã  nhƣợc 

thành chánh giác, lập danh vô lƣợng thọ, chúng sanh văn thử hiệu, cụ lai ngã sát 

trung, nhƣ phật kim sắc thân, diệu tƣớng tất viên mãn)”, quý vị xem quả thật rất 

vi diệu! 

Ngã là Phật A Di Đà tự xƣng, đây là Phật A Di Đà nói lúc ở nhân địa,  khi ngài 

chƣa  thành  Phật.  Nếu  nhƣ  có  một  ngày  ta  thành  Phật,  danh  hiệu  của  ta  là  Vô 

Lƣợng Thọ, chính là A Di Đà, A Di Đà Phật. Chúng sanh nghe danh hiệu này, 

Tập 392  655 



đều đến cõi nƣớc ta. Nghe đến danh hiệu của Phật A Di Đà, biết đƣợc có thế giới 

Cực Lạc, gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ, gặp đƣợc Kinh A Di Đà, gặp đƣợc Kinh 

Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, gặp những kinh điển này. 

Những kinh điển này giới thiệu về thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Nhận thức, hiểu 

rõ,  khẳng  định  đối  với  thế  giới  tây  phƣơng.  Thật  sự  phát  tâm  cầu  sanh  thế  giới 

Cực Lạc, đều đƣợc đi. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, khi đến thế giới Cực Lạc nhƣ 

kim sắc thân của Phật. Quý vị thị hiện thân tƣớng ở thế giới Cực Lạc, hoàn toàn 

giống nhƣ  A  Di  Đà  Phật.  Ở  đây  không  nói  rõ,  nhƣ  kim  sắc  thân  của  Phật,  diệu 

tƣớng đều viên mãn, là Bồ Tát của phẩm nào, hoặc là thƣợng bối thƣợng sanh, họ 

không nói nhƣ vậy. Không nói nhƣ vậy, từ thƣợng thƣợng phẩm đến hạ hạ phẩm 

tất cả đều nhƣ vậy. 

Diệu  tƣớng  là  tƣớng  tốt,  ngƣời  thế  gian  chúng  ta  nói  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp. 

Trong Kinh Quán Vô Lƣợng thọ cũng đã nói chữ số, thân có tám vạn bốn nghìn 

tƣớng, mỗi mỗi tƣớng có tám vạn bốn nghìn vẻ đẹp, không phải là 32 tƣớng tốt 

80 vẻ đẹp. Chúng ta không cách nào tƣởng tƣợng, quả thậtgọi là không thể nghĩ 

bàn. 

Bên dƣới rất đơn giản chính là giải thích của Niệm Lão: “bốn câu đầu nói rõ lí do 

của đại nguyện”. A Di Đà Phật vì sao phải phát 48 lời nguyện, điểm này chúng ta 

phải làm cho rõ ràng. Là thấy chúng sanh sáu nẻo quá đau khổ, lạc mất tự tánh, 

tạo nghiệp chịu quả báo, họ quá đáng thƣơng. A Di Đà Phật có trí tuệ, có năng 

lực  giúp  họ,  cho  nên  ngài  phát  tâm,  phát  tâm  này  chính  là  48  nguyện,  nguyện 

nguyện  đều  là  vì  chúng  sanh  sáu  nẻo.  Chúng  sanh  sanh  ra  thiện  căn  là  nguyên 

nhân của vãng sanh, đầy đủ điều kiện vãng sanh. Nhƣ kim sắc than của Phật, diệu 

tƣớng đều viên mãn, chính là thành tựu bồ đề quả, đã đến thế giới Cực Lạc để 

làm Phật! 

Nên ở sau chú giải của Hoàng Niệm Tổ, bốn câu đầu nói rõ lí do của đại nguyện, 

nguyên nhân của 48 lời nguyện. Vì sao phát 48 lời nguyện? Thật là ƣu sầu phiền 

não suốt đêm dài tăm tối. “Đãi sanh thiện căn chi cụ phƣợc phàm phu dã”, phàm 

phu cũng muốn có trí tuệ, cũng muốn có thiện căn, không biết trí tuệ và thiện căn 

từ  đâu  đến,  muốn  cầu  cầu  không  đƣợc.  Nhƣng  trong  tâm  của  chúng  sanh  có  ý 

nghĩ này thì Phật biết. Ngài sẽ giúp đỡ họ, giúp đỡ những chúng sanh sáu nẻo của 

ba đời mƣời phƣơng trong biến pháp giới lìa đau khổ, rời các sầu bi khổ não. Đây 

là lìa khổ, tâm có sầu bi, thân có khổ não. Nhƣ thế nào mới có thể rời khổ? Sanh 

ra thiện căn sẽ lìa khổ, đây là sự thật. Thành tựu bồ đề là đƣợc niềm vui, thực sự 

giúp đỡ chúng sanh rời khổ đắc lạc. 

656  Tập 392 



“Cố tri sở dục phổ tế giả, thật vi trƣờng dạ ƣu não, Đãi sanh thiện căn cụ phƣợc 

phàm phu dã”. Kinh văn này nói rất rõ ràng, rất tƣờng tận, thực sự là ở trong sáu 

nẻo những chúng sanh khổ não này, chờ đợi sanh thiện căn, rất muốn sanh thiện 

căn, nhƣng thiện căn không sanh đƣợc, là hàng phàm phu này. 

“Kế  tứ  cú kệ”, kế  là phía sau, tiếp theo phía sau. “Minh phổ  tế  chi pháp”, phổ 

biến  cứu  độ  chúng  sanh,  phƣơng  pháp  là  gì?  “chúng  sanh  nghe  danh,  sanh  về 

nƣớc ta (chúng sanh văn danh, lai sanh ngã sát). Đây là phƣơng pháp Phật A Di 

Đà giúp đỡ hết thảy chúng sanh khổ nạn rời khổ đắc lạc. Nghe danh, ở trong này 

bao hàm kinh điển, danh là danh hiệu, kinh điển là nói tƣờng tận hàm nghĩa của 

trong danh hiệu. Nếu nhƣ đối với hàm nghĩa của danh hiệu không hiểu rõ, không 

rõ  ràng,  có  hoài  nghi,  thì  tín  tâm  của  quý  vị  không  thể  kiến  lập.  Cho  nên  kinh 

điển nhất định phải nói rõ ràng, nói tƣờng tận, giới thiệu tây phƣơng Cực Lạc cho 

quý vị, giới thiệu Phật A Di Đà cho quý vị. Quý vị đã nhận thức về vị thầy này, 

đã quen thuộc với môi trƣờng tu. Quý vị thực sự phát tâm, chúng ta nhất định đi 

theo vị thầy này, chúng ta muốn vào trƣờng học này, ở trong môi trƣờng tu học 

này để thành tựu đạo nghiệp của mình, nhƣ vậy tâm này mới có thể phát ra đƣợc. 

Quý vị đối với thế giới Cực Lạc không quen thuộc, nhƣ vậy làm sao đƣợc! 

“Thử chƣ chúng sanh, diệc tức trƣờng dạ ƣu não trung chi quần sanh”. Trƣờng dạ 

chính là lục đạo luân hồi, là những chúng sanh chịu đau khổ trong luân hồi. Nên 

ngài Thiện Đạo nói, tam bối cửu phẩm, đều là vì phàm phu trong đời ngũ trƣợc, 

sau  khi  Phật  niết  bàn.  Lời  này  nói  thật  rõ  ràng  tƣờng  tận,  Phật  A  Di  Đà  là  vì 

chúng ta mà phát nguyện tu hành thành Phật. Thế giới Cực Lạc là kiến tạo một 

môi trƣờng tu học lý tƣởng cho chúng ta. Đây là sự cống hiến viên mãn nhât Phật 

A Di Đà, đối hết thảy chƣ Phật Nhƣ Lai khắp biến pháp giới hƣ không giới. Bởi 

vì chƣ Phật Nhƣ Lai đều là lấy độ chúng sanh làm sự nghiệp, họ không có việc 

khác.  Nhƣng  chúng  sanh  khó  độ,  làm  sao  có  thể  khiến  chúng  sanh  tạo  tác  tội 

nghiệp  cực  nặng,  giúp  họ  quay  đầu  nhanh  chóng,  giúp  họ  tu  hành  chứng  quả? 

Phƣơng pháp này của Phật A Di Đà thật diệu tuyệt! 

Hai câu cuối: “nhƣ Phật kim sắc thân, diệu tƣớng tất viên mãn. Khả kiến ƣu não 

phàm  phu,  nhất  đăng  bỉ  độ”.  Chỉ  cần  quý  vị  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  thân 

chân kim  sắc. Đây là tự độ, tự  mình đắc lạc, tự lợi. “diệu tƣớng nhƣ phật, viên 

mãn đầy đủ (diệu tƣớng nhƣ Phật, viên mãn cụ túc)”. Điều này chính xác ở trong 

thế  giới  mƣời  phƣơng  của  chƣ  Phật  không  có,  Thích  Ca  Mâu  Ni  chƣa  từng  nói 

đến. 

Tập 392  657 



“Hạ cánh vân”, ở dƣới lại nói: “diệc dĩ đại bi tâm, lợi ích chƣ quần phẩm, li dục 

thâm chánh niệm, tịnh tuệ tu phạm hạnh” bốn câu này là lợi tha, độ tha. Nói cách 

khác sanh về thế giới Cực Lạc thì tự độ, mà tự độ này là tự độ viên mãn, không 

phải  nói  quý  vị  là  Tu  Đà  Hoàn  quý  vị  là  A  La  Hán,  không  phải  vậy,  quý  vị  đã 

thành Phật. Quý vị tìm hết Đại Tạng Kinh, cũng không tìm đƣợc pháp môn thƣ 

hai nhƣ vậy. Gặp đƣợc pháp môn này! Là phƣớc báu từ vô lƣợng kiếp ngày nay 

đã hiện tiền. 

Quý  vị  không  biết,  nhƣng  chƣ  Phật  Bồ  Tát  thấy  đƣợc  rất  rõ  ràng.  Quý  vị  quả 

nhiên tin thật, nguyện thiết, chƣ Phật hoan hỷ, không thể không giúp quý vị. Vì 

sao? Chƣ Phật hy vọng chúng sanh nhanh chóng thành Phật. Sau khi thành Phật, 

quý vị giống với chƣ Phật, quý vị cũng sẽ giống chƣ Phật Nhƣ Lai đại từ đại bi 

giúp ngƣời khác, cũng lấy tâm đại bi lợi ích chƣ quần sanh. Làm sao giúp họ? Li 

dục và sâu vào chánh niệm. 

Tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, câu thứ nhất “tùy duyên diệu dụng”, tùy thuận 

mọi  duyên.  Thiện  duyên  ác  duyên,  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  vì  sao?  Tự  mình 

không có chƣớng ngại, không có phân biệt chấp trƣợc thì một chút chƣớng ngại 

đều không có, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Niệm niệm giúp hết thảy 

chúng sanh, giáo hóa hết thảy chúng sanh, giúp họ phá mê khai ngộ, tự nhiên họ 

đƣợcly khổ đắc lạc. 

Ly khổ đắc lạc là quả, nhân là phá mê khai ngộ, chính là quý vị làm tấm gƣơng 

tốt cho họ noi theo. Để họ thấy đƣợc hoan hỷ thấy đƣợc giác ngộ, muốn học với 

quý vị. Quý vị có thể giới thiệu với họ, hình dáng này của tôi là học từ Phật A Di 

Đà, phƣơng thức cuộc sống này của tôi là học ở thế giới Cực Lạc. Họ ngƣỡng mộ 

chúng  ta,  chúng  ta  giới  thiệu  họ  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  chúng  tangƣỡng  mộ  thế 

giới Cực Lạc, chúng ta đang học tập ở thế giới Cực Lạc. Quý vị theo thôi, tôi vẫn 

làm chƣa tốt, chƣa đủ viên mãn, A Di Đà Phật viên mãn, A Di Đà Phật ở đâu? ở 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, ở trong Tịnh Độ Đại Kinh Giải, quý vị đến đây để học thì 

đúng, li dục. 

Tất cả tội nghiệp đều là tình dục tạo nên, thứ này là gốc rể, phải nhổ sạch tận gốc 

rể.  Sau  đó  cần  phải  chánh  niệm,  không  những  phải  chánh  niệm,  mà  phải  chánh 

niệm thâm sâu, tin thật, hiểu thật và  thật sự hành trì. Dùng lời kinh này để nói, 

chính là phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm. Một phƣơng hƣớng, một mục 

tiêu,  cuộc  đời  chúng  ta  không  nên  băn  khoăn  cho  mình,  không  nên  nghĩ  đến 

ngƣời nhà của mình. Vì sao? Đây đều là giả! Quá xem trọng thân thể, quá xem 

trọng  nhà  của  quý  vị,  thì  quý  vị  đã  mê,  quý  vị  mê  quá  nặng.  Đến  bao  giờ  mới 

658  Tập 392 



ngóc  đầu  lên  đƣợc?  Thật  sự  học  Phật.  Lúc  giảng  kinh  tôi  thƣờng  nói:  chúng  ta 

sống ở thế gian chỉ có một ngày hôm nay, còn ngày mai? Không có ngày mai, thọ 

mạng của chúng ta chỉ có một ngày, ngày hôm nay chúng ta nên làm việc gì, cái 

gì nên làm, cái gì không nên làm, đều rất rõ ràng, không cần ngƣời khác nói. 

Chúng  ta  chỉ  có  thời  gian  một  ngày,  thời  gian  một  ngày  này  của  chúng  ta  phải 

siêng năng niệm A Di Đà Phật, chúng ta muốn đi đến thế giới Cực Lạc. Không 

cần thân này nữa, cuộc sống ở thế gian tất cả các thứ phụ thuộc càng không liên 

quan, hà tất lƣu luyến nó? Cái gì cũng không lƣu luyến, trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật chỉ có thế giới Cực Lạc, đâu có đạo lí nào không vãng sanh! 

Trong kinh điển đại thừa đức Phật thƣờng dạy “hết thảy pháp từ tâm tƣởng mà 

sanh”, tâm tƣởng của tôi hôm nay chính là A Di Đà Phật, chính là thế giới Cực 

Lạc, ngoài cái này ra thì không còn cái gì khác. Thực sự là niệm niệm cầu vãng 

sanh, không muốn sống nơi này, thân thể này còn ở nơi này, ở một ngày thì sao? 

Ở  một ngày thì hành trì  một ngày. Là dựa vào cách làm này của chúng ta, đây 

chính là làm tấm  gƣơng tốt cho  mọi ngƣời. Cách niệm Phật phải nhƣ vậy, cách 

học Phật phải nhƣ vậy thì quá hay. 

Còn  tham  luyến  thế  gian,  tham  luyên  tự  thân,  tham  luyến  bản  thân  và  gia  đình. 

Nhƣ vậy là luân hồi trong sáu nẻo, chứ không phải học Phật, đạo lí này không thể 

không hiểu. Không hiểu thì đã sai cả một đời, đời này chỉ kết duyên với A Di Đà 

Phật, chứ không thể vãng sanh! Ngày nay nhu cầu bức thiết của chúng ta, là trong 

đời này tùy thời tùy khắc đều có thể đi đƣợc, nhƣ vậy mới đƣợc. Chúng ta không 

uổng phí khi đến cuộc đời này,  đời này gặp đƣợc Phật pháp, học không uổng phí. 

Xứng đáng với Phật Bồ Tát, xứng đáng với chính mình, xứng đáng với tổ tông, 

xứng đáng với cha mẹ. Thành tựu chắc chắn ở một đời không thể đợi đến đời sau, 

cũng cần có tâm đại từ bi, giống nhƣ Phật giúp chúng sanh vậy. 

Tuệ, tuệ phải tịnh, tịnh là gì? Bên trong không có xen tạp, không có hoài nghi, tuệ 

này là tịnh tuệ, có hoài nghi có tạp chất thì không tịnh. Hành, hành là tạo tác của 

chúng ta, tạo tác của lời nói. Phạm hạnh, phạm là thanh tịnh, trong ngôn ngữ tạo 

tác của chúng ta,  cũng không  xen lẫn tự tƣ tự lợi, cũng không  xen lẫn thất tình 

ngũ dục. Thân khẩu của chúng ta liền đƣợc thanh tịnh. 

“Thị biểu” những khai thị này, khai thị trong kinh văn đều là tƣợng trƣng. “Chƣ 

vãng  sanh  giả”,  từ  thƣợng  thƣợng  phầm  đến  hạ  hạ  phẩm,  chính  là  ngƣời  vãnh 

sanh trong chín phẩm. “hoa nở thấy phật, thân tâm liền tịnh (hoa khai kiến phật, 

thân  tâm  đốn  tịnh)”,  trong  bình  thƣờng  tâm  luôn  hƣớng  về,  gắng  sức  để  làm 

đƣợc.  Đến  lúc  vãng  sanh  thấy  đƣợc  A  Di  Đà  Phật,  Phật  quang  gia  trì  quý  vị, 

Tập 392  659 



nguyện của Phật gia trì quý vị, 48 nguyện gia trì quý vị, thần thông đạo lục của 

Phật gia trì quý vị, quý vị lập tức thân tâm thanh tịnh, đây là điều quý vị không 

ngờ đƣợc. 

Trí tuệ đã hiện tiền, “trí tuệ mãnh lợi”, đại từ đại bi vô lƣợng vô biên từ bi khắp 

biến pháp giới. “Tự giác giác tha, thành tựu bồ đề”, tự giác chính là giác tha, giác 

tha  chính  là  tự  giác,  tự  tha  là  một  không  phải  hai.  “Thị  giai  Phật  A  Di  Đà,  oai 

thần lực cố”. Đại lực là “bổn nguyện lực cô”. Đại nguyện, là 48 lời nguyện. “Mãn 

túc nguyện cố” là đại viên mãn. “Minh liễu” là đại trí. “Kiên cố” là đại đức. “Cứu 

cánh” là đại hạnh. 

Đến thế giới Cực Lạc, đƣợc sự gia trì này của Phật A Di Đà thì tất cả  đều đạt 

đƣợc. Pháp môn này, hoàn toàn nƣơng nhờ Phật lực. Nên nhớ tự tha không hai, 

thật sự nƣơng về Phật chính là nƣơng vào tự tánh của mình, A Di Đà Phật từ đâu 

đến? Tự tánh biến hiện ra, thân hiện tại này của chúng ta cũng là tự tánh biến hiện 

ra. Từ trên mặt thể mà nói thì không có gì sai khác, nhƣng từ trên tƣớng mà nói 

thì  không  giống  nhau.  Phật  cực  kỳ  thanh  tịnh,  còn  chúng  ta  bây  giờ  là  cực  kỳ 

nhiễm trƣợc. Từ trên tánh mà nói là một loại, từ trên tƣớng mà nói là có sai khác, 

điều này nhất định phải hiểu. 

Cho nên chúng ta mƣợn tƣợng Phật A Di Đà để điêu khắc chính mình, đây gọi là 

pháp môn tha lực. A Di Đà Phật có thần thông, đức năng, đạo lực gia trì chúng ta. 

“Cố năng linh trƣờng dạ ƣu não chi phàm phu, trí tuệ thanh tịnh, thân tâm nhƣ 

Phật  có  thể  khiến  phàm  phu  vô  minh  ƣu  sầu,  trí  tuệ  thanh  tịnh,  thân  tâm  nhƣ 

phật”. Đây chính là có thể giúp đỡ, có năng lực giúp phàm phu vô minh ƣu sầu, 

chính là phàm phu trong luân hồi sáu nẻo, giúp họ đƣợc trí tuệ thanh tịnh, giúp họ 

đƣợc thân tâm nhƣ Phật. 

“Do thị khả kiến, thử độ đại tâm phàm phu, mông Phật gia bị. Thƣợng bối vãng 

sanh, đắc vô sanh nhẫn, hựu hà túc dị”, đây là điều đƣơng nhiên! Nhƣng trên thực 

tế chúng ta là thân phận gì? Chúng ta là phàm phu tạo ác ngiệp, tạo tội nghiệp cực 

trọng, chỉ cần chúng ta nghiêm túc phản tỉnh quay đầu lại. 

Chúng ta dùng 12 chữ của các bậc tổ tông, hiếu chúng ta làm đƣợc chƣa? Hiếu 

dƣỡng cha mẹ chƣa làm đƣợc, vậy đễ làm đƣợc chƣa? Chính là tình thƣơng yêu 

anh em, tình thƣơng giữa thầy giáo, đồng học, bằng hữu, đây đều là đạo của để, 

chƣa làm đƣợc. Vì sao chƣa làm đƣợc? Tự tƣ tự lợi . Chỉ có chính mình, không 

nghĩ đến ngƣời khác, đến cha mẹ anh em, đều không nghĩ đến,nhƣ vậy là trung 

không làm đƣợc, nghĩa không làm đƣợc. 

660  Tập 392 



Ở dƣới là lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình, chữ nào chúng ta làm đƣợc? 12 chữ 

này là đức mục căn bản để làm ngƣời. Cho nên hôm nay chúng ta hiểu đƣợc, đời 

này chúng ta đã tạo những nghiệp gì. Tạo những tội nghiệp cực nặng này, Phật 

Bồ  Tát  không  trách  chúng  ta,  Phật  Bồ  Tát  tha  thứ  cho  chúng  ta.  Vì  sao  vậy? 

Chúng ta từ nhỏ không có ai dạy, cha mẹ không dạy tốt chúng ta, thầy giáo cũng 

không dạy tốt chúng ta. Ở trong một hồ nhuộm lớn của xã hội này, chúng ta gặp 

phải ô nhiễm nghiêm trọng. Thế nên Phật từ bi, trong Kinh Vô Lƣợng Thọ dạy rất 

hay: ngƣời đi trƣớc bất thiện, không biết đạo đức, không có ngƣời dạy. Không có 

ai  dạy  chúng  ta,  tất  cả  tội  lỗi  của  chúng  ta  hôm  nay  họ  sẽ  không  khiển  trách 

chúng ta, họ tha thứ cho chúng ta, bỏ qua cho chúng ta. 

Chúng ta nên biết, chúng ta bây giờ đã hiểu rõ. Bây giờ đọc tụng đại thừa đã biết 

đƣợc,  phải  nghiêm  túc  sửa  đổi  lổi  lầm,  phải  làm  đƣợc  12  chữ  mà  các  tổ  tông 

truyền lại. Khởi tâm động niệm trong tâm chúng ta có, ngôn ngữ tạo tác trên thân 

có,  phải  làm  ra  mới  là  thật.  Nói  đƣợc  làm  không  đƣợc  không  ích  gì,  phải  làm 

đƣợc 10 thiện nghiệp đạo của Phật dạy cho chúng ta, nói đƣợc làm không đƣợc là 

giả. Không phải thiện tri thức, không phải thiện nam tử, thiện nữ nhơn, nhất định 

phải làm đƣợc. Không sát sanh, không trộm cắp, không tà hạnh, không vọng ngữ, 

không  ác  khẩu,  không  hai  lời,  không  ỷ  ngữ,  không  tham,  không  sân,  không  si 

phải luôn để trong tâm. 

Dùng một câu A Di Đà Phật đánh bỏ tất cả tạp niệm, hồi phục lại tâm thanh tịnh 

của chúng ta, đây gọi là chân tu hành! 

Hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta học đến chỗ này. 

 

 

 

Tập 392  661 



Tập 393 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian: 03.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng 

Thọ Kinh Giải, trang thứ 487, hàng thứ 7 từ dƣới lên, bắt đầu xem ở giữa. “Thị cố 

Thiện Đạo sƣ viết”, bắt đầu xem từ đây. 

Tam bối cửu phẩm luôn là vì những phàm phu ngũ trƣợc sau khi Phật nhập diệt. 

Hai câu cuối: “Nhƣ Phật kim sắc thân, diệu tƣớng tất viên mãn, khả kiến ƣu não 

phàm phu, nhất đăng bỉ độ, tất giai thân chân kim sắc, diệu tƣớng nhƣ Phật, viên 

mãn cụ túc”, bắt đầu xem từ đây. 

Đoạn văn này, tuy ở trƣớc đã đề cập đến, nó là một phân đoạn. Trong đoạn này, 

Niệm Lão dẫn chứng các tổ sƣ đại đức xƣa, nhiều lần nói rõ tứ độ tam  bối cửu 

phẩm của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Thực sự là Phật A Di Đà vì tiếp dẫn biến 

pháp giới hƣ không giới, tất cả chúng sanh sáu nẻo trong hết thảy cõi nƣớc chƣ 

Phật.  Cho  nên  thế  giới  tây  phƣơng,  tam  bối  cửu  phẩm  này  mỗi  ngƣời  chúng  ta 

đều có phần, đây khác với những gì cổ đại đức đã nói. Các bậc cổ đức cho rằng 

thƣợng bối là địa thƣợng Bồ Tát mới có thể chứng đƣợc, trung bối, thƣợng bối 

ngày càng hạ thấp. 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  dẫn  chứng  nhiều  kinh  luận,  phê  bình  những  thứ  không  thỏa 

đáng của ngƣời xƣa nói, nó thực sự là vì phàm phu. Cho nên ngài nói gặp đại tâm 

phàm phu, đây là sanh thƣợng bối vãng sanh, nhƣ thế nào gọi là đại phàm phu? 

Tâm lƣợng lớn. Khởi tâm động niệm đều nghĩ đến hết thảy chúng sanh khổ nạn, 

đây  là  đại  phàm  phu.  Còn  tiểu  phàm  phu  thì  sao?  Là  nghĩ  đến  bản  thân  mình, 

nghĩ đến gia đình mình, nghĩ đến ngƣời thân của mình, đây là tiểu phàm phu. 

Hạ  bối  vãng  sanh  là  phàm  phu  tạo  ác  nghiệp,  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác.  Lúc  lâm 

chung gặp đƣợc thiện hữu khuyên bảo họ, họ có thể tiếp nhận, có thể tin, có thể 

hiểu,  và  có  thể  thực  hành,  đây  là  hạ  bối  vãng  sanh,  thế  nên  tam  bối  cửu  phẩm 

chúng ta đều có phần. Quan niệm này vô cùng quan trọng, hiển thị sự thù thắng 

của tịnh độ, nguyện lực của Phật Di Đà chẳng thể nghĩ bàn. 

Ở đây nói rất rõ ràng, đặt biệt là hai câu cuối: nhƣ thân kim sắc của Phật, diệu 

tƣớng  đều  viên  mãn.  Vãng  sanh  về  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  đích  thực  là 

chứng đƣợc pháp thân bình đẳng, đây không phải dựa vào chính mình đoạn hoặc 

chứng chân, mà hoàn toàn là nƣơng vào bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà 

662  Tập 393 



gia trì. Phật nếu không gia trì thì nó không diệu, vừa gia trì thì đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát,  vãng sanh không do mình. 

Hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, vãng sanh về thế giới Cực 

Lạc, thân thể của mình giống nhƣ Phật A Di Đà, tử ma chân kim sắc thân. Tƣớng 

mạo giống nhƣ Phật A Di Đà, diệu tƣớng nhƣ Phật, nhƣ trong Quán Kinh đã nói: 

Phật  A  Di  Đà  thân  có  tám  vạn  bốn  nghìn  tƣớng  tốt,  mỗi  tƣớng  đều  có  tám  vạn 

bốn nghìn vẻ đẹp, chúng ta không cách gì tƣởng tƣợng đƣợc, thật chẳng thể nghĩ 

bàn. Hiển thị ra sự thù thắng vô cùng của thế giới Cực Lạc, diệu tƣớng nhƣ Phật, 

viên mãn cụ túc. 

Bên  dƣới  nói:  “Diệc  dĩ  đại  bi  tâm,  lợi  ích  chƣ  quần  phẩm,  li  dục  thâm  chánh 

niệm, tịnh tuệ tu phạm hạnh (cũng lấy tâm đại bi, lợi ích chƣ quần sanh, rời dục 

vào chánh niệm, tịnh tuệ tu phạm hạnh). Đây là nói rõ vãng sanh về thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, hoa nở thấy Phật, thân tâm lập tức đƣợc thanh tịnh, trí tuệ hiện 

tiền,  tâm  từ  bi  cũng  hiện  tiền,  tự  giác  giác  tha,  thành  tựu  viên  mãn,  cũng  giống 

nhƣ Phật. 

Phàm phu sáu nẻo của hết thảy chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời pháp giới, có duyên 

với quý vị. Câu này nên ghi nhớ: “Phật không độ chúng sanh không có duyên”, 

có duyên với quý vị, cho dù là có thiện duyên, có ác duyên, miễn là có duyên với 

quý vị. Có duyên lúc họ gặp phải khổ nạn, họ ở nơi đó cầu cứu, hy vọng Phật Bồ 

Tát gia trì họ, bảo vệ họ. Ý niệm này quý vị lập tức biết đƣợc, nếu  quý vị ở thế 

giới Cực Lạc lập tức biết đƣợc, liền có thể hiện thân để cứu độ họ. Nên lấy thân 

gì để độ đƣợc thì quý vị hiện thân đó, quý vị đƣợc tự tại. Đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc sẽ có năng lực này, cho nên tự độ độ tha. Những cái này đều là oai thần 

lực, đại lực của Phật A Di Đà 

“Bổn nguyện lực cố”, là đại nguyện, “mãn túc nguyện cố” là đầy đủ nguyện lực, 

“minh  liễu”  là  đại  trí,  “kiên  cố”  là  đại  đức,  “cứu  cánh”  là  đại  hạnh.  Phật  lấy 

những trí tuệ oai đức này gia trì quý vị, quý vị mới có năng lực giống nhƣ Phật để 

phổ  độ  chúng  sanh  khổ  nạn  trong  sáu  nẻo.  “cố  năng  linh  trƣờng  dạ”  trƣờng  dạ 

chính là luân hồi, ngƣời đọa lạc vào trong luân hồi, nếu nhƣ không gặp đƣợc pháp 

môn Tịnh độ, muốn thoát li luân hồi thì quả thật rất khó. Đời đời kiếp kiếp từ vô 

lƣợng kiếp đến nay cứ  mãi sanh tử  luân hồi, nay đƣợc oai lực bổn nguyện của 

Phật gia trì, quý vị có năng lực giúp những chúng sanh khổ nạn này. Giúp họ “trí 

tuệ thanh tịnh”, giúp họ “thân tâm nhƣ Phật”. 

“Nhƣ thị khả kiến, thử độ đại tâm phàm phu, mông Phật gia bị. Thƣợng bối vãng 

sanh, đắc vô sanh nhẫn, hựu hà túc dị”. Ở đây vô cùng khẳng định chúng ta có thể 

Tập 393  663 



làm đƣợc, nên nổ lực tu học, thế gian cái gì cũng đều là giả, không có thứ gì là 

thật cả. Vì sao không siêng năng tu học để thực hành? 

“Pháp Tạng tỷ kheo dĩ kệ tụng nguyện” (tỷ kheo Pháp Tạng lấy kệ khen tụng), 

bên dƣới lấy bài kệ để khen tụng: “Thủ cú tức thị ngã kiến siêu thế chí”. Kiến là 

kiến lập. “Thử chánh siêu thế chi xứ, an đắc thủ thập phƣơng chi thƣờng quy, dĩ 

luận  Cực  Lạc  chi  phẩm  vị?”  Cho  nên  phẩm  vị  Cực  Lạc  đặc  biệt  vô  cùng,  họ 

không phải dựa vào tự lực, mà hoàn toàn nƣơng vào tha lực. Tự lực chính là lúc 

nãy nói là chỉ tâm lƣợng lớn nhỏ, có thể thật sự quan tâm đến hết thảy chúng sanh 

khổ nạn, có thể bỏ thân vì ngƣời, đây chính là đại tâm phàm phu. 

Đại tâm phàm phu tu hành vãng sanh sẽ có cơ hội đƣợc ba phẩm của thƣợng bối: 

Thƣợng  thƣợng  phẩm,  thƣợng  trung  phẩm,  thƣợng  hạ  phẩm.  Thế  nên  chúng  ta 

cần phải phát nguyện, cần phải thƣơng yêu chúng sanh khổ nạn giống nhƣ Phật 

Bồ Tát. Đối với chúng sanh khổ nạn, chúng sanh tạo tội nghiệp, không nên ghét 

bỏ, cũng không nên quở trách. Họ vô cùng đáng thƣơng, tạo tác tội nghiệp, quả 

báo  đều  ở  địa  ngục,  quý  vị  nghĩ  xem  địa  ngục  khổ  làm  sao.  Vì  sao  họ  tạo  tội 

nghiệp? Vì không ai dạy họ, điều này không thể không biết. 

Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ Phật dạy rất hay: “tiên nhân bất thiện”, cha mẹ của họ 

không biết, ông bà họ cũng không biết, tằng tổ của họ cũng không biết, thậm chí 

đến cao tổ của họ cũng không biết. Giáo dục truyền thống luân lí đạo đức, đã bỏ 

bê một hai trăm năm rồi. 

Trƣớc đây lúc Từ Hy thái hậu thời nhà Thanh, thì bà đã sơ ý, không lƣu ý, đã 

không xem trọng, tình hình ngày càng xấu hơn. Triều Thanh diệt vong, đến thời 

Dân  Quốc,  Phật  giáo  suy  đến  tận  cùng.  Tuy  vẫn  còn  có  ngƣời  học  Phật,  nhƣng 

cuối cùng Phật là gì thì không ai biết, cũng chính là ngƣời thật sự hiểu đƣợc Phật 

pháp không nhiều. 

Năm đầu Dân Quốc, pháp sƣ giảng kinh hoằng pháp chẳng qua cũng chỉ  mƣời 

mấy  ngƣời  mà  thôi.  Đến  thời  đại  của  tôi,  lúc  tôi  còn  trẻ,  khoảng  hai  mƣới  mấy 

tuổi.  Ngƣời  hoằng  pháp  lợi  sanh  thật  quá  ít,  toàn  Trung  Quốc  chƣa  đến  mƣời 

ngƣời. Tôi học Phật 60 năm, đến ngày hôm nay thì sao? Ngày nay càng ít, ngày 

nay có thể tìm không đến năm ngƣời. Cho nên ngƣời bình thƣờng vô tri tạo tác 

tội nghiệp, nên phải thứ tha cho họ, nên khoang dung họ. Hy vọng họ có thể giác 

ngộ, có thể quay đầu, có thể học tập chăm chỉ, nhƣ vậy mới đúng. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  phía  dƣới.  “Hựu  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Sao  viết:  Cảnh 

hƣng minh hứa, tam bối cửu phẩm, phàm phu vãng sanh, cố bỉ thích vân: Nhât, 

phàm tiểu vãng sanh, Nhị, đại thánh vãng sanh, ngôn phàm tiểu giả, chỉ tam bối”. 

664  Tập 393 



Câu nói này vô cùng quan trọng, phàm phu tiểu thừa những ngƣời vãng sanh này, 

ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc là địa vị gì? Có thƣợng bối, có trung bối, có hạ 

bối. Tam bối chính là cửu phẩm mà trong Quán Kinh nói. 

“Hựu  Du  Tâm  An  Lạc  Đạo  viết,  hựu  tứ  thập  bát  nguyện.  Sơ  tiên  vi  nhất  thiết 

phàm phu, hậu kiêm vi tam thừa thánh nhân”. Câu thứ nhất quan trọng, sơ là thứ 

nhất, trƣớc là hết thảy phàm phu. Đây là bổn tâm của Phật Di Đà, là bổn nguyện 

của  Phật  Di  Đà,  chúng  ta  cần  phải  biết.  Sau  mới  là  kiêm  luôn  tam  thừa  thánh 

nhân, tam thừa là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, đó là phụ. Dụng ý thật sự là vì 

phàm phu sáu nẻo 

“Cố tri tịnh độ tông ý, bổn vi phàm phu, kiêm vi thánh nhân”. Chúng ta đọc đến 

đây,  phải  tri  ân  báo  ân.  Nếu  nhƣ  không  có  Phật  A  Di  Đà,  không  có pháp  môn 

Tịnh tông, căn bản chúng ta không thể có bất cứ thành tựu nào. Đừng nói là thành 

tựu lớn, thành tựu nhỏ nhất chính là quả tiểu thừa Tu Đà Hoàn, sơ quả. 

Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói:  Bồ Tát sơ tín vị của thập tín vị, đây là đại 

thừa, đại thừa sơ tín, tiểu thừa là sơ quả, chúng ta có thể làm đƣợc chăng? Nhƣng 

thực tế thì căn bản không thể đƣợc, vì sao? Đây là tiểu tiểu thánh, là mức độ thấp 

nhất. Trong kinh Phật nói rất rõ ràng, cần phải đoạn 88 phẩm kiến hoặc của tam 

giới, có thể đoạn đƣợc chăng? 88 phẩm kiến hoặc ở trong kinh đại thừa, Phật Bồ 

Tát thông thƣờng quy nạp nó thành năm loại lớn, chính là năm loại lớn của kiến 

tƣ phiền não, kiến phiền não: 

Thứ nhất là thân kiến: ai có thể phá đƣợc? Không còn chấp trƣớc thân này là tôi, 

có ai làm đƣợc chăng? Giống nhƣ nữa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang đã nói: Vô 

ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng. Phá đƣợcbốn 

tƣơng_Mới phá bốn tƣớng là tiểu thừa Tu Đà Hoàn, đã bƣớc vào Bồ Tát đại thừa 

sơ tín vị. 

Khoảng  30  năm  lại  đây,  chúng  tôi  thƣờng  khuyên  bảo  bạn  học,  cần  phải  thực 

hành. Tôi khuyên mọi ngƣời cùng buông xả tự tƣ tự lợi, buông xả tham danh lợi 

dƣỡng, buông xả năm dục sáu trần, buông xả tham sân si mạn, tôi nói 16 chữ này. 

Điều này không dể làm đƣợc, đến đƣợc sơ tín vị chăng? Không, chỉ đến ngoài 

cửa, đến sơ tín, đến cửa của sơ quả, chƣa vào đƣợc. Đƣa quý vị đến ngoài cửa, 

còn đi vào thì sao? Đi vào, tôi chƣa có tiêu chuẩn này, phải dùng tiêu chuẩn của 

Phật.  Tiêu  chuẩn  của  Phật  chính  là  phải  phá  kiến  hoặc,  thực  sự  buông  xả  ngã 

kiến, biết thân không phải là ta. 

Thân là gì? Thân là sở hữu của tôi, giống nhƣ áo quần vậy, áo quần không phải 

của tôi, là sở hữu của tôi, thân không phải tôi. Cái gì là tôi? Linh tánh là tôi. Nhà 

Tập 393  665 



Phật  nói  bản  tánh  chân  nhƣ  là  tôi,  minh  tâm  kiến  tánh,  quý  vị  tìm  đƣợc  cái  tôi 

chân thật. Cái tôi chân thật này chƣa tìm đƣợc, chỉ là biết thân này không phải tôi. 

Minh tâm kiến tánh mới đƣợc coi là tìm đƣợc cái tôi chân thật, tìm đƣợc cái tôi 

chân thật nhƣ vậy quý vị đã thành Phật. Bồ Tát có lúc còn chƣa tìm đƣợc cái tôi 

chân thật, Phật đã tìm đƣợc, không phải không có cái tôi. 

rong đại thừa giáo thƣờng dạy bốn đức “thƣờng lạc ngã tịnh”. Pháp thân có, bát 

nhã có, giải thoát có. Pháp thân có thƣờng lạc ngã tịnh, bát nhã có thƣờng lạc ngã 

tịnh, giải thoát có thƣờng lạc ngã tịnh, sao có thể không có cái tôi? Chỉ là không 

những phàm phu sáu nẻo đã mê, không biết, mà tứ thánh pháp giới cũng không 

biết. Tốn thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, tứ thánh pháp giới cũng 

chƣa tìm thấy. Thế mới biết nó rất khó, thật không dể chút nào, Sau khi phá thân 

kiến, còn phá đƣợc biên kiến. 

Biên kiến là gì? Dùng lời nói của ngày nay để nói tức là đối lập, chúng ta luôn đối 

lập với ngƣời khác, đối lập với sự, đối lập với hết thảy vạn vật, tôi bạn và anh đều 

đối lập. Đây là kiến giải sai lầm, chân tƣớng sự thật là cái gì? Chân tƣớng sự thật 

là  vạn  sự  vạn  vật  trong  biến  pháp  giới,  hƣ  không  giới,  với  chúng  ta  là  một  thể. 

Cho nên trong Bồ Tát đạo nói: “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. Vô duyên là 

không có điều kiện, từ bi là yêu , thƣơng yêu vô điều kiện. Thƣơng yêu mình, yêu 

chúng  sanh,  yêu  cây  cối  hoa  cỏ,  yêu  núi  sông  đại  địa,  yêu  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới, vì sao? Là một thể với chúng ta, sao có thể đối lập đƣợc? Đối lập là 

sai lầm. 

Thứ hai là biên kiến. Thứ ba chúng ta gọi là thành kiến, thành kiến là cái gì? Tự 

cho mình đúng. Ở đây có hai loại lớn, thành kiến trên mặt nhân gọi là giới thủ 

kiến, thành kiến trên quả là kiến thủ kiến. Hai loại này đều thuộc về thành kiến, 

sai lầm, tự cho là đúng, nhƣng sự thật không phải vậy. 

Loại sau cùng là tà kiến, không thuộc về cách nhìn sai lầm và kiến giải sai lầm 

của bốn loại trƣớc, tất cả  bao gồm trong loại này. Nói một  cách  khác, tiểu thừa 

Tƣ Đà Hoàn tuy không có bản lĩnh gì lớn, nhƣng tri kiến của họ rất chơn chánh, 

họ  không  phải  tà  tri  tà  kiến,  họ  rất  có  tri  kiến.  Nhƣng  có  phiền  não,  phiền  não 

chƣa đoạn sạch. Kiến tƣ phiền nào, kiến phiền não đã đoạn, tƣ chƣa đoạn. Đoạn 

kiến  hoặc  dễ,  đoạn  tƣ  hoặc  rất  khó,  tƣ  hoặc  là  vƣơng  vấn  không  dứt,  không  dễ 

đoạn hết. Tƣ hoặc là  tƣ tƣởng, tƣ tƣởng sai  lầm, là gì? Tham sân si  mạn nghi, 

đoạn tận sai lầm trong năm loại tƣ tƣởng này, họ liền chứng quả A La Hán, đƣợc 

tâm thanh tịnh. 

666  Tập 393 



Trên đề kinh nói: “thanh tịnh bình đẳng giác”. Họ đạt đƣợc tâm thanh tịnh, tức đã 

chứng  quả  A  La  Hán.  Chúng  ta  ngày  nay  một  phẩm  phiền  não  cũng  chƣa  đoạn 

đƣợc, kiến tƣ phiền não cũng còn, vẫn là chấp trƣớc thân này là tôi, có thể vãng 

sanh chăng? Có thể, gọi là đới nghiệp vãng sanh, chỉ có pháp môn này. 

Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn tất cả đều không có, không có mang nghiệp, 

đều là đoạn hoặc chứng chân, cho nên rất khó. Pháp môn này so với 8400 pháp 

môn, thì dể hơn nhiều. Nhƣng dễ nó vẫn có đều kiện, điều kiện gì? Kiến hoặc này 

quý vị cần có năng lực chế phục nó, chƣa đoạn. Chế phục cái gì? Tuy có nhƣng 

nó không khởi tác dụng, nhƣ vậy mới có thể vãng sanh. Dùng cái gì để chế phục? 

Dùng câu danh hiệu này để chế phục, cho nên phƣơng pháp trì danh hiệu này thật 

không thể nghĩ bàn! 

Phƣơng pháp này quá diệu, khiến chúng ta khởi tâm động niệm đều niệm A Di 

Đà Phật. Ý nghĩ mới khởi lên, ngƣời xƣa nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác 

muộn”. Quý vị giác ngộ nhanh, ý nghĩ mới khởi lên cho dù là thiện niệm hay ác 

niệm, nhƣng ý nghĩ thứ hai liền đổi thành A Di Đà Phật, khiến trong tâm chúng 

ta, ở mọi lúc mọi nơi, chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra đều không có 

gì nữa. Dƣỡng thành thói quen này, ý nghĩ vừa khởi chính là A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phât sẽ tƣơng ƣng với thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Quý vị thấy thiện niệm 

của chúng ta tƣơng ƣng với ba đƣờng thiện, ác niệm của chúng ta tƣơng ƣng với 

ba đƣờng ác. 

Niệm niệm chúng ta là A Di Đà Phật, A Di Đà Phật không ở trong đƣờng thiện 

của sáu nẻo, trong ác đạo cũng không có, họ ở đâu có? Thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc  có.  Quý  vị  tƣơng  ƣng  với  họ,  chắc  chắn  đến  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc,  niệm 

Phật vãng sanh là đạo lí nhƣ vậy. Phải luôn rõ ràng, tƣờng tận. 

Niệm thành công câu A Di Đà Phật này, nhƣ thế nào gọi là niệm thành công? Lúc 

không niệm nó cũng khởi lên, lúc niệm có A Di Đà Phật, không niệm cũng có A 

Di Đà Phật, thuộc rồi, thành thục rồi. Xa dần tất cả phiền não tri kiến khác. Lúc 

nghĩ đến công việc, đặc biệt là lúc đang đau khổ, thiên tai, niệm thứ nhất chính là 

A Di Đà Phật, nhƣ vậy là thành công. 

Nguyện thứ 18 của 48 nguyện, lúc lâm chung  một niệm,  mƣời niệm đều có thể 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, cho nên niệm Phật rất bức thiết! Trong đời này của 

chúng ta đại sự nhân duyên lớn là cái gì? Là niệm Phật, ngoài niệm Phật ra toàn 

là việc nhỏ, đều không phải việc cần gấp, việc cấp thiết nhất chính là niệm Phật. 

Khuyên ngƣời niệm Phật, thực sự niệm thành công đối với mình có lợi rất lớn. 

Tập 393  667 



Lợi ích gì? Thân tâm của mình mạnh khỏe, quý vị không thể sinh bệnh, bệnh từ 

đâu mà sanh? Phật nói nguồn gốc của bệnh tật chính là năm độc tham sân si mạn 

nghi. Trong tâm chúng ta đều có năm độc, cho dễ dàng cảm nhiễm vi khuẩn bênh 

bên ngoài, đó là ngoại duyên. 

Trong  tâm  nếu  không  có  năm  độc,  bên  ngoài  bệnh  độc  nhƣ  thế  nào  đều  không 

cách gì xâm nhập vào đƣợc, chúng ta ngày nay gọi là sức đề kháng. Nếu có sức 

đề kháng mạnh, bệnh độc nhƣ thế nào vào đến quý vị đều không sao, đều không 

khởi tác dụng. Vì sao? Thân tâm quý vị mạnh khỏe, đây là cái lợi đối với chính 

mình. Còn có một cái lợi lớn, không những tự mình đƣợc lợi ích mà ngƣời khác 

cũng đƣợc lợi ích. Quý vị sống ở nơi này không có tai nạn, vì sao? Ngƣời xƣa 

thƣờng nói: phúc nhân cƣ phúc nhân địa, phúc địa phúc nhân cƣ (ngƣời có phƣớc 

ở đất phƣớc, đất phƣớc ngƣời có phƣớc ở). 

Quý  vị  tu  hành,  tu  đến  lúc  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  có  thể  chế  phục  đƣợc  tất  cả 

vọng niệm. Nhƣ vậy quý vị là ngƣời có phƣớc báu lớn, phƣớc báu lớn nhất của 

nhân gian thiên thƣợng. Quý vị  ở  nơi này, nơi này không có tai nạn.  Nói cách 

khác nhân dân nơi này đều hƣởng phƣớc của quý vị. Việc này có thể không làm 

sao? Không thể không làm điều này. 

Niệm Phật, nhất định phải giống A Di Đà Phật, A Di Đà Phật mỗi niệm giúp hết 

thảy chúng sanh khổ nạn. Giúp họ phá mê khai ngộ, giúp họ ly khổ đắc lạc, giúp 

họ vãng sanh về thế giới tây phƣơng Cực Lạc.  Ở thế  giới Cực Lạc chứng đƣợc 

Phật quả cứu cánh viên mãn ngay trong đời này. Chúng ta trong một đời này có 

duyên phận thù thắng nhƣ vậy, thật khó đƣợc! Quý vị phải nên thực sự tin tƣởng, 

thực sự nguyện sanh về thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Ở thế giới Cực 

Lạc  tu  hành  thành  tựu,  thành  tựu  viên  mãn.  Sau  khi  thành  tựu  thì  quý  vị  giống 

nhƣ Phật A Di Đà, phổ độ chúng sanh đau khổ trong hƣ không pháp giới. 

Câu  phía  sau:  “Kiêm  vi  thánh  nhân”,  thánh  nhân  cũng  phải  độ,  nhƣng  ƣu  tiên 

chúng sanh khổ nạn, vì họ quá khổ, phải ƣu tiên họ. Bồ Tát nghe đƣợc pháp môn 

này, niệm Phật cầu vãng sanh, hay. A La Hán gặp đƣợc pháp môn này, Bích Chi 

Phật  gặp  đƣợc  pháp  môn  này,  cũng  phát  tâm  cầu  sanh  tịnh  độ,  đều  hay,  nhƣng 

đây chỉ là phụ, chủ yếu là đối với chúng sanh tội khổ ở trong sáu nẻo. 

“Cánh cứ bản phẩm”, kinh văn ở đây. “Khai khẩu tiện đạo viết, thập phƣơng thế 

giới chƣ thiên nhân dân, kỳ hữu chí tâm nguyện sanh bỉ quốc, phàm hữu tam bối. 

Kinh trung tam bối, chỉ thị thập phƣơng chi chƣ thiên nhân dân”.      Chƣ thiên 

nhân dân là chúng sanh sáu nẻo, không có nói đến Bồ Tát, Thanh Văn. 

668  Tập 393 



Quý  vị  xem  kinh  văn  này  rất  rõ  ràng,  nên  biết  tam  bối  là  chỉ,  đầu  tiên  là  phàm 

phu, nhƣng trong kinh cũng kiêm luôn thánh nhân. Phàm phu chúng ta đối với 

kinh giáo này chắc chắn không thể hoài nghi, nếu nhƣ hoài nghi, chịu thiệt thòi là 

chúng  ta,  thiệt  thòi  này  của  chúng  ta  có  thể  rất  lớn,  vì  sao?  Bỏ  lỡ  cơ  hội  thành 

Phật  ngay  trong  đời  này.  Ngay  trong  đời  này  chúng  ta  có  thể  thành  Phật,  chắc 

chắn có thể thành Phật, đây là điều hy hữu khó gặp biết bao. 

Kiêm vì thánh nhân, phía dƣới trong Phẩm Bổ Tát Vãng Sanh: “Thập phƣơng thế 

giới chƣ Bồ Tát chúng, đƣơng vãng sanh giả, đãn thuyết kỳ danh, cùng kiếp bất 

tận”. Ở đây nói rõ chƣ Bồ Tát trong mƣời phƣơng thế giới, niệm Phật vãng sanh 

rất nhiều! Quá nhiều, thật quá nhiều. Nói tên của họ cả kiếp cũng không nói hết, 

vô lƣợng kiếp cũng không thể nói hết. Quý vị nói Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc có 

bao nhiêu. 

Trong kinh văn, ở trƣớc chúng ta đọc đến: “kỳ thƣợng bối giả, xả gia khí dục, nhi 

tác sa môn” . Đến chỗ này mới giảng đƣợc một câu đầu của kinh văn: “xả gia khí 

dục, nhi tác sa môn”. Thƣợng bối phải lìa gia đình, rời xa gia đình là sao? Xuất 

gia. “khí dục: ly dục dã”, nhất định buông xả tình dục, vì sao? Tình dục là nguyên 

nhân của luân hồi sáu nẻo, luân hồi sáu nẻo từ đâu đến? Chính là tình thâm, dục 

vọng của chúng sanh nhiều, thế giới này trở thành luân hồi sáu nẻo. 

Quý vị hỏi họ vì sao có thể trở thành luân hồi sáu nẻo? Điều này trong kinh đại 

thừa Phật thƣờng nói, “cảnh tùy tâm chuyển”, cảnh giới bên ngoài tùy theo tâm 

mà chuyển. Dọ vậy có thể biết, tình dục là nhân tố thứ nhất tạo nên hình tƣớng 

của sáu nẻo, chỉ cần có tình có dục thì sáu nẻo sẽ hiện ra. Nếu nhƣ tình và dục 

không có nữa, đoạn đƣợc rồi, nói cho các vị là sáu nẻo không còn nữa. Tình dục 

nếu đƣợc chế phục, chƣa đoạn, quý vị còn ở sáu nẻo. Nhƣng quý vị không ở dục 

giới, quý vị đến sắc giới. Do vậy có thể biết, tình dục rất nghiêm trọng, thứ này 

không buông xuống, dục giới rất khổ! Trời sắc giới so với dục giới thù thắng hơn 

rất nhiều rất nhiều. 

Đây  là  điều  chúng  ta  không  thể  không  biết,  không  thể  không  biết  đƣợc,  đây 

không  phải  là  thứ  tốt,  nhƣng  ngƣời  thế  gian  tham  luyến,  không  ai  bằng  lòng 

buông xuống, chúng ta nên biết đạo lí này. Từ vô thỉ kiếp thì chúng ta đã vì điều 

này,  mà  đọa  lạc  trong  luân  hồi  sáu  nẻo.  Đời  này  gặp  đƣợc  đại  thừa,  gặp  đƣợc 

Tịnh tông, mới hiểu đƣợc việc này. Mới biết đƣợc từ vô lƣợng kiếp ở trong sáu 

nẻo,  chịu  bao  nhiêu  là  khổ,  chịu  bao  nhiêu  nạn,  đều  là  vì  hai  chữ  này.  Sau  khi 

hiểu  đƣợc  thì  chúng  ta  thực  sự  bỏ  xuống,  thực  sự  buông  xuống  gọi  là  xuất  gia. 

Tập 393  669 



Cho nên xuất gia không nhất định xuất gia trên hình thức, ở sau  Niệm  Lão đều 

nói đến. 

“Nhi tác sa môn”, sa môn chính là ngƣời tu hành, làm một vị tăng. Luận Tỳ Bà 

Sa nói: “Gia thị phiền não nhân. Phu xuất gia giả, vi diệt cấu lụy, cố nghi viễn ly 

dã”. Gia_có nhà là có phiền não, cho nên chữ nhà này, văn tự của Trung Quốc tất 

hay.  Nó  là  phù  hiệu  của  trí  tuệ,  trên  toàn  thế  giới  không  tìm  đƣợc  nhà  thứ  hai. 

Chúng ta đem chữ nhà này dùng chữ triện để viết, thì quý vị đã rõ, vừa nhìn thì 

đã hiểu đƣợc ý nghĩa của nó. Cái che phía trên, dùng chữ triện viết, thì giống nhƣ 

một cái phòng, giống cái phòng, giống nhƣ vẻ một cái phòng vậy. Trong phòng là 

cái  gì?  Là  một  con  heo,  tƣợng  trƣng  cái  gì?  Tƣợng  trƣng  cho  ý  nghĩa  mê  hoặc 

điên đảo. Văn tự Trung Quốc là phù hiệu của trí tuệ, quý vị tuy không biết đọc 

nhƣ thế nào, nhƣng quý vị nhìn hình dáng của nó, là có thể hiểu đƣợc ý nghĩa. 

Trong cái phòng nhỏ là một con heo, cho nên chữ này ý nghĩa không hay, không 

phải  một  việc  tốt.  Lão  tổ  tông  dùng  loại  phù  hiệu,  này  chính  là  luôn  luôn  nhắc 

nhở  chúng  ta,  nhà  không  thể  lƣu  luyến.  Lƣu  luyến  thì  vĩnh  viễn  không  ra  đƣợc 

luân hồi sáu nẻo, thực sự là nhân duyên của phiền não. Vậy còn xuất gia? Xuất 

gia là vì diệt, cấu là ô nhiễm, lụy là mệt mõi, phiền não. Nói cách khác là vì diệt 

phiền não, cho nên thoát li ngôi nhà này. 

Rời xa, quan trọng nhất là trong tâm rời xa, sự không sao cả, sự là cái gì? Sự sự 

vô ngại, chƣớng ngại nhất chính là ý nghĩ. Trong tâm có, trên mặt sự đã xuất gia 

rồi, nhƣng tâm vẫn còn, nhƣ vậy là chƣa xuất gia, có thể tạo nghiệp càng nặng. 

Trái lại không bằng cƣ sĩ tại gia học Phật, họ thật sự buông xã gia gia đình, thật 

sự đã không ô nhiễm, cao minh. 

Cho  nên  trong  Phật  pháp  nói  nhà,  nhà  có  ruộng  đất,  nhà  có  phiền  não,  nhà  có 

sanh tử, nhà có luân hồi, quý vị ra khỏi nhà nào? Nhà có ruộng đất chính là của 

ngƣời bình thƣờng chúng ta bây giờ, cái này không quan trọng, nên ra khỏi nhà 

phiền não, phải ra khỏi nhà sanh tử. Ý nghĩa xuất gia này thật thâm sâu. 

Xuất cũng có bốn loại, loại thứ nhất: “thân xuất tâm bất xuất”, thân xuất gia rồi, 

trong  tâm  ngày  ngày  vẫn  nhớ  đến  nhà,  nhớ  đến  ngƣời  thân  quyến  thuộc  không 

buông đƣợc. Thân ra rồi tâm chƣa ra, không ích gì. Loại thứ hai: “tâm xuất thân 

bất xuất”, cƣ sĩ ở nhà tu hành họ thật đã ra rồi, vì sao? Tâm họ đã ra, thân tuy có, 

trong  tâm  họ  không  có,  cái  này  cao!  Loại  thứ  ba:  Thân  tâm  đều  xuất,  chính  là 

thực sự là ngƣời xuất gia, tiêu chuẩn của ngƣời xuất gia. Loại thứ tƣ: “thân tâm 

đều  không  xuất”,  đây  là  ngƣời  ở  nhà  không  học  Phật,  hoặc  giả  lúc  học  Phật, 

670  Tập 393 



nhƣng  rất  lƣu  luyến  nhà,  phàm  phu  tạo  nghiệp.  Cho  nên  nhà  có  bốn  loại,  xuất 

cũng có bốn loại. 

Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế, ngài hiện bày ra cho chúng ta, ngài là thân 

tâm đều xuất, nên Phật chứng đƣợc quả vị tối cao. Còn có một cƣ sĩ tại gia Duy 

Ma Cật, Duy Ma Cật thị hiện là tâm xuất thân không xuất, ngài cũng thành Phật. 

Điều này nói, thân xuất hay không không sao cả, quan trọng nhất là tâm. Cƣ sĩ tại 

gia có thể thành Bồ Tát có thể thành Phật. 

Đức Thế Tôn khi còn tại thế, hai vị Phật đồng thời xuất hiện ở thế gian, một là 

Phật tại gia, một là Phật xuất gia. Quý vị đi đọc Kinh Duy Ma, quý vị thấy cƣ sĩ 

Duy Ma giảng kinh dạy học, Phật Thích Ca Mâu Ni phái đệ tử của ngài đi nghe 

kinh. Xá Lợi Phất là bậc trí tuệ đệ  nhất trong hội của Thế Tôn,  Mục Kiền Liên 

thần thông đệ nhất. Phái những đệ tử này đi nghe cƣ sĩ Duy Ma giảng kinh, thấy 

đƣợc cƣ sĩ Duy Ma đảnh lễ ba bái, đi nhiễu phía hữu ba vòng. Sự cung kính lễ tiết 

đó cũng giống nhƣ đối với Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. 

Cho nên Phật pháp là sƣ đạo, sƣ đạo là vị thầy lớn nhất. Không thể nói thầy này 

là ngƣời xuất gia, đại sƣ chúng ta gặp họ phải nên cung kính, còn thầy giáo này là 

cƣ sĩ chúng ta xuống thấp một bậc, tâm liền khinh mạn. Nhƣ vậy là sai, hoàn toàn 

sai rồi, căn bản không hiểu đƣợc, cƣ sĩ tại gia tu hành chứng quả không khác gì 

xuất gia Bồ Tát. Nói cách khác, rốt cuộc tu hành là nên xuất gia hay nên tại gia? 

Nhân duyên mỗi ngƣời không giống nhau, không có chƣớng ngại. 

Giống nhƣ những đạo lí này bây giờ không ai giảng, trong cửa Phật xƣng hô là 

hòa  thƣợng.  Gọi  là  hòa  thƣợng  quan  hệ  có  thể  không  giống  nhau,  hòa  thƣợng 

không  thể  gọi  tùy  tiện,  hòa  thƣợng  là  tiếng  phạn,  tiếng  Ấn  Độ.  Ý  nghĩa  là  gì? 

Thân  giáo  sƣ.  Pháp  mà  chúng  ta  học  đƣợc,  tự  thân  thầy  giáo  này  truyền  cho 

chúng ta, họ là thân giáo sƣ của chúng ta, dùng tiếng Ấn Độ họ là hòa thƣợng của 

chúng ta. Chƣ vị đã biết đƣợc hòa thƣợng của tôi là ai chƣa? Lý Bính Nam lão cƣ 

sĩ, ngài là hòa thƣợng của tôi, tôi theo ngài 10 năm. Đại thừa kinh giáo, pháp môn 

tịnh tông đều là ngài truyền cho tôi. 

Xuất gia, có hòa thƣợng thế độ, có hòa thƣợng thọ giới, có hòa thƣợng giới, có 

hòa thƣợng thế độ. Đó đều là kết duyên, là sƣ phụ lãnh vào cửa, tu hành là cá 

nhân. 

Trong  hòa  thƣợng  tôn  trọng  nhất  lớn  nhất,  gọi  là  hòa  thƣợng  truyền  pháp.  Đời 

này  của  chúng  ta  có  thể  thành  tựu  hay,  có  quan  hệ  rất  lớn  với  thân  giáo  sƣ,  có 

quan hệ không lớn với thế độ sƣ, có quan hệ cũng không lớn với truyền giới sƣ. 

Lớn nhất chính là vị thầy trực tiếp chỉ đạo chúng ta tu hành, vị thầy này lớn nhất, 

Tập 393  671 



nhà Phật gọi là pháp tử, gọi là truyền pháp. Những thƣờng thức này chúng ta đều 

cần phải biết. Phật pháp thực sự nói về sựu tu hành thành tựu của quý vị. Cho nên 

ý nghĩa xuất gia rất sâu. 

“Hựu Huyền Uẩn sƣ vân: Xuất gia tạo ác cực nan, nhƣ lục địa hành thuyền, tại 

gia khởi quá tức dị, nhƣ hải trung phiếm châu”. Đây là Huyền Uẩn pháp sƣ nói, 

vì sao? Hoàn cảnh xuất gia tốt, đạo tràng này ngƣời xƣa gọi là dựa chúng nƣơng 

chúng, thực tu thực hành trì, có thiện tri thức dẫn dắt. Ngày xƣa là nhƣ vậy, bây 

giờ thông thƣờng đạo tràng không có, vì sao? Không còn nghiên cứu kinh giáo, 

Phật giáo biến chất 180 độ. Nhất định phải hiểu, Thích Ca Mâu Ni Phật lúc còn 

tại thế, cả đời dạy học, quý vị thực sự đã hiểu, thì quý vị hiểu đƣợc, Phật pháp 

không phải là tôn giáo, là giáo dục. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  30  tuổi  giác  ngộ,  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh, 

ngài bắt đầu giáo hóa. 30 tuổi bắt đầu dạy học, 79 tuổi viên tịch. Từ khai ngộ đến 

viên tịch 49 năm, không có một ngày gián đoạn, ngài là một thầy giáo tốt, thật sự 

là một ngƣời thầy mẫu mực. Trong kinh điển, chúng ta không thấy Đức Thích ca 

Mâu  Ni  Phật  có  ngày  nào  nghĩ  ngơi.  Chúng  ta  xem  kinh  điển  của  rất  nhiều  tôn 

giáo,  có  chủ  nhật,  đƣợc  nghĩ  ngơi  một  ngày.  Còn  Đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

không có nghĩ ngơi, ngày ngày dạy học, năm hết tết đến cũng không nghĩ ngơi. 

Vậy chúng ta đã hiểu, Phật pháp ở thể gian mục đích là gì? Giáo hóa chúng sanh, 

hai chữ giáo hóa quá hay! 

Nếu nhƣ nói dạy học, dạy học là nhân không có quá. Hai chữ giáo hóa có nhân có 

quả. Giáo là dạy học, hóa là học sinh sau khi tiếp nhận giáo hóa thay đổi khí chất, 

là quả xuất hiện. Có chuyển ác thành thiện, có chuyển tà thành chánh, có chuyển 

mê  thành  ngộ,  có  chuyển  phàm  thành  thánh,  đây  là  hóa!  Cho  nên  hai  chữ  giáo 

hóa thật hay. Thế nên Phật pháp phải dùng danh từ hiện đại này để nói, nó là một 

kiểu  giáo  dục  văn  hóa  đa  nguyên,  hoặc  giả  chúng  ta  nói  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên. 

Thích Ca Mâu Ni Phật là nhà giáo dục, biểu hiện của ngài, là ngƣời làm công tác 

nghĩa vụ giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên. Ngài dạy học không thu học phí, mà 

còn giáo dục rất bình đẳng. Không phân quốc tịch, không phân chủng tộc, không 

phân tín ngƣỡng, bất kể quý vị tin tôn giáo nào quý vị đều có thể đến học. Cho 

nên trong đệ tử của Phật, có rất nhiều ngƣời truyền giáo của các tôn giáo khác 

nhau. Thậm chí đến ngƣời đứng đầu trong tôn giáo, đều bái Phật Thích Ca Mâu 

Ni làm thầy, theo Phật Thích Ca Mâu Ni học trí tuệ, nâng cao cảnh giới của mình, 

điều này chúng ta không thể không biết đƣợc. Trong Phật pháp tuyệt đối không 

672  Tập 393 



tìm thấy mê tín, bất kể việc gì, đều nói thật rõ ràng, minh bạch. Cho nên ngày xƣa 

ở trong đạo tràng, muốn làm điều ác cũng rất khó. 

Cùng một đạo lí, thế giới Cực Lạc đều là ngƣời tu hành, thế giới Cực Lạc Phật A 

Di Đà giảng kinh dạy học, không có một ngày ngừng nghĩ. Thế giới đó rất đặc 

biệt, thân chánh báo của con ngƣời là pháp tánh thân, không phải là thân máu thịt. 

Y báo của họ, cấy cối hoa cỏ, núi sông đại địa cũng là pháp tánh, thể pháp tánh, 

cõi  pháp  tánh.  Cho  nên  ở  nơi  nó  không  thấy  hiện  tƣợng  thay  đổi,  ngƣời  sống 

đƣợc một vạn tuổi vẫn trẻ, không thay đổi. Vĩnh viễn trẻ  mãi, vinh viễn không 

già, vĩnh viễn không yếu, thế giới này tuyệt vời. Ngƣời không cần ăn uống, quý 

vị  thấy  ăn  uống  của  chúng  ta  rất  rắc  rối,  thế  giới  Cực  Lạc  không  cần  ăn  uống, 

ngƣời ở thế giới Cực Lạc không cần ngủ nghĩ, thế giới Cực Lạc không có đêm 

tối, thế giới quang minh. Thân của mỗi ngƣời phóng ánh sáng, thân của chúng ta 

phóng ánh sáng, Phật cũng phóng ánh sáng, mỗi ngƣời đều phóng ánh sáng, cây 

cối hoa cỏ phóng ánh sáng, sông núi đại địa phóng ánh sáng, không có cái gì là 

không phóng ánh sáng, là thế giới quang minh. Nên không cần nhật nguyệt không 

cần đèn, vì thế việc học tập của họ không gián đoạn. 

Chúng ta ở đây không đƣợc, chúng ta ăn cơm đã gián đoạn, ngủ nghĩ cũng gián 

đoạn, nên việc học rất khó. Họ học tập không có gián đoạn, quý vị có thể tƣởng 

tƣợng đƣợc họ học nhanh thế nào. Thế nên đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, quý 

vị  muốn  khởi  một  niệm  ác,  tạo  một  việc  xấu,  không  có  cơ  hội.  Thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc tham sân si  mạn nghi không sanh khởi lên, cho dù có tập khí 

này cũng không khởi lên đƣợc. Vì sao? Con ngƣời chúng ta ở thế giới này tham 

tài, thế giới tây phƣơng Cực Lạc không ai tham tài cả, tiền tài châu báu không ai 

cần.  Đem  vàng  ròng  đến,  quý  vị  thấy  dùng  để  trải  đƣờng,  giống  đƣờng  nhựa  ở 

đây của chúng ta vậy. 

Ở đây có ngƣời nào đào vài miếng nhựa đƣờng để trong nhà làm bảo bối chăng? 

Không có, vì sao? Quá nhiều. Nên vàng ròng  ở thế giới Cực Lạc không ai cần, 

châu báu không ai cần, châu báu để làm gì? Vật liệu xây dựng, làm nhà, vật liệu 

để kiến trúc xây dựng, không ai cần. Phỉ thúy, ngọc màu xanh, trong suốt, đây là 

loại ngọc quý báu nhất, phỉ thúy của thế giới Cực Lạc là cái gì? Là mặt đất, mặt 

đất ở đó không phải là bùn đất, mà là phỉ thúy. Nói cách khác, phỉ thúy ở cỏi Ta 

Bà, ở thế giới Cực Lạc là dất cát, quý vị sẽ nghĩ sự giàu có của thế giới đó, phƣớc 

báu của thế giới đó. 

Phòng ốc để ở, tâm quý vị nghĩ nhƣ thế nào thì nó biến thành nhƣ thế ấy, không 

cần  thiết  kế,  không  cần  thi  công.  Tùy  ý  niệm  mà  hiện  ra,  không  cần  nữa  thì  nó 

Tập 393  673 



mất đi, cũng không cần đập phá, sạch sẽ không chút ô nhiễm, quý vị nói thế giới 

này đi đâu để tìm? Ở thế giới này, phòng ốc lớn tôi không dám ở, quý vị hỏi vì 

sao, tôi nói đó không phải ngƣời  ở  trong nhà  mà là nhà  ở  trong ngƣời.  Quý vị 

phải hầu hạ phòng ốc, phải quét dọn không mệt lắm sao? 

Ở thế giới này nhà ở càng nhỏ càng tốt, vì sao? Dễ dọn dẹp, vài phút đã dọn dẹp 

sạch sẽ, ở rất thỏa mái. Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc không liên quan, phòng 

nhà dù lớn cũng không cần dọn dẹp, không cần quét dọn, nhƣng không một chút 

dơ bẩn. Thế giới Cực Lạc không có việc gì cần quý vị làm, áo quần mang lâu cần 

phải thay giặt, muốn thay thì đã thay đồ mới, còn cũ thì sao? Cũ không thấy nữa. 

Không cần lo lắng gì, toàn tâm toàn lực tu đạo, đều lo học tập. Khắp biến pháp 

giới hƣ không giới, không tìm đƣợc nơi thứ hai có môi trƣờng tu học nhƣ vậy, chỉ 

có duy nhất Phật A Di Đà có, nhƣ vậy mà có thể không đi ƣ? 

Duyên  của  chúng  ta  với  Phật  A  Di  Đà  đã  rất  sâu,  sao  biết  đƣợc?  Vì  ngày  ngày 

nhớ ngài, ngày ngày nghĩ đến ngài, nhân duyên này đúng là sâu sắc. Tĩnh tâm để 

phản tỉnh sẽ biết, chúng ta niệm danh hiệu chƣ Phật Bồ Tát, danh hiệu nào niệm 

nhiều nhất? Phật A Di Đà. Chúng ta học tập kinh điển, thì kinh điển nào, khi học 

tập chúng ta dùng tâm lực và thời gian nhiều nhất? Tịnh độ ngũ kinh. Điều này 

nói rõ, duyên của chúng ta với Phật A Di Đà rất sâu. 

Ở đây chúng ta vừa mới phát tâm, thực sự nghĩ đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

là đã đăng ký ở thế giới Cực Lạc, đã đăng ký tên xong, đăng ký ở đâu? Đăng ký ở 

trên hoa sen. Trong ao bảy báu mọc một đóa sen, trên hoa sen có tên của quý vị, 

đã đăng ký, đã ghi danh. Tƣơng lai về thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật liền mang 

đóa sen này đến tiếp dẫn. Công phu niệm Phật càng chuyên cần thì hoa càng lớn. 

Cho nên thế giới Cực Lạc không thấy vật gì có sự thay đổi, chỉ có hoa sen trong 

ao bảy báu thay đổi, từ từ biến lớn lên, ánh sáng càng biến càng đẹp. Nếu thoái 

tâm không học, học pháp môn khác, đóa sen này khô chết, không còn nữa. Quý vị 

vừa động niệm là có, không động niệm liền mất đi, cho nên thế giới Cực Lạc chỉ 

thấy đƣợc thứ này có sanh có diệt, chính là hoa sen. Ngoài hoa sen ra, tất cả vạn 

sự vạn vật đều có sanh diệt. 

Ở đây Pháp sƣ nói, xuất gia tu đạo dễ, tại gia tu đạo rất khó, vì sao? Tại gia rất dễ 

tạo nghiệp, tạo nghiệp là sao? Tham sân si mạn nghi, đây là ác nghiệp. 

Xuất gia tu đạo dễ, ví nhƣ chèo thuyền trong biển. Tại gia tu phƣớc rất khó, nhƣ 

chèo  thuyền  trên  đất.  Tuy  nhiên  có  tâm  xuất  gia  mà  thân  không  xuất  gia,  thân 

xuất gia mà tâm không xuất gia. Nay thân tâm đều xuất gia, nên gọi là từ bỏ gia 

đình, xa lìa dục lạc. 

674  Tập 393 



Trông đoạn kinh văn này nói; từ bỏ gia đình, xa lìa dục lạc, là chú trọng nơi tâm, 

dục vọng phải hạ thấp. Chúng sanh rất nhiều dục vọng, từ đâu đến? Đều từ nơi 

thân,  vì  sao  vậy?  Vì  bảo  dƣỡng  thân  này,  để  giữ  gìn  thân  này,  nên  không  thể 

không vì thân này mà lo nghĩ, đây là tạo rất nhiều nghiệp. Việc này sai rồi ƣ? Nói 

thật, là đã sai, nói giả dối thì không sai. Tại sao nói thật thì sai? Họ chƣa hiểu rỏ 

đạo lí của vũ trụ nhân sinh, nếu nhƣ thật hiểu rỏ rõ thì đạo dƣỡng sanh của họ 

không cần dựa vào vật chất. Tốt hơn vật chất nhiều, đó là gì? Ý niệm! Điều này 

Phật nói nhiều rồi, hết thảy pháp từ tâm mà sanh ra. Nếu nhƣ trong tâm của quý 

vị đều là A Di Đà Phật, thân của quý vị từ từ trở thành thân kim cang bất hoại, 

nhƣng sắc tƣớng của không giống Phật A Di Đà. Thân ngài có vô lƣợng tƣớng, 

tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, chí ít có 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp sẽ hiện ra. 

Nhƣ vậy có cần dinh dƣỡng chăng? Một chút thức ăn là đủ. Quý vị xem, từ xƣa 

đến  nay,  ngƣời  tu  hành  ăn  cái  gì?  Đức  Phật  lúc  còn  tại  thế,  ngài  đi  khất  thực, 

ngƣời ta cho gì ăn nấy. Phật giáo truyền đến Trung Quốc, ngƣời xuất gia Trung 

Quốc  ăn  một  món,  canh  với  thức  ăn  lẫn  lộn.  Đó  là  trong  các  tự  viện  ngày  xƣa, 

ngày nay không còn nữa, ăn cơm qua đƣờng. 

Trai đƣờng, trai là ngày ăn một bữa, đây gọi là trai. Ăn cơm gọi là ăn tập thể, đây 

là  quy  tắc  của  Phật  môn.  Phật  môn  dung  hợp  vạn  pháp  thành  một  thể,  mặc  áo 

quần,  màu  sắc  áo  quần_Y  phục  này,  gọi  là  cà  sa.  Đây  là  màu  chính,  màu  sắc 

chính trong Phật môn, là màu sắc gì? Đỏ vàng lam trắng đen, năm loại màu sắc 

hòa thành cùng một, Ca sa này bao gồm tất cả năn màu sắc, nhằm tránh màu sắc 

của thế gian. 

Màu sắc chính của thế gian là năm màu đỏ vàng lam trắng đen. Phật không mặc, 

Phật mang tạp sắc, năm loại màu sắc nhuộm lại với nhau. Ăn cơm cũng vậy, một 

bát cơm, cơm với thức ăn hòa cùng nhau, mùi vị nhƣ thế nào? Chua ngọt đắng 

cay mặn hòa lại với nhau, trộn lẫn với nhau gọi là cà sa. Nên mặc y phục, đây là 

màu cà sa, ăn cơm là vị cà sa, chỉ một món ăn. Không có rất rất nhiều chủng loại 

bày ra ở đó, đó là pháp thế gian, cho nên ngƣời xuất gia đơn giản. 

Thầy  của  tôi  Lý  Bính  Nam  lão  cƣ  sĩ,  ngƣời  tại  gia,  không  xuất  gia,  nhƣng  ông 

sống cuộc sống của ngƣời xuất gia,  ngày ăn  một bữa.  Tôi theo ông 10 năm, tôi 

thấy rất rõ ràng, không có ai chăm sóc ông, 90 tuổi không có ai chăm, vẫn là tự 

mình nấu ăn tự mình giặc áo quần. Lúc 95 tuổi, ông mới cho phép hai ngƣời trẻ 

chăm sóc ông, chứng minh điều gì? Chứng minh thân thể của ông khỏe, tự ông có 

thể làm. Ăn cơm chỉ một cái nồi, nồi chính là bát, đem gom lại, gọi là đem gom 

lại. Quý vị thấy, là cái nồi, lƣợng không lớn, chỉ đủ ông ăn một bữa, đây là nồi. 

Tập 393  675 



Ông là ngƣời Sơn Đông Tế Nam, thích ăn bột mỳ, mỗi ngày nấu mỳ để vào một ít 

rau  xanh,  một  hai  miếng  đậu  phụ.  Từ  khi  mới  nhóm  lửa,  hạ  nồi  và  đến  khi  ăn 

xong dọn dẹp sạch sẽ, rất sạch sẽ, chỉ nữa tiếng. Không lãng phí thời gian, không 

cần nhiều bát rửa nhiều nhƣ vậy, thật phiền hà. Chỉ một cái, nồi cũng là nó, bát 

cũng là nó, thật tự tại. 

Nhƣng ông rất từ bi, không nhƣ những ngƣời trì giới khác, rất chấp trƣớc, thầy 

không hề chấp chặt. Buổi tối mời ông ăn cơm, ông đi, ông sẽ đi với quý vị. Tôi 

lúc đó cũng có chút hoài nghi, thầy bảo với tôi, ngƣời ta bây giờ công việc của họ 

bận rộn, họ chỉ có ban đêm mới có thể ngồi cùng quý vị, mới có thể đến với quý 

vị để thỉnh giáo. Nhƣ vậy nếu quý vị ban đêm không đị thì cơ hội của họ không 

còn nữa. 

Vì độ chúng sanh, phải giúp họ, ban đêm lúc mời đi ăn, thầy cũng đi, cũng sẽ ăn 

một chút ít, vui với mọi ngƣời. Nhƣng để khai thị, vì thế thầy nói nhiều, còn  ăn 

đồ ăn rất ít. Có khi, ban đêm ông có việc cần xã giao, ông mang tôi theo cùng, tôi 

ngồi một bên. Nghe ông giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ nhƣ thế nào, những 

phƣơng tiện thiện xảo đó chúng ta nên học theo. Còn món ăn tối là gì? Là lên lớp, 

là dạy học. Trong Phật pháp đây gọi là khai giới, đây không phải phá giới gọi là 

khai duyên. 

Gặp những cơ hội này, cơ hội đặt biệt quý vị không nên bỏ qua. Đừng cho rằng 

tôi phải giữ giới, tôi không thể đi, xin thông cảm cho tôi, ngƣời bây giờ làm sao 

có thể? Thông cảm tôi, thì cơ hội không còn nữa. Cho nên thầy thật sự là từ bi vô 

tận, linh hoạt không bảo thủ, không khô khan, không cố chấp chút nào. 

Nói  giới  luật  với  tôi,  giới  luật  có  khai  giá  trì  phạm,  nhất  định  phải  hiểu,  không 

hiểu là không thể trì giới, không hiểu nên cứ cố chấp vào giới điều, nhƣ vậy là sai 

rồi.  Nhƣng  chúng  ta  có  tín  tâm,  không  có  chút  hoài  nghi  nào,  thân  tâm  mạnh 

khỏe, một ngày ăn một bữa, ăn gì cũng đƣợc. Khất thực, ngƣời ta cho cái gì ăn 

cái đó, không có phân biệt không có chấp trƣớc, nên ông không có bệnh. Lúc tâm 

đƣợc thanh tịnh, tất cả những đồ ăn không sạch để trƣớc mặt quý vị, ý niệm của 

quý  vị  biến  nó  thành  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh,  làm  sao  có  thể  tiếp  nhận  ô 

nhiễm? Đều biến thành thanh tịnh, cho nên tôi có thể lĩnh hội đƣợc. 

Đức Thích Ca Mâu Ni Phật, đi khất thực dọc đƣờng, ngƣời ta cúng dƣờng ngài, 

đó đều là đề hồ thƣợng phẩm mùi vị tốt nhất, vì sao? Đến miệng của ngài thì đã 

thay đổi, liền biến thành bồ đề thƣợng vị. Cảnh tùy tâm chuyển, thức ăn là cảnh 

giới, vào đến miệng lập tức chuyển biến. Tôi biết đạo lí này, cho nên đối với việc 

này không hề nghi ngại, vì thế cuộc sống tùy duyên thật tự tại. 

676  Tập 393 



Nhất định phải bắt bẻ thì thật đau khổ, rất nhọc lòng, nhƣ vậy tâm không thanh 

tịnh, tùy duyên, tâm liền thanh tịnh. Cho nên thanh tịnh này gọi là diệu dụng, tùy 

duyên  diệu  dụng,  chính  là  nó  không  chƣớng  ngại  tâm  thanh  tịnh  của  quý  vị. 

Không  những  không  chƣớng  ngại  mà  còn  thành  tựu  tâm  thanh  tịnh  của  quý  vị, 

đạo lí này thật sâu. 

“Hết thảy chúng sanh do khát ái vậy (nhất thiết chúng sanh do ái khá cố)”. Khát 

là thí dụ, giống nhƣ chúng ta khát đang muốn uống nƣớc, khuyết điểm này là cái 

gì? Đây chính là một chữ ái. Chúng sanh có ái, cho nên có thân, đầu tiên yêubản 

thân mình, từ trong đây bắt đầu khởi lên rất nhiều phiền não. “Vì có thân này nên 

có cõi nƣớc(Do huyễn thân cố, nhân hữu quốc độ)”, mới có môi trƣờng y báo. 

Điều này trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán nói rất rõ: “hiển nhất thể, khởi nhị 

dụn)”. Tôi từ đâu đến? Tôi đến từ ái dục. Quý vị thấy một niệm bất giác đầu tiên, 

một niệm bất giác này không có nguyên nhân, nên gọi là vô thỉ vô minh. Vô thỉ là 

gì? Không có bắt đầu, không có quá khứ, không có vị lai, một niệm lúc đó. 

Một  niệm  lúc  này  chúng  ta  cũng  đã  làm  rõ  rồi.  Di  Lạc  Bồ  Tát  đã  nói:  môt  cái 

búng tay có 32 ức trăm nghìn niệm, tức là một trên 32 ức trăm ngàn niệm là một 

gảy mống tay. Đó gọi là một niệm, gọi là một niệm ngay lúc đó. Một niệm đó bất 

giác liền xuất hiện vô minh. Vô minh là gì? A Lại Da, A Lại Da là chủ tạo vật. 

Thân thể của  chúng ta, hƣ không pháp giới đều là A  Lại Da biến  ra. Hƣ không 

pháp  giới  và  chính  mình  vốn  là  cùng  một  thể,  vĩnh  viễn  là  một  thể.  Do  vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc, nên cho rằng không phải một thể, sai rồi. Phật Bồ Tát 

biết  là  một  thể,  cho  nên  từ  một  thể  khởi  hai  dụng,  ở  đây  biết  đƣợc  phàm  phu 

chính là vì ái, chánh báo chính là Mạt Na Thức. Trong Mạt Na Thức Phật bảo với 

chúng ta “tứ đại phiền não thƣờng tƣơng tùy”, gọi là vô thỉ vô minh. 

Thứ nhất thân kiến, ngã kiến, chấp trƣớc, không có tôi, chấp trƣớc có cái tôi, nhƣ 

vậy là sai, ngã kiến. Thứ hai ngã ái, ngã ái là tham. Ngã mạn, chúng ta ngạo mạn, 

ngạo mạn là sân nhuế. Ngã si, là ngu si, quý vị thấy tham sân si, bốn đại phiền 

não thƣờng tƣơng tùy. Đồng thời cùng khởi lên,  Khởi lên cùng một lúc với ngã 

kiến, đây chính là A Lại Da Thức. A Lại Da Thức chúng sanh không biết, chấp 

trƣớc A Lại Da Thức là ngã. Vì có cái chấp trƣớc này, nó liền hiện một huyễn 

thân, thân này là cái gì? Hiện tƣợng vật chất, tƣớng phần của Mạt Na Thức. Ngã, 

tham sân si là kiến phần của Mạt Na Thức, tự thể của Mạt Na Thức là tự chứng 

phần, tự tánh của tự chứng phầnlà nghiệp tƣớng của A Lại Da. Đây là nói rõ thân 

tâm quốc độ từ đâu mà có. 

Tập 393  677 



Quý  vị  thực  sự  hiểu  rõ,  minh  bạch  “xả  gia  khí  dục,  ái  khát  tịnh  cố”,  tịnh  này 

chính  là  chuyển  A  Lại  Da  thành  đại  viên  cảnh  trí,  chuyển  Mạt  Na  thành  bình 

đẳng tính trí, chuyển thức thứ sáu thành diệu quan sát trí, chuyển năm thức trƣớc 

thành thành sở tác trí. Chuyển thức thành trí, đây là khai ngộ, đây chính gọi là đại 

triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Vừa  chuyển  thì  thân  liền  thanh  tịnh,  quốc  độ 

cũng đã thanh tịnh, cảnh tùy tâm chuyển. 

Tâm là chủ tể, tâm là năng sanh năng hiện, cảnh giới là sở sanh sở hiện. Chúng ta 

hiểu  đƣợc  đạo  lí  này  cố  gắng  để  dụng  tâm,  thì  tự  nhiên  có  thể  chuyển  đƣợc. 

Chúng  ta  có  thể  sống  giống  nhƣ  Phật  Bồ  Tát,  cuộc  sống  nhƣ  vậy  thực  sự  hạnh 

phúc  mỹ  mãn,  không  cần  sống  cuộc  sống  đau  khổ  của  nhân  gian.  Bây  giờ  tuy 

không  thể  hoàn  toàn  chuyển  nhƣng vẫn  giống  đƣợc  vài  phần,  vậy  chúng  ta  học 

phật  không  phải  đã  lãng  phí,  học  Phật  có  tiến  bộ  rồi,  học  Phật  biểu  hiện  ở  bên 

ngoài, thực là vô lƣợng pháp hỷ, vô lƣợng hỷ lạc. 

“Đại Bát Nhã Kinh vân: Bồ Tát Ma Ha Tát, chí tánh háo du chƣ Phật quốc độ, 

ƣng viễn ly cƣ gia. Cố tri xuất gia vi Tịnh độ chánh nhân, dĩ viễn ly bất tịnh cố”. 

Bồ Tát,  Ma Ha Tát là đại Bồ  Tát, trong câu  này phạm  vi bao quát rất  rộng. Từ 

thập  tín  vị  đến  thập  hồi  hƣớng  đều  xƣng  Bồ  Tát,  40  vị  thứ.  Thâp  tín,  Thập  trú, 

thập hạnh, thập hồi hƣớng đều xƣng Bồ Tát. Thập địa và Đẳng Giác gọi là Ma Ha 

Tát, cho nên trong danh hiệu này có 51 vị thứ, Bồ Tát Ma Ha Tát. 

Họ thích vân du các cõi nƣớc Phật, thích đến mỗi một cõi nƣớc Phật để học tập, 

Phật môn gọi là tham học. Cõi nƣớc chƣ Phật họ đều có năng lực để đi, đi cúng 

Phật, cúng Phật là tu phƣớc, đi nghe kinh nghe pháp là học trí tuệ, phƣợc tuệ song 

tu, đây chính là sự nghiệp của Bồ Tát. Sau khi tu thành giáo họ hóa chúng sanh, 

lúc đang tu học cũng có giáo hóa chúng sanh, gặp đƣợc có duyên thì họ độ. Mà 

những vị Bồ Tát này, đều có năng lực thân phận, đều có năng lực hóa thân. Có 

thể hóa vô lƣợng vô biên thân. Nên cần phải rời xa cƣ gia, điều này phải chú ý 

đến, chính là rời bỏ bất tịnh. Cƣ gia nên dùng ý nghĩa là bất tịnh, rất viên mãn, rời 

bỏ  tất  cả  nhiễm  trƣớc.  Đại  thừa  kinh  giáo  thƣờng  dạy:  rời  bỏ  phân  biệt  chấp 

trƣớc, thật sự làm đƣợc không phân biệt, không chấp trƣớc, vậy là đúng rồi. 

“Cố tri xuất gia vi Tịnh độ chánh nhân, dĩ viễn ly bất tịnh”, chú trọng ở câu sau, 

viễn ly bất tịnh, đây là nguyên nhân chính của Tịnh độ, cũng chính là điều kiện 

quan trọng nhất để vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

“Đƣờng Hải Đông Nguyên Hiểu sƣ, ƣ Du Tâm An Lạc Đạo viết: Vô Lƣợng Thọ 

Kinh, thuyết tam bối nhân. Thƣợng bối chi trung thuyết hữu ngũ cú”. Hải Đông 

thời nhà Đƣờng, bây giờ là Hàn Quốc, Cao Ly (Triều Tiên). Nguyên Hiểu pháp 

678  Tập 393 



sƣ, ngƣời Hàn Quốc, ngài du học ở Trung Quốc thân cận Thiện Đạo đại sƣ. Sau 

khi về nƣớc đem Tịnh độ tông truyền đến Hàn Quốc, là sơ tổ tịnh tông của Hàn 

Quốc. 

Du Tâm An Lạc Đạo, bộ sách này là trƣớc tác của ngài, trong sách này ngài viết: 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nói  nhân  của  tam  bối.  Trong  thƣợng  bối  nói  có năm  câu: 

Thứ nhất: từ bỏ gia đình xa lìa dục lạc để làm sa môn, ở đây hiển bày ra phƣơng 

tiện  chánh  nhân,  chú  trọng  ở  phƣơng  tiện.  Thực  sự  ở  thời  đại  đó,  chúng  ta  biết 

đƣợc thời đại Tùy Đƣờng là thời kỳ hoàng kim của Phật giáo Trung Quốc. Đƣờng 

Thái Tông hoàng đế với mấy vị cao tông sau này, cho đến Võ Tắc Thiên, trung 

tông, đều là hộ trì Phật pháp. Trong lịch sử Trung Quốc, Phật giáo thời đại này là 

hƣng thịnh nhất, họ hộ pháp rất đắc lực. 

Đạo tràng lúc đó tốt, chân tu. Mƣời tông phái Phật giáo Trung Quốc, đều trƣớc 

sau thành lập vào thời đại đó. Tám tông của đại thừa, hai tông của tiểu thừa, đều 

có tổ sƣ đại đức chỉ đạo, ngƣời thành tựu quá nhiều, lúc đó xuất gia tu đạo thật sự 

là tốt. 

Hai là: phát tâm bồ đề, là minh chánh nhân. Quý vị thấy, xuất gia tìm đƣợc một 

môi trƣờng tu học tốt, đây là phƣơng tiện. Có phƣơng tiện tốt tâm bồ đề mới chân 

chính phát ra đƣợc, tâm bồ đề. Những gì chúng ta nói dễ hiểu hơn so với tổ sƣ đại 

đức ngày xƣa, bồ đề tâm là chân tâm, chân tâm chính là chân thành. Ấn Quang 

đại sự ngài thƣờng nói thành kính, một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, 

mƣời  phần  thành  kính  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích,  không  có  tâm  thành  kính,  Phật 

đến dạy quý vị, quý vị cũng không đƣợc lợi ích, vì sao? Không tƣơng ƣng. Âm 

thanh văn tự của chƣ Phật Bồ Tát, đều là từ trong tự tánh chảy ra, chân tâm lƣu 

lộ. Quý vị không phải chân tâm, không tƣơng ƣng. Quý vị nghe xong giải thích ý 

nghĩa sai, đây không phải ý nghĩa của Phật là ý nghĩa của chính quý vị. Nếu là 

chân tâm, quý vị thật hiểu đƣợc ý nghĩa của Phật, thật hiểu đƣợc ý nghĩa của Phật 

thì quý vị khai ngộ rồi. Nghe kinh một lần là đại triệt đại ngộ. 

Cũng là ở thời nhà Đƣờng, Huệ Năng đại sƣ đã làm một tấm gƣơng cho chúng ta, 

chúng ta đọc kinh một nghìn lần không khai ngộ, nghe mấy trăm lần cũng không 

khai  ngộ,  là  nguyên  nhân nào?  Không  dùng  chân  tâm.  Nhƣng  vì  sao  Huệ  Năng 

đại sƣ không biết chữ, chƣa từng đến giảng đƣờng ngày nào, cũng chƣa từng đến 

thiền đƣờng ngày nào, một ngày cũng chƣa từng đến. Ngũ tổ Hoằng Nhẫn phân 

phối công việc cho ngài, là ở trong nhà bếp xay gạo chẻ củi, ngài là tiều phu làm 

nghề củ của mình. Cho nên ngài ở Hoàng Mai đã tám tháng, chƣa từng đến giảng 

đƣờng, chƣa từng đến thiền đƣờng. 

Tập 393  679 



Ở  trên  thực  tế  mà  nói,  ngài  là  một  nghĩa  công  trong  chùa,  thân  phận  nhƣ  vậy, 

nhƣng sau cùng Ngũ Tổ truyền y bát cho ngài, đây là việc ngoài dự liệu của mọi 

ngƣời. Chỉ là một ngày sau cùng đó Ngũ Tổ gọi gặp ngài, canh ba nữa đêm, ở 

trong phòng của phƣơng trƣợng, không có ai nghe đƣợc, không có ai biết đƣợc, 

nói đại ý Kinh Kim Cang với ngài. Chúng ta dự nhiều nhất là khoảng hơn hai giờ 

đồng hồ, giảng đến “ƣng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”. Khoảng một phần ba, cũng 

có lẽ còn chƣa đến, thì ngài đại triệt đại ngộ, ngài đã hiểu rõ, y bát của Ngũ Tổ 

đem truyền cho ngài, vì sao? 

Ngũ Tổ giảng Kinh Kim Cang cho ngài là chân tâm lƣu lộ, Huệ Năng đại sƣ nghe 

kinh là thành kính để nghe, tôi thƣờng nói vạn phần thành kính thì quý vị đƣợc 

vạn phần lợi ích. Ấn Tổ nói: một phần thành kính đƣợc  một phần lợi ích, mƣời 

phần thành kính không phải đã đƣợc mƣời phần lợi ích rồi sao? Trăm phần thành 

kính đƣợc trăm phần lợi ích, nghìn phần thành kính đƣợc nghìn phần lợi ích, vạn 

phần thành kính ngài  đạt đƣợc tối đa, Huệ Năng đại sƣ là  đạt đƣợc tối  đa. Vừa 

nghe thì thế nào? Đã thành Phật, thực sự đã minh tâm kiến tánh. 

Liền đem nghe kinh tâm đắc trình bày với thầy, trình bày cho ngũ tổ Hoằng Nhẫn 

5 câu: Nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh. Nào ngờ tự tánh vốn không sanh diệt. 

Nào ngờ tự tánh bốn tự đầy đủ. Nào ngờ tự tánh vốn không dao động. Nào ngờ tự 

tánh năng sanh vạn pháp. 

Nói đến ở đây, lão hòa thƣợng nói, đƣợc rồi, không cần nói nữa, truyền y bát cho 

ngài bảo ngài nhanh chóng rời đi. Vì sao vậy? Sợ ngƣời khác đố kị, ngƣời khác sẽ 

hại ngài, bảo ngài lẫn tránh đi. Lẫn tránh ở trong đội thợ săn 15 năm, đại khái bên 

ngoài đã việc này quên hết rồi, 15 năm, quên hết rồi, ngài liềnxuất hiện. Thiền 

tông lớn mạnh lên rất nhiều, đây là gì? Vạn phần tôn kính, một chút cũng không 

thiệt thòi, chúng ta ngày nay nghe kinh học giáo lí không có tâm cung kính nhiều 

nhƣ vậy. Cho nên đọc kinh đều đã hiểu sai ý nghĩa của kinh, không phải ý nghĩa 

của  Phật  là  ý  nghĩa  của  mình.  Nghe  kinh  cũng  vậy,  không  nghe  đƣợc  cái  thật 

chất, tất cả đều là ý nghĩa của  mình đang giải thích giáo huấn của Phật Bồ Tát, 

đều đã làm sai. 

Ngày nay khó khăn nhất của Phật giáo, khó ở chổ nào? khó ở chỗ không có tâm 

cung kính, không có tâm cung kính Phật Bồ Tát đến dạy cũng dạy không đƣợc, 

khó ở chổ này. Lúc xƣa có một chút tâm cung kính, đó là cái gì? Từ nhỏ dạy dỗ 

mà có. Thời đại của tôi, nhờ đƣợc chút ánh sáng, đƣợc chút ánh sáng là gì? Sinh 

ra ở nông thôn, nếu nhƣ sinh ra ở đô thị thì cũng không có, thành kính này không 

học  đƣợc  nữa.  Nhƣng  ở  nông  thôn,  nông  thôn  còn  rất  cổ  hủ,  quý  vị  có  một  số 

680  Tập 393 



ngƣời từ nông thôn đến, quê hƣơng chúng tôi là nơi khởi nguồn của phái Đồng 

Thành, cho nên ở hai triều đại Minh Thanh văn phong rất thạnh. Trẻ con ở nông 

thôn đều đi học, tƣ thục, quên hƣơng chúng tôi tƣ thục rất nhiều. 

Tôi 6,7 tuổi đã đi học tƣ thục, tôi nhớ thời gian rất ngắn, đại khái chỉ có một năm, 

thì đổi thành trƣờng học ngắn hạn, do chính phủ tổ chức. Giáo trình trong trƣờng 

học ngắn hạn, không còn học cổ thƣ, đổi thành cái gì mà con chó kiêu, con mèo 

nhảy,  đổi  thành  giáo  trình  nhƣ  vậy,  thực  sự  hỏng  rồi.  Nhƣng  cũng  may  là  còn 

chút ấn tƣợng, đối với cha mẹ không có không hiếu thuận, đối với anh em không 

có không thƣơng yêu, đối với tôn trƣởng không có không cung kính, đây là chúng 

tôi từ nhở dƣỡng thành. 

Tôi  học  tƣ  thục,  tƣ  thục  tuy  không  lớn,  ở  từ  đƣờng,  trong  nhà  bà  con  của  tôi, 

Vƣơng  Thị  tông  từ,  bây  giờ  từ  đƣờng  cũng  không  còn  nữa.  Ngày  vào  tƣ  thục 

đƣợc bái thầy, Cha tôi mang theo lễ vậy cúng dƣờng thầy, ngƣời nông thôn, mang 

một  chút lễ vật, vào học đƣờng, ở đại điện. Đại điện đó trên thực tế là đại điện 

của tế lễ tổ tiên, trong đó cúng một bài vị, mấy chữ đó tôi đọc đƣợc: “đại thành 

chí thánh tiên sƣ chi thần vị”, một bài vị rất lớn cúng ở trong đó. Cha tôi ở phía 

trƣớc, tôi theo sau, thầy giáo ngồi ở bên cạnh, bạn học đứng ở hai bên. Cha tôi 

dẫn tôi đối với Khổng Lão Phu Tƣ hành lễ ba quỳ chín lạy, hành đại lễ. 

Sau khi bái xong mời thầy giáo lên ngồi, thầy giáo ngồi ở dƣới bài vị của Khổng 

Phu  Tử.  Cha  tôi  dẫn  tôi  hƣớng  về  thầy  giáo  hành  lễ  ba  quỳ  chín  lạy,  chúng  tôi 

mới hiểu đƣợc tôn sƣ trọng đạo, cha tôi đối với thầy giáo quỳ ở dƣới đất ba quỳ 

chín  lạy.  Dám  không  nghe  lời  thầy  không?  Không dám  không  nghe,  đây  là  cha 

với thầy giáo trình diễn, dạy cái gì? Dạy chúng ta tôn sƣ trọng đạo, tôn sƣ trọng 

đạo  học  đƣợc  từ  đây,  không  phải  giảng  cho  chúng  ta  nghe.  Thầy  giáo  với  cha 

trình diễn cho chúng tôi xem, bạn bè đứng hai bên, xem lễ. Mỗi học sinh lúc đi 

vào đều hành đại lễ nhƣ vậy, cho nên chúng tôi tôn kính đối với thầy giáo, suốt 

đời đều không thể quên đƣợc. 

Đời này tôi học Phật, đƣợc sự chiếu cố của chƣ vị giáo sƣ, đích thực rất lợi ích. 

Một lần ở từ đƣờng đó lễ bái ba quỳ chín lạy, chính là sự việc này, nếu nhƣ đối 

với thầy giáo không có tâm cung kính này, thầy giáo làm sao có thể chiếu cố quý 

vị? Đâu có đạo lí này? Là điều không thể. 

Tôi với Phƣơng Đông Mỹ tiên sinh không quen biết, không ai giới thiệu, chỉ nghe 

nói  ông  là  ngƣời  Đồng  Thành,  Đồng  Thành  cách  nhà  tôi  không  xa,  là  đồng 

hƣơng. Không quen, rất mạo muội viết một bức thƣ gửi ông, nhƣng thƣ của tôi là 

Tập 393  681 



viết bằng thể văn cổ, dùng bút long viết chữ khải chân phƣơng, cung cung kính 

kính. 

Thầy giáo nhận đƣợc thƣ của tôi, một tuần thì hồi âm hẹn tôi gặp ở nhà ông, tôi 

đến nhà của ông, đƣơng nhiên lễ phép cũng rất chu đáo. Ông xem cái gì? Ông 

xem cái này, chúng tôi sau này từ từ đã hiểu đƣợc, thái độ cung kính này của học 

sinh đối với thầy quá ít, có thể ông không thấy đƣợc, thấy đƣợc một mình tôi, thì 

đã làm bảo bối, đã đặt biệt chiếu cố. Tôi viết thƣ cầu mong, chỉ là hy vọng có thể 

đến trƣờng nghe bài giảng của ông, chỉ vậy mà thôi. 

Ông không để tôi đến trƣờng học, mở lớp ở trong nhà, mỗi ngày chủ nhật, hai giờ 

đồng hồ, học sinh chỉ một mình tôi, một thầy một trò. Mỗi tuần hai giờ học, tôi đã 

học đƣợc nhƣ vậy. Ông vì sao phải bỏ ra thời gian, đặt biệt bỏ ra thời gian để dạy 

tôi? Thành kính, tôn sƣ trọng đạo. Tôi muốn học, hiếu học, không làm tôi mãn 

nguyện, nhƣ vậy ông có lỗi với tôi. Phàm là ngƣời thật sự có học thuật, đều hy 

vọng có truyền nhân truyền thừa đạo nghiệp của minh. 

Ngƣời xƣa thƣờng nói: “bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại (bất hiếu có ba, vô hậu 

lớn nhất)”, làm thầy giáo không có ngƣời truyền thừa là thất bại. Một đời không 

tìm đƣợc học sinh truyền thừa, vậy làm thế nào? Viết sách, dùng chữ nghĩa truyền 

đi, hi vọng hậu nhân có duyên có thể đọc đƣợc sách của họ, là nguyên nhân nhƣ 

vậy. 

Tôi gặp Chƣơng Gia đại sƣ, đó là có ngƣời giới thiệu. Chƣơng Gia đại sƣ hẹn với 

tôi một tuần một lần, giống nhƣ Phƣơng Đông Mỹ tiên sinh vậy, hai giờ đồng hồ. 

Tôi theo Chƣơng Gia đại sƣ ba năm, sau khi đại sƣ viên tịch,  một năm  sau tôi 

quen thầy Lý. 

Thầy Lý, là Chu Kính Vũ lão cƣ sĩ giới thiệu, tôi theo ông 10 năm, học kinh giáo, 

học đại thừa. Đặt biệt chiếu cố không có gìkhác, chính là sáu, bảy tuổi ở từ đƣờng 

thấy cha mẹ đem tôi lạy ba lạy, là học đƣợc từ đó, một đời vĩnh viễn không thể 

quên đƣợc. Nếu nhƣ không có duyên này, nhiều nhất thì thầy giáo nói, đƣợc thôi! 

Tôi lên lớp em đến dự thính cũng đƣợc, chứ không đơn độc dạy cho quý vị. Cho 

nên tất cả pháp từ trong cung kính cầu đƣợc, quý vị có thể đƣợc bao nhiêu chính 

là xem quý vị có bao nhiêu tâm cung kính, đây là điều tất nhiên. Không có tâm 

cung kính Phật Bồ Tát giảng kinh nói pháp cho quý vị, quý vị cũng không nghe 

đƣợc, cũng không nghe hiểu. Biểu hiện cung kính chƣa đủ, không đạt đƣợc gì, 

phải chân thành. Đây là chân thành của tâm bồ đề, chính là chánh nhân. 

Thứ ba: chuyên niệm Phật này, đây là nói tu quán, làm thật. Quán là gì? Nói nhƣ 

hiện  nay  chính  là  quan  niệm,  quý  vị  có  rất  nhiều  quan  niệm  sai  lầm,  đem  quan 

682  Tập 393 



niệm sai lầm sửa cho đúng đây gọi là tu quán. Nhƣ vậy mọi ngƣời đã dễ hiểu, xã 

hội ngày nay rất rắc rối, rắc rối ở chổ nào? Quan niệm sai lầm phổ biến, coi quan 

niệm sai lầm cho là đúng, ngƣợc lại cho quan niệm đúng đắn cho là sai lầm. Điều 

này rắc rối quá lớn, điều này đã dẫn đến thiên tai. Còn đối với mình mà nói, mang 

theo bệnh tật, thân tâm không khỏe mạnh. Đối với hoàn cảnh để nói là mang theo 

tai nạn. Ngƣời học Phật này hiểu điều này, đặt biệt là học đại thừa, cảnh tùy tâm 

chuyển, núi sông đại địa là tùy theo ý nghĩ của chúng ta mà chuyển. Ý nghĩ của 

chúng  ta  tốt,  thì  núi  sông  đại  địa  tốt,  ý  nghĩ  không  tốt,  thì  khuyết  điểm  của  núi 

sông đại địa liền hiện ra. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm bảo với chúng ta, tâm tham, tâm tham nặng, xã hội đại 

chúng đều tham tâm, nên chiêu cảm lấy thủy tai. Sân nhuế chiêu cảm lấy hỏa tai, 

núi  lửa  phun  trào,  trái  đất  nóng  dần  lên.  Ngu  si  cảm  đƣợc  phong  tai,  ngạo  mạn 

cảm đƣợc là động đất, hoài nghi cảm đƣợc là đại địa lỏng lẻo không kiên cố. Núi 

sẽ đổ xuống, mặt đất sẽ chìm xuống, đây là hoài nghi. Những tai hại do hoài nghi 

chiêu cảm ra, không thể xem nhẹ nó rất nghiêm trọng, điều này chúng ta không 

thể không biết. 

Tín tâm kiên định, đại địa sẽ kiên cố, thì sẽ không xảy ra sự cố. Ngƣời ngày nay 

không có tín tâm, cho nên vấn đề đã bày ra. Quý vị thực sự siêng năng học tập và 

nghiên cứu Phật pháp đại thừa, quý vị biết xã hội ngày nay vì sao biến thành nhƣ 

vậy? Dùng cách nào đế cải sửa nó? Đƣợc, có phƣơng pháp, không phải không có 

cách. 

Phật từ lâu đã nói qua: trừ bỏ tham sân si, siêng tu giới định tuệ, thì vấn đề đã giải 

quyết đƣợc. Câu này là một câu năm chữ, chúng ta nên hiểu đƣợc “siêng tu giới 

định tuệ”, giới định tuệ là sửa đổi tất cả quan niệm không tốt. “Trừ bỏ tham sân 

si” phía sau tham sân si còn có mạn, nghi, tất cả đều trừ bỏ. Thân tâm của chúng 

ta hồi phục lại bình thƣờng, núi sông đại địa cũng hồi phục lại bình thƣờng, bình 

thƣờng là khỏe mạnh nhất, bình thƣờng không có bệnh tật. 

Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học đến chỗ này. 

 



 

Tập 393  683 



Tập 394 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Giảng ngày:4.5.2011 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hong Kong 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  xin  an  tọa.  Mời  quý  vị  xem  "Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải" trang 489, chúng ta bắt đầu xem từ hàng thứ hai:  

“Đƣờng Hải Đông Nguyên Hiểu sƣ ƣ Du Tâm An Lạc Đạo viết: Vô Lƣợng Thọ 

Kinh, thuyết tâm bối nhân. Thƣợng bối chi trung thuyết hữu ngũ câu. Nhất giả xã 

gia  ly  dục  nhi  tác  sa  môn,  thử  hiển  phát  khởi  chánh  nhân  phƣơng  tiện.  Nhị  giả 

phát bồ đề tâm, thị minh chánh nhân”. Buổi học trƣớc chúng ta học đến chổ này. 


Chúng ta xem tiếp dƣới đây: 

“Tam giả chuyên tâm niệm bỉ Phật, thị minh tu quán”. “Quán” này tức là niệm, 

thông thƣờng chúng ta nói là quan niệm, quan niệm của phàm phu lục đạo chúng 

ta  đã  sai.Thấy  sai,  niệm  cũng  sai,  trong  quan  niệm  đều  không  biết  đƣợc  thật 

tƣớng của các pháp, không hiểu đƣợc chân tƣớng của tất cả các pháp. Quan niệm 

sai  lầm  đầu  tiên,  là  chấp  trƣớc  thân  này  là  ta,  từ  chổ  sai  này  nên  sai  đến  cuối 

cùng, tất cả đều sai. 

Ở trong kinh luận, đâu đâu Phật cũng dạy chúng ta, thân này không phải là ta, tu 

hành phải bắt đầu từ sự phá chấp. Nếu thật sự hiểu đƣợc thân này không phải là 

ta,  cũng  chính  là  thật  sự  hiểu  đƣợc  thân  này  không  phải  là  ta,  thì  chúng  ta  sẽ 

không  vì  thân  này  mà  tạo  vô  lƣợng  vô  biên  tội  nghiệp,  để  chiêu  cảm  khổ  báo 

trong địa ngục tam đồ, thật là oan uổng. Chúng ta không thể trách ngƣời khác, mà 

là trách quan niệm sai lầm của chúng ta, cho nên phải sửa đổi quan niệm này lại. 

Phải tin lời Phật dạy là đúng, nhất định không đƣợc hoài nghi Phật Bồ Tát, hoài 

nghi kinh điển, hoài nghi là chúng ta đã sai lầm rất lớn. 

Nhƣng  chúng  ta  xem  thử  thế  gian  này,  xem  thử  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  ai 

không chấp trƣớc thân này là ta? Tất cả đều chấp trƣớc nhƣ vậy. Bây giờ chúng ta 

đã biết hoàn toàn sai, nếu họ sửa đổi lại quan niệm này, thì họ không ở trong lục 

đạo, thì họ đã vƣợt thoát lục đạo. Sở dĩ rơi vào trong lục đạo, là do sự sai lầm 

này, điều này chúng ta không thể không biết,  không đƣợc không biết đƣợc. 

Thân là gì? thân là sở hữu của ta,  ví nhƣ nói  là  của ta, là  sở hữu  của ta, không 

phải là ta. Nhƣ áo quần, mọi ngƣời đều biết áo quần không phải là ta, áo quần là 

của ta, áo quần của ta, áo quần không phải là ta. Thân này có sanh tử, quý vị phải 

684  Tập 394 



biết, ta không có sanh tử, cái gì gọi là ta? Rất nhiều ngƣời cho rằng linh hồn là ta, 

linh hồn không chết, thân chết rồi, nhƣng linh hồn vẫn còn. 

Quý  vị  thử  xem  trong  quyển  sách  này  viết,  Khởi  Tát  Quân  Đoàn  Đông  Chánh 

Trung Quốc Chi Mê, đây là một quân đội cổ La Mã, rất hùng mạnh, có hơn 10 

vạn ngƣời, tất cả đều chết ở Trung Quốc. 2 ngàn 1 trăm năm trƣớc, linh hồn của 

họ bây giờ vẫn còn rất vất vƣởng, đã nhập vào một phụ nữ ở Cam Túc, họ đem 

câu chuyện 2 ngàn 1 trăm năm trƣớc, kể ra rất rõ ràng, rất ràng mạch, họ không 

chết. Hiện tại bản  thân họ đã biết sai rồi, thật sự sai  rồi, họ  chịu quá nhiều khổ 

nạn, làm du hồn trong quỷ đạo, tức là cô hồn dã quỷ, không có nơi nƣơng tựa, lƣu 

lạc khắp nơi, không có gì để ăn.  Trong bộ sách này viết rất hay,  cuối cùng gặp 

đƣợc một vị Bồ Tát đến giúp đở họ, chúng tôi nghĩ rằng vị Bồ Tát này chắc là 

hóa thân của Bồ Tát Quan Thế Âm. Bây giờ nhóm quỷ này đều học Phật, nghe 

nói một số ngƣời đƣợc vãng sanh về thế giới Cực Lạc, họ niệm Phật, biết đƣợc 

pháp môn Tịnh Độ, biết đƣợc Phật A Di Đà. 

Linh hồn có phải  là ta  chăng? Trong kinh Phật dạy  rằng, linh hồn là  một cái ta 

điên đảo mê hoặc, không thể nói nó không phải là ta, nhƣng nó bị mê hoặc, nó 

không có trí huệ. Có trí huệ thì sẽ không mê hoặc, thì sẽ không đầu thai vào trong 

lục đạo, rồi làm chuyện oan oan tƣơng báo, không làm những chuyện ngu ngốc 

nhƣ vậy. Trong Phật pháp nói linh tánh là ta. Linh hồn đã giác ngộ, thì không gọi 

là linh hồn nữa, mà gọi là linh tánh, linh tánh là ta, linh tánh bất sanh bất diệt. 

Đại sƣ Huệ Năng minh tâm kiến tánh, tánh đó hình dạng nhƣ thế nào? Ngài trình 

với  hòa  thƣợng  Hoằng  Nhẫn  rằng,  thứ  nhất,  tánh  là  thanh  tịnh,  xƣa  nay  không 

nhiễm ô, vĩnh viễn không ô nhiễm. 

Hôm nay chúng ta nói nhiểm ô, ở sau kinh Phật có chữ “nhiểm ô ý”, tức là nói A 

lại da, Mạt na, ý thức đều có nhiểm ô, linh tánh không nhiểm ô. Linh tánh là chân 

tâm, là cái ta chân thật. A lại da là giả, là vọng tâm, là cái ta giả chứ không phải 

cái ta chân thật, cho nên quan niệm này rất quan trọng. 

Bây giờ chúng ta phải trở về với chánh niệm, tìm ra cái ta chân thật, phải dùng 

phƣơng pháp gì? phƣơng pháp của Tịnh tông vô cùng mầu nhiệm, là chuyên niệm 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là ai? Trong kinh nói, ở thế giới Tây phƣơng có một 

đức Phật, gọi là Phật A Di Đà. Có phải là thật chăng? Là thật, chắc chắn không 

phải là giả. Nếu từ trên lý mà nói, từ tự tánh mà nói, thì Phật A Di Đà chính là ta, 

ta  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Câu  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà  này  hoàn  toàn  là  tiếng 

Phạn_ tiếng Ấn Độ. Nếu dịch thành tiếng Trung Quốc, thì quý vị đã hiểu rõ rồi, A 

dịch là vô, Di Dà dịch là lƣợng, Phật dịch là giác, hoàn toàn chiếu theo chữ Trung 

Tập 394  685 



Quốc để dịch, danh hiệu này nghĩa là Vô Lƣợng Giác, Vô Lƣợng Giác là gì? Vô 

Lƣợng Giác là tự tánh. 

Trong kinh Pháp Hoa Thế Tôn dạy chúng ta rằng: Hết thay chúng sanh đều có trí 

tuệ  đức  tƣớng  của  Nhƣ  Lai,  đó  là  Vô  Lƣợng  Giác.  Nói  cách  khác,  tất  cả  thông 

hiệu của chƣ Phật, danh hiệu chung của chƣ Phật gọi là Phật A Di Đà. Không có 

đức Phật nào không phải là Phật A Di Đà, là Vô Lƣợng Giác! Chúng ta cũng là 

Vô Lƣợng Giác, hiện tại chúng ta bị mê mờ, chúng ta là Phật A Di Đà mê hoặc 

điên đảo. Ở thế giới Tây phƣơng Cực Lạc là Phật A Di Đà giác ngộ, là một không 

phải là hai, chúng sanh và Phật không hai, tánh tƣớng nhất thể, đây là nói thật với 

quý  vị,  không  chút  giả  dối.  Cho  nên  bản  thân  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  mình  phải 

trân quý, hy vọng trong đời này bỏ vọng về chân, trong đời này của chúng ta nhất 

định phải phát tâm làm Phật. 

Ở trƣớc bản kinh nói về A Xà Vƣơng tử, quý vị thấy rất dễ thƣơng.Nhóm ngƣời 

trẻ tuổi của A Xà vƣơng tử, nghe Phật nói về thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, giới 

thiệu về Phật A Di Đà, họ liền phát tâm, mỗi ngƣời đều phát tâm cầu sanh Tịnh 

Độ, đến thế giới Cực lạc thành Phật, giống nhƣ Phật A Di Đà không khác. Khởi 

tâm động niệm của nhóm thanh niên này chƣa nói thành lời, Phật Thích Ca Mâu 

Ni đã biết rồi, Ngài có tha tâm thông nên biết, Phật khen ngợi họ, thọ ký cho họ. 

Hôm nay ở đây chúng ta phát tâm, Phật A Di Đà đã biết, Bổn Sƣ Thích Ca Mâu 

Ni  Phật  cũng  biết,  Ngài  cũng  thọ  ký  cho  chúng  ta.  Bản  thân  chúng  ta  mê  hoặc 

điên đảo, trong vọng tâm đầy dẩy vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, cho nên tuy 

Phật  tán  thán  chúng  ta,  thọ  ký  cho  chúng  ta,  nhƣng  chúng  ta  cũng  không  cảm 

nhận đƣợc. Chúng ta biết Phật nhất định tán thán, nhất định thọ ký cho chúng ta, 

điều này chúng ta không nên hoài nghi. Chỉ là nghiệp chƣớng của chúng ta quá 

nặng,  nên  không  cảm  nhận  đƣợc  mà  thôi.  Cho  nên  tu  quán  là  chân  tu,  tu  hành 

chân thật. 

“Tứ  giả  tác  chƣ  công  đức,  thị  chƣ  khởi  hành.  Thử  quán  cập  hành  tức  vi  trợ 

nghiệp”, đây là lời của sƣ Nguyên Hiểu. “Tác chƣ công đức”, phàm là việc tốt thì 

nên làm, việc gì gọi là tốt? Là việc lợi ích chúng sanh. Lợi ích chúng sanh nhất 

định phải nghĩ đến, hiện tiền chúng sanh đƣợc lợi ích, tƣơng lai cũng đƣợc lợi 

ích, kiếp sau cũng đƣợc lợi ích, đây gọi là lợi ích chân thật. 

Nếu nhƣ chỉ lợi trƣớc mắt, nhƣng kiếp sau không đƣợc lợi ích, thì đó là lợi ích 

không chân thật. Ví dụ hôm nay quý vị đƣợc giàu có, đó là kiếp này, quý vị đƣợc 

mấy trăm ức, mấy ngàn ức, bây giờ có thể hƣởng thụ, nhƣng chết rồi một đồng 

cũng không mang theo đƣợc, nói không chừng kiếp sau còn phải đọa lạc. Hiện tại 

686  Tập 394 



đƣợc lợi ích, nhƣng kiếp sau không đƣợc lợi ích, thì đó là giả, không phải lợi ích 

chân thật. 

Chƣ Phật Bồ Tát cho chúng sanh lợi ích, các Ngài không phải cho quý vị lợi ích 

trong kiếp này, trên thực tế là thật sự cho quý vị lợi ích. Nhục thân của đời này có 

thể ăn no mặc ấm, sống qua ngày tháng là đƣợc rồi, quý vị còn muốn nhiều thêm 

nữa để làm gì? Không cần nhiều. Đời này phải quan tâm đến lợi ích lớn cho đời 

sau kiếp sau, giúp quý vị vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Ở 

thế  giới  Cực  Lạc  một  kiếp  thì  thành  Phật  viên  mãn,  đây  là  lợi  ích  rốt  ráo  viên 

mãn, điều này cần phải biết. 

Trong kiếp này, tuy cuộc sống có chút khổ, Phật thƣờng dạy chúng ta “lấy khổ 

làm thầy”, vì sao? Bởi cuộc sống có khổ, thì quý vị mới không lƣu luyến gì ở thế 

gian này. Nếu nhƣ cuộc sống quá sung sƣớng, thì quý vị sẽ lƣu luyến chốn này, 

không muốn đến thế giới Cực Lạc, vậy là quý vị sai rồi. Cho nên Phật Thích Ca 

Mâu Ni làm gƣơng cho chúng ta, Ngài buông bỏ tất cả cuộc sống vật chất. Tất cả 

tài sản của Phật Thích Ca Mâu Ni đều ở trên thân, có bao nhiêu thứ? 3 y một bình 

bát, đó là toàn bộ tài sản của Ngài, trừ những thứ này ra Ngài không có gì cả. 

Ăn  thì  đi  khất  thực,  tối  ngủ  dƣới  gốc  cây,  không  phải  sống  một  hai  ngày,  một 

năm hai năm, không phải nhƣ vậy, Ngài sống suốt cuộc đời nhƣ vậy. Từ lúc19 

tuổi rời khỏi gia đình đi xuất gia, Ngài đều sống cuộc sống nhƣ vậy, 79 tuổi viên 

tịch, làm một tấm gƣơng tốt nhất cho chúng ta, không có gì cả. 

Vậy ngài làm các công đức, ngài làm công đức gì? Ngày ngày giảng kinh dạy học 

chính là Ngài làm công đức, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, công đức 

rất lớn! Mục đích là gì? mục đích là giúp chúng sanh thoát khổ đƣợc vui. Khổ do 

đâu mà có? là từ mê hoặc điên đảo mà có. Vui từ đâu mà có? vui là từ giác ngộ 

chân chánh mà có. Giúp chúng sanh thoát khổ đƣợc vui, đó là dạy học, mục đích 

dạy học là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, đây gọi là Phật sự. Trong kinh Phật 

nói Phật sự, thì đây gọi là Phật sự, việc mà Phật làm. Sự nghiệp của Phật, chính là 

giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, điều này quý vị cần phải biết. 

“Nguyên  Hiểu  sƣ  dĩ  niệm  Phật  vi  trợ  nghiệp”,  quán,  hành  đều    thuộc  về  trợ 

nghiệp.  “Thử  thuyết  vị  uẩn”,  tức  là  không  thỏa  đáng.  “Tiền  dĩ  ƣ  minh  tống 

chƣơng biện chi”, chổ này không cần nói nhiều nữa. Các bậc đại đức ngày xƣa, 

nhƣ đại sƣ Liên Trì nói, niệm Phật là chánh nhân, chánh trợ song tu, đây là chánh 

tu. Còn trợ tu thì sao? Trợ tu cũng là niệm Phật, chánh trợ đều là niệm Phật. Phân 

biệt chánh và trợ nhƣ thế nào? Chánh là định khóa, khóa là thời khóa tụng sáng 

và  tối,  khóa  là  định  cho  mỗi  ngày,  quy  định  chúng  ta  nhất  định  phải  niệm  bao 

Tập 394  687 



nhiêu biến, đây là định khóa. Ngoài định khóa ra, thì bất cứ lúc nào, bất cứ chổ 

nào đều niệm Phật. Nếu có việc phải suy nghĩ, thì quý vị dừng niệm Phật để xử lý 

công việc; xử lý công việc rồi thì niệm Phật tiếp, đây gọi là tán khóa, tức là trợ 

niệm. Chánh và trợ đều là niệm Phật, mới gọi là nhất hƣớng chuyên niệm. Chữ 

nhất này là nhất tâm chuyên niệm, cũng có thể nói là một phƣơng hƣớng chuyên 

niệm. 

Cuộc đời của tôi đi con đƣờng này là thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc, mục tiêu của 

tôi là thân cận Phật A Di Đà, ngoài điều này ra tôi hoàn toàn buông bỏ. Không 

còn phân biệt, không còn chấp trƣớc nữa, điều này là đúng. Trong kiếp này ngƣời 

này nhất định đƣợc vãng sanh, chẳng có ai không vãng sanh. 

Điều cuối cùng là, “ngũ giả nguyện sanh bỉ quốc”, tất cả có năm điều, điều cuối 

cùng này là nguyện, bốn điều trƣớc là hạnh. “Hạnh nguyện hòa hợp, nãi đắc sanh 

cố”, thì chắc chắn đƣợc vãng sanh. Sƣ Nguyên Hiểu nói rất hay, Nguyên Hiểu là 

ngƣời triều đại nhà Đƣờng, Hải Đông là Hàn Quốc bây giờ, lúc đó sƣ đến Trung 

Quốc du học và thân gần đại sƣ Thiện Đạo. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây: “Thƣợng”, thƣợng là nói ở trên, đoạn ở trên. 

“Khởi Tín Luận”, Khởi Tín luận là Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, không 

phải Đại Thừa Khởi Tín Luận, là Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, do Bành 

Tế Thanh trƣớc tác:“Dĩ xuất gia vi Tịnh Độ chánh nhân”, đây là trong Khởi Tín 

Luận này nói: “Nguyên Hiểu sƣ dĩ xuất gia vi hiển phát chánh nhân chi phƣơng 

tiện”. 

Hai loại kiến giải có đại thể tƣơng đồng. Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ nói “hậu thuyết 

giảo  uẩn”.  Thuyết  của  Sƣ  Nguyên  Hiểu  hình  nhƣ  thỏa  đáng  hơn  một  chút,  nói 

càng hay hơn, lấy việc xuất gia làm phƣơng tiện hiển phát chánh nhân. “Nhƣợc 

kiêm  cứu  Quán  Kinh”,  chúng  ta  tham  khảo  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật 

Kinh_Trong  Quán  Kinh,  thƣợng  tam  phẩm  không  nói  xuất  gia,  thƣợng  phẩm 

trung sanh có tu hành các giới. Trong trung phẩm trung sanh có nói, nếu trì giới 

Sa Di một ngày một đêm, nếu trì giới cụ túc một ngày một đêm. Cái Kinh chính 

là Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, trong chín phẩm, duy có hai phẩm này đích 

thực chỉ xuất gia.Có văn tự này, ngoài ra trong trong bảy không nói đến xuất gia. 

Cho nên cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ nói, sƣ Nguyên Hiểu lấy việc xuất gia làm hiển 

phát phƣơng tiện chánh nhân, ông nói câu này rất thỏa đáng. “Đãn bổn kinh phản 

chi”. Trong Vô Lƣợng Thọ Kinh và Quán Kinh nói hoàn toàn trái ngƣợc, vì sao? 

Quán Kinh có chín phẩm, ba phẩm  trƣớc là thƣợng thƣợng phẩm, thƣợng trung 

phẩm, thƣợng hạ phẩm, tƣơng đƣơng với thƣợng bối trong Vô Lƣợng Thọ Kinh 

688  Tập 394 



nói. Thƣợng bối của Vô Lƣợng Thọ Kinh là nói đến xuất gia, ba phẩm trên của 

Quán kinh không nói đến xuất gia, trung bối mới nói đến xuất gia. Trung bối thì 

sao? bổn kinh của chúng ta, “trung bối tắc vị bất năng hành tác sa môn”, tức là 

không xuất gia. Cho nên trong Vô Lƣợng Thọ kinh nói, và trong Quán kinh nói 

không giống nhau. 

Phía dƣới là giải thích, Cơ duyên chúng sanh vô cùng khác nhau, nhân địa tuu 

hành cũng vạn lần sai biệt, chúng ta thƣờng nói là thiên sai vạn biệt. Ngƣời ngƣời 

sai khác, mỗi một bất đồng,“khái quát nhi thô phân bối phẩm, lƣợc hiển vị thứ”. 

Điều này nhất định phải hiểu, Phật chỉ nói khái quát chung chung, không nói rõ, 

nói sơ lƣợc vị thứ. Trộm nghĩ, chữ trộm này là cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ kiêm tốn, 

tức là tôi nghĩ “tùy bệnh cho thuốc, tùy cơ thuyết pháp”. 

Khi  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  Ngài  giảng  kinh  dạy  học  cũng  có  đối 

tƣợng, Quán Kinh là lây phu nhân Vi Đề Hi làm đối tƣợng. Giảng Vô Lƣợng Thọ 

kinh thì khác, đây là trong đại hội có 1 vạn 2 ngàn đại tỳ kheo, 5 trăm tỳ kheo ni, 

nhân  duyên  hoàn  toàn  khác  với  trƣờng  hợp    trong  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật 

Kinh. Phật tùy cơ nói pháp, căn cơ của thính chúng không giống nhau, nên Phật 

nói pháp khác nhau. Giống nhƣ bác sĩ chửa bệnh, họ bị bệnh gì thì cho thuốc đó. 

“Cố vị khả câu ƣ nhất cách, tử ƣ câu hạ”, chúng ta hoàn toàn không hiểu đƣợc ý 

nghĩa  của  Phật  thuyết  pháp.  Trong  bài  kệ  khai  kinh  nói  rất  hay  “nguyện  hiểu 

nghĩa chân thật của Nhƣ Lai”. Tập khí của ngƣời phàm phu rất nặng, phải nghiên 

cứu, phải truy cứu từ gốc đến ngọn, thái độ này có chính xác  chăng? không thể 

nói  là  không  chính  xác,  cũng  không  thể  nói  hoàn  toàn  chính  xác.  Vì  sao  vậy? 

Chấp  trƣớc  quá  đáng  thì  biến  thành  chƣớng  ngại,  cẩu  thả  trái  lại  dễ  dàng  khai 

ngộ. 

Gia Cát Lƣợng đọc sách, không cầu hiểu rõ, chỉ xem đại ý của nó, đây là phƣơng 

pháp đọc sách của ông ta. Có ngƣời khi đọc sách nhất định phải truy tìm nguồn 

gốc, phải hiểu rõ ràng, minh bạch, họ có thật sự hiểu rõ không? Vấn đề rất lớn. 

Đến một giai đoạn tự cho là đã hiểu rõ ràng, minh bạch, thì họ không thể tiến lên 

phía trƣớc đƣợc.  Nếu nhƣ tiến lên phía trƣớc, thì thật sự  tất cả  pháp sâu xa vô 

lƣợng. 

Bất cứ một pháp nào, thật sự biết học, thiện học, là phải đắc định, là phải khai mở 

trí  huệ,  đây  gọi  là  thiện  học.  Chấp  trƣớc  cứng  nhắc  sẽ  chƣớng  ngại  cho  sự  đắc 

định, phân biệt cũng chƣớng ngại cho sự đắc định, buông bỏ đƣợc phân biệt chấp 

trƣớc thì rất dễ dàng nhập định. Trong  định cảnh giới hiện tiền, tốt, bởi vì đó là 

Tập 394  689 



cảnh giới hiện lƣợng, quý vị đích thân thấy đƣợc, quý vị đích thân tiếp xúc đƣợc, 

chẳng có pháp nào không thông hiểu thấu triệt. 

Ngƣời xƣa cầu học chú trọng ở sự khai ngộ, ngƣời nay cầu học chú trọng ở chổ 

học rộng biết nhiều, đi con đƣờng không giống nhau. Ngƣời xƣa có trí huệ, ngƣời 

nay có kiến thức, có tri thức, có tri thức nhƣng không có trí huệ. Ngƣời xƣa có trí 

huệ, trong trí huệ có tri thức, trong tri thức không có trí huệ, vì sao? Bởi tâm của 

trí huệ là thanh tịnh, tâm của tri thức là trôi nỗi, là nóng nảy, không giống nhau. 

Trí huệ có thể giải quyết vấn đề, không để lại di chứng, tri thức giải quyết vấn đề 

để lại một đại đội di chứng, rất đáng sợ. 

Ngày xƣa, ngƣời làm sự nghiệp lớn, tâm thanh tịnh, trí huệ quyết đoán, cho nên 

xử lý công việc rất tốt, rất thỏa đáng. Bây giờ không có, cho nên xã hội lộn xộn, 

việc  gì  cũng  làm  không  tốt.  Nghĩ  thì  rất  tốt,  rốt  cuộc  khi  làm  ra  thì  biến  dạng, 

biến chất; trí huệ xử lý vĩnh viễn không biến đổi, đây là sự khác biệt giữa trí huệ 

và tri thức. Cho nên chúng ta học Phật phải học trí huệ, nhất định phải đạt định 

huệ,  nhân giới  đạt  định,  nhân  định  khai  huệ.  Giới  là  quy  cũ,  giữ  quy  cũ,  không 

đƣợc bậy bạ, không đƣợc ý kiến khác ngƣời, tuân thủ ngƣời xƣa, biện pháp xƣa 

của Phật Bồ Tát. Biện pháp xƣa này, thập phƣơng tam thế nhất thiết chƣ Phật đều 

dùng phƣơng pháp này để thành tựu, để đạt định khai huệ. 

Hôm nay chúng ta nghĩ một phƣơng pháp mới, không cần phƣơng pháp cũ nữa, 

thử nghiệm phƣơng pháp mới, thử nghiệm 1 trăm lần, 1 ngàn lần cũng có khuyết 

điểm. Nhƣ vậy chúng ta  mới thật sự nghĩ đến ngƣời xƣa rất giỏi, phƣơng pháp 

của  ngƣời  xƣa  truyền  cả  ngàn  năm,  truyền  vạn  năm,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi, 

vĩnh viễn không có khuyết điểm. Quý vị không tuân thủ phƣơng pháp của họ thì 

quý vị sẽ phát sanh khuyết điểm. Vì sao? Bởi phƣơng pháp của ngƣời xƣa là từ 

trong tự tánh phát ra, phƣơng pháp của ngƣời xƣa là trí huệ chân thật. 

Nhƣ bộ kinh này của chúng ta nói ba điều chân thật, điều này rất tuyệt vời. Chân 

thật rốt ráo là nói về bổn tánh chân nhƣ, bộ kinh này là từ bổn tánh chân nhƣ phát 

ra, lại trở về bổn tánh chân nhƣ. Chân thật trí huệ, chân thật lợi ích, đây là ba loại 

chân thật. Nếu quý vị không tin, quý vị muốn ý kiến khác ngƣời, muốn nghĩ đến 

một  phƣơng  pháp  khác,  nhƣng  nghĩ  không  ra,  không  có  năng  lực  này.  Nghĩ  ra 

đƣợc cho rằng là phƣơng pháp hay, và cứ theo vậy mà làm, khiến xảy ra điều tệ 

hại, xảy ra vấn đề, điều này quý vị không thể không biết. 

Thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch,  vẫn  là  ngƣời  xƣa  đúng,  điều  này  chẳng  thể 

không khâm phục. Phƣơng pháp xƣa, ngàn năm vạn đời xã hội an định, nhân dân 

690  Tập 394 



hạnh  phúc,  không  có  khuyết  điểm.  Những  bậc  cổ  thánh  tiên  Hiền,  ngƣời  sanh 

thiên thì sanh thiên, ngƣời học Phật thì thành Phật, họ không ở trong ba đƣờng ác. 

“Thiết kế Vô Lƣợng Thọ hội thƣợng”, “thiết” là cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ khiêm tốn, 

tức  là  chúng  ta  tính  xem  trên  pháp  hội  Vô  Lƣợng  Thọ:  “A  Nan  đƣơng  cơ,  tịnh 

hữu đại tỳ kheo vạn nhị thiên nhân, tỳ kheo ni ngũ bách nhân, nhƣ thị xuất gia đại 

đức, giai ƣng thƣợng bối vãng sanh”. Không sai chút nào, khi Phật Thích Ca Mâu 

Ni nhìn xuống những ngƣời nghe giảng kinh, Ngài khẳng định họ đều là thƣợng 

bối vãng sanh, thƣợng thƣợng phẩm, thƣợng trung phẩm, thƣợng hạ phẩm. Bản 

kinh này là đệ nhất kinh của Tịnh độ, điều này các đại đức xƣa nay cùng khẳng 

định, Tịnh tông đệ nhất kinh. 

“Sở thị nãi chánh tông điển phạm”, là điển hình mô phạm. “Xuất gia tu hành đắc 

thƣợng bối vãng sanh, nãi hợp thƣờng tình”, đây là điều xứng đáng, khẳng định 

họ là thƣợng bối vãng sanh. “Phật cố khế thử nhân duyên, nhi thuyết thƣợng bối 

sanh giả, xuất gia khí dục, nhi tác sa môn”, cho nên Phật có câu nói này. 

Đối  với  Quán  Kinh,  không  giống  với  kinh  này,  “tắc  đại  dị  ƣ  thị”.  Hoàn  toàn 

không tƣơng đồng với duyên của Vô Lƣợng Thọ kinh. Thính chúng, Phật nói Vô 

Lƣợng  Thọ  kinh,  quý  vị  xem  thính  chúng:  tỳ  kheo  xuất  gia  có  1  vạn  2  ngàn 

ngƣời, tỳ kheo ni 5 trăm ngƣời, pháp hội này rất thù thắng, rất trang nghiêm, có 

nhiều ngƣời xuất gia cùng ở một nơi nhƣ vậy. 

Nhân duyên của Quán Kinh là phu nhân Vi Đề Hi, bà mang theo một tốp cung nữ 

của mình, là ngƣời tại gia. Phu nhân Vi Đề Hi gặp nạn, con trai bất hiếu phát khởi 

chính  biến,  muốn  lật  đổ  chình  quyền  của  cha  để  làm  quốc  vƣơng,  ông  ta  làm 

chính biến. Cho nên vị quốc vƣơng này là cha, Vi Đề Hi là mẹ, gặp phải biến cố 

gia đình nhƣ vậy, khổ không kể xiết, ở trong trạng huống này bà cầu Phật Thích 

Ca Mâu Ni cứu bà.Lúc bấy giờ bên cạnh Phật chỉ có A Nan và Mục Kiền Liên, 

hai cánh tay đắc lực của Phật. 

“Thích phạm chƣ thiên, hƣ không vũ hoa”, những vị thần hộ pháp tại không trung 

nhìn thấy phu nhân Vi Đề Hi cầu pháp, Thế Tôn khai thị cho bà, nên hoan hỷ rải 

hoa cúng dƣờng. “Hội trung A Nan, Mục Liên vi đại quyền thị hiện chi tỳ kheo, 

chúng  ta  biết  rằng,  A  nan  và  Mục  Kiền  Liên  là  đại  Bồ  Tát  tái  sanh.  Mục  Kiền 

Liên đã thành Phật từ kiếp lâu xa, lên thuyền từ trở lại độ sanh. Ngài ở trong hội 

Đức Thích Ca hóa độ chúng sanh thị hiện làm đệ tử, biểu hiện là thần thông đệ 

nhất. Còn A Nan là biểu hiện đa văn đệ nhất, cho nên họ đã thị hiện. 

“Dƣ vô xuất gia chi chúng. Ƣ thử hội thƣợng đƣơng cơ văn pháp tịnh thƣợng bối 

vãng sanh giả, chủ yếu thị Vi Đề Hi phu nhân đẳng tại gia nhân”. Ở đây nói rất rõ 

Tập 394  691 



ràng,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tùy  cơ  thuyết  pháp,  tình  hình  của  pháp  hội  Vô 

Lƣợng và pháp hội Quán Kinh hoàn toàn không giống nhau “Cố Phật ƣng kỳ cơ 

duyên, ƣ thƣợng phẩm sanh trung giai vị ngôn xuất gia”. Không có ngƣời xuất 

gia, phu nhân Vi  Đề  Hi và các thị  nữ, dẫn  theo  một  số  cung nữ, đều là những 

ngƣời tại gia, không có ngƣời xuất gia, cho nên không nói đến ngƣời xuất gia. 

“Hựu Quán Kinh viết: Vi Đề Hi phu nhân dữ ngũ bách thị nữ”, đây là nói về số 

lƣợng ngƣời. Lúc nói Quán Kinh, thính chúng là phu nhân Vi Đề Hi dẫn theo 5 

trăm cung nữ. “Văn Phật sở thuyết”, phu nhân và những cung nữ này nghe Phật 

thuyết pháp, “ƣng thời tức kiến Cực Lạc thế giới quảng trƣờng chi tƣớng”, tức là 

nhìn thấy thế giới Cực Lạc quảng đại trang nghiêm. “Đắc kiến Phật thân”, thấy 

đƣợc hiện thân của Phật A Di Đà, “cập nhị Bồ Tát”, nhị Bồ Tát là Quan Âm, Thế 

Chí.  Tâm  sanh  hoan  hỷ,  khen  là  việc  chƣa  từng  có,  hoát  nhiên  đại  ngộ,  đãi  vô 

sanh nhẫn. “Đãi” tức là đạt đƣợc, điều này quá tuyệt vời, đạt đƣợc vô sanh nhẫn. 

Đây là nói phu nhân Vi Đề Hi đạt đƣợc vô sanh nhẫn. Thông thƣờng đạt đƣợc vô 

sanh nhẫn là thất địa Bồ Tát. 

Trong Nhân Vƣơng kinh nói, Nhân Vƣơng kinh nói về 5 loại nhẫn, vô sanh nhẫn 

là Bồ Tát địa vị cao đạt đến, Bồ Tát thất địa là hạ phẩm vô sanh nhẫn, Bồ Tát bát 

địa là trung phẩm, Bồ Tát cửu địa là thƣợng phẩm, họ đạt đƣợc vô sanh nhẫn. Lên 

trên  nữa  gọi  là  tịch  diệt  nhẫn,  thập  địa  Bồ  Tát  là  hạ  phẩm  tịch  diệt  nhẫn,  Đẳng 

Giác Bồ Tát là trung phẩm tịch diệt nhẫn, Diệu Giác quả vị là Phật quả, đã thành 

Phật, thật sự đã thành Phật, thƣợng phẩm tịch diệt nhẫn, thanh tịnh tịch diệt. Cho 

nên vô sanh nhẫn là đại Bồ Tát, phu nhân Vi Đề Hi đã chứng đƣợc. 500 thị nữ đi 

theo  bà,  thiện  căn,  phƣớc  đức,  nhân  duyên  của  họ  không  bằng  phu  nhân  Vi  Đề 

Hi. Nhƣ vậy cho thấy  rằng, phu nhân Vi Đề Hi cũng là Bồ  Tát tái sanh, không 

phải là phàm phu. 

“Ngũ  bách  thị  nữ,  phát  a  nậu  đa  la  tam  miệu  tam  bồ  đề  tâm,  nguyện  sanh  bỉ 

quốc”. Đây là nói 5 trăm thị nữ thấy Phật nghe pháp, phát vô thƣợng bồ đề tâm, 

nguyện sanh thế giới Cực Lạc. “Thế Tôn tất ký”, tất ký, ký là thọ ký cho họ, thọ 

ký cho 5 trăm thị nữ này,“giai đƣơng vãng sanh”, Phật nói với họ rằng, tƣơng lai 

các ngƣơi đều đƣợc vãng sanh. 

“Sanh bỉ quốc dĩ , hoạch đắc chƣ Phật hiện tiền tam muội, vô lƣợng chƣ thiên, 

phát vô thƣợng đạo tâm”. Sanh về thế giới Tây phƣơng Cực Lạc, quý vị sẽ đạt 

đƣợc  hiện  tiền  tam  muội  của  chƣ  Phật  Bồ  Tát,  câu  này  là  nói  chung  chung,  vì 

sao? 500 ngƣời này  căn  tánh  của họ  không giống nhau, cho nên đắc tam  muội 

692  Tập 394 



cũng không giống nhau. Nhƣng tất cả đều đắc tam muội, tam muội sâu cạn sai 

biệt không đồng. 

Lúc bấy giờ vô lƣợng chƣ thiên, tức là chƣ thiên lúc trƣớc rải hoa cúng dƣờng. 

Chƣ thiên này nhìn thấy trạng huống nhƣ vậy cũng phát vô thƣợng đạo tâm, tâm 

vô thƣợng đạo là tâm bồ đề, họ cũng phát bồ đề tâm. Có thể thấy, trong hội Quán 

Kinh,  chúng  đƣơng  cơ  đều  là  căn  khí  đại  thừa.  Thế  Tôn  giảng  hội  Quán  Vô 

Lƣợng Phật kinh này, những thính chúng có duyên, 500 thị nữ đều là căn khí đại 

thừa, vì sao? Nghe đến pháp đại thừa họ tin đƣợc, hiểu đƣợc, hoan hỷ  tiếp thọ, 

phát nguyện vãng sanh, đây là thuần căn khí đại thừa. 

“Hựu giai thị tại gia phát tâm”, họ là những ngƣời không xuất gia, ngƣời xuất gia 

chỉ có Phật Thích Ca Mâu Ni và hai vị thị giả là A Nan và Mục Kiền Liên, ngoài 

hai vị này ra thính chúng đều là ngƣời tại gia, tại gia phát tâm. “Nhƣ thị chƣ nhân, 

định khả thƣợng bối vãng sanh”, chƣ nhân tức là không phải chỉ một mình phu 

nhân Vi Đề Hi, mà tất cả đều là thƣợng bối vãng sanh. Thƣợng bối vãng sanh có 

ba bậc, là thƣợng phẩm thƣợng sanh, thƣợng phẩm trung sanh, và thƣợng phẩm 

hạ sanh, họ đều ở trong ba phẩm này, ba phẩm trên. 

“Thả Vi Đề Hi phu nhân ngộ vô sanh pháp nhẫn ƣ hiện thế, tất thị thƣợng phẩm 

thƣợng sanh Cực Lạc Phật độ”, lúc đó bà nghe rồi liền ngộ vô sanh pháp nhẫn, 

nhƣ thế nào gọi là vô sanh pháp nhẫn? Trƣớc nói chữ nhẫn, chữ nhẫn ở đây là nói 

khẳng định, đồng ý lời Phật dạy tất cả pháp là bất sanh bất diệt, tức là vô sanh. 

Tất cả pháp vô sanh, vô sanh tức vô diệt, nhất thiết pháp bất sanh bất diệt, họ có 

thể  thừa  nhận,  có  thể  tiếp  thọ,  không  chút  hoài  nghi,  đây  gọi  là  vô  sanh  nhẫn. 

Cảnh giới này trong thiền tông gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Đại sƣ Huệ Năng khai ngộ là cảnh giới này, ở trong hội của ngũ tổ đắc vô sanh 

pháp nhẫn. Cho nên Ngài nói “nào ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, đây chính là 

vô sanh pháp nhẫn, y bát của ngũ tổ lập tức truyền lại cho Ngài, trở thành vị tổ 

đời thứ 6. 

Cho nên phu nhân Vi Đề Hi ngay hiện đời, hiện tiền ngộ vô sanh pháp nhẫn, đây 

không phải đến thế giới Cực Lạc, nghe Phật thuyết pháp bà liền đạt đƣợc. Cảnh 

giới hoàn toàn tƣơng đồng với đại sƣ Huệ Năng nghe pháp ở ngũ tổ, bà vãng sanh 

thế giới Cực Lạc chắc chắn là thƣợng phẩm thƣợng sanh. 

Vi Đề Hy và các phụ nữ tai gia, ngay đời này chứng vô sanh nhẫn, thƣợng phẩm 

vãng sanh, đủ để chứng thƣợng bối vãng sanh, không giới hạn ở chúng xuất gia. 

Ý nghĩa này đã giảng thông rồi, đã nói rõ ràng minh bạch rồi. Lại hiện rỏ diệu 

pháp của Tịnh độ tông, là phá trừ tất cả những quy củ, đều chứng đƣợc cứu cánh 

Tập 394  693 



viên  mãn,  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Tịnh  tông  vi  diệu  là  ở  chổ  này,  nó  không 

giống với 8 vạn 4 ngàn pháp môn khác, quy cách của 8 vạn 4 ngàn pháp môn đó 

không tƣơng đồng với Tịnh tông, Tịnh tông xác thực chí cực viên đốn, chí viên 

cực đốn, bất khả tƣ nghì. 

“Hựu Báo Ân luận trung viết: Lƣu Di Dân tam độ kiến Phật, y phú thủ  ma, tự 

đƣơng thƣợng phẩm, phi xuất gia dã”. Đây là vào thời đại Đông Tấn thân cận sơ 

tổ Huệ Viễn. Ở Trung Quốc, thời Đông Tấn đại sƣ Huệ Viễn kiến lập niệm Phật 

Đƣờng sớm nhất ở Lô Sơn- niệm Phật đƣờng Đông Lâm. Đây là đạo tràng đầu 

tiên của Tịnh độ tông ở Trung Quốc, bây giờ gọi là Đông Lâm tự. 

Lƣu Di Dân là một thành viên trong niệm Phật đƣờng, cƣ sĩ tại gia, trong đó có 

xuất gia, có tại gia, 123 ngƣời, ở đây tu niệm Phật. Họ rất lợi hại, khi đã bƣớc vào 

niệm Phật đƣờng này là không muốn ra nữa, muốn ở đây vãng sanh. 

Bên  ngoài  niệm  Phật  đƣờng  có  một  con  suối  nhỏ  gọi  là  suối  Hổ,  dùng  suối  Hổ 

làm  ranh  giới,  ngƣời  chỉ  đƣợc  ở  trong  ranh  giới,  không  ra  ngoài  ranh  giới,  mọi 

ngƣời đều phát tín tâm, quyết một lòng ở đây niệm Phật. Lúc bấy giờ chỉ có một 

bộ kinh Vô Lƣợng Thọ. Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh, A Di Đà kinh, chúng ta 

biết  khi  đó  đã  đến  Trung  Quốc  rồi,  nhƣng  chƣa  đƣợc  dịch  sang  tiếng  Trung,  là 

tiếng Phạn, chƣa đƣợc dịch ra. Cho nên Lô Sơn Đông Lâm Liên Xã chỉ có một bộ 

kinh, tức là Vô Lƣợng Thọ kinh. 

Vô Lƣợng Thọ kinh đƣợc phiên dịch sớm nhất, thời đại hậu Hán đã đƣợc phiên 

dịch  rồi,  do  ngài An  Thế  Cao  dịch,  nhƣng  quyển  này  đã  thất  truyền,  trong  mục 

lục của Tạng kinh có, nhƣng quyển này không còn nữa. Lƣu Di Dân ở trong niệm 

Phật Đƣờng niệm Phật, ba lần thấy đƣợc Phật A Di Đà, y phục của Phật A Di Đà, 

Ngài khoác y cà sa, dùng y cà sa trùm lên ông ta,  trùm lên thân thể của Lƣu Di 

Dân, tay của Phật A Di Đà xoa đầu ông ta, cảm ứng không thể nghĩ bàn. Ba lần 

thấy  Phật,  y  trùm  tay  xoa,  ông  ta  vãng  sanh  đƣơng  nhiên  là  thƣợng  phẩm  vãng 

sanh, không dám nói thƣợng phẩm thƣợng sanh, chắc chắn tại thƣợng bối, thƣợng 

phẩm thƣợng sanh, thƣợng phẩm  trung sanh, thƣợng phẩm hạ sanh, khẳng định 

ông ta là thƣợng bối, không phải ngƣời xuất gia, ông ta là tại gia. 

“Nhi phàm Liên tông chƣ tổ, cập Duy Ma, Hiền Hộ đẳng, nhất thiết sào tố danh 

đức chi vãng sanh giả, khả liệt tri hĩ”. Đây là nói tổng quát, phàm là các vị tổ sƣ 

của  Tịnh  Độ  tông,  những  vị  tổ  sƣ  này  là  đƣợc  mọi  ngƣời  công  nhận.  Tịnh  Độ 

tông  không  có  truyền  pháp,  các  tông  phái  khác  đều  có  truyền  pháp,  đời  này 

truyền  đến  đời  khác,  có  quyển  pháp,  chứng  thƣ  truyền  lại,  chỉ  có  Tịnh  Độ  tông 

không có. 

694  Tập 394 



Tổ  sƣ  của  Tịnh  Độ  tông  là  do  dân  chọn,  ngƣời  thầy  viên  tịch,  hậu  nhân  công 

nhận, họ có thể xƣng là nhất đại tổ sƣ, nên đều không phải lúc sống. Sau khi chết 

mọi ngƣời mới tôn sùng, họ là đời tổ sƣ thứ mấy. Thế nên tổ sƣ của Tịnh tông là 

dân chọn, không phải truyền thừa từ đời này đến đời khác, không phải nhƣ vậy 

mà là do dân chọn. Là sau khi vãng sanh rồi ngƣời đời sau chọn, không phải ngay 

lúc đó. 

Đời thứ hai tức là triều đại nhà Đƣờng, quý vị xem từ Đông Tấn đến triều đại nhà 

Đƣờng  khoảng  trong  thời  gian  này  không  có  ngƣời  thứ  hai,  mọi  ngƣời  không 

chọn nữa. Triều đại nhà Đƣờng lại xuất hiện một ngƣời, đó là Thiện Đạo, ngôn 

hạnh giáo huấn, những lời dạy, những gì đã truyền của ông hoàn toàn tƣơng ƣng 

với Vô Lƣợng Thọ kinh, A Di Đà kinh, hoặc Quán kinh, mọi ngƣời đều nói đây 

là tổ sƣ một đời. Quý vị thấy tổ sƣ của mỗi tông phái đều truyền đến mấy chục 

đời, đều là 5- 6 mƣơi đời. Tịnh Độ tông mới 13 đời, tức là 13 vị. 

Cuối cùng là năm Dân Quốc, mọi ngƣời công nhận đại sƣ Ấn Quang là vị tổ thứ 

13 của Tịnh Độ tông. Những vị tổ sƣ này khẳng định thƣợng bối vãng sanh. Cùng 

nhƣ cƣ sĩ Duy Ma Cật lúc Phật còn tại thế, 

“Hiền Hộ đẳng thập lục chánh sĩ”, ở trƣớc kinh này nói, 16 vị chánh sĩ Bồ tát này 

đều là tại gia. “Nhất thiết sào tố danh đức chi vãng sanh giả, khả liệt tri hĩ”, chúng 

ta có thể tƣởng tƣợng họ đều là thƣợng bối vãng sanh. 

Dƣới đây giới thiệu, “Tấn đại Lƣu Di Dân, dữ Lô sơn Viễn công đồng hội niệm 

Phật giả dã. Vãng sanh tại Viễn công tiền”, ông ta vãng sanh trƣớc Huệ Viễn đại 

sƣ. “Viễn công lâm chung, phƣơng tùng định khởi. kiến A Di Đà Phật, thân mãn 

hƣ không. viên quang chi trung, hữu chƣ hóa Phật. Quan Âm Thế Chí, tả hữu thị 

lập”.  Khi  đại  sƣ  Huệ  Viễn  vãng  sanh,  Lƣu  Di  Dân  theo  Phật  đến  nghinh  đón, 

trong Liên Xã những ngƣời vãng sanh trƣớc đều theo Phật đến. Sự ghi chép này 

tuyệt đối không phải là giả, tuyệt đối không phải lừa dối ngƣời, quý vị thấy khi 

đại sƣ Huệ Viễn vãng sanh, mới từ trong định dậy, đang nhập định, trong định 

xuất định thấy thân Phật A Di Đà đầy khắp hƣ không, đây là thật. Trong ánh hào 

quang có chƣ vị hóa Phật, Quan Âm Thế Chí đứng hầu hai bên, đây là thấy đƣợc 

tƣợng Phật. 

Tôi đã thấy một lần, không phải ở trong định, mà là trong mơ. Năm 79 tuổi tôi bị 

một  cơn  bệnh,  cơn  bệnh  đó  làm  tôi  sắp  vãng  sanh,  nhƣng  không  đi  đƣợc.  Quả 

thực thấy đƣợc thân tƣớng Phật A Di Đà đầy khắp hƣ không, tƣớng rất lớn. Tôi 

nhìn thấy Phật  Thích ca  Mâu Ni, Phật A Di  Đà, Phật  Tỳ Lô Giá  Na. Bởi vì tôi 

giảng Hoa Nghiêm kinh, giảng Hoa Nghiêm kinh nên tôi đến lễ lạy, lạy thứ nhất 

Tập 394  695 



là lạy Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật, lạy thứ hai là lạy Phật A Di Đà, lạy thứ ba 

là lạy Phật Tỳ Lô Giá Na. Lạy thành thói quen, cho nên khi đó thấy đƣợc ba vị 

Phật đều là thân mãn hƣ không. Cuối cùng trong tâm tôi liền niệm Nam Mô Quan 

Thế Âm Bồ Tát, thì tƣợng Phật không còn nữa, mà Bồ Tát Quán Thế Âm hiện ra, 

cũng là thân mãn hƣ không. 

Tôi chỉ chú ý xem tƣợng Phật Bồ Tát, ở sau lƣng tôi có ngƣời hỏi tôi, họ hỏi thì 

tôi trả lời, tôi không quay đầu lại, không biết ngƣời đó là ai? họ hỏi tôi rất nhiều, 

tôi thật sự muốn vãng sanh, đi theo Phật. Lúc đó nhớ đến khi mới học Phật, đại sƣ 

Chƣơng Gia nói với tôi: Cuộc đời của tôi là do Phật Bồ Tát sắp đặt. Cho nên tôi 

đáp rằng, nếu nhƣ Phật Bồ tát còn muốn tôi sống thêm vài năm, cũng không sao, 

nhƣ vậy rồi tĩnh lại. 

Giấc  mơ  này  không  phải  là  giấc  mơ  bình  thƣờng,  nó  quá  chân  thật.  Tôi  thấy  ở 

giữa cánh đồng rộng mênh mông, tôi nằm trên bãi cỏ nhìn những giải núi trùng 

trùng điệp điệp trƣớc mặt, rất giống từng tầng từng tầng Thƣơng sơn ở Vân Nam, 

nhƣng không có biển, trƣớc Thƣơng sơn có hồ  Nhĩ Hải, không nhìn thấy biển, 

trƣớc mặt là thảo nguyên vô cùng vô cùng rộng lớn, tôi nhìn thấy hiện tƣợng này. 

Đây là thấy Phật, khi vãng sanh thấy đƣợc Phật A Di Đà. 

“Hựu kiến thủy lƣu quan minh, phân thập tứ chi, hồi chú thƣợng hạ, diễn thuyết 

khổ, không, vô thƣờng, vô ngã chi âm”. Đây là ao sen thất bảo, nƣớc của nó chảy 

ngƣợc lên trên, chảy xuống dƣới; nƣớc ở thế gian chúng ta chỉ chảy xuống dƣới, 

không  thể  chảy  ngƣợc  lên  trên.  Nƣớc  ở  thế  giới  Cực  Lạc  trên  dƣới  đều  chảy 

đƣợc, khi nƣớc chảy phát ra âm thanh, âm thanh này quý vị lắng nghe chúng nó 

đều đang giảng kinh thuyết pháp, giảng vô thƣờng, khổ, không, vô ngã. 

“Phật  cáo  Viễn  viết”,  Phật  A  Di  Đà  bảo  đại  sƣ  Huệ  Viễn  rằng:  “ngã  dĩ  bổn 

nguyện lực cố, lai an  ủi nhữ, nhƣ hậu thất nhật, đƣơng sanh ngã quốc”. Quý vị 

xem, trƣớc 7 ngày, Phật đến bảo với ông, sau 7 ngày thì đến tiếp dẫn. “Hựu kiến 

xã  trung  tiên  hóa  giả”,  trong  Liên  Xã  ngƣời  vãng  sanh  trƣớc,  có  “Phật  Đà  Da 

Xá”, đây là một ngƣời xuất gia ở Ấn Độ, cũng tham gia Liên Xã này. Có những 

ngƣời  xuất  gia “Huệ  Trì,  Huệ  Vĩnh”,  cƣ  sĩ  tại  gia  Lƣu  Di  Dân”  vân  vân  ở  sau 

không nói đến. “Giai tại trắc”, đều ở bên cạnh Phật, theo Phật đến tiếp dẫn. 

“Tiền ấp viết”, những ngƣời vãng sanh ở Liên Xã, thấy đại sƣ Huệ Viễn, đều đến 

đảnh lễ, đều đến vái chào, họ nói “sƣ tảo phát tâm, hà lai chi vãn”. Đại sƣ Huệ 

Viễn triệu tập mọi ngƣời đến tu hành, phát tâm rất sớm, tại sao Ngài lại đến thế 

giới Cực Lạc muộn nhƣ vậy? họ đều đã đi trƣớc , theo Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. 

696  Tập 394 



Lƣu Di Dân lúc còn sống đã ba lần thấy Phật, sau đó lại theo Phật đến đón ngài 

Huệ Viễn, đúng là cƣ sĩ đƣợc thƣợng phẩm vãng sanh, những ngƣời này đều có 

thế làm ví dụ chứng minh. Đây là thật không phải giả, cƣ sĩ tại gia có thể thƣợng 

phẩm vãng sanh, đại sƣ Thiện Đạo nói lời này là thật, không phải giả: Thế giới 

Tây phƣơng tam bối cửu phẩm, hoàn toàn là vì phàm phu lục đạo mà thiết lập. 

Phàm phu lục đạo thƣờng do gặp duyên bất đồng, gặp phải đại phàm phu, tức là 

thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  thƣợng  bối  vãng  sanh.  Tiểu  phàm  phu,  đó  chính  là 

trung bối vãng sanh. Ác phàm phu, là hạ bối vãng sanh. Nhƣng chúng sanh hạ bối 

vãng sanh đều là tạo tác tội nghiệp. Cho nên tạo tác tội nghiệp cũng không sợ, 

cũng có thể vãng sanh Tịnh Độ. Tạo tội nghiệp gì? là tội cực trọng ngũ nghịch 

thập ác, thì đọa vào địa ngục A Tỳ. Nếu quý vị gặp đƣợc thiện duyên, lâm mạng 

chung thời gặp đƣợc ngƣời khuyên quý vị niệm Phật cầu vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Quý vị nghe rồi tin tƣởng, quý vị thực hành, buông bỏ vạn duyên, nhất tâm 

cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thì  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Pháp  môn  này  vô  cùng  thù 

thắng, pháp môn này không dễ gặp. 

Quý vị thấy bây giờ toàn thế giới có gần 7 tỷ ngƣời, trong 7 tỷ ngƣời này có bao 

nhiêu ngƣời gặp đƣợc Phật pháp? tôi muốn nói đƣợc nghe đến Phật, biết có Phật, 

khoảng chừng 1/7 thôi, có khoảng 1 tỷ ngƣời. 7 tỷ ngƣời chỉ có 1 tỷ ngƣời, 1/7, 

1/7  ngƣời  này  nghe  đƣợc,  biết  đƣợc  có  Phật  pháp.  Nhƣng  thật  sự  tiếp  xúc  với 

Phật pháp, có thể là 1/10, 1 tỷ ngƣời biến thành 100 triệu ngƣời, thật sự tiếp xúc 

đƣợc Phật pháp. Tiếp xúc đƣợc Phật pháp, nhƣng Phật pháp có thật có giả, nếu 

tiếp xúc Phật pháp giả, thì không khởi tác dụng. Gặp đƣợc Phật pháp thật, có thể 

trong 10 ngƣời chỉ có một ngƣời thôi, quý vị sẽ giảm dần dần, 1 tỷ ngƣời biến 

thành  100  triệu  ngƣời,  1/10.  1/10  này  là  1  trăm  triệu  ngƣời,  nếu  nhƣ  gặp  đƣợc 

Tịnh Độ, có thể lại là 1/10, vậy thì còn lại 10 triệu ngƣời. Trong 10 triệu ngƣời, 

có  thể  gặp  đƣợc  bộ  kinh  này,  bổn  Hội  Tập  này,  gặp  đƣợc  chú  giải  của  cƣ  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, e rằng không đến 100 ngƣời, vậy quý vị mới biết rằng pháp môn 

này đáng quý chừng nào. 

Bởi vì bổn Hội Tập này mới xuất hiện gần đây, mới xuất hiện năm Dân Quốc đầu 

tiên.  Cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  chú  giải  thì  càng  gần  đây  hơn,  quyển  này  ra  đời 

khoảng hơn 20 năm chƣa đến 30 năm. Khi chúng tôi ở Mỹ liên lạc, thì quyển này 

mới viết ra. Quyển này mang đến nƣớc Mỹ là in bằng in dầu, loại giấy sáp này là 

để đánh chữ, in bằng in dầu. Điều này chúng tôi có kinh nghiệm, chúng tôi đã trãi 

qua thời đại này, một tờ giấy sáp có thể in bao nhiêu trang? Đại khái có thể in từ 

Tập 394  697 



120-130 trang, sau nữa thì không rõ, thì nhạt rồi. In đƣợc rõ ràng khoảng chừng 

120 trang. 

Nói cách khác, ông ta lƣu thông chỉ có 120 bộ. Ông ta mang một bộ đến nƣớc 

Mỹ, chắc là chọn bộ rõ ràng nhất, mang đến Mỹ tặng cho tôi. Tôi xem xong vô 

cùng hoan hỷ, chăm chỉ xem qua một lần rồi để học trò liên hệ với ông ta, thỉnh 

giáo ông có bản quyền hay không? nếu không có bản quyền thì tôi in, nếu cần có 

bản quyền, thì thôi. 

Ông ta hồi âm thƣ bảo tôi, sách không có bản quyền, hoan nghênh tái bản. Cho 

nên chúng tôi ở Đài Loan in lần thứ nhất, lần thứ nhất 1 vạn quyển bìa cứng. Cƣ 

sĩ Hoàng Niệm Tổ muốn tôi viết lời tựa cho ông, phía trƣớc chèn vào ảnh chụp 

chung của chúng tôi, vô cùng hoan hỷ, 1 vạn quyển này lƣu thông tại hải ngoại. 

Hiện tại bản Hội Tập và chú giải này, tôi dự tính lƣu thông tại thế gian này, có thể 

đã hơn 50 vạn quyển, ít nhất cũng có 50 vạn quyển lƣu thông trên toàn thế giới, 

vô cùng hy hữu khó gặp. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn dƣới đây: “Hoa Nghiêm trung, Thiện Tài tham ngũ 

thập tam thiện tri thức, tại gia nhân thật cƣ đa số”. Thật vậy, 53 lần tham bái của 

Thiện Tài Đồng Tử, ngƣời xuất gia chỉ có 6 vị, các ngƣời khác đều là tại gia, nam 

nữ già trẻ các ngành các nghề. 53 vị thiện tri thức là biểu trƣng cho các tầng lớp 

trong xã hội, nghề nghiệp của mỗi ngƣời không giống nhau, cho nên nam nữ già 

trẻ các ngành các nghề đều có. Họ biểu trƣng cho điều gì? Biểu trƣng cho chúng 

ta từ sáng đến tối, từ khi ngủ dậy đến trƣớc khi đi ngủ, quý vị tiếp xúc với xã hội 

rộng lớn tức là 53 tham. 

Tham học không dễ, Thiện Tài là đệ tử của Bồ Tát Văn Thù. Trong hội Bồ Tát 

Văn  Thù  đạt  đƣợc  căn  bản  trí,  thông  thƣờng  chúng  ta  nói  là  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Trong hội Văn Thù đƣợc khai ngộ, sau khi ngộ rồi khởi tu. 

Trƣớc khi khai ngộ không đƣợc rời thầy, khai ngộ rồi thì thầy bảo quý vị ra đi, đi 

khắp  nơi  tham  học.  Điều  gì  quý  vị  cũng  có  thể  xem,  điều  gì  cũng  có  thể  nghe, 

điều gì cũng có thể tiếp xúc, hoàn toàn khai mở. Khi chƣa khai ngộ thì chƣa khai 

mở, phải ở bên cạnh thầy, không đƣợc rời thầy. 

Căn bản trí là gì? Căn bản trí là vô tri, bát nhã vô tri, đó là minh tâm kiến tánh, là 

đỉnh cao của tâm thanh tịnh, nhất niệm bất sanh. Khi khởi tác dụng thì không gì 

không biết, bát nhã vô tri, biết hết tất cả. Vì sao bảo quý vị đi tham học? tham học 

gọi là hậu đắc trí, quý vị tham học thì sẽ biết không có gì là không biết. Quý vị 

tiếp xúc, tiếp xúc là biết đƣợc, nghe là biết đƣợc, thấy là biết đƣợc, ngài biểu hiện 

cho chúng ta những điều này. 

698  Tập 394 



Tham  thứ  nhất  trong  53  tham,  là  tỳ  kheo  Cát  Tƣờng  Vân,  là  ngƣời  xuất  gia. 

Trong 53 tham ngƣời xuất gia chỉ có 6 vị, ở trƣớc 3 vị, sau có ba vị. Tỳ kheo Cát 

Tƣờng Vân tu pháp môn gì? là tu Ban Châu Tam Muội, Ban Châu Tam Muội là 

chuyên niệm Phật A Di Đà, một kỳ 90 ngày. 

Ban  Châu  Tam  muội  rất  nghiêm  khắc,  90  ngày  không  đƣợc  ngủ,  không  đƣợc 

nằm, có thể ngồi, có thể đứng, có thể đi. 90 ngày đêm không đƣợc rời khỏi đạo 

tràng,  cho  nên  rất  vất  vả,  ngƣời  bình  thƣờng  không  chịu  nổi.  Cần  phải  trẻ  tuổi, 

tinh thần tốt, sức khỏe tốt, mới tu đƣợc pháp môn này. Giống nhƣ chúng ta nhập 

thất có ngƣời hộ trì, đến giờ ngƣời ta đem thức ăn cho quý vị, quý vị chuyên niệm 

Phật A Di Đà. Ngài tu pháp môn này, Thiện tài Đồng Tử đến tham vấn ngài. Nói 

cách khác, là đến học tập ngài. 

Ngƣời xƣa thƣờng nói “tiên nhập vi chủ”. Quý vị muốn hỏi Thiện Tài Đồng Tử 

học pháp môn nào? ông ta học Ban Châu Tam Muội, học pháp môn niệm Phật. 

Bồ Tát, tỳ kheo Cát Tƣờng Vân là tƣợng trƣng Bồ Tát sơ trụ, Thiện Tài Đồng tử 

chứng đắc địa vị sơ trụ, mới thấy đƣợc Bồ Tát sơ trụ. Bồ Tát khai thị cho ông 21 

loại  pháp  môn  niệm  Phật,  con  số  21  là  con  số  viên  mãn,  nó  không  tƣợng  trƣng 

cho con số, mà tƣợng trƣng cho sự đại viên mãn, là sự viên mãn của Mật tông. 

Hoa Nghiêm kinh là dùng số 10, số 10 tƣợng trƣng cho sự viên  mãn, chữ số từ 

một đến 10 tƣợng trƣng cho sự đại viên mãn. Trong Di Đà kinh dùng số 7 tƣợng 

trƣng  cho  sự  viên  mãn,  cho  nên  nó  không  phải  là  con  số.  Nếu  quý  vị  xem  nó 

thành con số là sai. 7 có ý nghĩa gì? là tứ phƣơng, thƣợng hạ, ở giữa là viên mãn, 

nó có ý nghĩa này. 

21 môn triển khai thì vô lƣợng vô biên pháp môn. Nói cách khác, chẳng có một 

pháp môn nào không phải là pháp môn niệm Phật. Trong Hoa Nghiêm kinh nói 

“một là tất cả, tất cả là một”, là đạo lý này. Mỗi pháp môn đều là pháp môn niệm 

Phật,  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp, 

pháp môn này là chủ, pháp môn là chủ, 8 vạn 4 ngàn pháp môn đều là trợ tu, đều 

là trợ giúp. 

Nếu là thiền tông, thì thiền tông này là chủ, tham thiền này là chủ, 8 vạn 4 ngàn 

pháp  môn  bao  gồm  pháp  môn  niệm  Phật  đều  là  trợ,  chủ  và  trợ  liền  phân  khai. 

Nếu  nhƣ  hôm  nay  chúng  ta  nghiên cứu  giáo,  đây  cũng  là  một  môn,  nghiên  cứu 

giáo, thì giáo là thứ nhất, niệm Phật, thiền đều là trợ tu. Một cái chủ, những thứ 

khác đều là bạn, đều là trợ tu, bình đẳng! 

Trong kinh Kim Cang nói rất hay “pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”, cho 

nên  bất  luận  pháp  môn  nào  chúng  ta  cũng  phải  cung kính,  cũng  phải  tôn  trọng. 

Tập 394  699 



Các pháp môn khác với pháp môn mình học quyết định là nhất thể, quý vị mới có 

thể khế nhập đƣợc. Nếu quý vị phân biệt cái này cao, cái kia thấp thì không đƣợc 

rồi, thì quý vị không học đƣợc gì cả. Không những không học đƣợc, mà quý vị 

còn tạo tội nghiệp, tạo tội nghiệp gì? là báng Phật, báng pháp, báng tăng. Quý vị 

phê bình tức là hủy báng, nếu quý vị hủy báng Tam Bảo, trong Giới Kinh nói là 

đọa địa ngục Vô Gián, rất phiền phức. 

Thiện Tài 53 tham là tƣợng trƣng vô lƣợng vô biên pháp môn, mỗi pháp môn đều 

cung kính, mỗi pháp môn đều tán thán, mỗi pháp môn đều buông bỏ, ông ta rời 

khỏi, cáo từ, đó là buông bỏ. Mỗi pháp môn đều không đƣợc chấp trƣớc. Hết thảy 

pháp  môn  không  có  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, thì quý vị đã đạt đƣợc hoàn toàn rồi, thật sự không thể nghĩ bàn. Cho nên 

tƣợng  trƣng  của  53  tham,  là  tƣợng  trƣng  cho  đại  viên  mãn.  Quý  vị  xem,  cuối 

cùng biểu hiện rất có ý nghĩa, thứ 53 là Bồ Tát Phổ Hiền. Thiện Tài đi tham vấn, 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói  cho  ông  Thập  Đại  Nguyện  Vƣơng  Đạo  Quy  Cực  Lạc,  ý 

nghĩa này tƣợng trƣng rất rõ rang. Ngƣời đầu tiên tham vấn pháp môn niệm Phật 

là tỳ kheo Cát Tƣờng Vân, ngƣời sau cùng dẫn ông đến thế giới Cực Lạc. 

Tôi đọc Hoa Nghiêm kinh, nhìn thấy điều này, mới tin tƣởng Tịnh Độ. Văn Thù, 

Phổ Hiền đều phát nguyệt vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận  Phật A Di  Đà. 

Không những chỉ mình đi, mà còn dẫn theo 41 vị pháp thân đại sĩ trong hải hội 

Hoa Tạng, tất cả đều đền thế giới Cực Lạc. Để lễ bái Phật A Di Đà, học tập Phật 

A  Di  Đà,  nhìn  thấy  không  khí  này,  quá  vĩ  đại,  không thể  không phục.  Hải  hội 

Hoa Tạng là tổng pháp môn của hết thảy chƣ Phật, cuối cùng quy về Tịnh Độ, là 

biểu trƣng ý nghĩa này. 

Tịnh Tông là pháp môn đệ nhất. Vô Lƣợng Thọ kinh là kinh đệ nhất. Thời kỳ mạt 

pháp tu các pháp môn khác không thành tựu đƣợc, nếu không tin quý vị thử xem, 

quý vị có thể làm đƣợc vô ngã không? trong kinh Kim Cang nói rất đúng, “vô ngã 

tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”, quý vị làm đƣợc 

không? Quý vị không làm đƣợc thì quý vị không vào đƣợc pháp môn nào cả. Quý 

vị thật sự làm đƣợc, quý vị mới có thể nhập môn. 

Tiểu  thừa  chứng  Tu  Đà  Hoàn,  đại  thừa  viên  giáo  là Bồ  Tát  sơ  tín  vị,  quý  vị đã 

nhập môn, thế nên rất khó! Đây là nói rõ đa số là ngƣời tại gia, ngƣời xuất gia chỉ 

là thiểu số, Phật pháp lấy việc độ ngƣời tại gia làm chủ, không phải ngƣời xuất 

gia. Nhƣ trƣờng học thế gian của chúng ta, thân phận của ngƣời xuất gia là gì? là 

thân phận giáo sƣ, giáo sƣ dạy học. Trƣờng học nào bồi dƣỡng giáo sƣ? Là đại 

700  Tập 394 



học sƣ phạm bồi dƣỡng giáo sƣ, chuyên môn đạo tạo giáo sƣ. Những giáo sƣ đã 

tốt nghiệp, đƣợc phân ở tất cả các trƣờng học để giáo hóa chúng sanh. 

Giáo dục nhất định phải lấy quần chúng xã hội làm đối tƣợng giáo hóa, Tịnh tông 

cũng nhƣ vậy, lấy lục đạo chúng sanh khổ nạn trong biến pháp giới hƣ không giới 

làm  đối  tƣợng  giáo  hóa.  Cho  nên  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  là  phụ  thuộc,  nhƣng  họ 

muốn phát tâm cầu sanh Tây phƣơng Cực Lạc thế giới, thân cận Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà hoan nghênh, không cự tuyệt, đều hoan nghênh tất cả. Cho nên hải 

hội Liên Trì vô cùng trang nghiêm, vô cùng thù thắng. 

“Mật tông trung Cát Cƣ phái tổ sƣ vi cƣ sĩ, nhân tổ sƣ thị bạch y, cố tục xƣng 

Bạch  giáo”.  Bởi  vì  ông  ta  không  phải  là  ngƣời  xuất  gia,  ông  ta  là  cƣ  sĩ  tại  gia, 

nhƣng ông ta là tổ sƣ. “Duy Ma cƣ sĩ nãi kim túc Nhƣ Lai thị hiện”, cũng là cƣ sĩ 

tại gia. “Hiền Hộ đẳng thập lục chánh sĩ quân thị tại gia Bồ Tát”, nhƣng là tại gia 

chứng đắc bồ Tát đẳng giác, địa vị của họ cùng với Quan Âm, Thế Chí, Văn Thù, 

Phổ  Hiền  ngang  nhau.  Mƣời  sáu  ngƣời  này,  là  chúng  Bồ  Tát  thƣợng  thủ  trong 

kinh này. Ý nghĩa tƣợng trƣng này, chúng ta nhất định phải hiểu, Tịnh Độ tông 

khẳng định lấy tại gia làm chủ. Cho nên những Bồ Tát tại gia này là Bồ Tát đẳng 

giác, đều là chúng Bồ  Tát thƣợng thủ  trong kinh này.  Thế  nên không vì tƣớng 

xuất gia hay tại gia mà sanh phân biệt. 

Phật ở trong kinh luận thƣờng nói về xuất gia, xuất có bốn loại, gia cũng có bốn 

loại, bốn loại này chúng ta phải hiểu rỏ. Bốn loại nhà, loại  thứ nhất gọi là “điền 

trạch chi gia”, tức hôm nay chúng ta nói là nhà thế tục. Quý vi có ruộng đất, quý 

vị có nhà cửa, đây là nhà của quý vị, đây là nhà của thế gian. Nhà mà Đức Phật 

nói còn có ý nghĩa rất quan trọng. Loại thứ hai là gì? lục đạo là nhà, luân hồi là 

nhà, nhà cửa ruộng vƣờn là việc nhỏ, nhà luân hồi là việc lớn. Cao lên nữa, sanh 

tử là nhà, phiền não là nhà, Phật đã nói bốn loại này. 

Quý vị có thể ra khỏi nhà phiền não, có thể ra khỏi nhà sanh tử, có thể ra khỏi nhà 

lục  đạo,  thì  quý  vị  thật  sự  ra  khỏi  nhà  rồi.  Bây  giờ  quý  vị  chỉ  ra  khỏi  nhà  cửa 

ruộng vƣờn, quý vị không thể đoạn phiền não, không thể thoát sanh tử, không thể 

ra khỏi tam giới, vẫn còn ở trong luân hồi lục đạo chƣa ra khỏi đƣợc. 

Nhà có bốn loại, Phàm phu chỉ biết ra khỏi nhà thế tục, nhƣng không ra khỏi lục 

đạo. Tiểu thừa có thể ra khỏi nhà kiến tƣ phiền não, chứng quả A La hán, ra khỏi 

lục đạo. Sanh tử có hai loại, họ đã ra khỏi phân đoạn sanh tử, nhƣng chƣa ra khỏi 

biến dị sanh tử, họ vẫn còn. Biến dị sanh tử trong thập pháp giới, thập pháp giới 

đó là nhà. Phải phá đƣợc nhất phẩm vô minh, chứng đƣợc một phần pháp thân, 

Tập 394  701 



vậy là  ra khỏi nhà thập pháp giới. Đến cõi thật báo, biến dị sanh tử không còn, 

quý vị mới thật sự ra khởi nhà sanh tử. 

Xuất cũng có bốn loại. Loại thứ nhất, thân xuất nhƣng tâm không xuất, thân đã 

xuất rồi, trong tâm vẫn còn tham luyến, lấy gì? lấy đạo tràng làm nhà của mình, 

đã ra khỏi ngôi nhà nhỏ rồi, bây giờ lại chấp vào nhà lớn, đây là thân xuất nhƣng 

tâm chƣa xuất. Loại thứ hai, tâm xuất thân không xuất, tức là nhà cƣ sĩ, tâm xuất 

gia rồi, thân còn tại gia. Loại thƣ ba, thân tâm đều xuất, tức là các bậc tổ sƣ của 

chúng ta, Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta là thân tâm đều xuất. Loại 

thứ tƣ là ngƣời tại gia, thân tâm đều không xuất, đây là chỉ cho điều gì? là ngƣời 

tại gia học Phật, tâm cũng không xuất, thân cũng không xuất, họ tu điều gì? nhiều 

nhất  là  tu  đƣợc  chút  phƣớc  báo,  không  thể  vãng  sanh;  vãng  sanh  phải  nhƣ  thế 

nào? tâm xuất thân không xuất, chắc chắn đƣợc vãng sanh. Cho nên xuất có bốn 

loại, gia cũng có bốn loại. 

Ở đây đƣa ra phần tựa trong kinh này “Hiền Hộ đẳng thập lục chánh sĩ”, đều là 

Bồ Tát tại gia, làm thƣợng thủ trƣợng trƣng của kinh này, cho nên chúng ta không 

thể, từ trên tƣớng xuất gia và tại gia mà sanh phân biệt. Giống nhƣ đại sƣ Chƣơng 

Gia trƣớc đây nói với tôi, “Phật pháp quan trọng vật chất, không quan trọng hình 

thức”, không đƣợc phân biệt trên hình thức, quan trọng là thực chất. 

“Bổn kinh vị thƣợng bối giả, xuất gia khí tục”. Chúng ta biết rằng, xuất gia là tâm 

xuất  gia,  tâm  xuất  thân  bất  xuất,  phu  nhân  Vi  Đề  Hi  là  tâm  xuất  gia.  Thƣợng 

phẩm trong Quán Kinh không nói đến xuất gia, phu nhân Vi Đề Hy là nữ nhân tại 

gia, chứng thƣợng phẩm vãng sanh. 500 thƣợng phẩm cũng chứng thƣợng phẩn 

thƣợng sanh. Trong thƣơng bối có tam phẩm, thƣợng phẩm thƣợng sanh, thƣợng 

phẩm trung sanh, thƣợng phẩm hạ sanh. 

Hai kinh không trái nhau, đều là phu nhân Vi Đề Hy là tâm xuất gia, ví dụ phía 

nam nƣớc tôi lấy gạo làm thức ăn chính, phƣơng bắc lại lấy bột mỳ làm món ăn 

chính.  Gạo  và  bột  mì  tuy  khác  nhau,  nhƣng  công  năng  tác  dụng  đều  là  món  ăn 

chính giống nhau. Dùng điều này để ví dụ cho ngƣời tại gia, xuất gia. Nên thƣợng 

phẩm thƣợng sanh, tâm xuất gia nhƣng ngƣời tai gia cũng đƣợc. đây chính là cƣ 

sĩ tại gia có thể nâng lên đến thƣợng phẩm thƣợng sanh hay không? có thể. Ngƣời 

xuất gia cần phải thân tâm đều xuất mới có thể thƣợng phẩm thƣợng sanh; ngƣời 

tại gia là tâm xuất thân bất xuất, lấy tâm làm chủ, nếu tâm thật sự xuất gia, thì đây 

là thƣợng phẩm thƣợng sanh. 

Lại nữa nhƣ trung thƣợng phẩm, trung trung phẩm trong Quán Kinh là ngƣời xuất 

gia. Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, ngƣời tại gia cũng có thế, hai kinh hợp lại, nói rỏ 

702  Tập 394 



đƣợc  ý  nghĩa  chân  thật.  Trong  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  kinh,  trung  thƣợng 

phẩm, trung trung phẩm, hai phẩm này ông nói đến trì giới, trì giới sa di, trì giới 

tỳ kheo, đây là ngƣời xuất gia. Cho nên tam bối cửu phẩm hợp lại xem, trong mỗi 

phẩm vị đều có ngƣời xuất gia, đều có ngƣời tại gia. Rốt cuộc là ngƣời xuất gia 

nhiều  hay  ngƣời  tại  gia  nhiều?  điều  đó  phải  nhìn  ở  tâm,  hoàn  toàn  ở  nơi  tâm 

không quan tâm đến thân. Thân xuất gia hay không xuất gia thực sự không có vấn 

đề gì, quan trọng nhất là tâm xuất gia, thân và tâm đều xuất gia là làm tấm gƣơng 

tốt  cho  xã  hội,  làm  một  pháp  biểu  tƣợng,  dụng  ý  là  ở  chổ  này.  Vì  sao?  ngƣời 

thông thƣờng thì thân này và nhà không dễ buông bỏ, quý vị phải làm đƣợc, để 

cho họ luôn nhìn thấy: quý vị nhìn họ đã buông bỏ rồi, tôi vì sao không buông bỏ 

đƣợc? dụng ý là ở chổ này, không gì khác. 

Đây là trong Hoàn Nguyên Quán nói tứ đức, đức thứ hai là làm gƣơng tốt cho xã 

hội đại chúng, gọi là “oai nghi hữu tắc”. Oai nghi của chúng ta nhƣ vậy có thì thể 

nhắc  nhở  đƣợc  một  số  đại  chúng.  Quý  vị  nói  tại  gia  khó  khăn  hơn,  không  phải 

không đƣợc, đƣợc, cũng đƣợc. Nhƣng ngƣời xuất gia thì rất rõ ràng, quý vị đi ra 

ngoài, mọi ngƣời nhìn thấy, họ sẽ nhớ đến Phật, nhớ đến Phật giáo tức là nhớ đến 

Phật,  trong  A  lại  da  thức  chẳng  phải  đã  trồng  một  hạt  giống  Phật  rồi  chăng? 

không cần nói gì, chỉ nhìn thấy hình thức, thì cũng khiến cho chúng sanh trồng 

thiện căn này. 

Tại gia thì sao? tại gia thì đeo  một tràng hạt, để  mọi ngƣời nhìn thấy, cầm  một 

tràng hạt, ngƣời này là học Phật. Đây là gì? hữu ý hay vô ý mọi nơi đều tiếp dẫn 

chúng  sanh,  cho  chúng  sanh  trồng  một  hạt  giống  kim  cang.  Chủng  tử  này,  tuy 

trong đời này họ không đạt đƣợc lợi ích, nhƣng kiếp sau lại gặp đƣợc Phật pháp, 

thì chủng tử này liền khởi hiện hành, nó sẽ khởi tác dụng. 

Hôm  nay  chúng  ta  gặp  đƣợc  Phật  pháp,  khởi  tác  dụng,  chịu  phát  tâm  học  Phật, 

nguyên nhân là gì? bởi trong kiếp quá khứ của chúng ta có ngƣời giúp chúng ta 

trồng hạt giống này, đời này của chúng ta khởi tác dụng. Chúng ta phải hiểu, phải 

báo ân, từng giờ từng phút giúp ngƣời khác làm hạt giống, để cho trong A lại da 

của mọi ngƣời đều có hạt giống Phật pháp, là những ngƣời xung quanh mình đều 

đƣợc độ. Chúng ta có thể thực hành tam phƣớc, lục hòa, thì sức mạnh nhiếp thọ 

sẽ rất lớn. Điều đầu tiên, chúng ta thấy bất  cứ ngƣời  nào cũng nên chào hỏi, vì 

sao? cảm giác thân thiết, ngƣời học Phật từ bi nhƣ vậy, hài hòa nhƣ vậy, thì họ 

đƣợc truyền cảm. 

Khi mọi ngƣời xuống xe, chúng ta nhất định cúi chào 90 độ, cảm động ngƣời, họ 

nhìn thấy chúng ta thì hoan hỷ. Ở ngoại quốc chúng tôi làm cảm động láng giềng, 

Tập 394  703 



láng giềng sẽ từ từ quen biết, quen biết rồi thì chào hỏi chúng tôi, nói chuyện với 

chúng tôi. Câu đầu tiên hỏi chúng tôi là: Quý vị làm nghề gì? quý vị làm nghề gì, 

sao quý vị an vui nhƣ vậy? họ rất hâm mộ, công việc của họ rất mệt, rất khổ! Họ 

nhìn thấy chúng tôi suốt ngày nở nụ cƣời. Quý vị thật an vui, quý vị làm nghề gì? 

chúng ta có thể dạy họ, chúng tôi là ngƣời học Phật. Nhƣ thế nào gọi là học Phật? 

học Phật là học trí huệ, học giác ngộ, từ từ họ sẽ hiểu. 

Chung ta có thể hỏi họ, quý vị có cần phƣớc báo không? nói phƣớc báo họ nghe 

không hiểu, quý vị có cần của cải không? cần. Quý vị có cần an vui không? cần. 

Quý  vị  có  cần  sống  lâu  không?  cần.  Chúng  tôi  chính  là  học  những  điều  này, 

chúng  tôi  đã  đạt  đƣợc  rồi.  Họ  nhất  định  hỏi:  Phƣơng  pháp  nào  mà  quý  vị  đạt 

đƣợc? chúng ta từng bƣớc từng bƣớc hƣớng dẫn họ. 

Lời nói của chúng ta là thật, không lừa dối họ, xác thực thế giới Cực Lạc rất an 

vui. Tu Tịnh Độ là tu điều gì? là tu phƣớc, tu của cải, tu an lạc, tu sức khỏe sống 

lâu. Không nên dùng danh từ Phật học, dùng danh từ Phật học họ không hiểu, nói 

nhƣ vậy họ  rất dễ  hiểu. Nhƣ thế  nào để  đƣợc của cải? là  bố  thí, bố  thí của cải 

đƣợc của cải, càng cho càng nhiều. Bố thí pháp đƣợc an vui, càng cho càng vui. 

Bố thí vô úy đƣợc sức khỏe sống lâu. Chỉ cần quý vị tu ba loại bố thí này, thì ba 

loại quả báo sẽ đến rất nhanh, là thật không phải giả, dám làm, ngƣời dám làm, 

lập tức có phƣớc báo. 

Các  nhà  xí  nghiệp  đều  thích  phát  tài,  lên  đại  học  học  học  viện  thƣơng  nghiệp 

cũng không phát tài nỗi, vì sao? bởi những giáo viên của học viện thƣơng nghiệp 

đều là những giáo viên nghèo, thu nhập rất có hạn, bản thân họ không thể phát 

tài, làm sao họ dạy quý vị phát tài đƣợc? làm gì có chuyện này? 

Khi tôi ở Úc, có một lần, cao ốc học viện thƣơng nghiệp của đại học Cách Lý Phi 

Tƣ đã xây xong, làm lễ đƣa vào sử dụng. Thầy hiệu trƣởng mời tôi đến tham dự, 

tôi ngồi cùng với hai ngƣời. Họ mời một học giả chuyên gia ngƣời Mỹ, chuyên 

môn nghiên cứu tài chính, dạy tài chính, học vị tiến sĩ, là giáo thọ  rất nỗi tiếng 

đến diễn giảng. Tôi nói với thầy hiệu trƣởng: những điều ông ta nói là giả. Thầy 

hiệu  trƣởng  trố  mắt  nói:  sao  gọi  là  giả?  “ông  ta  là  một  giáo  thọ  nghèo,  ông  ta 

không phát tài, nếu ông ta có thể dạy ngƣời phát tài, thì ông ta là phú ông ức vạn 

mới đúng chứ. Mỗi ngày ông ta phải dựa vào đồng lƣơng để sống, ông ta không 

phát tài, tôi không tin ông ta”, thầy hiệu trƣởng ngẩn ngƣời ra. Tôi nói: “tôi hiểu 

đƣợc đạo lý phát tài, tôi thật sự phát tài, thầy xem mỗi năm tôi bố thí làm những 

việc thiện ít nhất cũng 1 ngàn vạn Mỹ kim, năm nào cũng nhƣ vậy, ông ta không 

bằng tôi, tôi biết dạy, ông ta không biết dạy”. 

704  Tập 394 



Thầy hiệu trƣởng là bạn thân của tôi, xác thực đây cũng là cơ hội để tôi giáo dục. 

Phát tài nhƣ thế nào? tài là do bố thí phát. Ông ta không hiểu nguyên nhân phát 

tài, phải dùng các loại thủ đoạn, đó là trong số mệnh của quý vị có của cải. Nếu 

trong  số  mệnh  của  quý  vị  không  có  của  cải,  thì  quý  vị  dùng  thủ  đoạn  gì  cũng 

không  đạt  đƣợc,  quý  vị  cũng  không  thể  phát  tài  đƣợc.  Ngƣời  Trung  Quốc  biết 

đoán số, ngƣời ngoại quốc cũng biết, số mệnh của quý vị có của cải hay không. 

Cho nên Phật pháp giảng đạo lý phát tài, phƣơng pháp phát tài cho chúng ta, nói 

rất rõ ràng, rất có hiệu nghiệm. 

Trong Quán Kinh, trung thƣợng phẩm, trung trung phẩm là ngƣời xuất gia, Vô 

Lƣợng Thọ kinh là ngƣời tại gia, đây là Hoàng Niệm Tổ để chúng ta hợp hai kinh 

lại để tham khảo. “Thị cố ƣng thiện thể thánh tâm”, đây là Phật Thích Ca Mâu Ni, 

Phật A Di Đà nói với chúng ta, quý vị phải hiểu nó, hiểu ý nghĩa chân  thật của 

nó. “Thiết mạc tử chấp văn cú”, không nên chấp trƣớc, đọc kinh không nên chấp 

trƣớc vào văn cú, nghe kinh không nên chấp trƣớc ngôn thuyết. 

“Xã gia khí tục, ƣng trƣớc trọng ƣ tâm xuất gia”, bất luận tại gia hay xuất gia, 

nhƣng tâm nhất định là xuất gia. Nên hai bộ kinh này cùng một tông chỉ, những 

gì trong hai bộ kinh này nói, quý vị có thể viên dung, quý vị không sản sanh mâu 

thuẫn. Quý vị sẽ có tính tâm kiên định, không đến nỗi sản sanh nghi hoặc, đây là 

đúng. Cho nên nói rất nhiều đến “xã gia khí tục”, chủ yếu là sợ quý vị xem nhiều 

kinh, kiến giải bất đồng sẽ sanh ra hiểu lầm. Phật chỉ nói một ý nghĩa, nhất định 

phải hiểu ý nghĩa của Ngài. Kệ khai kinh nói “nguyện hiểu nghĩa chân thật của 

Nhƣ Lai”, câu kệ này rất quan trọng, không đƣợc hiểu sai ý nghĩa.Thời gian đã 

hết, chúng ta học tập đến đây.  

 

 

Tập 394  705 



Tập 395 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:04.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải” trang 491 hàng thứ hai từ dƣới lên, bắt đầu xem từ chỗ 

phát tâm bồ đề. 

Phát tâm bồ đề tâm, một lòng chuyên niệm, Phật A Di Đà. Câu kinh văn này 

vô cùng quan trọng, “thử vi toàn kinh chi cƣơng tông” cƣơng là cƣơng lĩnh, tông 

là tông yếu, cũng chính là câu nói quan trọng nhất trong toàn bộ kinh. “Dĩ tƣờng 

luận ƣ minh tông chƣơng hỷ” trƣớc đó khi nói về đại cƣơng, có đề cập đến Kinh 

Di Đà Yếu Giải. Lấy tín nguyện trì danh làm tông chỉ của tiểu bổn kinh Di Đà, 

chú  giải  kinh  này  lấy  phát  tâm  bồ  đề,  một  lòng  chuyên  niệm  làm  tông  chỉ.  Ý 

nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng nhƣ trong tiểu bổn Kinh Di Đà nói, nên tôn chỉ của 

nó giống nhau. 

“Tín nguyện tức Quán Kinh trung chi tam tâm” trong Kinh Quán Vô Lƣợng 

Thọ  Phật  nói  ba  loại  tâm,  ba  loại  tâm  này  chính  là  tâm  bồ  đề.  Thứ  nhất  là  chí 

thành  tâm,  thứ  hai  là  thâm  tâm,  thứ  ba  hồi  hƣớng  phát  nguyện  tâm.  Căn  cứ  ý 

nghĩa trong Tứ Thiếp Sớ, Tứ Thiếp Sớ là Thiện Đạo đại sƣ trƣớc tác, cũng chính 

là căn cứ vào ý của Thiện Đạo đại sƣ nói. Thứ nhất, tâm chí thành,cũng chính là 

tâm  chân  thật,  chính  là  chân  tâm.  Tâm  mà  ngƣời  thế  gian  thƣờng  dùng là  vọng 

tâm, hƣ ngụy, không thật. Chúng ta học Phật nhất định phải dùng chân tâm, vì 

sao?  Phật  pháp  là  từ  trong  chân  tâm  hiển  lộ  ra,  không  thông  qua  con  đƣờng  tƣ 

duy. Tƣ tƣởng của chúng ta là đệ lục ý thức, không phải chân tâm. Tình chấp của 

chúng ta nhƣ lo lắng, đây là tác dụng của đệ thất Mạt na thức, cũng không phải 

chân tâm, những thứ này đều là vọng tâm. 

Dùng vọng tâm chính là luân hồi lục đạo, vọng tâm là tâm luân hồi lục đạo. 

Dùng chính đáng, hoàn toàn nghe theo giáo huấn của Phật, y giáo phụng hành, 

nhƣng họ không phải chân tâm. Quả báo đạt đƣợc chính là tứ thánh pháp giới, 

phân bốn cấp: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, đều không phải dùng chân 

tâm. Cũng chính là nói, họ không có phát tâm bồ đề. Thật sự phát tâm bồ đề, chắc 

chắn  sẽ  vƣợt  ra,  vƣợt  ra  ngoài  tứ  thánh  pháp  giới.  Cũng  chính  là  vƣợt  ra  khỏi  

Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật,  hạng  ngƣời  nào?  Trong  các  bậc  cổ  đức, 

nhƣ Đàm Loan, Thiện Đạo, Vĩnh Minh, Trí Giả, những vị này đều đã siêu việt. 

706  Tập 395 



Thiền  tông  nhƣ  lịch  đại  chƣ  vị  tổ  sƣ,  họ  đều  dùng  chân  tâm,  chân  tâm  vƣợt  ra 

mƣời pháp giới, không phải chỉ siêu việt lục đạo. 

Chúng ta có chân tâm, nhƣng không phát khởi, nếu thật sự phát khởi, chúng 

ta cũng có thể vƣợt ra khỏi nhƣ vậy. Thế nên trong cuộc sống hằng ngày, chúng 

ta nên sống bằng tâm chân thành, dùng tâm chân thành để xử sự đối nhân tiếp vật. 

Ngƣời khác dùng tâm hƣ vọng đối đãi chúng ta, chúng ta dùng chân tâm đối đãi 

ngƣời, vì sao? Chúng ta không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Tâm 

hƣ ngụy chính là tám thức 51 tâm sở, nhất định phải biết đây là tâm luân hồi. Tùy 

thuận phiền não tập khí, tức là tạo nghiệp luân hồi. Chúng ta dùng tâm chân thành, 

không còn tạo nghiệp luân hồi nữa, hy vọng đời này vĩnh thoát luân hồi, ý chính 

là nhƣ vậy, điều này không thể không biết. 

Thứ hai là thâm tâm, thứ ba là hồi hƣớng phát nguyện tâm. Chí thành tâm là 

thể, lý thể của chân tâm, hai loại sau là tác dụng của chân tâm, vì sao tác dụng là 

hai loại? Một cái là tự thọ dụng chính là chân thành tâm đối với chính mình gọi là 

thâm tâm. Chân thành tâm đối với ngƣời khác gọi là hồi hƣớng phát nguyện tâm. 

Đây là khởi dụng, từ thể khởi dụng. 

Trong Tứ Thiếp Sớ nói: “Nhị thâm tâm giả, thâm tín tâm dã” điều này nói rất 

hay. Thâm tín, thâm tín có hai: Thứ nhất quyết định thâm tín, vì tự thân hiện là tội 

ác sanh tử phàm phu, điều này nhất định phải tin. Chúng ta khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác_Trong Kinh Địa Tạng nói rất hay: Chúng sanh trong cõi Diêm 

phù đề, là nói ngƣời trên địa cầu này, không có gì không phải nghiệp, không gì 

không phải là tội, nhƣng tự mình không hay biết, vì sao là tôi nghiệp? Khởi tâm 

động niệm là sai. Chân tâm không những không có chấp trƣớc, không có phân 

biệt,  đến  khởi  tâm  động  niệm  đều  không  có,  đây  là  chân  tâm.  Khởi  tâm  động 

niệm là mê gọi là vô minh, nhƣ vậy là sai. Vô minh là hoàn toàn không biết gì về 

chân tƣớng của nhân sinh vũ trụ, nên nói là mê hoặc điên đảo. Chúng ta thấy sai 

và nghĩ sai đối với mọi hiện tƣợng, kiến giải và ý tƣởng đã sai, do đó quý vị nói 

sai, làm cũng sai, gọi là tạo nghiệp. Thấy sai, nghĩ sai gọi là mê hoặc. Ngôn ngữ, 

hành vi gọi là tạo nghiệp, tạo nghiệp gì? Tạo nghiệp luân hồi lục đạo. 

Tuy đạt đƣợc giáo huấn của thánh hiền, chúng ta học đƣợc luân lý, đạo đức, 

nhân quả, coi nhƣ là không tệ. Những điều này thuộc về thiện, thiện trong lục đạo, 

quả báo ở trong tam thiện đạo, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Ngƣời không ra 

khỏi đƣợc luân hồi lục đạo, nhất định ở trong tam ác  đạo thời gian dài,  ở trong 

tam thiện đạo thời gian ngắn, vì sao? Trong vô lƣợng kiếp đến nay quá mê mờ, 

tập khí ác quá nặng. Trong Bách Pháp Minh Môn Luận, Thiên Thân Bồ Tát nói: 

Tập 395  707 



Lục đạo phàm phu chúng ta, tâm sở bất thiện khởi tâm động niệm có 26 loại, đây 

là  phiền  não.  Sáu  loại  căn  bản  phiền  não,  20  loại  tùy  phiền  não,  phiền  não  này 

khởi tác dụng chính là tạo ác nghiệp, thiện tâm sở chỉ có 11 loại. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem  thiện  chỉ  có  11  loại,  ác  có  26  loại.  Chứng  tỏ  ác  niệm 

nhiều, thiện niệm ít, sức mạnh ác lớn, sức mạnh thiện nhỏ. Thế nên ở thế gian này 

học  hƣ  hỏng  rất  dễ,  học  điều  tốt  rất  khó,  nguyên  nhân  căn  bản  là  tâm  sở  khác 

nhau. Hiện nay lại thêm hoàn cảnh bên ngoài mê hoặc, cũng có tổ chức một vài 

giảng  tọa  về  truyền  thống văn  hóa, nói  đến  những  điều  thiện,  nhƣng  đối  với  xã 

hội ảnh hƣởng không lớn. Ngƣời ta nghe rồi có thể phấn chấn  một lúc, năm ba 

ngày sau liền nhạt dần, mƣời hai mƣơi ngày thì không còn nữa, lại trở về nhƣ xƣa. 

Mà  huân  tập  bất  thiện,  lực  lƣợng  đó  quá  mạnh,  họ  ngày  ngày  không  ngừng 

truyền bá tin tức trên ti vi, mạng internet. Lục căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới lục 

trần,  sức  mạnh  đó  lớn  biết  bao,  nên  con  ngƣời  sao  có  thể  không  học  hƣ  hỏng 

đƣợc. Ngày nay con ngƣời học hƣ hỏng là bình thƣờng, phải biết Phật Bồ Tát đối 

đãi với chúng ta nhƣ thế  nào. Trong Kinh Vô Lƣợng  Thọ  Đức Phật nói: “Tiên 

nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã” ngài dạy chúng 

ta không nên trách cứ, đại chúng trong xã hội này, không ai dạy họ. 

Xã hội cũ ngày xƣa, một hai trăm năm trƣớc, hoàn cảnh tốt hơn ngày nay, vì 

sao? Mỗi ngƣời đều coi trọng giáo dục luân lý đạo đức. Không những ngƣời đọc 

sách coi trọng, mà ngƣời không biết chữ cũng coi trọng, vào tuổi tác của tôi còn 

có  thể  cảm  nhận  đƣợc.  Hay  nói  cách,  khác  80  năm  trƣớc  tôi  ở  tại  nông 

thôn_Ngƣời nông thôn chúng tôi, nông thôn tƣơng đƣơng thủ cựu. Thành thị từ từ 

thay đổi, nhƣng nông thôn không thay đổi. Mẹ tôi không biết chữ, chƣa từng đọc 

sách nhƣng hiểu đƣợc luân lý, hiểu đạo đức, hiểu đƣợc nhân quả. Thế nên chúng 

tôi từ nhỏ, tiếp thu giáo huấn của mẹ, khởi tâm động niệm cũng không giám nghĩ 

bậy. Biết đƣợc tôn kính tổ tiên, tôn kính thiên địa quỷ thần, hiện nay nói là mê tín. 

Nhƣng những giáo huấn này khiến nhân tâm thiết thực, không giám có ác niệm. 

Phụ nữ nông thôn, ngày lễ ngày tết đều đến chùa thắp hƣơng. Chùa, miếu thần, 

miếu  thần  hoàng,  mẹ  tôi  mỗi  năm  phải  đi  năm  ba  lần.  Dẫn  chúng  tôi  đến  miếu 

thần hoàng, thắp hƣơng xong đi xem điện Diêm Vƣơng_Thập điện diêm vƣơng. 

Mẹ chỉ cho chúng tôi biết từng điều một. Quý vị xem, chịu kiểu hình phạt này, họ 

tạo  thành  tội  nghiệp  nhƣ  thế  nào.  Chúng  tôi  đều  ghi  nhớ  suốt  đời  không  quên, 

nghiệp nhân quả báo quả thật đáng sợ. 

Mƣời  tuổi,  chúng  tôi  dọn  từ  nông  thôn  lên  thành  thị  ở.  Thành  thị  với  nông 

thôn  không  giống  nhau,  không  đơn  thuần  chất  phác  nhƣ  ở  nông  thôn,  sau  đó  ở 

708  Tập 395 



luôn  tại  thành  thị.  Cũng  may  từ  nhỏ  chúng  tôi  đã  tiếp  thu  những  giáo  dục  này, 

chƣa  thay  đổi.  20  tuổi,  tôi  rất  hứng  thú  với  truyền  thống  văn  hóa.  26  tuổi,  gặp 

đƣợc ông Phƣơng Đông Mỹ, biết đƣợc kinh điển Phật giáo là đại học vấn. Sau 

khi tiếp xúc, vô cùng hoan hỷ, muốn dứt bỏ cũng không đƣợc. Điều này suốt 60 

năm nay, ngày ngày đọc nó, ngày ngày đang học tập, nên không bị cảnh giới bên 

ngoài làm ô nhiễm, không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, rất may mắn! Rất 

khó đƣợc! 

Tôi cũng cảm thấy tập khí ác của mình rất nặng, khó đối trị, nhƣng điều này 

không đối trị sẽ rất phiền phức, sau cùng dùng phƣơng pháp gì để đối trị? Thầy 

Lý dạy tôi phƣơng pháp giảng kinh. Tôi đã thử, rất hay, nên duy trì mãi đến nay. 

Mới  học  giảng  kinh,  giảng  một  tiếng,  nhƣng  phải  chuẩn  bị  40  tiếng,  một  tuần 

giảng  hai  lần,  giảng  ba  lần  thì  hơi  khổ,  giảng  hai  lần  còn  đƣợc,  rất  thoải 

mái_Chuẩn bị 40 tiếng, để lên bục giảng một tiếng. 

Viết  bản  thảo,  giảng  bản  thảo  còn  phải  sửa  không  biết  bao  nhiêu  lần.  Một 

năm  sau  tiến  bộ  rất  nhiều_Một  năm  sau,  tôi  giảng  một  tiếng,  chuẩn  bị  khoảng 

mƣời tiếng là đủ. Quý vị xem, từ 40 tiếng nay trở thành 10 tiếng. Sau hai năm, 

hầu nhƣ là ngang nhau_Hai ba năm sau, giảng một tiếng thì chuẩn bị một tiếng là 

đủ nhƣng không thể lơ là, vừa lơ là lập tức xảy ra vấn đề, nhƣ vậy phải làm sao? 

Tăng thời gian giảng kinh lên. Khoảng ba bốn năm sau, thời gian tôi giảng kinh là 

mỗi ngày,  mỗi ngày ít nhất  một tiếng rƣỡi_Một bài giảng là  một tiếng rƣỡi, hai 

bài giảng là ba tiếng. Ít nhất là một bài giảng, nhiều thì hai bài là ba tiếng đồng hồ. 

Vì khoảng ba năm sau, tôi chuẩn bị một ngày tám tiếng là có thể giảng đƣợc 

trong tuần này_Chuẩn bị một ngày có thể giảng năm sáu ngày. Thời gian giảng 

kinh tăng lên, kéo dài thêm. Thời gian dài nhất, mỗi ngày giảng chín tiếng. Buổi 

sáng  giảng  ba  tiếng,  chiều  giảng  ba  tiếng,  tối  giảng  ba  tiếng.  Ngƣời  ta  nói  tôi 

thích  giảng  kinh,  không  phải,  làm  gì  có  chuyện  thích,  đối  trị  khuyết  điểm  của 

chính  mình. Chiêu này rất hiệu quả, đối với tôi rất hữu hiệu, ngƣời khác không 

đƣợc. Ngƣời khác, căn tánh mỗi ngƣời không nhƣ nhau, ngƣời khác không chế 

phục đƣợc phiền não, chỉ có duy nhất phƣơng pháp này. Quý vị xem, duy trì mãi 

cho đến bây giờ, tôi mỗi ngày giảng bốn tiếng, mỗi ngày đọc sách bốn tiếng, tôi 

xem rất tƣờng tận. Nhƣ vậy không có thời gian vọng tƣởng, tự nhiên sẽ không bị 

quấy nhiễu, thời gian còn lại để niệm Phật. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, tôi chọn pháp môn này, tôi cảm thấy pháp môn 

này rất lợi ích cho phần tử tri thức. Lúc Đức Nhƣ Lai còn tại thế, ngài giảng kinh, 

tôi dự đoán mỗi ngày trên 8 tiếng đồng hồ. Từ sáng đến tối, có bao nhiêu ngƣời 

Tập 395  709 



đến thăm ngài, bao nhiêu ngƣời đến thỉnh giáo ngài,  đến đặt câu hỏi, cầu Phật 

khai  thị.  Đức  Phật  giảng  pháp  suốt  49  năm  không  có  soạn  bài,  điều  này  chƣ  vị 

nên  biết,  không  có  soạn  bài.  Kinh  điển  đều  là  sau  khi  ngài  viên  tịch,  học 

sinh_Chính là chƣ vị Bồ Tát, A la hán, mọi ngƣời cùng nhau khai hội. Mời tôn 

giả A Nan giảng lại_Phật mỗi khi giảng kinh, thỉnh tôn giả A Nan giảng lại một 

lần,  mọi  ngƣời  nghe  xong  đều  rất  hoan  hỷ.  Ngài  A  Nan  giảng  không  sai,  đích 

thực Phật đã nói nhƣ vậy nên ghi chép lại, nhƣ vậy đã trở thành kinh điển sau này. 

Đức Thế Tôn thị hiện một đời, chúng ta quan sát tỷ mĩ để lãnh hội. Thật vậy, 

ngài là vì phần tử tri thức mà biểu diễn, học Phật phần tử tri thức thƣờng chiếm 

đa số, nên mới biểu diễn nhƣ vậy. Chúng ta nhất định phải thâm tín, đích thực là 

vọng tâm đang làm chủ tể, chân tâm tuy có nhƣng không khởi tác dụng. Khởi tâm 

động niệm tôi không muốn hại ngƣời, nhƣng luôn tự tƣ tự lợi, đây là bệnh thƣờng 

gặp. Tự tƣ tự lợi đến lúc nghiêm trọng sẽ hại ngƣời, sẽ làm ra chuyện tổn ngƣời 

lợi  mình,  đó  chính  là  tạo  tội  nghiệp,  không  thể  không  biết  điều  này!  Tạo  tội 

nghiệp chính là đang tạo ra luân hồi lục đạo, liền có tội báo, điều này chúng ta 

không thể không biết. 

“Khoáng kiếp dĩ lai, thƣờng một thƣờng lƣu chuyển” một là đọa lạc, đọa đến 

tam đồ, gọi là thƣờng  một. Thƣờng  lƣu chuyển, là luân hồi trong  lục đạo. “Vô 

hữu xuất ly chi duyên” duyên là gì? Cơ hội, không có cơ hội ra khỏi lục đạo, quý 

vị nói đáng thƣơng biết bao! 

“Nhị giả, quyết định thâm tín, bỉ A Di Đà Phật tứ thập bát nguyện, nhiếp thọ 

chúng sanh, vô ngại vô lự. Thừa bỉ  nguyện lực, định  đắc vãng sanh”. Tin  mình 

nghiệp chƣớng sâu nặng, không thể dựa vào chính mình để liễu sanh tử xuất tam 

giới. Biện pháp duy nhất là chỉ có nƣơng Phật A Di Đà, thâm tín tin tƣởng Phật A 

Di Đà, phát 48 nguyện là vì ai? Vì chúng ta mà phát nguyện. Phật A Di Đà vì ai 

mà kiến lập thế giới Cực Lạc? Vì tiếp dẫn tôi, thành tựu tôi mà kiến lập nên, đây 

là  thật  không  phải  giả.  Chúng  ta  cần  có  tín  niệm  nhƣ  vậy,  có  tín  niệm  nhƣ  thế, 

chúng  ta  mới  có  tâm  cảm  ân,  tâm  báo  ân,  chúng  ta  mới  thật  sự  có  thể  học  tập 

đƣợc. Đặc biệt là câu sau: “Định đắc vãng sanh” chúng ta phải không nghi ngờ 

không ƣu lự, chắc chắn trong đời này, vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Thứ ba là hồi hƣớng phát nguyện tâm. Hồi hƣớng là đem công đức tu học của 

mình, hồi hƣớng bồ đề, hồi hƣớng cho tự tánh, tự tánh chính là thực tế, hồi hƣớng 

cho tất cả chúng sanh. Từ trong tâm thâm tín chân thật này, nên tu tất cả thiện căn 

để hồi hƣớng, nguyện sanh về nƣớc này. Trong thâm tín này, đây là tự lợi đối với 

chính mình. 

710  Tập 395 



Trƣớc đây, hình nhƣ là khoảng 30 năm, tôi giảng về ba tâm này, ba tâm của 

tâm bồ đề. Thâm tâm là tôi dùng đề kinh của Kinh Vô Lƣợng Thọ: “Thanh tịnh 

bình đẳng giác” vì sao? Đây là tự thọ dụng, đối với chính mình phải thanh tịnh, 

phải bình đẳng, phải chánh giác. Điều này nói rất cách cụ thể_Thiện Đạo đại sƣ 

nói  điều  này  rất  hay,  ngƣời  tu  Tịnh  độ  vô  cùng  khẩn  thiết,  tin  tƣởng  sâu  sắc. 

Chúng ta là phàm phu nghiệp chƣớng sâu nặng, tin tƣởng sâu sắc, 48 nguyện của 

Phật  A  Di  Đà  là  để  độ  mình.  Nên  nhất  định  phải  y  giáo  phụng  hành,  nhất  định 

phải dựa vào nguyện lực của Phật A Di Đà, tín nguyện trì danh. Khi chúng ta lâm 

mạng chung, Phật A Di Đà nhất định đến tiếp dẫn, có lòng tin kiên định với điều 

này. Cách nói này rất xác đáng. 

Lại lấy hồi hƣớng phát nguyện tâm để giúp ngƣời khác, tự hành hóa tha. Tự 

mình thành tựu cũng giúp ngƣời khác thành tựu, thế nên lấy tất cả thiện căn hồi 

hƣớng, hồi hƣớng đến sau cùng sẽ nói đến. 

Do trên có thể thấy “Yếu Giải sở vị chi tín nguyện” chính là Quán Kinh nói 

về ba loại tâm. Quán Kinh nói về ba loại tâm, chính là tâm bồ đề mà trong kinh 

này nói. “Cố tri kim kinh chi phát bồ đề tâm” chính là trong Kinh Di Đà Yếu Giải 

nói: Tin thật nguyện thiết. “Hựu nhất hƣớng chuyên niệm” chính là trì danh niệm 

Phật. Một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, chuyên niệm Phật A Di Đà. Một phƣơng 

hƣớng là thế giới tây phƣơng Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. 

“Do ƣ A Di Đà Kinh, đại tiểu nhị bổn nguyên thị nhất kinh” đại bổn là Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, tiểu bổn là Kinh A Di  Đà, nội dung hoàn toàn giống nhau.“Thị  dĩ 

lƣỡng giả”, Tông chỉ của đại bổn và tiểu bổn hoàn toàn nhƣ nhau nên nói “thật 

ƣng nhất chỉ dã” cùng một tông chỉ. 

“Phát tâm  bồ  đề, dĩ tƣờng thuật ƣ  minh tông chƣơng trung” trong khái luận 

này nói rất tƣờng tận, điều này chúng ta không cần nói nhiều. “Cẩn tái tùng An 

Lạc Tập trung, luận bồ đề tâm bộ phận, lục thủ số tắc, dĩ tiện tham hội”. Tham là 

tham khảo, trong Phật pháp gọi là tham học. Hội là hội hợp, nhiều loại kinh luận, 

Phật,  Bồ  Tát,  Tổ  sƣ  đại  đức.  Nhiều  cách  nói  khác  nhau,  chúng  ta  chỉ  nghe  và 

dung hội quán thông, chính là ý này. Bộ sách An Lạc Tập này, “Nhất độ dật thất” 

chính là đã thất truyền. “Nãi Đạo Xƣớc đại sƣ sở soạn, sở luận thậm vi tinh yếu, 

hạ  tiết  lục  nguyên  văn,  tịnh  sảo  chú  thích,  thiển  thân  kỳ  ý”  có  một  chú  giải  rất 

đơn giản, đem ý nghĩa của nó nói ra. 

“Đạo Xƣớc đại sƣ, ƣ phát bồ đề tâm hữu tứ phan nghị luận. Đệ nhất, hiển bồ 

đề tâm chi công dụng. An Lạc Tập vân: Đệ nhất, xuất bồ đề tâm công dụng giả” 

đây là nói công dụng của tâm bồ đề. “Đại Kinh vân”, ở đây nói Đại Kinh chính là 

Tập 395  711 



Kinh Vô Lƣợng  Thọ. “Phàm dục vãng sanh Tịnh độ,  yếu tu phát bồ  đề  tâm vi 

nguyên”, hai chữ “Yếu tu” này vô cùng quan trọng. Yếu là trọng yếu, tu là cần 

thiết. Quan trọng nhất là cần phải phát tâm bồ đề, tâm bồ đề là căn nguyên của 

vãng sanh, nhƣ nguồn nƣớc vậy. Nếu không phát tâm bồ đề, làm sao có thể vãng 

sanh? Phát tâm bồ đề quả thật rất quan trọng. 

“Vân hà”, ý này có nghĩa là gì? “Bồ đề giả” đây là giải thích bồ đề. “Nãi thị 

vô  thƣợng  Phật  đạo  chi  danh  dã”,  bồ  đề  chính  là  tiếng  phạn,  dịch  thành  tiếng 

trung có nghĩa là giác, đại giác, giác ngộ triệt để, không có gì không giác, đây là 

vô thƣợng Phật đạo. Trong Kinh Phật gọi là A Nậu Đa La Tam Miệu tam Bồ Đề, 

dịch thành tiếng Trung Quốc có nghĩa là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Nếu  ngƣời  muốn  phát  tâm  làm  Phật,  tâm  này  rộng  lớn,  chu  biến  pháp  giới. 

Tâm  này  không  có  giới  hạn,  trong  Phật  pháp  thƣờng  nói:  Tâm  ôm  trọn  cả  hƣ 

không pháp giới. Chính là tâm bồ đề, tâm bồ đề là chân tâm. Chân tâm giác mà 

không  mê,  vọng  tâm  mê  mà  không  giác.  Ngày  nay  chúng  ta  dùng  vọng  tâm: 

Vọng tâm mê mà không giác, chân tâm giác mà không mê. Chúng ta muốn làm 

Phật, quý vị xem, tâm phải rộng lớn, đây là điều kiện đầu tiên. Tâm nhỏ không 

làm Phật đƣợc, tâm nhất định phải lớn, phải chu biến pháp giới. 

Tâm  này  rất  rốt  ráo,  nó  nhƣ  hƣ không  vậy,  điều  này  quá  quan  trọng,  có  thể 

bao dung tất cả, đây là tâm bồ đề. Đây cũng chính là nói, cƣ dân  ở thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, tâm lƣợng của họ đều lớn nhƣ thế, vì sao? Chân tâm, họ không 

phải vọng tâm, vọng tâm  mới có tự tƣ tự lợi. Tâm lƣợng của vọng tâm rất nhỏ, 

tâm lƣợng của chân tâm không có biên tế, thế nên chu biến pháp giới, khắp cả hƣ 

không, không có biên tế. Đây là gì? Đây là bản tánh của chúng ta, là chân tâm của 

chúng ta. 

Tâm này dài rộng, không có biên giới, đây là từ trên thời gian mà nói, hai câu 

trƣớc là từ trên không gian mà nói. Trên thời gian mà nói, nó vĩnh viễn lớn nhƣ 

vậy, nó không nhỏ lại. Vọng tâm có khi lớn, có khi nhỏ. Lớn cũng không phải rất 

lớn,  nhỏ  sẽ  biến  thành  rất  nhỏ,  gọi  là  lòng  dạ  hẹp  hòi.  “Thử  tâm  phổ  bị,  ly  nhị 

thừa chƣớng” phổ là phổ biến, bị là đầy đủ, thế nên họ không có chƣớng ngại của 

nhị thừa. Nhị thừa cũng chứng đƣợc chánh giác, nhƣng họ không đạt đƣợc chánh 

đẳng chánh giác. Chánh đẳng chánh giác là bồ đề, chỉ có chánh giác, không có 

chánh đẳng chánh giác. Đây là Thanh văn, Duyên giác, đều coi là tiểu thừa. Tâm 

tiểu thừa cũng không tệ, nhƣng có lúc không kiên nhẫn. Ví dụ chúng sanh khó độ, 

thôi vậy, không độ họ nữa, đây chính là tâm nhị thừa. Không nhƣ Bồ Tát, khó độ, 

712  Tập 395 



khó độ cũng phải độ. Họ có tâm kiên nhẫn, họ có trí tuệ, họ có phƣơng tiện thiện 

xảo. 

“Nhƣợc năng nhất phát thử tâm, khoảnh vô thỉ sanh tử hữu luân, sở hữu công 

đức hồi hƣớng bồ đề, giai năng viễn nghệ Phật quả, vô hữu thất diệt”. Tâm này 

vừa phát, khoảnh có nghĩa là hũy hoại, nghĩa là bại vong, là phóng túng. Phóng 

túng là gì? Vô thỉ sanh tử hữu luân. Hữu là tam hữu: Dục giới hữu, sắc giới hữu, 

vô  sắc  giới  hữu,  chính  là  lục đạo  là sanh  tử  luân  hồi  trong  lục đạo.  Vô  thỉ  kiếp 

đến nay sanh tử luân hồi trong lục đạo, luân chính là trôi lăn trong luân hồi sanh 

tử, tất cả đều rất phóng túng. Cũng chính là nói tất cả_Khoảnh là hũy đi, hũy diệt 

nó. 

Tất cả công đức hồi hƣớng bồ đề, tâm bồ đề có sức mạnh lớn nhƣ vậy, cũng 

chính là nó có thể diệt trừ tâm luân hồi. Tôi nói nhƣ vậy mọi ngƣời càng dễ hiểu. 

Vô thỉ sanh tử hữu luân chính là tâm luân hồi lục đạo. Có tâm luân hồi lục đạo, sẽ 

có quả báo lục đạo luân hồi. Tâm luân hồi đoạn, lục đạo luân hồi sẽ không còn, 

lúc này tất cả công đức đều hồi hƣớng bồ đề. Ba loại hồi hƣớng: Hồi hƣớng thực 

tế, thực tế là hồi hƣớng tự tánh, thực tế là tự tánh. Hồi hƣớng bồ đề là hồi hƣớng 

chánh  giác,  bồ  đề  là  chánh  giác.  Tiếp  theo  là  hồi  hƣớng  chúng  sanh,  mỗi  niệm 

không quên tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không giới. 

Trƣớc đây chúng ta nói chúng sanh còn thêm hữu tình, bây giờ đã hiểu. Động 

vật, thực vật, khoáng vật tất cả đều là chúng sanh. Động vật có tình chăng? Có, 

khoáng vật có tình chăng? Có, tất cả đều có. Tình là gì? Thọ tƣởng hành thức, nó 

có cảm thọ. Nó có cảm thọ khổ lạc, nó có cảm thọ lo lắng ƣa thích, nó có tƣởng. 

Chúng ta lấy thiện tâm đối với nó, nó biết. Lấy ác tâm đối với nó, nó cũng biết. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  đều  không  quấy  nhiễu  đến  nó.  Bây  giờ  chúng  ta 

biết, hiện tƣợng của toàn thể vũ trụ, các nhà khoa học đem nó phân thành ba loại 

lớn:  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần  và  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Ba  loại 

hiện tƣợng này đều là hiện tƣợng dao động, tần suất dao động rất nhanh, chúng ta 

không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Giới khoa học chỉ nói, dao động này vô cùng nhanh, 

Phật pháp nói chữ số ra. Nhƣ Bồ Tát Di Lặc nói, một gảy móng tay có 32 ức một 

trăm ngàn niệm, một ý niệm chính là một tần suất. Một gảy móng ta là 32 ức 100 

ngàn niệm, dùng cách tính của ngƣời Trung Quốc: một gảy móng tay là 320 triệu, 

tần suất chấn động của nó là 320 triệu lần. 

Nhƣ vậy một giây thì sao? Một giây ít nhất có thể gảy năm lần, gảy nhanh có 

thể gảy năm  lần.  Vậy nhân cho năm, 1600 triệu.  Trong  một giây, có 1600 triệu 

lần, tần suất rất cao. Mỗi ý niệm đều đầy đủ_Trong Phật pháp nói hiện tƣợng ngũ 

Tập 395  713 



uẩn: Sắc thọ tƣởng hành thức. Sắc là hiện tƣợng vật chất, thọ tƣởng hành thức là 

hiện tƣợng tinh thần, đây là trong Phật pháp nói. Hiện nay các nhà khoa học cũng 

khẳng định, các nhà khoa học đã phát hiện, hiện tƣợng tâm lý và hiện tƣợng vật 

chất là một không phải hai. Hiện tƣợng vật chất từ đâu đến? Là hiện tƣợng tâm lý 

biến hiện ra, cơ sở của vật chất là ý niệm, chính là ý niệm. Không có ý niệm, vật 

chất cũng không còn. Chỉ cần có vật chất tồn tại, quý vị biết, ý niệm của quý vị 

không bao giờ gián đoạn, niệm trƣớc diệt thì niệm sau sanh. 

Trong  hiện  tƣợng  vật  chất  có  rất  nhiều  vật  thể  kiên  cố,  tần  suất  của  nó  hơi 

chậm. Nhƣ nhục thể của chúng ta, những thứ này tần suất nhanh hơn. Nhanh hơn 

nữa liền biến thành không khí, biến thành dòng điện, biến thành sóng ánh sáng, 

đó là tần suất nhanh, nhƣng bất luận là nhanh đến đâu, đều là đang sản sinh biến 

hóa  trong  tần  suất,  không  đạt  đến  tốc  độ  tần  suất  nguyên  thủy.  Tốc  độ  đó,  vừa 

mới động_Trong kinh Phật nói, biến pháp giới hƣ không giới. 

Quý vị xem, trong Hoàn Nguyên Quán nói ba loại chu biến: Thứ nhất là chu 

biến pháp giới, vừa mới động, nó liền chu biến pháp giới. Bất luận là hiện tƣợng 

vật chất, hiện tƣợng tinh thần hay hiện tƣợng tự nhiên, chỉ cần nó vừa động liền 

chu  biến  pháp  giới,  tất  cả  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  đều  biết.  Thế  nên  thân 

tâm  chúng ta, chính là bộ phận tinh thần và bộ phận vật chất của chúng ta, đều 

đang khởi dao động. Thân thể này giống nhƣ một đài phát xạ vậy, đem ý niệm 

chúng ta phát ra bên ngoài, đồng thời cũng là đài tiếp thu. Tin tức của toàn bộ vũ 

trụ, chúng ta đều nhận đƣợc, nhận đƣợc tại sao chúng ta không biết? Phiền não 

làm chƣớng ngại. Nếu phiền não nhẹ, tâm địa thanh tịnh, họ có thể tiếp thu đƣợc, 

càng thanh tịnh nhận đƣợc càng nhiều, thật ra tất cả đều đã nhận đƣợc. Tâm quý 

vị càng thanh tịnh, quý vị cảm nhận càng nhiều, hoàn toàn có thể cảm nhận đƣợc. 

Thế nên toàn thể vũ trụ, dùng cách nói hiện nay là một thể hữu cơ. Nó là sống, 

không  có  thứ  gì  là  chết,  tất  cả  đều  là  sống,  mà  còn  là  gì?  Tất  cả  có  liên  quan. 

Toàn  thể  vũ  trụ  giống  nhƣ  một  màng  lƣới  điện  vậy,  nhƣ  mạng  internet  vậy. 

Chúng ta là một điểm trong mạng internet, liên quan với toàn bộ vũ trụ, khởi tâm 

động niệm đều liên quan, kết nối với nhau, đây là chân tƣớng sự thật. 



Thế  nên  tâm  bồ  đề  không  thể  không  phát,  cũng  chính  là  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày của chúng ta, phải học cách dùng chân tâm không nên dùng vọng tâm. 

Nhƣ thế nào là vọng tâm? Khởi tâm động niệm là vọng tâm, phân biệt chấp 

trƣớc là vọng tâm. Hay nói cách khác, lục căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới lục 

trần,  thấy  một  cách  rõ  ràng,  nghe  một  cách  rõ  ràng.  Đừng  chấp  trƣớc  chính  là 

714  Tập 395 



dùng chân tâm, chấp trƣớc là dùng vọng tâm. Không nên phân biệt, phân biệt là 

vọng  tâm,  không  phân  biệt  là  chân  tâm.  Không  khởi  tâm,  không  động 

niệm_Không khởi tâm, không động niệm, quý vị giống nhƣ Phật vậy, hoàn toàn 

dùng chân tâm, không có chút vọng tâm nào. 

Nếu chỉ làm đƣợc không phân biệt, còn không khởi tâm không động niệm làm 

không đƣợc, chỉ có thể làm đƣợc không phân biệt. Không phân biệt đƣơng nhiên 

không  chấp  trƣớc,  nhƣ  vậy  là  quý  vị  giống  nhƣ  Bồ  Tát  vậy,  Bồ  Tát  dùng  chân 

tâm, còn mang một chút vọng. Thấp hơn một bậc, đó chính là A la hán, Bích Chi 

Phật. Họ có khởi tâm động niệm, có phân biệt nhƣng không có chấp trƣớc, không 

có chấp trƣớc, đây là A la hán. A la hán dùng chân tâm đƣợc một phần ba, Bồ Tát 

dùng đƣợc hai phần ba, Phật thì viên mãn, Đức Phật dùng hoàn toàn là chân tâm. 

Đây là điều chúng ta phải học, học Phật là học những điều này. Tâm lƣợng phải 

khoáng đạt, điều này đối với phàm phu chúng ta mà nói, phàm phu vì có tự tƣ tự 

lợi, chấp trƣớc có cái tôi nên lƣợng không lớn. Trong cuộc sống, trong xử sự đối 

nhân tiếp vật phải mở rộng tâm lƣợng, bình đẳng đối với mọi ngƣời, không nên 

có phân biệt không nên có chấp trƣớc, mở rộng tâm lƣợng, càng lớn càng tốt. 

Các  bậc  thánh  hiền  dạy  chúng  ta:  Lƣợng  lớn  phúc  lớn,  ngƣời  không  có  độ 

lƣợng phƣớc báo rất nhỏ. Phƣớc báo lớn bao nhiêu, xem tâm lƣợng quý vị lớn 

chừng  nào.  Lƣợng  nhỏ  thì  phƣớc  báo  nhỏ,  thế  nên  Phật  lƣợng  lớn  nhất  nên  đã 

viên mãn. Phƣớc báo của Phật là viên mãn, tâm lƣợng lớn, đây là điều chúng ta 

không thể không biết. 

Tất  cả  công  đức  hồi  hƣớng  bồ  đề,  hồi  hƣớng  thực  tế,  “giai  năng  viễn  nghệ 

Phật  quả”  nghệ  là  đạt  đến.  Công  đức  tu  học  mà  chúng  ta  hồi  hƣớng,  hy  vọng 

tƣơng lai có thể chứng đƣợc vô thƣợng bồ đề, chứng đƣợc quả Phật. “Vô hữu thất 

diệt” công đức này giúp quý vị, công đức tuyệt đối không mất đi. Mỗi niệm đều 

hƣớng  về  bồ  đề,  mỗi  niệm  hƣớng  về  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  mỗi  niệm 

hƣớng Phật A Di Đà. 

Bên dƣới là giải thích của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, chú thích của Hoàng Niệm 

Tổ: “tƣ thô thích vân”, không phải nói tỉ mĩ mà chỉ nói đại ý. “Thủ dẫn Đại Kinh, 

dĩ minh công dụng. Đại Kinh giả Vô Lƣợng Thọ Kinh” dẫn dụng Kinh Vô Lƣợng 

Thọ để giải thích. Ngài Tịnh Ảnh, Đạo Xƣớc, Thiện Đạo đều gọi là đại kinh, gọi 

Kinh Vô Lƣợng Thọ là Đại kinh của Tịnh tông. Thiên Thai là Trí Giả đại sƣ, ngài 

gọi  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  là  đại  bổn,  gọi  Kinh  Di  Đà  là  tiểu  bổn.  Các  ngài  nhƣ 

Thiện Đạo đại sƣ gọi là đại kinh, gọi là tiểu kinh. Tiểu kinh chính là Kinh A Di 

Đà_tiểu kinh. 

Tập 395  715 



“Thử bồ đề tâm, thật bi vãng sanh Tịnh độ chi nguyên” câu này rất quan trọng. 

Thế nên cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, không thể không có bổn nguyên, 

không có bổn nguyên nhất định không thể vãng sanh. Đây chính là phát tâm bồ 

đề,  rất  quan  trọng.  “Nguyên  giả,  bổn  dã,  cố  tri,  nhƣợc  bất  phát  thử  tâm.  Túng 

nhiên  cần  tu,  diệc  tợ  vô  nguyên  chi  thủy,  vô  bổn  chi bổn,  chung  bất  năng  vãng 

sanh  dã”  nếu  chúng  ta  không  phát  tâm  bồ  đề,  dù  niệm  Phật  có  giỏi_Nhất  tâm 

chuyên niệm nhƣng không phát tâm bồ đề, giống điều gì? Điều này có ví dụ rất 

hay.  “Vô  nguyên  chi  thủy”  nƣớc  này  nhất  định  sẽ  khô,  không  có  nguồn  nƣớc. 

“Vô bổn chi bổn” cây này không có rễ, cây không có rễ làm sao sống đƣợc? Tâm 

bồ đề là căn bản để vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, không phát tâm bồ 

đề đƣợc ƣ? Chúng ta muốn vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, là phải dùng 

chân tâm để sống, dùng tâm chân thành xử sự đối nhân tiếp vật. 

Thế nên nhiều năm nay tôi giảng về tâm bồ đề, tôi nói rất đơn giản. Tôi giảng 

về tâm chân thành chính là tâm chí thành trong Quán Kinh. Tâm thanh tịnh, tâm 

bình  đẳng,  tâm  giác  chính  là  thâm  tâm.  Phải  giác  ngộ,  giác  ngộ  chính  mình  là 

phàm phu, giác ngộ chính mình đã sai, giác ngộ chính mình khởi tâm động niệm 

đều đang trôi lăn trong luân hồi, đây là giác ngộ đối với chính mình. Phải giác 

ngộ  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  là  phát  vì  chúng  ta.  Giác  ngộ  thế  giới  tây 

phƣơng_Phật A Di Đà kiến lập thế giới Cực Lạc là cung cấp cho chúng ta tu hành 

chứng quả. Phật Di Đà có đại ân đại đức với mình, chúng ta phải tri ân báo ân, 

báo bằng cách nào? Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, thân cận Phật Di Đà, chứng cứu cánh quả Phật, đây chính là báo ân Phật 

Di Đà. Có thể báo ân Phật Di Đà thì tất cả công đức đều đã báo hết: Ân cha mẹ, 

ân  tổ  tông,  ân  quốc  gia,  ân  chúng  sanh,  đã  báo  hết  tất  cả.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói: Một là tất cả, tất cả là một, không sai chút nào! 

“Vân hà dĩ hạ” trong phần chú giải ở trƣớc_Vân hà dĩ hạ_Chính là của Đạo 

Xƣớc đại sƣ. “Thân  minh kỳ  nghĩa. Cái  bồ  đề giả, giác dã, vô thƣợng giác tức 

Phật  giả”.    Bồ  Tát  giác,  Bồ  Tát  đã  giác  ngộ  nhƣng  chƣa  viên  mãn,  không  thể 

xƣng là vô thƣợng. Phật mới là vô thƣợng giác, không ai viên mãn hơn Phật, cứu 

cánh viên mãn, đây là vô thƣợng giác. 

“Thị cố bồ đề tức vô thƣợng Phật đạo chi danh. Phát tâm  tác Phật, tức phát 

khởi thị tâm tác Phật, thị tâm thị Phật chi tâm”. Hai câu này là trong Kinh Quán 

Vô Lƣợng Thọ Phật, đây là Thế Tôn nói với chúng ta, Phật là gì? Phật chính là 

tâm mình_thị tâm thị Phật, không phải là vật bên ngoài. Tâm chính là Phật, Phật 

chính là tâm, tâm này là gì? Chân tâm, chân tâm chính là Phật, vọng tâm tức là 

716  Tập 395 



ma.  Phật  và  ma  đều  không  ở  bên  ngoài  đều  là  chính  mình.  Một  niệm  giác  thì 

thành  Phật,  một  niệm  mê  thì  làm  ma.  Một  niệm  giác  ma  biến  thành  Phật,  một 

niệm mê thì Phật biến thành ma, chính là nhƣ vậy. Nếu quý vị minh bạch, rõ ràng, 

Phật dễ thƣơng, ma cũng rất dễ thƣơng, cách nhìn của quý vị đối với Phật và ma, 

là tâm bình đẳng, là một không phải hai. Phải giúp vọng tâm trở về giác tâm, trở 

về với chánh giác, nhƣ vậy là đúng, đây gọi là “Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. 

Thế nên trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, 

đây chính là thị tâm thị Phật. 

Tất cả chúng sanh bao gồm cây cỏ hoa lá, bao gồm sơn hà đại địa, vì sao? Tất 

cả đều do các duyên hòa hợp mà thành, còn bao gồm hiện tƣợng tự nhiên. Trong 

nhà Phật nói lôi thần, điện thần_Lôi điện, lôi điện là thuộc về hiện tƣợng tự nhiên, 

có lôi công, phong thần, vũ thần, đây phải chăng là mê tín? Không phải, sao lại 

mê  tín?  Phong  vũ  lôi  điện,  đầy  đủ  tất  cả  sắc  thọ  tƣởng  hành  thức,  nên  nó  với 

chúng ta có thể có cảm ứng. Ý niệm của chúng ta chuyên chú, liền khởi tác dụng 

cảm ứng với nó. Chúng ta buông bỏ ý niệm, vọng niệm, nhất tâm nhớ nghĩ đến 

ông lôi, nghĩ đến sấm chớp, sấm chớp liền khởi tác dụng. Làm cho tiếng sấm nhỏ 

một chút, khiến luồng điện yếu một chút, có thể làm đƣợc, hình nhƣ nó rất nghe 

lời, rất hợp tác với quý vị. Nếu quý vị không thể tập trung ý niệm, sẽ không khởi 

cảm ứng đối với nó, ý niệm tập trung vào nó là đƣợc. 

Những biến hóa trên địa cầu, nếu chúng ta tập trung ý niệm, hy vọng thiên tai 

này ngày càng nhỏ, đến lúc thiên tai không phát sanh, sơn hà đại địa trên địa cầu 

này sẽ hợp tác với quý vị. Cũng chính là nói, nhƣ tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật, 

làm thực nghiệm nƣớc vậy. Thiên địa vạn vật, phong vũ lôi điện đều có cảm ứng 

với ý niệm chúng ta. Ý niệm chúng ta thiện, nó thiện_Phong điều vũ thuận, thiện 

niệm.  Ý  niệm  chúng  ta  bất  thiện_phong  lớn  vũ  lớn,  tạo  thành  thiên  tai  chính  là 

nhƣ vậy. Thế nên thế gian này, những gì gọi là thiên tai tự nhiên, không phải tự 

nhiên là do con ngƣời khởi tâm động niệm mà cảm ứng nên. Đạo lý này Đức Phật 

nói rất thấu triệt nhƣng con ngƣời không tin tƣởng. Con ngƣời hiện nay chú trọng 

điều gì? Vật lý, không hiểu tâm lý. Càng cao tầng là tâm lý, vật lý là từ trong tâm 

lý biến hiện ra. Thế nên cảnh từ tâm chuyển, cảnh chính là vật, vật tùy theo tâm 

ngƣời mà chuyển. Tâm là chủ tể, vật không phải chủ tể, phải hiểu rõ ràng minh 

bạch về điều này. 

Vô cùng khó đƣợc, các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh. Các nhà lƣợng 

tử  học  cận  đại  đã  nghiên  cứu  rõ  ràng,  minh  bạch.  Hoàng  Niệm  Tổ  là  ngƣời 

nghiên cứu khoa học, trong trƣờng ông dạy về điện vô tuyến, dạy khoa học. Quý 

Tập 395  717 



vị xem, trong kinh trang 296 ở trƣớc, ông đề cập đến một điểm vi tế của một sợi 

long  một hạt bụi,  đều hiện ra từ lý thể thực tế, đây là  nói về khoa học. Ở trang 

338 nói về vi trần, ông dẫn dụng lời của các nhà khoa học hiện đại. 

Sau năm 1980, các nhà khoa học phát hiện vi trung tử cũng chính là nói lƣợng 

tử. Vi trung tử lớn chừng nào? Chỉ bằng một trên một trăm ức của một điện tử. Vi 

trung tử có năng lực xuyên suốt một tấm nhôm hoặc một tấm gang dày mƣời ức 

cây số. Nên nhớ, dày bao nhiêu? Mƣời ức cây số. Sức mạnh quá lớn, nó có thể 

xuyên suốt. 

Hạt căn bản là cảnh giới tƣớng của A lại da, tâm niệm là chuyển tƣớng, năng 

lƣợng là nghiệp tƣớng. Đây là dùng khoa học hiện đại, để ấn chứng tam tế tƣớng 

của A lại da nhƣ trong kinh Phật nói. Mƣời ức cây số là đã xuyên suốt địa cầu. Từ 

đƣờng kính của địa cầu, thông qua địa tâm đến bên này chƣa tới mƣời ức, chƣa 

đến mƣời ức. Thế nên hiện tƣợng tâm lý là gốc là rễ, hiện tƣợng vật chất là cành 

là nhánh. Ngày nay nghiên cứu đều ở trên cành nhánh, không tìm đến gốc rễ, nên 

khi xuất hiện vấn đề, không tìm ra phƣơng pháp giải quyết. Phật pháp tìm ra gốc 

rễ nên mới có phƣơng pháp giải quyết. 

Ngày nay các nhà vật lý học, dùng rất nhiều phát minh để biến đổi gien, hy 

vọng động thực vật có thể sinh trƣởng tốt hơn, thật ra hiện nay gien xảy ra vấn đề. 

Ngày xƣa không cần những thứ này, họ có phƣơng pháp làm cho sinh trƣởng rất 

tốt mà còn vô cùng dinh dƣỡng. Hiện nay chứng minh, giá trị còn cao hơn hiện 

tại, ngƣời xƣa dùng gì? Dùng tâm lý. Nhân tâm hậu đạo, nhân từ thƣơng ngƣời, 

nói về luân lý. Quý vị xem, hiếu đệ trung tín, lễ nghĩa liêm sĩ, nhân ái hòa bình. 

Tâm nhƣ vậy trồng trọt ra sản phẩm, làm sao lại không tốt? Đây chính là văn hóa 

phƣơng đông coi trọng ở tinh thần, tinh thần ảnh hƣởng đến vật chất là tốt nhất. 

Khoa học kỷ thuật họ không hiểu điều này, tâm họ không đƣợc lƣơng thiện. 

Họ không có hiếu đệ trung tín, lễ nghĩa liêm sĩ, nhân ái hòa bình. Khởi tâm động 

niệm đều tƣơng phản với những điều này, dùng nhiều phƣơng pháp vật lý học để 

thay đổi. Càng cải càng hƣ, chi bằng đừng cải, đây là gì? Tôn sùng vật lý, lơ là 

tâm lý, đây là điều rất phiền toái, nhƣng ngày nay quan niệm này đã hoàn toàn 

đƣợc thành lập, ngƣời ngƣời đều tin. 

Ngày nay chúng ta đề cập đến tâm lý, không có ngƣời tin, nhƣ vậy phải làm 

sao? Chỉ còn cách nhìn khoa học kỷ thuật hũy diệt thế giới này, thế giới hũy diệt 

sau đó lại có, điều này rất bi thảm. Khoa học kỷ thuật đem đến sự hƣởng thụ cho 

chúng ta, chẳng qua hai ba trăm năm sau, chúng ta phải trả giá là địa cầu hũy diệt, 

thật không đáng! Điều này không phải không ai biết. 

718  Tập 395 



Vào năm 1970, Tiến sĩ Thang Ân Tỷ ngƣời Anh, nói rất rõ ràng_Cũng chính 

là bốn năm mƣơi năm trƣớc, một nữa thế kỷ trƣớc. Ông đề ra khôi phục phƣơng 

thức trồng trọt của nhân công ngày xƣa. Cách canh tác đó sản xuất sản phẩm thật 

sự có dinh dƣỡng, đối với ngƣời rất có lợi ích, không có chút tác dụng phụ nào. 

Ông chủ trƣơng cách trồng trọt của nhân công ngày xƣa, không nên đùng cơ giới, 

không nên dùng hóa học. Chủ trƣơng những công cụ phát triển trên mặt khoa học, 

chỉ có thể dùng ở ăn mặc ở đi của chúng ta, ngoài điều này ra, tuyệt đối không 

nên phát triển không nên đi nghiên cứu nó. Hạn chế khoa học kỷ thuật trong sự 

ăn mặc ở đi, rất có đạo lý, thật sự có trí tuệ! Đáng tiếc không ai tin. 

Thảo luận của ông, trong phần ghi chép chúng ta nhìn thấy. Họ xuất bản một 

cuốn sách, ông nói chuyện với Trì Điền Đại Tác. Tôi đã xem cuốn sách này, tôi 

rất  khâm  phục  kiến  giải  của  ông.  Họ  cũng  nói  đến  vấn  đề  xã  hội  của  thế  kỷ 

21_Giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, ông ta cho rằng nhất định phải dùng 

học thuyết Khổng Mạnh và đại thừa Phật pháp. Học thuyết Khổng Mạnh và Phật 

pháp đại thừa đều xuất phát từ Trung Quốc. Ông ta đối với truyền thống văn hóa 

xƣa khâm phục sát đất, cũng tha thiết vô cùng. Ngƣời trong nghề, ông ta thật sử 

hiểu! 

Chúng ta ở Úc Châu hay nƣớc Anh không nhìn thấy ngƣời thứ hai nhƣ Thang 

Ân Tỷ, ông không có ngƣời kế thừa. Hán học của Úc Châu, tôi đã đi phỏng vấn 

hai lần, tôi đã hiểu, đã minh bạch. Văn hóa truyền thống, văn hóa đại thừa, đích 

thực có thể giúp chúng ta giải quyết rất nhiều vấn đề. Ngƣời học Phật không thể 

không biết thị tâm thị Phật, thị  tâm  tác Phật. Thị tâm thị Phật là gốc, vì  có gốc 

này, tâm hiện tại của chúng ta muốn làm Phật, chắc chắn có thể thành Phật. 

Ngƣời  có  thể  phát  tâm  nhƣ  vậy,  vốn  là  Phật.  Tâm  làm  Phật  này,  tức  là  tâm 

của ngƣời vốn là Phật. Thế nên bên dƣới lại nói: Tâm này rộng lớn, bao trùm cả 

hƣ không pháp giới, tâm này cứu cánh. “Cứu cực chân tế, cùng tận pháp nguyên 

dã” cứu cực chân tế là lý, ngƣời hiện nay gọi là chân lý, chân tế chính là chân lý. 

Cùng tận pháp nguyên, pháp là vạn pháp, căn nguyên của tất cả vạn pháp trong 

vũ  trụ,  quý  vị  đều  đã  hiểu,  đây  là  hạng  ngƣời  nào?  Đây  là  Phật!  Phật  dùng 

phƣơng pháp gì? Ngài chính là dùng chân tâm. Quý vị dùng chân tâm, vấn đề này 

có thể giải quyết, quý vị có thể kiến tánh. Cứu cực chân tế chính là minh tâm kiến 

tánh. Tôi giải thích nhƣ vậy, mọi ngƣời sẽ dễ hiểu hơn. 

Cùng  tận  pháp  nguyên  chính  là  không  gì  không  biết,  không  gì  không  thể, 

không hề có chƣớng ngại, sau khi quý vị kiến tánh đích thực là nhƣ vậy. Tất cả 

pháp trong thế xuất thế gian, không có gì quý vị không biết, không có gì quý vị 

Tập 395  719 



không thấu triệt. Vũ trụ từ đâu đến? Vì sao có những hiện tƣợng này? Vũ trụ đi 

đâu và về đâu? Nhân sinh vạn vật không có gì không biết, vì sao quý vị biết? Quý 

vị đã kiến tánh, đây đều là tự tánh biến hiện ra. 

Ngài Huệ Năng đã kiến tánh, câu sau cùng ngài nói: Nào ngờ tự tánh có thể 

sanh vạn pháp. Biến pháp giới hƣ không giới là tự tánh biến hiện ra, chỉ cần kiến 

tánh, liền thấu triệt tất cả, dùng phƣơng pháp nào để kiến tánh? Tự tánh không có 

phƣơng pháp. Chỉ cần đoạn tận chƣớng ngại, nó liền hiện tiền, chƣớng ngại là gì? 

Khởi  tâm  động  niệm  là  chƣớng  ngại,  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  chƣớng  ngại.  Chỉ 

cần lục  căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, không chấp trƣớc, không phân biệt, 

không khởi tâm, không động niệm, nhƣ vậy là hoàn toàn minh bạch, chỉ đơn giản 

nhƣ vậy. Đức Thế Tôn là thành tựu nhƣ vậy, Huệ Năng đại sƣ cũng là thành tựu 

nhƣ vậy. Ngài Huệ  Năng nghe thầy giảng Kinh Kim Cang, Sƣ phụ  của ngài là 

Ngũ tổ Hoằng Nhẫn. Ngài Huệ Năng không biết chữ, không đi học, suốt đời chƣa 

nghe một bài giảng. Trong chùa có thiền đƣờng nhƣng ngài chƣa từng tham thiền. 

Có  giảng  đƣờng,  nhƣng  ngài  chƣa  từng  đến  nghe  kinh.  Ngài  ở  trong  chùa  tám 

tháng là làm công quả. Ngũ tổ phân ngài đến nhà củi, chặt củi giả gạo. Ngài àm 

những việc nặng nhọc này suốt tám tháng, tối cuối cùng hòa thƣợng gọi ngài đến 

gặp, giảng Kinh Kim Cang cho ngài nghe. 

Nữa đêm canh ba gặp mặt, mọi ngƣời đều đã ngũ, ngài vào phòng của Ngũ tổ, 

cửa đều  mở.  Ngũ  tổ giảng Kinh Kim  Cang cho ngài,  thực tế  mà nói nhiều nhất 

khoảng hai tiếng. Giảng kinh xong, đại khái giảng đƣợc một phần ba đại ý, ngài 

liền hoát nhiên đại ngộ. Vì sao ngài nghe kinh khoảng hai tiếng thì đã thành Phật? 

Đạo lý này chúng ta cần phải hiểu. Ngài nghe kinh hai tiếng, liền buông bỏ tất cả 

khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Tự  tánh  của  ngài  đã  xuất  hiện,  liền 

minh tâm kiến tánh nên triệt để thông đạt  minh liễu.  Ngài nói ra năm  câu: Nào 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh. Nào ngờ tự tánh vốn không sanh diệt. Nào ngờ tự 

tánh vốn tự đầy đủ. Nào ngờ tự tánh vốn không dao động. Câu sau cùng: Nào ngờ 

tự tánh năng sanh vạn pháp. 

Nói đến đây, Ngũ tổ nói: Dừng lại, đừng nói nữa, liền đem y bát truyền cho 

ngài, dạy ngài nhanh chóng ra đi. Tự mình đƣa tiễn và dạy ngài đi trốn. Lần trốn 

này ngài trốn hết 15 năm, mọi ngƣời quên dần chuyện này thì ngài xuất hiện. Vì 

sao  phải  trốn?  Đố  kỵ,  chƣớng  ngại.  Quý  vị  xem,  biết  bao  nhiêu  đồng  học,  theo 

Ngũ tổ rất nhiều năm vậy mà y bát của thầy không truyền cho họ, sao lại truyền 

cho một ngƣời nhƣ vậy. Mọi ngƣời không phục, nhƣng ngài thật sự đã khai ngộ 

còn những ngƣời này, rất nhiều ngƣời theo Ngũ tổ đều chƣa khai ngộ. Pháp phải 

720  Tập 395 



truyền cho ngƣời thật sự khai ngộ, ngƣời thật sự kiến tánh. Thế nên Phật nói với 

chúng  ta  rất  rõ  ràng:  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ  đức  tƣớng  của  Nhƣ  Lai, 

nhƣng vì vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đƣợc. Nhƣ vậy chúng ta sẽ 

hiểu, chỉ cần buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, quý vị liền đƣợc chứng 

quả.  Vì  sao  không  chịu  buông  bỏ?  Điều  này  rất  quan  trọng,  đây  mới  thật  sự  là 

then chốt. 

“Trƣờng  viễn,  minh  tịch  chân  thƣờng”,  minh  là  quang  minh,  là  trí  tuệ.  Tịch 

chính là định, tịch tịnh. Hai thứ này là chân thƣờng, không phải giả. Minh là trí 

tuệ, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã. Tịch là đức, tánh đức, nhƣ nhƣ bất động. 

Chân thƣờng là bất sanh bất diệt. Vĩnh viễn không còn sanh diệt, là chân thƣờng! 

“Phổ bị, cụ túc nhất thiết”, đầy đủ tất cả pháp. “Vô khiếm vô dƣ dã”, khiếm là 

khiếm  khuyết,  không  thiếu  thốn.  Không  những không thiếu  mà  cũng  không  dƣ, 

quý vị đạt đƣợc một cách viên mãn, nên nói trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, 

không  gì  không  biết,  không  gì  không  thể.  Đức  năng  viên  mãn,  tƣớng  hảo  viên 

mãn_Ngày nay chúng ta nói là phƣớc báo, phƣớc báo viên mãn. 

Quý vị đã đạt đƣợc, nói thực tế không phải mấy ngàn ức,  mấy vạn ức. Nhƣ 

vậy là quá nhỏ, quá nhỏ bé. Quý vị đạt đƣợc biến pháp giới hƣ không, tất cả pháp 

giới quý vị đều đạt đƣợc. Đó là vạn vạn ức, không chỉ vạn vạn ức, những việc vặt 

vãnh nhƣ vậy mà tính làm gì! Biến pháp giới hƣ không giới là chính mình, tất cả 

là  tâm  hiện  thức  biến.  Quốc  độ  chƣ  Phật  vô  lƣợng  vô  biên  trong  mƣời  phƣơng 

pháp giới, từ đâu đến? Tâm chúng ta sở hiện. Trong pháp giới của chƣ Phật, mƣời 

pháp giới y chánh trang nghiêm từ đâu đến? Thức chúng ta sở biến. Lúc này thật 

sự có cái tôi, khi mê không có cái tôi, khi giác ngộ thật có tôi. Tôi là gì? Chủ tể, 

tự tại. Lúc này mới thật sự đầy đủ năng lực trí tuệ, để giáo hóa chúng sanh mƣời 

pháp giới, trong tất cả quốc độ khắp biến pháp giới hƣ không giới. Chúng sanh 

mƣời  pháp  giới  chƣa  khai  ngộ,  nhƣng  quý  vị  có  cảm  ứng  đạo  giao  với  những 

chúng sanh này. 


Chúng sanh có niệm, ý niệm của họ nhƣ đài phát xạ vậy, phát ra lập tức chu 

biến pháp giới, những tin tức này quý vị đều nhận đƣợc, nhận đƣợc thì sao? Hóa 

thân đi. Chúng sanh vô lƣợng vô biên vô tận vô số, hóa thân của quý vị cũng nhƣ 

vậy, vô lƣợng vô biên vô tận vô số, không sót ngƣời nào. Bản lĩnh này lớn biết 

bao!  Là  ai?  Chính  mình.  Đây  mới  thật  sự  gọi  là  từ  bi,  mới  thật  sự  thƣơng  yêu 

chúng sanh. Giúp tất cả chúng sanh, giác ngộ tất cả chúng sanh, thành tựu tất cả 

chúng sanh, đây gọi là phổ bị. 

Tập 395  721 



Bên dƣới tổng kết: Nếu nhƣ tâm này, công đức không thể nghĩ bàn. Nếu có 

thể phát tâm này, liền đoạn tận sanh tử và các trầm luân từ vô lƣợng kiếp đến nay. 

Đây chính là giải thích: “Nhƣợc năng nhất phát thử tâm, khoảnh tận vô thỉ sanh 

tử  hữu  luân”.  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  mấy  câu  này  rất  hay,  chúng  ta  vừa  nghe  đã 

hiểu. Quý vị xem, nếu có thể phát tâm này, tâm bồ đề vừa phát, quý vị liền có thể 

đoạn tận tất cả trầm luận sanh tử từ vô lƣợng kiếp đến nay. Chƣ hữu trầm luân 

chính là luân hồi lục đạo, quý vị có thể liễu sanh tử xuất luân hồi. 

“Cánh dĩ công đức hồi hƣớng bồ đề, định năng thƣợng chứng Phật quả”, quý 

vị đem tất cả những công đức của mình_Tôi không cần gì cả, chỉ cần vô thƣợng 

bồ  đề,  quý  vị  liền  chứng  đƣợc  vô  thƣợng  bồ  đề.  Chứng  đƣợc  vô  thƣợng  bồ  đề, 

chính là chứng đƣợc quả Phật. “Sở hữu công đức, quyết bất đƣờng quyên” đƣờng 

quyên là tổn thất. Tất cả công đức của quý vị, chắc chắn không tổn thất. Không 

những không tổn thất, cũng không tiêu diệt. “Đạo Xƣớc đại sƣ thử ngũ”  những 

lời  này  của  ngài  Đạo  Xƣớc.  “Trực  tiệt  đạo  xuất  bồ  đề  tâm  chi  công  dụng,  siêu 

xuất tình kiến, vi diệu nan tƣ” Đạo Xƣớc đại sƣ là ngƣời nhƣ thế nào? Nếu không 

phải ngƣời minh tâm kiến tánh, làm sao có thể nói ra đƣợc những lời nhƣ vậy? 

Minh tâm kiến tánh, thông thƣờng chúng ta xƣng họ là Phật, không phải Phật 

họ không nói đƣợc nhƣ thế. Chỉ có Phật mới nói ra đƣợc những lời nhƣ vậy, điều 

này chúng ta không thể không biết. Đích thực đã vƣợt ra ngoài tình kiến, tình là 

ngƣời có tình cảm. Cũng chính là nói, ngƣời có phân biệt chấp trƣớc, đây gọi là 

hữu tình. Hữu tình chúng sanh, tuyệt đối không có kiến giải này, ngài đã vƣợt ta 

khỏi. Ra khỏi lục đạo, ra khỏi mƣời pháp giới. Ngƣời trong lục đạo, mƣời pháp 

giới, không có kiến giải nhƣ vậy, tâm bồ đề có tác dụng lớn nhƣ thế. 

Nếu nói chính quý vị muốn phát tâm bồ đề, nên bắt đầu phát từ đâu? Ở đây, 

trong chú giải của đại sƣ có mấy câu, quý vị phát khởi từ đây. Tâm này rộng lớn, 

chu biến pháp giới nên bắt đầu phát từ đây. Nếu tâm lƣợng quý vị nhỏ, ngƣời này 

không dung chứa đƣợc, ngƣời kia cũng không thể dung chứa, nhƣ vậy quý vị biết, 

mình không có tâm bồ đề. Dù có niệm Phật siêng năng đến mấy, cũng không thể 

vãng sanh. Đầu tiên phải bao dung, phải bình đẳng. Tâm mình đối đãi ngƣời khác 

không  bình  đẳng,  tôi  thích  ngƣời  này,  ghét  ngƣời  kia,  nhƣ  vậy  không  đƣợc, 

không thể vãng sanh. Quý vị nên cố gắng phản tĩnh ngay điều này, sẽ biết mình 

có phát tâm hay không, có thể vãng sanh thế giới Cực lạc hay không, mình có đầy 

đủ điều kiện của thế giới Cực Lạc hay không, quý vị sẽ biết đƣợc. 

Tâm  này cứu  cánh, cứu  cánh là  gì? Khắp cả hƣ không, ý nghĩa của hai chữ 

cứu  cánh  này,  không  có  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  đây  là  cứu  cánh.  Bồ 

722  Tập 395 



Tát không có phân biệt chấp trƣớc nhƣng có vọng tƣởng, vì vậy chƣa cứu cánh. 

Phật không có vọng tƣởng, đây gọi là cứu cánh. Điều này trong cuộc sống hằng 

ngày cần phải học tập, học trong cuộc sống, học trong công việc, học trong xử sự 

đối  nhân  tiếp  vật.  Học  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt, 

không  chấp  trƣớc,  nhƣ  vậy  có  thể  làm  việc  chăng?  Làm  việc  không  thể  không 

dùng tâm, nhƣ vậy có thể làm việc chăng? Có thể mà còn làm một cách viên mãn. 

Làm việc khởi tâm động niệm, thƣờng thƣờng về sau hay có sai sót, vì sao? Chân 

tâm. Chân tâm sung mãn trí tuệ, chân tâm làm việc là trí tuệ. Chúng ta thông qua 

tƣ duy, thông qua tƣ duy là tri thức. 

Ngƣời bây giờ học là tri thức, không phải trí tuệ, tri thức làm việc xảy ra rất 

nhiều sai sót, rất nhiều hậu di chứng, vì sao? Tâm không thanh tịnh. Quý vị thử 

nghĩ  xem,  tâm  thanh  tịnh  là  A  la  hán,  không  thể  sách  đƣợc  với  A  la  hán.  Tâm 

bình đẳng là Bồ Tát, tâm đại triệt đại ngộ là Phật. Hiện nay trong khởi tâm động 

niệm  của  chúng  ta,  đều  có  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  nhƣ  vậy  có  thể 

không có hậu di chứng ƣ? Không thể! Vì sao? Quý vị nghĩ chƣa đƣợc viên mãn, 

nghĩ bên này, đến bên đó quên, nghĩ bên này, đến bên đó lại quên. Duy chỉ có trí 

tuệ, không cần thông qua tƣ duy nhƣng chu đáo mọi mặt. 

Ở trên thế giới này, chúng ta tuy 100 năm động loạn nhƣng quý vị quan sát 

tƣờng  tận,  quý  vị  đi  khắp  thế  giới,  ngƣời  Trung  Quốc  vẫn  tƣơng  đôi  nghe  lời. 

Nguyên nhân gì? Mấy ngàn năm trƣớc, căn cơ mà tổ tông dạy dỗ rất thâm hậu. 

Hôm nay nói lời này, tôi sung mãn niềm tin, vì sao? Tôi làm thực nghiệm ba năm 

ở Thang Trì, tôi phát hiện con ngƣời sao lại dễ dạy nhƣ vậy? Dạy ngƣời Trung 

Quốc kết quả nhƣ vậy, thì ngƣời ngƣời ngoại quốc nhất định cung nhƣ thế, bởi cổ 

nhân nói “nhân chi sơ tánh bổn thiện”. 

Mấy  ngàn  năm  trƣớc  tiếp  nhận  sự  huân  tập  của  truyền  thống  văn  hóa,  hai 

ngàn năm nay huân tập phật pháp đại thừa, nền mống này rất thâm hậu. Hôm nay 

đã trái ngƣợc, đã từ bỏ. Lơ là truyền thống, lơ là đại thừa, để học tƣ tƣơng của 

ngoại quốc, khiến chính mình chịu rất nhiều khổ, rất nhiều thiên tai. Chỉ cần giác 

ngộ, chỉ cần quay đầu tìm tổ tông, tất cả vấn đề đều đƣợc giải quyết. Phải tin vào 

trí  tuệ  viên  mãn  của  tổ  tông,  là  tánh  đức  của  chính  mình,  tự  mình  với  tổ  tông 

không phải hai. Chúng ta phải khai phát trí tuệ trong tự tánh, khai phát năng lực 

trong tự tánh, khai phát bảo tàng trong tự tánh. Phải coi trọng tinh thần không nên 

học cách coi trọng vật chất. Ngƣời ngoại quốc coi trọng vật chất, không biết tinh 

thần.  Thế  nên  ngày  nay  thiên  tai  đã  đến,  họ  không  có  biện  pháp  giải  quyết. 

Phƣơng đông nhƣ Trung Quốc, Ấn Độ. Phƣơng  đông rất có căn  bản, ngày nào 

Tập 395  723 



giác ngộ trở lại tìm tổ tông, những, những điển tịch tổ tông lƣu lại đều còn. Trí 

tuệ đều ở trong những cuốn sách này, phƣơng pháp đều trong những cuốn sách đó, 

kinh nghiệm cũng đều ở trong đó. Chỉ cần quý vị xem nhiều, sẽ hoàn toàn minh 

bạch. 

Ngày nay vấn đề lớn nhất của chúng ta, làm sao khôi phục lòng tin đối với tổ 

tông, đây là then chốt. Cũng chính là nói, những gì tổ tông lƣu lại giúp chúng ta, 

có thể giúp đƣợc bao nhiêu, đều ở trên niềm tin. Quý vị có một phần lòng tin, tổ 

tông giúp quý vị một phần, có lòng tin mƣời phần, tổ tông giúp quý vị mƣời phần. 

Quý vị có một ngàn phần tin, họ sẽ giúp quý vị một ngàn phần. Một vạn phần tín 

tâm, tổ tông giúp quý vị một vạn phần, hoàn toàn là thật, không hề giả dối, chúng 

ta nhất định không thể lơ là. 

Khôi phục cung kính đối với tổ tông, tổ tông quan tâm hậu nhân rất chu đáo. 

Sau khi tôi học Phật, tâm tôi thƣờng nghĩ nhƣ vậy, tổ tông chúng ta đều là Phật 

Bồ Tát hóa thân, không phải ngƣời phàm. Những gì mấy ngàn năm trƣớc truyền 

lại, Phật pháp truyền đến Trung Quốc mới 2000 năm nhƣng hoàn toàn tƣơng ƣng 

với  Phật  pháp.  Ngày  nay  đem  tổ  tông,  Phật  pháp  và  khoa  học  cận  đại  so  sánh 

cũng tƣơng ƣng. Khoa học đã chứng minh nên ngày nay chỉ có thiểu số, số rất ít 

nhà  khoa  học  hiểu  đƣợc,  họ  biết,  lý  ở  trong  này  rất  thâm  sâu.  Chúng  ta  không 

phải  trãi  qua  60  năm  huân  tập,  thâm  nhập  một  môn,  huân  tu  lâu  dài.  Huân  tu 

trong kinh giáo đại thừa suốt 60 năm, không gián đoạn ngày nào, chúng ta mới 

lãnh  hội  đƣợc  nhiều  nhƣ  vậy,  mới  có  nhận  thức  nhiều  nhƣ  vậy,  năm  ba  năm 

không đƣợc. 

Huân tập giáo huấn của tổ tông, huân tập đại thừa, ít nhất mƣời năm, quý vị 

mới  có  đƣợc  chút  căn  bẳn.  Hai  mƣơi  năm,  ba  mƣơi  năm  chắc  chắn  có  chỗ 

ngộ_Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. Tổ tông giáo huấn: Đạo dạy học, quý 

ở chỗ chuyên nhất. Học phải chuyên, đƣơng nhiên học cũng phải chuyên, không 

chuyên không học tập đƣợc gì. Chuyên nhƣ thế nào? Chuyên sẽ đƣợc định, định 

lâu sẽ khai trí tuệ, hoát nhiên đại ngộ, vấn đề mới giải quyết đƣợc. 

Tam học giới định tuệ, đƣợc truyền từ Phật pháp. Khi truyền đến Trung Quốc, 

Đạo gia áp dụng, Nho gia cũng áp dụng. Nho và Đạo đều áp dụng giới định tuệ 

của  Phật,  quả  thật  rất  hay.  Nhà  nho  cũng  nói  về  ngộ,  nói  về  ngộ  tánh,  Đạo  gia 

cũng  nói  về  ngộ  nhƣng  ngộ  trong  Phật  pháp  triệt  để  hơn,  vì  sao?  Dạy  quý  vị 

không khởi tâm, không động niệm,  không phân biệt, không chấp trƣớc. Nho và 

Đạo không nói thâm sâu nhƣ vậy, Nho và Đạo chỉ nói quý vị đừng chấp trƣớc là 

đƣợc, nên cảnh giới của họ là cảnh giới nhân thiên, chƣa thoát lý luân hồi lục đạo, 

724  Tập 395 



nhƣng cảnh giới nhân thiên_Cảnh giới của Đạo cao hơn Nho một chút. Đạo đại 

khái ở sắc giới thiên và vô sắc giới thiên. Cảnh giới của Nho gia là dục giới thiên. 

Cảnh giới của Phật có thể siêu việt tam giới, không những ra khỏi tam giới  mà 

còn ra khỏi mƣời pháp giới. 

Ngày nay trên toàn thế giới, Phật pháp cũng may mắn bảo tồn đƣợc trên nhiều 

quốc gia, đây là điều quý hơn bất cứ điều gì. Chúng ta phải thực hành, pháp lớn 

cứu cánh viên mãn, đây là pháp bảo hy hữu trong biến pháp giới hƣ không giới, 

đặc biệt là bộ kinh này. Nếu quý vị chê kinh Phật quá nhiều thì chỉ cần bộ kinh 

này là đủ, vì sao? Bộ kinh này là đỉnh cao, là đệ nhất kinh của tất cả kinh mà Đức 

Thế Tôn đã nói trong suốt 49 năm_Là đỉnh nhọn. Quý vị chỉ cần nắm vững kinh 

này, đời này có  thể  vãng sanh, có thể  thành Phật, quý vị  liền có thể  chứng đại 

viên mãn. Đích thực trong thế xuất thế gian không tìm ra bộ thứ hai. 

Chúng tôi đặc biệt cảm kích bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, vì sao? Nếu không 

phải hội tập của ông, chúng ta phải học năm bản khác nhau. Năm bản quá nhiều, 

quá phức tạp, không dể học, câu nào quan trọng chúng ta cũng không tìm đƣợc. 

Hạ  Liên  Cƣ  dùng  10  năm  thời  gian,  không  ngắn_Thời  gian  mƣời  năm  hội  tập 

thành bộ sách này. Công phu tu hành của ngƣời ta đến đâu, căn bản hán học và 

Phật  học  nhƣ  thế  nào,  vẫn  phải  dùng  thời  gian  mƣời  năm,  mới  làm  thành  công 

việc này. 

Hoàng  Niệm  Tổ  là  học  trò  của  Hạ  Liên  Cƣ,  là  học  trò  truyền  pháp,  học  trò 

đăng đƣờng nhập thất, tự thân nghe thầy giảng giải bộ kinh nay. Thầy dặn dò ông 

ta, viết chú giải cho bộ kinh này. Ông không trái giáo huấn của thầy, thật sự đã 

làm thành công điều này. Tôi xem xong bộ chú giải này, ông trích dẫn kinh luận 

của các bậc cổ đức, những luận chú này có 193 loại. Khi tôi đến nhà gặp ông để 

phỏng vấn, nhìn thấy một đống sách ở đó, tôi hỏi: Ông tìm đâu ra vậy? Tài liệu 

hoàn bị nhƣ thế. Sau khi văn hóa đại cách mạng, ông tìm đâu ra vậy? Thật là Tam 

bảo  gia  trì,  có  ngƣời  đƣa  tặng  những  bộ  sách  này  cho  ông,  thật  không  thể  nghĩ 

bàn, đây là thật không phải giả. 

Lúc đó khi tôi ở cầu học ở Đài Loan, rất khổ vì thiếu tài liệu, không tìm thấy. 

Đại kinh đại luận, chỉ có trong đại tạng của chùa có. Tạng kinh không thể mƣợn 

ra  ngoài  nên  phải  viết,  nhiều  thứ  nhƣ  vậy  phải  làm  sao?  Trong  lòng  ngày  nào 

cũng nghĩ, khi nghĩ thật sự có ngƣời đƣa đến. Tôi nghĩ đến điều gì, hầu nhƣ đều 

đạt đƣợc, tâm tƣởng sự thành, thật không thể nghĩ bàn. 

Quý vị xem, năm ngoái tôi nghĩ đến Quần Thƣ Trị Yếu của Đƣờng Thái Tông, 

đó là điều căn bản không dám nghĩ đến, vậy mà tôi đã thấy đƣợc bộ kinh này. Có 

Tập 395  725 



đồng học, đại khái ở trên mạng nghe tôi nhắc đến tên bộ sách này. Họ tìm thấy 

đƣợc hai bộ gởi đến cho tôi, đây là điều ngoài dự định của tôi, vì bản này rất ít, in 

từ  khi  nào?  In  vào  đầu  năm  dân  quốc,  đại  khái  in  vào  khoảng  lúc  tôi  chào  đời, 

tám  chín  mƣơi  năm  trƣớc.  Trung  Quốc  trãi  qua  động  loạn  quân  sự  cát  cứ,  tám 

năm  kháng  chiến,  còn  có  đại  cách  mạng  văn  hóa.  Lúc  đó  bản  in  không  nhiều, 

nhiều nhất là 1000 bản, đi đâu để tìm? Không biết bao nhiêu thƣ viện đều không 

có sách này, cũng không ai biết sách này, vậy mà lại xuất hiện nhƣ đƣợc của báu. 

Tôi nói đức của tổ tông, đã giữ lại sách này cho tôi. Tôi lập tức đem đến thƣ cục 

thế giới, tìm ông  chủ in cho tôi  một vạn bộ,  mục đích là gì? Hy vọng sách này 

không thất truyền_Một vạn bộ, sẽ không bị thất truyền. Mục đích là bảo tồn sách 

cổ, đây là quốc bảo của Trung Quốc, không thể để mất nữa, hy vọng mọi ngƣời 

cố gắng học tập. 

Học tập bộ sách này, đồng nghĩa là học đƣợc toàn bộ tinh hoa, tinh túy của 

Tứ Khố Toàn Thƣ. Tứ Khố lớn nhƣ vậy, quý vị  xem nhƣ thế nào, bắt đầu xem từ 

đâu? Bộ sách này là tinh hoa của Tứ Khố, quý vị đều đọc đƣợc hết. Ngoài điều 

này ra, không ngờ lại đƣợc thêm một bộ sách hay: Quốc Học Trị Yếu. Nội dung 

Quốc  Học  Trị  Yếu  là  gì?  Chính  là  Tứ  Khố  Toàn  Thƣ,  thật  là  tinh  hoa: 

kinh_sử_tử_tập, so với sách này phân lƣợng lớn hơn rất nhiều. Phân lƣợng sách 

này  chỉ  có  một  sách,  50  vạn  chữ.  Quốc  Học  Trị  Yếu  hơn  khoảng  mƣời  lần,  có 

khoảng ba bốn trăm vạn chữ, sách dày nhƣ vậy, có tám cuốn. Hiện nay tôi cũng 

đƣa đến thƣ cục, in cho tôi một vạn bộ. Tiệm sách nói với tôi, tháng sáu xuất bản, 

sẽ  giao  sách.  Tôi  muốn  tặng  bộ  sách  này  cho  thƣ  viện  các  trƣờng  đại  học  trên 

toàn quốc. Nếu quý vị muốn biết Tứ Khố Toàn Thƣ thì xem sách này trƣớc. Xem 

sách này sẽ biết nội dung của Tứ Khố, trong Tứ Khố nói gì, quý vị sẽ biết ngay. 

Nếu quý vị thích phần nào trong Tứ Khố, đồng nghĩa nói là Tứ Khố thu nhỏ, 

là  giới  thiệu,  hƣớng  dẫn  của  Tứ  Khố.  Quý  vị  thích  phần  nào,  có  thể  chuyên 

nghiên cứu bộ phận đó, đây là để quý vị nhận thức về Tứ Khố, quý vị sẽ sinh tâm 

hoan hỷ đối với Tứ Khố. Quý vị thật sự quý trọng nó, siêng năng học tập nó, có 

một con đƣờng có thể nhập môn, nếu không vậy, không biết bắt đầu học Tứ Khố 

từ đâu? Hiện nay in thành sách bìa cứng, một cuốn dày nhƣ vậy, 1500 cuốn biết 

đọc từ đâu? Cuốn sách này quá phƣơng tiện, là tôi bao nhiêu năm trong mơ cũng 

nghĩ đến. Không ngờ đầu năm dân quốc, các nhà Hán học đã biên tập ra, dùng 

thời gian mƣời năm để biên tập bộ sách này. Ở trƣớc có bài tựa, bài tựa này viết 

vào  năm  Đinh  mão,  năm  tôi  chào  đời.  Họ  dùng  mƣời  năm  công  phu  mới  làm 

726  Tập 395 



thành công là năm tôi ra đời. Cũng chính là nói, 95 năm trƣớc họ làm công việc 

này, 85 năm trƣớc hoàn thành, năm tôi chào đời là hoàn thành, quả đúng là bảo! 

Hai  bộ  sách  này,  một  bộ  là  cứu  xã  hội,  cứu  quốc  gia_Quần  Thƣ  Trị  Yếu  là 

cứu  truyền  thống  văn  hóa.  Không  có  bộ  sách  này,  truyền  thống  văn  hóa  không 

biết bắt đầu từ đâu. Đây là truyền thống văn hóa có chỗ hạ thủ, thật khó đƣợc! 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây. 



-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 396 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:05.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải”,  trang  493,  bắt  đầu  xem  hai  câu  sau  cùng  hàng  thứ 

năm từ dƣới lên, hàng thứ năm từ dƣới lên. “Nhƣợc năng nhất phát thử tâm”, bắt 

đầu xem từ đây. 

Nếu  có  thể  phát  tâm  này,  lập  tức  đoạn  tận  đƣợc  sanh  tử  trầm  luân  của  vô 

lƣợng  kiếp  đến  nay.  Đây  là  khuyên  chúng  ta  tu học  Tịnh  độ,  cầu  nguyện  vãng 

sanh, điều kiện đầu tiên chính là phát tâm bồ đề. Bồ đề là tiếng Phạn, dịch thành 

tiếng Trung quốc có nghĩa là giác ngộ, tức là tâm bình thƣờng này của chúng ta 

mê hoặc điên đảo, mê mà không giác, chúng ta ngƣợc lại phải cầu giác ngộ. Giác 

ngộ, ở trƣớc nói rất hay, trong phần phát tâm nói rất hay. Đặc biệt là trong Quán 

Kinh, Thiện Đạo đại sƣ chú giải về hai loại tín tâm. Tín này chính là giác ngộ, nói 

vô cùng hay. 

Điều  giác  ngộ thứ  nhất,  phải  khẳng  định  mình  là  phàm  phu,  phải  thừa  nhận 

mình đã tạo rất nhiều tội nghiệp. Thừa nhận chúng ta mới có thể sám hối, mới có 

thể sửa đổi. Thứ hai phải thâm tín Phật A Di Đà phát 48 nguyện là để độ chúng ta, 

phải thừa nhận nhƣ vậy mới đƣợc, gọi là trực tiếp chịu trách nhiệm. Phật A Di Đà 

kiến lập thế giới tây phƣơng Cực Lạc là vì chúng ta, vì chúng ta mà kiến lập một 

đào tràng tu học vô cùng lý tƣởng. Không phải vì ngƣời khác, cần phải nghĩ nhƣ 

vậy, quan hệ của chúng ta với Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc sẽ vô cùng mật 

thiết. Chúng ta với Phật là ngƣời một nhà, chúng ta với thế giới Cực Lạc là một 

Tập 396  727 



gia đình, nhƣ vậy thì làm gì có chuyện không vãng sanh, làm gì có đạo lý không 

thành công! Không đƣợc nghĩ lệch lạc, Phật A Di Đà kiến lập cho ngƣời khác, 

không có phần tôi. Nhƣ vậy đời này dù chúng ta tu nhƣ thế nào cũng không thể 

thành công, nên tín tâm rất quan trọng. 

Tâm này vừa phát liền có thể khoảnh tận, khoảnh tận chính là đoạn tận, đoạn 

tận điều gì? Sanh tử từ vô thỉ đến nay. Chúng ta bị luân hồi sanh tử trong lục đạo 

không bao giờ dứt, khổ không sao nói hết. 

Hai năm nay, ở Cam Túc xảy ra việc này, mọi ngƣời đều đã biết. Quý vị xem, 

ông Cao viết ra bộ sách này. 2100 năm trƣớc, Khải Tát đại đế của đế quốc La Mã, 

phái  đội  quân  đến  xâm  lƣợc  Trung  quốc,  muốn  chiếm  lĩnh  Trung  quốc,  không 

ngờ đây cũng là kiêu binh tất bại, vì sao? Quân đội của đế quốc La Mã lúc đó vô 

cùng  hùng  mạnh,  ở  Âu  Châu  chƣa  từng  bại  trận,  nên  coi  thƣờng  ngƣời  Trung 

quốc.  Đặc  biệt  thân  ngƣời  Trung  quốc  nhỏ  bé,  còn  họ  ngƣời  cao  ngựa  lớn  nên 

xem thƣờng ngƣời Trung quốc. Khi đến Trung quốc đánh trận đầu tiên, họ bị chết 

hết  9000  ngƣời.  Không  ngờ  ngƣời  Trung  quốc  biết  bố  trận,  ngƣời  Trung  quốc 

cũng  có  phƣơng  pháp  đánh  trận,  kết  quả  toàn  quân  sa  vào  tay  Trung  quốc_rất 

đáng thƣơng, chết ở Cam Túc. Khải Tát đại đế gặp một lần chính biến, ông bị ám 

sát. Thật ra bị ám sát không phải là ông, là vệ sĩ thân cận mang y phục ông bị giết, 

còn ông nhân lúc loạn lạc trốn đi và cũng chạy đến Trung quốc. Tìm đƣợc đứa 

con trai, thì cũng chết ở Cam Túc. Ông đến Trung quốc sống thêm 11 năm nữa 

thì mất. 

Nên đứa con trai thứ ba của Khải Tát, còn có một cô công chúa, phu nhân của 

ông, đều chết ở Trung quốc. 2100 năm trƣớc, nay hồn ma của họ vẫn còn nhập 

vào  ngƣời  khác,  vẫn  đang  nói  về  câu  chuyện  này.  Điều  này  nói  lên  điều  gì? 

Chúng ta phải cảnh giác rằng con ngƣời không chết, chết chỉ là thân thể, linh hồn 

của  quý  vị  không  chết.  Thế  nên  thân  thể  không  quan  trọng,  linh  hồn  này  mới 

quan trọng. 

Thật ra mà nói linh hồn nó không linh, nếu linh thì dễ bàn luận. Nên Khổng tử 

không  gọi  nó  là  linh  hồn,  mà  gọi  nó  là  du  hồn.  Dịch  Kinh,  Hệ  Từ  Truyện  là 

Khổng tử viết. Trong Hệ Từ Truyện nói “du hồn vi biến, tinh khí vi vật”. Hai câu 

này nói gì? Vật chính là vật chất, vật chất là điều gì biến ra? Tinh khí biến ra. Vật 

chất là vật lý, tinh khí là tâm lý. Lúc đó, thời đại của Khổng tử, Phật giáo chƣa 

đến Trung quốc, nhƣng ông nói đạo lý này hoàn toàn giống nhƣ trong kinh đại 

thừa. Đây là những gì cổ nhân nói, cái thấy biết của bậc anh hùng đa phần giống 

728  Tập 396 



nhau. Họ đều là thánh nhân, không gặp mặt, không tiếp xúc nhƣng những gì họ 

nói ra đều giống nhau. Đây là gì? Chân lý không bao giờ thay đổi. 

Du  hồn  thay  đổi,  vì  hồn_Hồn  ma  nó  không  có  nhục  thể,  không  có nhục  thể 

của vật chất. Nó hoàn toàn là tác dụng tinh thần, nó là  một động thái, năng lực 

hoạt động của nó rất mạnh. Mấy ngàn dặm, mấy vạn dặm, chỉ trong một niệm là 

đến,  rất có lý khi gọi nó là du hồn. Nó cứ lơ lững vô định trong không trung, 

nhƣng tin tức của nó rất linh thông, chúng ta khởi tâm động niệm nó lập tức cảm 

nhận đƣợc. Tâm quý vị thật sự nghĩ đến nó, nó liền hiện tƣớng, nên ngƣời xƣa nói 

tế thần nhƣ thần tại. Thần là tổ tiên chứ không phải gì khác, khi chúng ta tế kỵ 

phải tế kỵ tổ tiên, tế kỵ tổ tiên là tri ân báo â 

Trong  Luận  Ngữ  nói,  vì  sao phải  tế  tổ  tiên? “Thận  chung  tuy  viễn,  dân  đức 

quy hậu”. Nuôi dƣỡng tâm chúng ta thành một cái tâm nhân hậu đạo đức, dƣỡng 

thành tâm hiếu đạo, tâm cảm ân. Nên nó là giáo dục, không nên lơ là, nó không 

phải  mê  tín.  Miếu  Thành  Hoàng  cũng  là  giáo  dục,  dạy  chúng  ta  tin  nhân  quả. 

Thiện  có  thiện  quả,  ác  có  ác  báo,  khởi  tâm  động  niệm  không  giám  có  tà  ác,  là 

giáo dục. Mấy ngàn năm nay Trung quốc dựa vào điều gì? Chính là dựa vào giáo 

dục. 

Rất nhiều ngƣời hỏi tôi, toàn bộ thế giới, hiện nay có thiên tai, chổ nào trên 

thế  giới  an  toàn  nhất?  Tôi  nói  Đại  Lục  an  toàn  nhất,  vì  sao?  Quý  vị  xem,  ngàn 

vạn năm trƣớc, ngƣời Trung quốc dựng nƣớc dựa vào điều gì? Dựa vào luân lý 

đạo  đức,  thế  giới  chỉ  có  mãnh  đất  này.  Quý  vị  xem  lịch  sử  Úc  Châu  300  năm 

trong thời cận đại, dựng nƣớc bằng nghề cƣớp biển. Còn có những đất nƣớc mới 

lập hiện nay, đó là gì? Đó là thuộc dựng nƣớc nhƣ kiểu nhà giàu  mới nỗi. Duy 

độc nhất mãnh đất Trung quốc là lấy hiếu thân đạo đức dựng nƣớc. Cần phải biết 

điều này, gốc rể thâm hậu biết bao. 

Từ đƣờng và gia phổ của ngƣời Trung quốc, gia phổ là lịch sử của gia đình 

quý vị, đời này qua đời khác đều ghi chép vào trong đó, không thiếu một đời nào. 

Tôi xem gia phổ, có một cảm xúc rất sâu sắc. Đại khái Hán tộc đều là ngƣời một 

nhà, đều là con cháu của Viêm Hoàng. Viêm đế là thần nông_Hoàng đế, lên trên 

là  Phục  Hy,  đều  là  ngƣời  một  nhà.  Phục  Hy  đến  Thần  Nông  là  500  năm,  Thần 

Nông đến Hoàng Đế 500 năm. Văn tự là vào thời Hoàng Đế mới phát minh, có 

văn tự ghi chép là bắt đầu từ Hoàng đế, đến nay là 4500 năm. Thêm vào đến thời 

Phục Hy_Vẽ bát quái là Phục Hy_là 5500 năm, đây gọi là lịch sử 5000 năm. 

Trƣớc  5000  năm  trƣớc  có  lịch  sử  chăng?  Nhất  định  có.  Tôi  tin  rằng  truyền 

thống văn hóa của chúng ta tuyệt đối không chỉ một vạn năm, nhất định trên một 

Tập 396  729 



vạn năm, lúc đó không có văn tự ghi chép. Đến thời Khổng tử mới dùng văn tự, 

đem những truyền thuyết này viết ra truyền cho hậu thế, nên Khổng tử đƣợc xƣng 

là ngƣời tập đại thành. Ông vô cùng khiêm tốn, chúng ta tin rằng những gì ông 

nói là thật, lời nói thật. “Thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, đây là lời nói chân thật. 

Khổng tử đích thực chính là nhân vật điển hình này, đã làm ra truyền thống văn 

hóa, đây gọi là thánh nhân. 

Học tập, làm việc không đƣợc triệt để, không đủ viên mãn, đây là hiền nhân 

quân tử. Nên xã hội Trung quốc_Coi nhƣ chúng ta có ghi chép trong lịch sử, xã 

hội 5000 năm là xã hội của thánh hiền quân tử. Chúng ta đã lãng quên giáo dục 

của thánh hiền quân tử, bắt đầu lãng quên từ khi nào? Mọi ngƣời đều nói từ Từ 

Hy thái hậu, Từ Hy thái hậu cách chúng ta 200 năm. Thật vậy, Từ Hy ngạo mạn, 

bà đọc sách không nhiều, coi thƣờng văn hóa thánh hiền, tự xƣng Lão Phật Gia. 

Quý vị xem, lịch đại đế vƣơng đều là học trò của Phật Bồ Tát, tự xƣng là đệ tử, 

chỉ có bà tự xƣng Lão Phật Gia. 

Bà làm nhƣ vậy, khiến sự kiền thành cung kính của văn võ bá quan, xã hội đại 

chúng đối với Phật pháp bị suy yếu, làm cho nhiệt độ hạ xuống. Ngày càng hạ 

thấp, diễn biến đến hôm này thành nhƣ vậy. 



Điều này chúng ta đều rất rõ ràng, rất minh bạch, đây là một môn đại học vấn. 

Thế gian này đại học vấn vô cùng hy hữu, trong kinh nói từng câu từng chữ đều 

là thật, không phải giả. Thế giới Cực Lạc có hay không? Có thật. Có thiên đƣờng 

chăng? Có, có địa ngục chăng? Có. Quý vị có thể tự mình đi hỏi, dùng phƣơng 

pháp gì? Không cần ngồi thuyền không gian, thuyền không gian rất nguy hiểm. 

Chƣ vị Phật Bồ Tát họ dùng phƣơng pháp gì? Dùng thiền định. 

Trong thiền định thậm thâm, thời gian và không gian đều không có. Thời gian 

không  có,  quý  vị  có  thể  đến  quá  khứ,  có  thể  đến  vị  lai.  Quý  vị  nhìn  thấy  đƣợc 

1000 năm trƣớc, một nghìn năm sau quý vị cũng nhìn thấy đƣợc, không có thời 

gian. Thứ hai là không có không gian, không có không gian thì không có xa gần. 

Thế giới Cực Lạc ở đâu? Ngay tại đây, quý vị nhìn thấy ngay tại đây, nhƣ hiện 

nay chúng ta xem ti vi vậy. Hiện nay ti vi là mặt phẳng, cảnh giới trong định nhìn 

thấy là lập thể, không phải mặt phẳng. Đích thực quý vị có thể đi vào, thiền định 

thật không thể nghĩ bàn. 

Lúc Đức Thế Tôn ra đời, ngƣời Ấn Độ tu thiền định rất phổ biến. Tôn giáo tu 

thiền định, học thuật tu thiền định. Những nhà triết học lớn của Ấn Độ, ai không 

có tứ thiền bát định! Trong kinh nói tứ thiền bát định là của Bà la môn, Đức Thế 

730  Tập 396 



Tôn đã học, mà còn học rất thành công. Nhƣng thiền định này không phải thiền 

định rốt ráo, nó chỉ có thể khiến quý vị hiểu rõ luân hồi lục đạo. Trong luân hồi 

lục đạo, không gian duy thứ hoàn toàn bị đột phá, ngoài lục đạo ra đều chƣa đột 

phá, cũng chính là định công của quý vị không đủ. Đức Thế Tôn đã học 12 năm, 

ngài biết nó không rốt ráo. Chúng ta tin rằng, Đức Thế Tôn nhất định có nghi vấn, 

lục đạo từ đâu đến? Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo ra còn có cảnh giới nào nữa 

chăng? Một ngƣời thanh niên hiếu học, nhất định có những thắc mắc này. Nghi 

vấn  này  không  có  đáp  án,  trong  Tôn  giáo  không giải  đáp  đƣợc,  trong  học  thuật 

cũng không giải đáp đƣợc. Nên Đức Phật đã buông bỏ sở học này, ngài ở dƣới 

cội bồ đề nhập sâu vào thiền định. Lần nhập định này ngài minh tâm kiến tánh, 

minh bạch hoàn toàn. 

Sau khi thông đạt thấu triệt tất cả, ngài bắt đầu đi giáo hóa, ngài cũng không 

trở  về.  Thực  tế  thì  phụ  vƣơng  ngài  đang  đợi  ngài  trở  về  để  truyền  vƣơng  vị, 

nhƣng ngài không muốn, tiếp tục thân phận của một khổ hạnh tăng. Tâm thái này 

giúp rất nhiều chúng sanh mê hoặc chƣa giác ngộ, ngài giáo hóa họ, và ngài đã 

giáo hóa nhƣ vậy suốt 49 năm, 79 tuổi viên tịch. Trong kinh ghi chép, ngài giảng 

kinh hơn 300 hội. Hơn 300 hội này, giống nhƣ hiện nay chúng ta tổ chức lớp học, 

một đời tổ  chức hơn 300 lần hoạt động nhƣ vậy. Dạy học suốt 49 năm, ngài tổ 

chức lớp học này có mô hình lớn_Mô hình lớn thời gian dài_hai ba năm, bốn năm 

năm, có lớp học lớn nhƣ vậy. Thời gian ngắn thì năm ba ngày, một hai tháng, lớp 

học này rất nhiều rất phổ biến, nội dung giảng dạy không giống nhau. 

Vì  những  ngƣời  đến  tìm  ngài  tổ  chức  lớp  học,  nhu  cầu  của  họ  không  giống 

nhau.  Ví  dụ  bà  chủ  trong  gia  đình  đến  tìm  ngài  tổ  chức  lớp  học,  chúng  ta  giải 

quyết vấn đề gia đình. Nhƣ ngày nay xã hội xí nghiệp, họ làm một loại xí nghiệp 

nào đó, thì ngƣời trong nghề này đều đến, tổ chức một lớp học, nhất định là dạy 

họ kinh doanh nhƣ thế nào, làm sao giúp họ giải quyết hoàn cảnh khó khăn, chắc 

chắn là thảo luận về vấn đề này. Nên trong kinh dạy đủ tất cả, còn viên mãn hơn 

khóa trình khoa hệ trong trƣờng đại học. 

Tịnh tông là giúp những ngƣời này biết rõ về cái khổ trong luân hồi lục đạo, 

không muốn tiếp tục sống trong luân hồi lục đạo nữa. Muốn làm sao thoát ly luân 

hồi lục đạo, có thể ngao du khắp biến pháp giới hƣ không giới trong vũ trụ, thích 

làm điều này. Đức Phật làm đƣợc, ngài dạy cho quý vị một phƣơng pháp. Mà còn 

đem quốc độ của chƣ Phật trong hƣ không pháp giới giới thiệu cho quý vị, làm 

hƣớng dẫn viên cho quý vị, nhất định quý vị đến đó thành công. Thế nên tôi nói 

với quý vị, cần phải phát chân tâm, không thể dùng vọng tâm. 

Tập 396  731 



Phát khởi chân tâm để dùng vào đâu? Dùng trong cuộc sống, dùng trong công 

việc, dùng trong xử sự đối nhân tiếp vật. Ngƣời khác lấy vọng tâm đối đãi quý vị, 

nhƣng quý vị phải lấy chân tâm đối với ngƣời, vì sao? Ngƣời ta vẫn còn trôi lăn 

trong luân hồi, họ không muốn ra khỏi đó. Quý vị đã muốn siêu việt luân hồi, nếu 

dùng  vọng  tâm  thì  không  thể  thoát  ra  đƣợc,  niệm  Phật  cũng  không  đƣợc,  nhất 

định phải dùng chân tâm. Chƣ hữu chính là tam giới lục đạo. 

Đem những công đức này hồi hƣớng bồ đề, những công đức tƣ duy, học và tu 

của chúng ta, vì sao? Đều vì giác ngộ, bồ đề chính là giác ngộ, chúng ta không vì 

điều  gì  khác.  Tuyệt  đối  không  phải  vì  tự  tƣ  tự  lợi,  không  phải  vì  danh  văn  lợi 

dƣỡng, chúng ta là vì giác ngộ, vì đạt đƣợc một đức hạnh viên mãn_Đạo đức. Tu 

hành là vì điều này, học tập cũng là vì điều này, nên định có thể chứng quả Phật 

vô thƣợng, qúy vị nhất định có thể thành Phật. Quả Phật là học vị cao nhất trong 

Phật pháp, giống nhƣ học vị tiến sĩ trong trƣờng đại học vậy, học vị này cao nhất. 

Học vị thứ hai là Bồ tát, học vị thứ ba là A la hán. Là vì lấy đƣợc học vị này, “Sở 

hữu công đức, quyết bất đƣờng quyên”, đƣờng quyên là tổn thất, là mất đi. Công 

phu mà quý vị tu đƣợc, quý vị đạt đƣợc từ trong công phu này nhất định sẽ không 

mất đi. 

Hay nói cách khác, quý vị nhất định sẽ thành tựu. Hai chữ đƣờng quyên này, 

chính là bên dƣới nói tổn thất, mất đi, đây là thuật ngữ ngày xƣa, hiện nay gọi là 

tổn thất, mất đi. 

“Đạo Xƣớc đại sƣ thử ngữ”, đoạn ở trên là do Đạo Xƣớc đại sƣ nói: “Trực tiệt 

đạo xuất bồ đề tâm chi công dụng, siêu xuất tình kiến, vi diệu nan tƣ”. Ở trƣớc 

chúng  ta  học  đến  đây,  ngài  nói  quá  hay,  quá  rõ  ràng,  quá  minh  bạch.  Bên  dƣới 

Hoàng Niệm Tổ nói: “ Tƣ dẫn Mật tông bồ đề tâm luận dĩ vi tá chứng”. Hoàng 

Niệm Tổ một đời học Phật, không những trong Hiển giáo có thành tựu, công phu 

trong Mật tông của ông cũng rất thâm sâu. Ông từng tham thiền, thật nhƣ cổ nhân 

nói: Hiển mật viên dung, tông giáo câu thông. Đây là Bồ Tát tại gia, không phải 

ngƣời bình thƣờng, công phu học tập tu dƣỡng vô cùng thâm hậu. 

Trong Luận Bồ Đề Tâm có một đoạn nói “thử bồ đề tâm”, là giống với Tâm 

bồ đề trong kinh đại thừa nói. “Năng bao tàng nhất thiết Bồ Tát công đức cố”, từ 

sơ phát tâm đến đẳng giác, công đức tu hành của tất cả Bồ Tát đều không rời tâm 

bồ đề. Đều có thể trƣởng dƣỡng tâm bồ đề, có thể viên mãn tâm bồ đề, tâm bồ đề 

là chân tâm của chính mình. “Nhƣợc tu chứng xuất hiện”, nếu quý vị không tu, 

tâm bồ đề sẽ không xuất hiện. Nếu quý vị chƣa chứng đƣợc tâm bồ đề, thì không 

hƣởng thụ đƣợc công dụng của tâm bồ đề, thế nên quý vị phải tu, phải chứng. Tu 

732  Tập 396 



nhƣ thế nào? Trong cuộc sống hằng ngày, tôi dùng chân tâm để sống mà không 

dùng vọng tâm, vọng tâm là hƣ tình giả ý, cũng chính là tâm chân thành. Tục ngữ 

gọi là thật thà, thật thà rất gần với tâm bồ đề, con ngƣời phải trung hậu thật thà. 

Ngƣời trung hậu thật thà họ dùng chân tâm. Quý vị gạt, họ tin vì họ không biết, 

kết quả ai chịu thiệt? Ngƣời bị gạt không thiệt, ngƣời gạt mới thiệt. Ngƣời bị gạt 

chất phác, ngƣời chất phát vĩnh viễn không chịu thiệt. 

Chúng  ta  bình  tĩnh  quan  sát  tƣ  duy  về  sự  và  lý  này  sẽ  lĩnh  hội  đƣợc,  ngƣời 

thật thà không bao giờ bị thiệt. Vì sao không bị thiệt? Quý vị xem đức hạnh của 

họ, trí tuệ của họ ngày ngày tăng trƣởng, nghiệp chƣớng của họ tiêu trừ mỗi ngày, 

nhƣ vậy làm sao chịu thiệt đƣợc. Cổ nhân nói: chịu thiệt là phƣớc, rất có đạo lý! 

Ngƣời bị thiệt có phƣớc báo, chịu thiệt thì sao? nghiệp chƣớng tiêu trừ, đức hạnh 

trí  tuệ  đƣợc  tăng  trƣởng,  vậy  họ  bị  thiệt  điều  gì?  Ngƣời  lừa  gạt  đã  chịu  thiệt, 

ngƣời hiếp đáp ngƣời khác đã bị thiệt, vì họ tạo tội nghiệp, quả báo tƣơng lai của 

họ ở trong tam đồ. Nên nhất định phải biết quan sát tỉ mỉ, nó không giống nhau. 

“Tu chứng xuất hiện, tắc năng vi nhất thiết đạo sƣ”. Quý vị phải làm gƣơng 

cho đại chúng trong xã hội, quý vị có thể hƣớng dẫn mọi ngƣời đoạn ác tu thiện, 

ly  khổ  đắc  lạc,  làm  đạo  sƣ  của  tất  cả  mọi  ngƣời.  “Nhƣợc  quy  bổn,  tắc  thị  mật 

nghiêm quốc độ”, Mật nghiêm quốc độ chính là thế giới Cực Lạc, trong Mật tông 

nói gọi là Mật nghiêm quốc độ. Đại Nhật Nhƣ Lai của Mật tông chính là Phật A 

Di Đà, danh xƣng khác nhau, nhƣng chỉ là một vị Phật. 

“Bất  khởi  ƣ  tọa,  năng  thành  nhất  thiết  Phật  sự”.  Trong  kinh  nói  về  Phật  sự 

nhất định phải hiểu, đây không phải là kinh sám Phật sự hay siêu độ vong linh. 

Phật sự là dạy học, là giáo dục. Phật là trí tuệ, là giác ngộ. Việc mà chúng ta cầu 

trí tuệ, cầu giác ngộ gọi là Phật sự. Chƣ Phật Bồ Tát ngày ngày dạy cho chúng ta, 

mỗi ngày thị hiện làm gƣơng cho chúng ta noi theo, đó gọi là Phật sự. Cuộc sống 

hằng ngày của các ngài là Phật sự, công việc của họ là Phật sự, họ đối nhân tiếp 

vật đều là Phật sƣ, không có việc gì không phải Phật sự. Cần phải thấu đáo đạo lý 

này, không đƣợc nhầm lẫn. Thật là một niệm viên mãn, thành tựu tất cả công đức. 

“Bồ đề tâm chi công dụng, yên khả tƣ nghì‟. Đoạn thứ nhất này nói về công 

dụng của tâm bồ đề. Đại dụng, tác dụng của tâm bồ đề thật không thể nghĩ bàn, 

mỗi ngƣời đều có tâm bồ đề, quý vị phải phát khởi nó ra. Mỗi ngƣời đều có, vì 

sao bây giờ không có? Bây giờ bị vật dục che mất. Quý vị có tự tƣ tự lợi, có tâm 

tham danh văn lợi dƣỡng. Quý vị ham hố ngũ dục lục trần, có thất tình ngũ dục, 

những thứ này làm che mất tâm bồ đề. Làm sao để phát tâm bồ đề? Trừ diệt tất cả 

những thứ này. Diệt trừ rất khó, nhƣng quý vị phải khiến nó ngày càng nhạt dần 

Tập 396  733 



hơn. Quý vị nhạt một phần, thì tâm bồ đề này hiển lộ một phần. Nhạt hai phần, nó 

liền lộ ra hai phần. Tâm bồ đề là quang minh, còn những thứ này rất đen tối, giảm 

một phần đen tối thì lộ ra một phần quang minh. 

Nếu quý vị thật sự có năng lực, thật sự có quyết tâm lập tức đoạn tận, nhƣ vậy 

là đã thành Phật. Nhƣ Đức Thế Tôn nhập định dƣới cây bồ đề, ngài buông bỏ triệt 

để, quả thật quá lợi hại! Vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc lập tức liền đƣợc đoạn 

tận, ngài đã thành Phật. Vào thời nhà Đƣờng ở Trung quốc, lục tổ Huệ Năng của 

Thiền  tông,  ngài  đã  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy.  Đức  Thế  Tôn  biểu  diễn  chiêu 

này  lúc  30  tuổi,  ngài  Huệ  Năng  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy  lúc  24  tuổi.  Ngài 

chƣa từng đọc sách, không biết chữ, là một tiều phu chặt củi trên núi. Hiện nay 

không còn nghề này, vào thời kỳ kháng chiến vẫn còn nghề này. Thời kỳ kháng 

chiến  cƣ  trú  ở  thành  thị,  thành  thị  không  có  nƣớc  máy,  nên  phải  mua  nƣớc,  có 

ngƣời chuyên môn làm nghề này. Họ gánh nƣớc ở sông bên ngoài thành, đem vào 

thành thị bán, một gánh nƣớc bao nhiêu tiền. Lúc đó nấu lò, nấu củi. 

Có  tiều  phu  lên  núi  chặt  củi  gánh  vào  thành  bán,  trong  thời  kỳ  kháng  chiến 

chúng ta phải sống cuộc sống nhƣ vậy. Mỗi ngày phải mua nƣớc, mua củi. Hiện 

nay  dùng  ga,  dùng  điện  phƣơng  tiện  hơn  rất  nhiều,  những  ngƣời  này  bị  thất 

nghiệp. Hiện nay có nƣớc máy, ngƣời bán nƣớc cũng thất nghiệp. Có ga, có điện 

ngƣời  bán  củi  cũng  thất  nghiệp.  Trƣớc  đây  bao  nhiêu ngƣời  nông dân  đều  dựa 

vào nghề này để sống qua ngày. Hiện nay dùng xe hơi, nên lừa, lạc đà cũng thất 

nghiệp, chúng không có việc làm. Trƣớc đây công cụ giao thông của họ, đi gần 

thì  cởi  lừa,  đi  xa  thì  cởi  ngựa,  có  xe  ngựa,  có  xe  trâu_Dùng  xe  trâu  chuyên 

chở_hiện nay chúng đều thất nghiệp. Thất nghiệp rất đáng thƣơng, vì sao? Chúng 

đến đây để trả nợ, hiện nay trả nợ thật phiền phức. Món nợ đó tích lũy ở đâu, đến 

đời kiếp nào mới có thể trả hết đƣợc? 

Hiện nay con ngƣời tạo nghiệp này, đến những con trâu lừa ngựa thất nghiệp 

đều hận quý vị, điều này chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Ngƣời dựa vào sự lao 

lực bán củi bán nƣớc để sống, họ dùng gì để duy trì cuộc sống của họ? Ngày xƣa 

tuy mọi thứ không phƣơng tiện nhƣ bây giờ, nhƣng cổ nhân không có phiền não 

không có ƣu tƣ, cuộc sống rất ƣu nhàn, an lạc. Đó thật là cuộc sống hạnh phúc 

mỹ mãn, là cuộc sống rất có ý nghĩa. Hiện nay tốc độ quá nhanh, nhanh đến nỗi 

khiến quý vị cảm thấy ngày nào cũng bận rộn, nhƣng không biết bận rộn vì điều 

gì. Gấp gấp gáp gáp thì đã qua hết một đời, sống mơ mơ hồ hồ, mê hoặc điên đảo. 

Thế nên chúng ta bình tĩnh quan sát thì ngƣời hiện tại không bằng cổ nhân, phẩm 

734  Tập 396 



chất cuộc sống kém xa! Sinh hoạt của cổ nhân đích thực là tình thơ ý họa. Cuộc 

đời có chổ đáng để lƣu luyến, hiện nay không còn nữa. 

Chúng ta đọc sách cổ, hoài niệm văn hóa ngày xƣa, hoài niệm cuộc sống của 

cổ nhân. Chúng ta cũng sống đƣợc mấy năm, rất hoài niệm cuộc sống lúc nhỏ ở 

nông thôn, ƣu nhàn tự tại. Không lo lắng, không sợ hãi, không áp lực. 

Bây giờ chúng ta xem đoạn thứ hai. “Đệ nhị, xuất bồ đề danh thể giả”, xuất là 

hiển thị ra. Tên gọi bồ đề này, có danh nhất định có thực thể, lý thể của nó là gì? 

Bồ đề có ba loại, chúng ta nói loại lớn trƣớc. Thứ nhất pháp thân bồ đề, thứ hai 

báo thân bồ đề, thứ ba hóa thân bồ đề. Trong kinh đại thừa nói ba loại lớn này. 

Thứ nhất: Nói pháp thân bồ đề là chân nhƣ, thật tƣơng, đệ nhất nghĩa không, tự 

tánh thanh tịnh, thể không uế nhiễm, lý rất chân thật, là tu thành không phải giả, 

nên gọi là pháp thân, là bản thể của Phật, nên gọi là Bồ Đề. Đây là nói về pháp 

thân  bồ  đề,  bên  dƣới  có  giải  thích  nên  chúng  ta  chỉ  đọc  sơ  qua.  Chúng  ta  xem 

đoạn bên dƣới giải thích. 

Thứ  hai  là  báo  thân  bồ  đề,  tu  đầy  đủ  vạn  hạnh,  có  thể  cảm  đƣợc  báo  thân 

Phật. Lấy quả để báo đáp nhân, gọi là báo thân, viên thông vô ngại, gọi là bồ đề. 

Thứ ba là hóa thân bồ đề, là từ báo thân mà khởi tác dụng, có thể tùy cơ ứng hiện, 

gọi là hóa thân, lợi ích viên thông vạn vật, gọi là bồ đề. Danh và thể đều nói một 

cách rõ ràng minh bạch, bên dƣới là giải thích đoạn kinh văn này. 

“Thích  bạch”  chính  là  giải  thích  đoạn  văn  này,  nói  “đệ  nhị  minh  bồ  đề  chi 

danh dữ thể”. Danh có nghĩa là gì, thể của nó là gì? Phân ra ba thân pháp báo hóa 

để bàn luận, nói pháp thân bồ đề trƣớc. Pháp thân bồ đề tức là chân nhƣ, chân là 

gì?  Trong  Phật  pháp  định  nghĩa  về  chân  là  vĩnh  hằng  bất  biến.  Nó  không  sanh 

không diệt, không có thay đổi, đây chính là chân. Chân là thể, nhƣ là tƣớng, là tác 

dụng. Tƣớng và tác dụng của nó, hoàn toàn tƣơng ƣng với thể của nó. Thể là chân, 

tƣớng cũng không phải giả, tác dụng cũng là thật, nên gọi là nhƣ, tƣớng nhƣ tánh 

của  nó.  Phật  pháp  gọi  là  thể,  nó  dùng  một  chữ  tánh  để  làm  đại  biểu.  Nói  về  tự 

tánh, tự là chính chúng ta, tự tánh là cái tôi thật sự, vì sao? Nó bất sinh bất diệt, 

nó vĩnh hằng bất biến. Huệ Năng đại sƣ khai ngộ kiến tánh, kiến tánh nhƣ thế nào? 

Nhìn thấy tự tánh của chính mình, chính là nhìn thấy chân nhƣ của chính mình. 

Chân nhƣ của  mình và  chân nhƣ của Phật là  một không phải hai. Chân nhƣ 

của mình và vạn pháp chân nhƣ cũng là một không phải hai. Nên khi thật sự minh 

tâm kiến tánh ngài biết, ngài khẳng định và thừa nhận toàn bộ vũ trụ với chính 

mình  có  quan  hệ  gì?  Là  nhất  thể.  Ngƣời  lạc  mất  tự  tánh  không  biết,  phân  biệt 

mình với ngƣời. Xóa bỏ hoàn toàn quan hệ này, nên khi ngài kiến tánh liền đến 

Tập 396  735 



trình với ngũ tổ Hoằng Nhẫn. Câu thứ nhất chính là nào ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh. Nào ngờ tự tánh, dùng cách nói hiện nay là không ngờ rằng tự tánh vốn là 

thanh tịnh, có nhiễm ô chăng? Không có. Cho dù chúng ta không may biến thành 

súc sanh, đọa ngạ quỷ, đọa địa ngục, nhƣng tự tánh không nhiễm ô. Trong Phật 

pháp  thƣờng  nói,  nhiễm  ô  là  nhiễm  ô  gì?  Nhiễm  ô  là  vọng  tâm,  vọng  tâm  bị 

nhiễm ô, chân tâm chắc chắn không có nhiễm ô. Nếu chân tâm có nhiễm ô, sao có 

thể gọi là chân nhƣ? 

Nên từ trên tự tánh Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, mỗi ngƣời 

đều là Phật, Phật gì? Tôi nói với chƣ vị, mỗi ngƣời đều là Phật A Di Đà, chỉ là 

quý vị không biết. Ở trƣớc chúng ta nói rất nhiều, bây giờ quý vị cảm thấy tôi là 

Phật, cảm thấy rất kỳ lạ, sao tôi lại là Phật. Tự tánh quý vị là Phật, vốn là Phật, 

chỉ là hiện tại quý vị bị lạc mất, không phải thật sự mất đi. Mất đi, sao gọi họ là 

Phật? Không mất, chỉ bị mê muội mà thôi, nhƣng chỉ cần giác ngộ, thì cái giả đó 

liền không còn, cái chân liền hiện tiền, nên phàm phu và Phật chỉ trong một niệm, 

mê ngộ bất đồng. Chuyển mê khai ngộ liền thành Phật, chuyển ngộ thành mê thì 

trở thành chúng sanh, biến thành nhƣ bây giờ. Lúc nào chúng ta có thể chuyển nó 

lại, trở về tự tánh? Cũng chính là nói, đã tìm đƣợc cái tôi chân thật. Còn đây là 

cái tôi giả, không phải cái tôi thật. Tìm đƣợc chân ngã gọi là thành Phật. Phật là 

giác ngộ thành Phật, thành tựu giác  ngộ, quý vị không còn  mê hoặc, chính là ý 

này, đây là chân nhƣ. 

“Thật tƣớng”, thật chính là chân thật, tƣớng là hiện tƣớng. Khi đã giác ngộ, 

tất  cả  tƣớng  đều  là  thật  tƣớng.  Chƣa  giác  ngộ,  tất  cả  tƣớng  đều  là  giả,  nên  cái 

chân và giả trong Phật pháp rất thú vị. Rốt cuộc nó là chân hay là giả? Không thể 

nói nó là thật, cũng không thể nói nó là giả, mê thì giả, mà ngộ thì chân. Những gì 

Phật Bồ Tát thấy là thật, còn phàm phu thấy đều là giả. A la hán thấy là tƣơng tự 

nhƣ thật, chứ không phải tuyệt đối là thật. Tiến bộ hơn so với chúng ta, nhƣng so 

với Phật Bồ Tát còn kém hơn một bậc, vì họ chƣa kiến tánh. Họ tu rất tốt, rất nhƣ 

pháp, tu học rất tinh tấn, đây là thật tƣớng. 

“Đệ nhất nghĩa không”, nhất của đệ nhất này không phải là một hai ba bốn, 

hoàn toàn không có ý niệm một hai ba bốn này, gọi là đệ nhất. Nhìn thấy đệ nhất 

nghĩa không, vì sao gọi nó là không? Vì trong đệ nhất nghĩa nó không có hiện 

tƣợng, chính là tự tánh, chính là chân nhƣ, chính là thật tƣớng, trong đó không có 

hiện tƣợng. Ngày nay khoa học họ nhất định phải có đối tƣợng, họ không có đối 

tƣợng, chân lý không có chổ đứng. Khoa học tìm hiểu nghiên cứu, quý vị xem 

hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên, ba loại lớn này. Có 

736  Tập 396 



đối tƣợng họ mới nghiên cứu đƣợc, hiện nay đã hiểu rõ ràng hiện tƣợng vật chất, 

điều này cũng mới gần đây. Trong khoảng nữa thế kỷ này, các nhà lƣợng tử học 

đã giải quyết đƣợc vấn đề này, rốt cuộc vật chất là gì? Phổ Lãng Khắc nói_Phổ 

Lãng Khắc là ngƣời Đức, nhà vật lý học nỗi danh. 

Mọi ngƣời đều biết Ái Nhân Tƣ Thản là học trò của ông, ông là thầy của Ái 

Nhân Tƣ Thản. Ông suốt đời chuyên môn nghiên cứu nguyên tử, ông đã nói một 

câu, điều này mọi ngƣời ai cũng biết_Căn cứ một đời nghiên cứu của ông_Thế 

gian này không có thứ gọi là vật chất, vật chất là gì? Vật chất là ý niệm sinh ra, ý 

niệm là cơ sở của vật chất. Hay nói cách  khác, ý niệm  tích lũy hình thành hiện 

tƣợng vật chất, điều này giống hoàn toàn nhƣ trong Phật pháp đại thừa nói_3000 

năm trƣớc Đức Phật cũng đã nói nhƣ vậy. Tam tế tƣớng của A lại da, thứ nhất là 

năng  lƣợng_Giới  khoa  học  gọi  là  năng  lƣợng,  trong  Phật  pháp  gọi  là  nghiệp 

tƣớng.  Thứ  hai, các nhà khoa học  gọi là tin tức,  chính là hiện tƣợng  tinh thần, 

danh  từ  Phật  pháp  gọi  là  chuyển  tƣớng.  Nó  thay  đổi,  sinh  ra  biến  hóa_Chuyển 

tƣớng. Thứ ba gọi là cảnh giới tƣớng, các nhà khoa học gọi nó là vật chất. 

Cảnh giới tƣớng từ đâu đến? Từ chuyển tƣớng chuyển biến ra, chính là tin tức, 

cũng chính là hiện tƣợng tinh thần biến hiện ra. Hiện tƣợng tinh thần từ đâu đến? 

Từ trong năng lƣợng, năng lƣợng là hiện tƣợng dao động. Nói tóm lại, nó không 

rời đƣợc sự dao động. Dao động này trong giáo lý đại thừa gọi là khởi tâm động 

niệm, vô cùng vi tế, chúng ta không nhìn thấy đƣợc. Hiện nay các nhà khoa học 

đã phát hiện, nhƣng nói không rõ ràng, không rõ nhƣ trong kinh điển nói. Bây giờ 

họ biết vật chất không phải thật, do có ý niệm, có dao động nên có hiện tƣợng này. 

Không có dao động thì hiện tƣợng này cũng không có. 

Hiện tƣợng dao động này giống nhƣ chúng ta xem ti vi, hiện nay điện ảnh đều 

là  kỷ  thuật  số,  không  dễ  cảm  nhận  đƣợc,  nhƣng  là  một  đạo  lý,  tốc  độ  nó  quá 

nhanh. Phim ảnh ngày xƣa, ở đây tôi còn một cuộn băng nhựa, đây là âm bản của 

điện ảnh. Quý vị xem, mỗi tấm đều độc lập, không tấm nào giống tấm nào. Khi 

chiếu  ra,  tốc  độ  của  nó  là  một  giây  24  tấm.  Chúng  ta  nhìn  thấy  trên  màn  hình 

giống nhƣ  là  thật  vậy,  một  giây  24  tấm,  là  bị  lừa,  không  tin  đƣợc  con  mắt  này. 

Giả nhƣ tốc độ của mắt chúng ta, một phút cũng có thể chớp 24 lần, sẽ thấy đƣợc 

mỗi hình ảnh đều bất động, không phải chính là đạo lý này ƣ? 

Trong  kinh  Phật  dạy,  tần  suất  dao  động  này  một  giây  động  bao  nhiêu  lần? 

Không phải 24 lần, một giây là 1600 triệu, làm sao quý vị có thể biết đƣợc nó là 

giả?  Một  giây  có  1600  triệu,  trên  màn  hình  điện  ảnh  một  giây  mới  24  lần.  Các 

nhà  khoa  học  có  thể  phát  hiện  đƣợc  điều  này,  chúng  ta  không  thể  không  khâm 

Tập 396  737 



phục họ. Họ dùng máy  móc của khoa học để phát hiện, vậy Đức Thế Tôn dùng 

cách  gì  để  phát  hiện?  Ngài  không  dựa  vào  máy  móc,  mà  dựa  vào  thiền  định. 

Trong thiền định, thiền định tâm cực kỳ quan trọng, nên dao động vi tế đó ngài 

đều biết, ngài đều thấy rất rõ ràng. 

Trong  kinh  Đức  Phật  nói,  ngƣời  có  thể  thấy  đƣợc  hiện  tƣợng  này,  có  năm 

hạng ngƣời có thể nhìn thấy. Bồ tát có 52 cấp bậc, nhƣ chúng ta đi học vậy_Tiểu 

học, trung học, đại học,  thạc sĩ_Phật cũng nhƣ vậy. Thập tín là tiểu học,  từ lớp 

một đến lớp 10. Thập trú là sơ trung, cũng là lớp 1 đến lớp 10. Thập hạnh là cao 

trung, cũng từ lớp 1 đến lớp 10. Thập hồi hƣớng ví nhƣ đại học. Thập địa ví nhƣ 

thạc sĩ, đều là lớp một đến lớp 10, đây là 50 giai cấp. Ở trên là Đẳng giác và Diệu 

giác, tất cả có 52 vị thứ. Đức Phật nói với chúng ta ngƣời của giai đoạn nào thấy 

đƣợc, thấy đƣợc sự bắt đầu và khởi nguyên của vũ trụ? Bát địa, bát địa gọi là bất 

động địa. Quý vị có thể tƣởng tƣợng định công của họ, đó là tự tánh vốn định. 

Chính là những gì Huệ Năng đại sƣ nói: nào ngờ tự tánh vốn không dao động. 

Bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác năm vị thứ này_Năm vị thứ 

này  có  thể  thấy  đƣợc  nguyên  khởi  của  vũ  trụ,  còn  tinh  vi  chính  xác  hơn  so  với 

ngày nay khoa học dùng máy móc để quan sát, tâm của họ định biết bao! Trƣớc 

thất địa Bồ Tát không nhìn thấy, công phu của họ chƣa đến trình độ đó. Vấn đề 

này quý vị nói trong quá khứ, quá khứ có, chỉ cần công phu thiền định sâu họ đều 

nhìn thấy. Không phải một ngƣời nhìn thấy, ngƣời của năm cấp bậc này đều nhìn 

thấy, nó không phải là giả, nhƣng đối với chúng ta trƣớc sau vẫn còn là một dấu 

hỏi. Ngƣời có niềm tin đối với thánh nhân, đó là ngƣời có thiện căn_Họ tin tƣởng 

không hoài nghi, nhƣng một số ngƣời lại hoài nghi. Quý vị nói rốt cuộc là thật 

hay giả? Chúng ta chƣa ai nhìn thấy, chƣa ai đạt đƣợc trình độ định công này nên 

đều  không  nhìn  thấy,  chỉ  là  nghe  Phật  nói.  Khó  đƣợc,  ngày  nay  giới  khoa  học 

cũng đến đƣợc tầng thứ này, nhƣng họ không phải dùng định công, họ dùng máy 

móc khoa học quan sát. 

Cảnh giới này_Cảnh giới này của các nhà khoa học, trong kinh Phật nói rất rõ 

ràng,  chúng  ta  không  thể  không  khâm  phục.  Đức  Phật  nói,  chúng  ta  dùng  tƣ 

tƣởng_Tƣ tƣởng là đệ lục ý thức. Tám thức 51 tâm sở, công năng của đệ lực ý 

thức lớn nhất. Đối với bên ngoài, đệ lục ý thức có thể duyên đến biên tế của vũ 

trụ, đối nội, có thể duyên đến A lại da. Hiện nay các nhà khoa học đều làm đƣợc, 

lƣỡng cực đều làm đƣợc. Giới khoa học có thể phát triển nữa chăng? Không thể, 

trong kinh Phật nói không thể. Các nhà khoa học muốn phát triển cần phải buông 

bỏ phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm. Buông bỏ họ liền đƣợc thành Phật, 

738  Tập 396 



trong nhà Phật nói họ sẽ thành Phật. Nếu họ hiểu đƣợc kinh Phật và buông bỏ, họ 

thành  Phật  nhanh  hơn  chúng  ta,  vì  họ  có  nền  mống  tốt  nhƣ  vậy.  Cũng  chính  là 

không còn dùng tâm ý thức. 

Đệ lục ý thức là phân biệt, Mạt na thức là chấp trƣớc, A lại da chính là ký ức, 

chúng ta gọi là ấn tƣợng, ấn tƣợng trong A lại da. Rất nhiều năm trƣớc, thậm chí 

rất nhiều đời, nhƣ những linh hồn của quân đội đế quốc La Mã, họ có thể hồi ức 

chuyện của mấy ngàn năm trƣớc. Ký ức này ở trong A lại da, A lại da là cái kho, 

là phòng tƣ liêu. Khởi tâm động niệm, tƣ liệu này đều ở trong A lại da, giống nhƣ 

vi tính vậy. Nó vĩnh viễn không mất đi, đời đời kiếp kiếp, thế nên tu thiền định 

cao minh hơn tu khoa học. Khoa học cần hoàn cảnh của khoa học, thiền định dễ 

hơn, tìm một nơi rất an tịnh là có thể ở đó tu hành, tu thành, sau khi tu thành quý 

vị sẽ biết hết tất cả. Nên tu định khai ngộ, khi khai ngộ sẽ thấu triệt tất cả, chính 

là đạo lý này. Điều này không phải chỉ một ngƣời nào đó có, không phải chuyên 

lợi. Không phải Phật có, Bồ tát có, chƣ Phật Bồ Tát nói với chúng ta là mỗi ngƣời 

đều có. Chỉ cần chúng ta chịu vứt bỏ những thứ tạp loạn này, thì bản năng đƣợc 

hồi phục, là vốn có không phải từ bên ngoài đến. 

Trong Phật pháp đại thừa nói “tâm ngoại vô pháp, pháp ngoại vô tâm”, bên 

ngoài tâm cái gì cũng không có, tất cả đều do ý niệm chúng ta biến hiện ra, thế 

nên tâm tƣởng sự  thành, tâm  hiện thức biến, đây là nói đến đạo lý này. Tất cả 

hiện tƣợng vật chất là tâm lý biến hiện ra, nên tâm lý cao minh hơn vật chất. Đối 

tƣợng của khoa học là vật chất, rời vật chất nó không làm gì đƣợc. Nhƣng Phật 

pháp đích thực dùng cách nói nhƣ hiện nay, tâm lý học cao đẳng, tâm lý học đỉnh 

cao. Đức Phật nói chế tâm một chổ, không gì là không làm đƣợc, lời nói này ngày 

nay khoa học đã chứng minh. Chế tâm một chổ chính là định, định công có sâu 

cạn  không  giống  nhau.  Tâm  thanh  tịnh  tột  cực,  tối  thanh  tịnh,  cực  thanh  tịnh, 

năng lƣợng đó quả thật quá lớn! 

Chúng ta biết, Phật A Di Đà kiến lập thế giới tây phƣơng Cực Lạc, chính là 

do niệm lực thuần tịnh thuần thiện_Cực thanh tịnh_ý niệm cực thuần thiện này tự 

nhiên hiện tiền. Không cần thiết kế, không cần nhân công kiến tạo, vì sao? Trong 

tự tánh, câu thứ ba ngài Huệ Năng nói rằng: nào ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ, nó 

hiện ra là đã tuyệt vời nhƣ thế. Đạo lý này tôi nghĩ rất nhiều năm, khi giảng kinh 

luôn nói đến điều này, nhƣng nói không viên mãn, chính mình lại còn hoài nghi, 

điều này sao có thể? Một hôm ngẫu nhiên tâm huyết  dâng  trào, đột nhiên nghĩ 

đến điều gì? Nghĩ đến ống vạn hoa lúc nhỏ chơi. 

Tập 396  739 



Quý  vị  xem  ống  vạn  hoa  này,  không  phải  rất  đơn  giản  ƣ?  Ba  miếng  lƣu  ly, 

trong đó mấy miếng giấy vụn màu sắc khác nhau, sự biến hóa trong đó, không có 

cái  nào  giống  nhau.  Quý  vị  xuay  chuyển  từ  sáng  đến  tối  cũng  tìm  không  ra  cái 

tƣơng đồng. Không phải chính là xuất sanh vô tận, chính là năng sanh vạn pháp 

sao! Tôi từ nơi vật này đã tin tƣởng không còn hoài nghi điều này nữa,  rất đơn 

giản. Quý vị dùng máy chụp hình, chuyển một cái là chụp một tấm, chụp một vạn 

tấm xem có hai tấm nào tƣơng đồng chăng. Không có. 

Tiến sĩ Giang Bổn làm thực nghiệm nƣớc, tôi đến phòng thực nghiệm của ông 

ta  tham  quan_Ông  nói  với  tôi,  ông  đã  làm  10  năm,  mấy  mƣơi  vạn  hình  ảnh, 

nhƣng không có tấm nào tƣơng  đồng. Tôi  nói với ông, vĩnh viễn không thể  có 

tấm nào giống nhau, ông hỏi vì sao? Tôi nói ý niệm không giống nhau. Khi thực 

nghiệm ông đã dùng tâm thƣơng yêu thuần nhất, nhƣng mức độ lòng yêu thƣơng 

đó  không  tƣơng  đồng,  niệm  trƣớc  không  giống  niệm  sau,  nên  nó  không  giống 

nhau, vì sao? Nó chính là tâm của ông đang biến ra. Vốn ông ta không tin, nhƣng 

sau đó đã minh bạch. Trƣớc ông đây sợ tôn giáo, không chịu tiếp xúc với tôn giáo, 

tôi tiếp xúc với ông ta, ông ta vô cùng sợ hãi. Ông sợ điều gì? Ông là khoa học, 

sợ  ngƣời  ta  nói  mình  mê  tín.  Đến  khi  tôi  nói,  ông  làm  điều  này,  trong  đại  thừa 

kinh điển đã nói đến từ lâu, nói còn thấu triệt hơn những gì ông nghiên cứu đƣợc, 

khiến không ngơ ngác. Tôi nói ông thực nghiệm thì nên lấy kinh điển tôn giáo để 

thực nghiệm, ông ta mới thật sự đem tất cả kinh điển tôn giáo để thực nghiệm, đồ 

án đều rất đẹp, ông ta mới tin. 

Nhƣ vậy chúng ta mới thật sự thể hội đƣợc, mới phát hiện đƣợc, khoa học nói 

là vật lý, Phật pháp nói là tâm lý. Tâm lý là cơ sở của vật lý, đƣơng nhiên vật lý 

không giải quyết đƣợc vấn đề, tâm lý có thể giải quyết. Giải quyết bằng tâm lý là 

viên mãn, giải quyết bằng vật lý là có giới hạn, mà còn có hậu di chứng. Tâm lý 

giải quyết không có hậu di chứng,  nó là viên  mãn. Nên tôi  mới khẳng  định các 

bậc cổ đức nói, đây chính là pháp trị và đạo đức luân lý. Cổ nhân coi trọng pháp 

trị, họ nói: “Pháp trị chi bổn dã”, đây chính là căn bản trị quốc bình thiên hạ. Nhƣ 

hiến pháp của quốc gia, là căn bản trị nƣớc. 

“Nhân giả, bổn chi nguyên dã”. Nhân  ở đây là gì? Nhân chính là nhân tâm, 

nhân  tâm  là  căn  nguyên  của  pháp,  nếu  con  ngƣời  không  tốt  thì  dù  pháp  có  tốt 

cũng vô dụng, con ngƣời vẫn làm việc xấu nhƣ thƣờng. Con ngƣời nếu là ngƣời 

tốt,  dù  pháp  có  xấu,  thậm  chí  là  không  có  pháp,  họ  đều  làm  việc  tốt,  đây  là  lý 

niệm  quan  trọng  nhất  để  Trung  quốc  trị  quốc  bình  thiên  hạ  mấy  ngàn  năm,  đó 

chính là gì? Thánh hiền quân tử. Nên thời cổ đại là chính trị của thánh hiền quân 

740  Tập 396 



tử, ngƣời xƣa nói năm tầng thứ: Đạo đức nhân nghĩa lễ. Đạo_Thánh nhân, vì sao? 

Thuần  tịnh  thuần  thiện,  không  có  chính  mình,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  nghĩ 

cho chúng sanh thiên hạ. Thánh nhân! Họ không nghĩ cho chính mình, cuộc sống 

của chính mình rất thanh bần, giống ngƣời bình dân vậy. 

Ngôi nhà Chu Văn Vƣơng  ở chẳng khác gì nhà của bách tánh  cả, không tốt 

hơn họ chút nào. Ăn uống cũng nhƣ bách tánh, đây là thánh nhân, xƣa nay chƣa 

từng vì mình, hình nhƣ dễ chịu hơn một chút nếu không làm nhƣ vậy. Thật giống 

nhƣ chủ tịch Mao nói: Toàn tâm toàn ý phục vụ cho nhân dân mà quên đi chính 

mình. Thánh nhân, thật sự đã làm đƣợc. Đây là thuộc thời nào? Tam Hoàng, Tam 

Hoàng  đã  làm  đƣợc.  Đến  Ngũ  đế  thấp  hơn  một  bậc,  nhân  tâm  dần  băng  hoại, 

không  thuần  hậu  bộc  trực  nhƣ  thời  thƣợng  cổ.  Thời  ngũ  đế  là  dùng  đức,  đạo 

không còn, đạo hoàn toàn là tự nhiên, thuần tịnh tự nhiên, thật sự là vô vi nhi trị. 

Còn  đức  thì  sao?  Đức  chính  là  hữu  vi,  chính  là  có  lý  niệm  trị  quốc.  Không 

phải  hoàn  toàn  tùy  thuận  tự  nhiên,  có  lý  niệm,  có  phƣơng  pháp,  dần  dần  hình 

thành nên chế độ, đây là thời đại ngũ đế. Vào thời đại Tam hoàng, tam hoàng là 

Hạ Thƣơng Châu lại hạ xuống một bậc, xuống thấp một bậc là gì? Nhân. Đạo đức 

nhân, nhân là gì? Có chính  mình nhất định nghĩ đến ngƣời khác, nhân là ngƣời 

khác,  những  gì  mình  không  thích  thì  đừng  cho  ngƣời  khác,  họ  có  thể  làm  tấm 

gƣơng  tốt  nhất  cho  xã  hội  đại  chúng.  Nên  biết  rằng,  lúc  đó  Trung  quốc  chƣa 

thống nhất_Vào thời Hạ Thƣơng Chu trung quốc chƣa thống nhất, toàn là bộ lạc. 

Chƣ hầu đều là vua của tiểu quốc, trên mặt chính trị chƣa thống nhất. 

Tuy chƣa thống nhất, tất cả chƣ hầu của các nƣớc nhỏ, đều nghe mệnh lệnh từ 

Chu Văn Vƣơng, đều chịu sự hƣớng dẫn của ông, đều nghe lời ông, mọi ngƣời 

xƣng ông là Thiên tử. Không nhƣ các hoàng đế sau này, hoàng đề sau này có thực 

quyền, lúc đó ông không có thực quyền, mỗi ngƣời đều là nƣớc độc lập. Giống 

nhƣ Liên Hiệp Quốc hiện nay vậy, mọi ngƣời công nhận vì quý vị làm tốt nhất. 

Quý vị là ngƣời làm chính trị giỏi nhất, chúng tôi đều học tập theo quý vị, chính 

là ý này. Nên lấy thiên hạ làm của chung, Hạ Thƣơng Chu đều nhƣ vậy. 

Đến  cuối  đời  nhà  Chu,  chƣ  hầu  không  nghe  lời,  mỗi  ngƣời  tự  độc  lập,  mỗi 

ngƣời dần dần trở thành lớn mạnh. Trở thành ngũ bá thất hùng, biến thành Xuân 

thu chiến quốc. Xuân thu chiến quốc là thời loạn, khoảng hơn 400 năm, cục diện 

rất  hổn  loạn.  Vì  sao  có  cục  diện  hổn  loạn  này?  Con  cháu  đời  sau  của  nhà  Chu 

không làm tốt, không đủ đức hạnh không thể cảm hóa những ngƣời này. Điều này 

trƣớc đây ông Phƣơng Đông Mỹ nói với tôi. 

Tập 396  741 



Ông nói pháp của toàn thế giới, cổ kim trong ngoài, chính là đại pháp trị quốc 

thì  nhà  Châu  đứng  đầu,  không  ai  có  thể  vƣợt  qua  nhà  Chu.  Pháp  của  nhà  Chu 

chính là Chu Lễ_Chu lễ trong Tam Lễ. Chu Lễ chính là trị nƣớc, giống nhƣ hiến 

pháp  hiện  nay  vậy,  do  Chu  Công  trƣớc  tác_Thánh  nhân.  Lúc  tôi  theo  thầy 

Phƣơng học tập còn rất trẻ_26 tuổi, thầy nói với tôi: Nếu con cháu đời sau của 

nhà  Chu,  đều  tuân  thủ  phụng  hành  nghiêm  khắc,  thì  hôm  nay  vẫn  là  nhà  Chu. 

Thầy dạy tôi đọc kỷ sách này, tôi không nghe lời, trƣớc sau cũng chƣa làm điều 

này. Vì sau khi theo thầy, tôi đã chuyên tâm vào học Phật, tôi cảm thấy Phật giáo 

quá  hay,  thế  nên  chƣa  xem  Chu  Lễ.  Trong  Tam  Lễ  tôi  chỉ  đọc  qua  Lễ  Ký,  còn 

Chu Lễ và Nghi Lễ đều chƣa đọc đến. 

Phật pháp hay, nên toàn tâm toàn ý tập trung vào đó. Nền mống học Phật của 

tôi là Chƣơng Gia đại sƣ đặt, theo ông ba năm đã đặt đƣợc một nền mống. Sau đó 

theo  thầy  Lý  10  năm,  thời  gian  không  dài  nhƣ  vậy  không  đƣợc.  Hiện  nay  học 

viện này chỉ ba bốn năm, nhƣ vậy làm sao đƣợc! Giáo dục của thánh hiền ít nhất 

phải 10 năm, 10 năn còn phải thật siêng năng. Sợ nhất chính là có tâm riêng tƣ, 

có dục vọng. Có tâm  riêng tƣ, có dục vọng sẽ phá hoại quý vị hoàn toàn, điểm 

này  vô  cùng  khó.  Nên  từ  nhỏ  cuộc  sống  khổ  sẽ  tốt  hơn,  vì  sao?  Sống  nhƣ  vậy 

thành quen. Cuộc sống thanh bần một chút rất bình thƣờng, có thêm một chút liền 

thấy đầy đủ. Dục vọng càng ít, công phu càng đắc lực, danh văn lợi dƣỡng là giả 

không phải thật. Thật sự an vui là tâm đạo, tâm bồ đề, an vui! Mỗi ngày quý vị 

sống hoan hỷ, vui vẽ, vô tƣ vô lự hoàn toàn không có áp lực. Cuộc đời nhƣ vậy 

mới thật sự gọi là hạnh phúc mỹ mãn, không phải có tiền, không phải có địa vị. 

Có tiền có địa vị tôi thấy rất nhiều, họ rất khổ. 

Lúc  Lục  Khắc  Văn  làm  thủ  tƣớng  Úc  Châu,  ông  mời  tôi_trong  bửa  đại  tiệc 

của quốc hội ông mời tôi_Khi gặp  mặt bƣng  một ly  cà phê đậm, ly lớn khoảng 

chừng này, cà phê đậm. Ông nói với tôi, một ngày uống 5 ly, tôi nhìn chăm ông ta. 

Phải có tinh thần, vì xử lý việc quá nhiều. Lúc đó tôi cƣời cƣời nói, xã hội hiện 

nay  rất  nhiều  ngành  nghề,  nhƣng  vất  vã  nhất  theo  tôi  thấy  chính  là  ngành  nghề 

này của quý vị, quá vất vã! Tôi nói, hạnh phúc nhất là làm nghề nhƣ tôi, ông ta 

liền cƣời lớn. Thật vậy, nghề này của tôi hạnh phúc biết bao! 

Thế nên tôi thật sự hy vọng ông ta đừng làm việc chính trị, tổ chức việc dạy 

học.  Thành  lập  một  trƣờng  đại  học  về  truyền  thống  văn  hóa,  rất  hay!  Tôi  luôn 

khuyến khích ông ta, vì sao? Bồi dƣỡng nhân tài thật sự cho quốc gia, cho xã hội, 

có ý nghĩa hơn quý vị làm công việc này. Vì thiên hạ đời sau mà đào tạo anh tài, 

742  Tập 396 



sự nghiệp này lớn biết bao nhiêu! Rất đáng giá, đây là làm thật, không phải làm 

giả. 

“Chân  nhƣ,  thật  tƣớng,  đệ  nhất  nghĩa  không”.  Đệ  nhất  nghĩa  không  tức  là 

trong chân tánh không có hiện tƣợng. Nó không có hiện tƣợng vật chất, không có 

hiện tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự nhiên, nên khoa học không đạt 

đến  đƣợc.  Khoa  học  nhất  định  có  đối  tƣợng,  nhƣng  trong  tự  tánh  ba  loại  hiện 

tƣợng đều không có. Tự tánh ở đâu? Mọi lúc mọi nơi, nhƣng chúng ta không nhìn 

thấy nó. Nó là  thể của tất cả vạn pháp, không có nó, tất cả vạn pháp không thể 

thành lập, giống nhƣ màn hình ti vi vậy. Trên màn hình không có gì cả, nhƣng nó 

có thể hiện tất cả tƣớng, khi hiện tƣớng quý vị liền quên mất màn hình, bị tƣớng 

đó làm mê hoặc, không biết đƣợc chân nhƣ của điều này. Thật ra nếu quý vị thật 

sự giác ngộ sẽ thấu triệt đƣợc, tƣớng và tánh xƣa nay chƣa từng rời nhau. Tự tánh 

ở đâu? Tự tánh ở trong tƣớng, rời tự tánh thì không có tƣớng. Nên hiện tại chúng 

ta  chỉ  nhìn  thấy  tƣớng,  mà  quên  mất  tánh.  Trong  tánh  không  phải  hiện  tƣợng, 

nhƣng  có  thể  sanh  hiện  tƣợng.  Ba  loạn  hiện  tƣợng  đều  là  tự  tánh  biến  hiện  ra, 

biến  hiện  có  thứ  lớp,  nhƣng  tốc  độ  quá  nhanh.  Thứ  lớp  thứ  nhất  khẳng  định  là 

hiện tƣợng tự nhiên, thứ hai là hiện tƣợng tâm lý, thứ ba là hiện tƣợng vật chất, 

quá nhanh. 

Quý vị thử nghĩ xem, một giây có 1600 triệu ý niệm, đó là  một niệm. Cũng 

chính là một trên 1600 triệu phần của một giây. Trong này còn có ba giai đoạn: 

Hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tâm lý, hiện tƣợng vật chất, còn có ba giai đoạn 

này,  quý  vị  làm  sao  có  thể  phát  hiện  đƣợc?  Năng  lực  bát  địa  Bồ  Tát  nhìn  thấy 

đƣợc, trong tốc độ nhanh chóng này, họ có thể nhìn thấy thứ tự trƣớc sau. Điều 

này khoa học chƣa giải thích đƣợc, hiện nay chỉ nhìn thấy hiện tƣợng vật chất và 

hiện tƣợng tinh thần. Nhƣng không biết hiện tƣợng tinh thần từ đâu đến, từ trong 

không sinh có. Các nhà khoa học nói cũng không tệ, từ trong không mà sinh có. 

Thật  ra  trên  hiện  tƣợng  tâm  lý  chính  là  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  đó  chính  là 

nghiệp  tƣớng,  nghiệp  tƣớng  của  A  lại  da,  tức  là  cái  dao  động đầu  tiên.  Cái  dao 

động thứ hai không có nhân, nên gọi là vô thỉ, vô minh gọi là vô thỉ vô minh. Hay 

nói cách khác, quý vị không tìm đƣợc cái bắt đầu của nó, quý vị vừa nói thì nó đã 

mất đi. Tốc độ của nó quá nhanh, nó đã mất đi_Niệm này mất đi thì niệm sau lại 

khởi lên, giống nhƣ chúng ta xem phim băng nhựa vậy. Vừa mở ống kính ra, hình 

ảnh chiếu đến màn hình rồi lập tức đống lại, nhƣ vậy tấm thứ hai hiện tiền nhƣng 

tấm thứ nhất không còn nữa. Điện ảnh một giây chỉ có 24 tấm, hiện nay nói với 

chúng ta hiện tƣợng của toàn bộ vũ trụ, một giây có 1600 triệu, chúng ta không 

Tập 396  743 



sao tƣởng tƣợng đƣợc, nên trong kinh Phật nói là không thể nghĩ bàn. Đây là nói 

đệ nhất nghĩa không. 

“Tự tánh thanh tịnh, thể vô uế nhiễm”. Tự tánh đích thực thanh tịnh, không có 

ô nhiễm, vì sao không có ô nhiễm? Tất cả mọi hiện tƣợng là giả không phải thật. 

Thanh tịnh không phải thật, nhiễm ô cũng không phải thật, vì thể không có nhiễm 

ô, nhiễm tịnh đều không có. Không có nhiễm tịnh, không có thiện ác, không có 

phân biệt, không có chấp trƣớc, không có khởi tâm, không có động niệm, đây là 

thật. Mà quan hệ của toàn bộ vũ trụ và chính mình_Quan hệ này ngƣời xƣa gọi là 

luân lý, luân lý là quan hệ. Quan hệ quá mật thiết_nhất thể. Phụ tử hữu thân, phụ 

tử vẫn là hai thể. Luân lý của Phật pháp là biến pháp giới hƣ không giới với chính 

mình là nhất thể, nên tình yêu của họ, từ bi của họ không có điều kiện. “Vô duyên 

đại từ”, vô duyên là không có điều kiện. “Đồng thể đại bi”, vì sao có tâm lân mẫn? 

Vì sao chúng sanh khổ thì toàn tâm toàn lực đi giúp họ? Đồng thể. 

Chúng  ta  đọc  sách  này  giới  thiệu  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ chính là Đức Phật Thích ca giới thiệu thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Xã hội của tây phƣơng Cực Lạc rất ôn hòa, trong đó hoàn toàn không có xung đột, 

rất hài hòa, rất từ bi và rất thƣơng yêu nhau. Điều này đích thực không tìm thấy ở 

trong các cõi nƣớc của chƣ Phật mƣời phƣơng. Thế giới này giống nhƣ thế giới 

hiện tiền của chúng ta vậy, nếu quý vị nói thật thì nó là thật, quý vị nói thế giới 

này là hƣ vọng thì nó chính là hƣ vọng. Nhất chân tất cả đều chân, một cái vọng 

tất cả đều vọng. Trong phật pháp đại thừa không có tƣơng đối, giác ngộ là  một 

điều, mê rồi mới có đối lập trùng trùng. Đối lập sinh ra từ trong mê vọng. 

Cách nói này với Vô trụ sanh tâm mà Lục tổ của Thiền tông nghe đƣợc. Khi 

hoát nhiên đại ngộ ngài nói: nào ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, cùng một ý nghĩa. 

Lục  tổ  là  đại  sƣ  Huệ  Năng,  ở  vùng  đất  HongKong  này  rất  quen  thuộc,  ngài  là 

ngƣời Tân Hƣng Quảng Đông, cách đây không xa. Ngài ở trong phòng phƣơng 

trƣợng, nghe Ngũ Tổ giảng Kinh Kim Cang, nói đến “ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ 

tâm”, ngài liền hoát nhiên đại ngộ. Đáp lại thầy ngài nói: “Hà kỳ tự tánh bổn tự 

thanh tịnh”. Thật không ngờ rằng, không ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh. Tự tánh 

là gì? Chân tâm. Tự tánh là cái tôi thật sự, đã tìm đƣợc cái tôi. 

Ở sau lại nói thêm bốn câu, Ngũ Tổ vừa nghe thì nói dừng, không nên nói nữa. 

Thật  đã  kiến  tánh,  thật  đã  thành  Phật.  Ngƣời  phàm  phu  này  đã  thành  Phật,  nên 

truyền y bát cho ngài, tự mình tiễn ra cửa lúc nữa đêm. Đây là gì? Đây là cổ nhân 

nói  đồng  hàng  ghen  ghét  nhau.  Truyền  y  bát  cho  ngài  Huệ  Năng,  mọi  ngƣời 

không phục. Quý vị nói Thần Tú đi theo Ngũ Tổ bao nhiêu năm? Là đại dệ tử, đại 

744  Tập 396 



sƣ huynh trong hội của Ngũ Tổ. Ngƣời thông thƣờng cho rằng, Ngũ Tổ truyền 

pháp nhất định truyền cho ngài, không ngờ lại truyền cho ngƣời mới vào nhƣ ngài 

Huệ  Năng,  mọi  ngƣời  không  phục,  nên  phải  nhanh  chóng  đi  trốn.  Ngài  đã  trốn 

suốt 15 năm, mọi ngƣời dần quên sự việc này mới xuất hiện. 

“Hựu lý xuất thiên trung, bất giả tu thành”. Giả là mƣợn, không cần mƣợn tu 

mới chứng quả, không cần thiết, vì sao? Trong tự tánh vốn có, giác tánh là vốn có. 

Ngài Huệ Năng không tu, đột nhiên khai ngộ. Không nhƣ ngƣời khác, tham thiền 

không  biết  bao  nhiêu  năm,  còn  ngài  chƣa  vào  thiền  đƣờng  ngày  nào.  Ngƣời  ta 

đến giảng đƣờng nghe pháp bao nhiêu năm, còn ngài chƣa từng đi qua. Ngài chƣa 

đến giảng đƣờng ngày nào, cũng không biết chữ. Thế  nên ngài Huệ  Năng đích 

thực là lý xuất thiên chân, bất giả tu thành, tức nào ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ, đây 

là lời của ngài Huệ Năng nói. Vì vốn tự cụ túc, nên không cần tu, ngài đã kiến 

tánh nên đạt đƣợc tất cả. Quý vị không kiến tánh, hoàn toàn không đạt đƣợc gì cả. 

Nói đến đây quý vị sẽ hiểu phƣơng pháp dạy học thời xƣa. Căn cứ lí niệm này, 

lý niệm này thâm căn đế cố ở Trung quốc, những gì ngƣời xƣa hy cầu là gì? Khai 

ngộ, không phải cầu gì khác. Ngộ từ đâu đến? Ngộ đến từ định. Tâm trôi nỗi nhất 

định không thể khai ngộ, tâm phải định. Nên ngƣời xƣa giáo dục, từ nhỏ đã huấn 

luyện quý vị vững chắc, huấn luyện định. Bọn trẻ rất có quy cũ, nhƣ một ngƣời 

lớn trẻ con vậy. Điều này ngƣời hiện nay nhìn không quen, trẻ con phải hoạt bát, 

phải ngây thơ. Nhƣ vậy là xong, từ nhỏ quý vị đã tập hƣ chúng, chúng là chất liệu 

tốt, từ nhỏ phải có mô phỏng, có quy cũ để chúng làm theo, chúng phải dữ quy cũ. 

Đệ Tử Quy là nền mống cơ bản nhất, phải cùng nhau tuân thủ, nhà nhà đều không 

thể rời nó. 

Từ nhỏ ngƣời lớn cần phải dạy chúng, ngƣời lớn ở trƣớc mặt chúng phải giữ 

quy cũ. Có quy cũ, chúng thấy từ nhỏ sẽ trở thành thói quen, cho rằng đây là điều 

thiên kinh địa nghĩa, suốt đời chúng cũng không ra khỏi ranh giới đó. Nhƣ vậy 

tâm sẽ định, tâm định mới khai trí tuệ. Nên huấn luyện cho bọn trẻ đƣợc tâm định, 

huấn luyện chúng đƣợc định, dùng phƣơng pháp nào? Học thuộc lòng, học thuộc 

lòng  chúng  không  suy  nghĩ  lung  tung,  không  thuộc  lòng  chúng  lại  suy  nghĩ 

chuyện này chuyện kia. Vậy nên mỗi ngày dạy chúng đọc sách, không cần giảng 

ý nghĩa, chỉ cần khiến chúng định tâm. Trong sinh hoạt xử sự đối nhân tiếp vật có 

quy cũ, nhất định phải biết quy  cũ,  có ƣu điểm gì? Ngƣời lớn đều giữ  quy cũ, 

ngƣời lớn làm gƣơng cho chúng noi theo. 

Thế nên Đệ Tử Quy không phải chỉ để bọn trẻ học, mà suốt đời đều không thể 

rời, từ nhỏ đến già. Đó là cuộc sống, cuộc sống quy phạm, là quy phạm xử sự đối 

Tập 396  745 



nhân tiếp vật, không thể một ngày không có quy cũ. Một ngày không có quy cũ 

sẽ  loạn,  nhà  sẽ  loạn.  Nhà  loạn  xã  hội  sẽ  loạn,  nhƣ  vậy  tai  họa  sẽ  đến,  nên  nhất 

định phải giữ quy cũ. Ngày ngày để quý vị thuộc lòng, không cần giảng giải, tâm 

quý vị sẽ định. Giảng giải quý vị liền nghĩ đông nghĩ tây, đặc biệt là trẻ con chƣa 

thành thục, tƣ tƣởng đó dễ bị thiên lệch. Nên chỉ để quý vị đọc, mà không giảng 

giải cho quý vị. 

Khi nào giảng cho quý vị? 13 tuổi vào thái học, 13 tuổi đến 15 tuổi. Trể nhất 

là 15 tuổi, sớm nhất 13 tuổi. Trong đó không có trung học, mà vào thái học. Vào 

học ở thái học có thầy giáo giảng giải và thảo luận với quý vị, quý vị có thể đƣa 

ra câu hỏi để thầy giáo giải đáp. Trong thái học không có sách, vì sao? Đều học 

thuộc lòng. Thầy giáo cũng thuộc lòng, học sinh cũng học thuộc. Nói với quý vị 

hàng thứ mấy trang thứ mấy của Luận Ngữ, quý vị đều biết rõ, vì đã thuộc làu. Vì 

vậy thầy giáo và học sinh đều thuộc. 

Điển tịch quan trọng phải thuộc hết trong vòng sáu bảy tuổi đến 12 tuổi, trẻ 

em ký ức tốt. Khi lớn trích dẫn kinh điển không cần tra sách, đâu nhƣ hiện nay tra 

sách thật cực khổ, còn họ đều thuộc và nhớ hết. Thế nên đọc sách rất hạnh phúc, 

đến thái học rất hạnh phúc. Mỗi ngày thật sự phụng sự sƣ trƣởng, tôn trọng thầy 

giáo nhƣ cha mẹ vậy, siêng năng học tập chính là báo ân thầy. Thầy giáo dạy học 

thông thƣờng đều là du sơn ngoạn thủy, nói đến điển cố trong sách, giảng đến chổ 

nào liền đến đó xem, để quý vị thấy đƣợc tình trạng thực tế. Đem theo cơm rƣợu, 

học sinh lo phục dịch, đem theo một nhóm học sinh du sơn ngoạn thủy. Đi chơi 

về thì bài học này cũng dạy xong, nên đi học hạnh phúc biết bao! Có đâu nhƣ bây 

giờ đi học quả thật rất khổ! 

Chúng  ta  thấy  hiện  nay  các  em  đi  học  rất  vất  vã,  có  còn  giám  đầu  thai  làm 

ngƣời chăng? Không giám, quá khổ! Đi học là một chuyện vui, từ nhỏ đọc sách là 

niềm hạnh phúc. Hạnh phúc suốt cả đời, có đâu đi học sao lại khổ nhƣ vậy, nhƣ 

vậy ai làm điều này? Nên đi học là hạnh phúc của cuộc đời, dạy học là hạnh phúc 

của nhân sinh. Nếu không hạnh phúc thì Đức Phật Thích Ca đã không làm điều 

này. Ngài rất thông minh, không phải dại. 

Khổng tử chu du các nƣớc trở về,  mới thƣởng thức đƣợc niềm vui này, học 

mà đƣợc hành thì không có niềm vui nào bằng. Nếu thƣởng thức đƣợc từ sớm thì 

ông  hà  tất  phải  chu  du  liệt  quốc  để  cầu  chức  quan?  Không  cần  thiết.  Ông  nhất 

định nghĩ đến phải học theo Đức Thế Tôn, thế nên thật sự cầu học vấn, cầu trí tuệ, 

không phải cầu gì khác. Trong Phật pháp cầu trí tuệ, trong Nho giáo nói cầu học 

vấn,  là  một  chuyện  vui!  Vô  cùng  hạnh  phúc  an  vui,  hoàn  toàn  không  liên  quan 

746  Tập 396 



đến danh lợi. Đây không phải là địa vị, không phải tài phú, không liên quan đến 

những điều này, chỉ để nâng cao cảnh giới chính mình. 

Thông thƣờng trong tôn giáo nói luân hồi, đời sau của họ là thiên đƣờng, thù 

thắng  hơn  so  với  nhân  gian,  vì  sao?  Đạo  đức  của  họ  đƣợc  nâng  cao,  tự  nhiên 

chiêu cảm đƣợc cảnh giới này. Ngƣời hiếu học nhất định ở cùng ngƣời hiếu học, 

ngƣời có đạo đức nhất định ở cùng ngƣời có đạo đức, đây chính là vật tụ tập theo 

loại,  ngƣời  nhân  gian  cũng  nhƣ  vậy.  Thích  nhảy  thì  gần  với  ngƣời  thích  nhảy, 

thích chơi bời thì gần ngƣời thích chơi bời, thích đọc sách nhất định ở cùng ngƣời 

đọc sách. Chí không đồng thì đạo không hợp, họ sẽ không tụ tập với nhau. Thích 

đạo đức, trời nói đạo đức, đạo đức của trời cao hơn ngƣời, nhất định họ đến đây. 

Thích tham sân si mạn chính là tam ác đạo, họ nhất định đi đến đây. Không phải 

Diêm  Vƣơng  tìm  họ,  không  phải,  là  họ  nhƣ  thế  nào?  Ý  niệm  của  họ  đi  đến 

phƣơng hƣớng đó, họ tự nhiên đi, nhƣ vậy mới hợp tình hợp lý. 

“Nhân bổn tự cụ túc, cố bất giả tu thành”. Câu nói này vô cùng quan trọng, họ 

đầy đủ điều gì? Mọi thứ đều đầy đủ, không thiếu thứ gì. Đầy đủ trí tuệ, đầy đủ 

năng lực, đầy đủ thần thông, đầy đủ tƣớng hảo. Ngƣời xƣa nói phú quý_Ngƣời 

xƣa nói tƣớng hảo chính là phú quý, tất cả đều đầy đủ, không có thứ nào không 

đầy đủ, nên họ không cần tu. Nhƣng ngƣời không có kiến tánh, tự tánh tuy đầy đủ, 

nhƣng quý vị không dùng đƣợc nó, quý vị cần phải tu. 

Phật đối với chúng sanh trong lục đạo, ngƣời chƣa kiến tánh, dạy quý vị điều 

gì? Dạy quý vị tu phƣớc, dạy quý vị tu huệ, đây chính là dạy quý vị bố thí. Quý vị 

muốn phát tài thì có thể phát chăng? Có thể. Phát nhƣ thế nào? Bố thí tài đƣợc tài 

phú, pháp bố thí đƣợc thông  minh trí tuệ, bố thí vô úy đƣợc  mạnh khỏe  trƣờng 

thọ.  Nếu  quý  vị  muốn  có  ba  thứ  này,  ba  thứ  này  không  ai  không  muốn.  Muốn 

phát  tài,  muốn  thông  minh  trí  tuệ,  muốn  mạnh  khỏe  trƣờng  thọ.  Ngƣời  Cơ  Đốc 

Giáo cũng muốn, tôi ở Mỹ nhiều năm, tôi đem ba điều này hỏi giáo đồ Cơ Đốc, 

muốn. Tôi nói muốn, có thể đạt đƣợc, làm sao đạt đƣợc? Là Đức Phật nói, ngài 

nói Phật giáo? Đúng vậy, không sai. Phật giáo  là giáo  dục, không xung đột với 

tôn giáo của quý vị. Giáo của quý vị là tôn giáo, thƣợng đế là cha quý vị, quý vị 

là con cái của thƣợng đế, đúng chăng? Đúng. 

Đức  Thế  Tôn  là  thầy  của  quý  vị,  quý  vị  là  học  sinh  của  ngài,  có  xung  đột 

chăng? Không xung đột. Quý vị ở nhà có cha mẹ, đến trƣờng có thầy giáo. Quý 

vị có thể đến chổ Đức Thế Tôn để học phát tài, học thông minh trí tuệ, học mạnh 

khỏe trƣờng thọ, có gì vui hơn nữa mà không làm? Nên tôi đã dạy họ, ngày chủ 

nhật quý vị đi lễ nhà thờ, ngày thứ sáu đi chùa, vậy là họ đều đến! Hoan hỷ, hạnh 

Tập 396  747 



phúc, không hề có sự xung đột. Quý vị xem, ở nhà quý vị có cha mẹ, ở trƣờng có 

thầy cô giáo. Tôi nói quý vị đến chổ Đức Thế Tôn, đây là học trí tuệ, học mạnh 

khỏe trƣờng thọ, học phát tài, thƣợng đế của quý vị cũng rất vui. Quý vị thử nghĩ 

xem, ngƣời làm cha mẹ sẽ nghĩ, đứa con này của tôi đã có thầy giáo tốt dạy, cha 

mẹ có vui chăng? Thƣợng đế vui lòng, không phản đối quý vị. Thế nên thứ sáu 

cửa chùa chúng tôi đặc biệt mở cửa, để ngƣời bất đồng tôn giáo đến học tập. 

Chúng ta tiếp xúc hòa đồng tốt đẹp với tôn giáo khác, “Phật thị môn trung có 

cầu tất ứng”, nếu làm theo nhƣ vậy, nhất định có hiệu quả. Thật sự đã phát tài, đã 

làm đƣợc nên ngày càng hoan hỷ, nhƣng không nên phản bội tôn giáo của mình, 

vì sao? Phản bội tôn giáo của mình là đại bất hiếu, Phật không thu nhận quý vị, 

Phật  không  nhận  ngƣời  phản  bội.  Trong  kinh  Phật  có  rất  nhiều  ngƣời  bất  đồng 

tôn giáo đến học theo Đức Phật, nhƣng Phật tuyệt đối không dạy họ cải đạo, đó là 

việc không đạo đức. 

Chúng  ta  giao  tiếp  với  rất  nhiều  tôn  giáo,  họ  sợ  nhất,  lo  lắng  nhất  chính  là 

chúng ta lôi kéo tín đồ của họ, họ sợ điều này nhất. Sau này lui tới với tôi, không 

lôi kéo tín đồ. Phải khuyến khích họ, khuyến khích họ càng phải tín ngƣỡng tôn 

giáo của họ, nhƣ vậy mỗi tôn giáo đề hoan hỷ. Quý vị phải trung thành với cha 

mẹ mình, phải trung thành với thƣợng đế của quý vị. Quý vị phải làm con ngoan 

của thƣợng đế, đừng để thƣợng đế mất mặt. Mƣời mấy năm lại đây chúng tôi giao 

tiếp với rất nhiều  tôn giáo, quý vị xem  tiếp xúc  rất hòa hợp, đối đãi bình đẳng. 

Thật sự hổ trợ hợp tác, họ có rất nhiều hoạt động đến tìm tôi. Tổ chức đoàn thể 

này đến nƣớc ngoài du lịch mời tôi làm cố vấn, tôi cùng đi chơi với họ. Tôn giáo 

có thể đoàn kết. 

“Ngũ Tổ văn chi, tiện thọ y bát, lập vi đệ lục đại tổ”. Lấy ngài Huệ Năng làm 

ví dụ, tất cả tự tánh vốn tự đầy đủ. Điều này phải minh tâm kiến tánh mới đƣợc, 

mới  đầy  đủ.  Chƣa  kiến  tánh  thì  phải  nhờ  vào  tu  đức.  Chúng  ta  muốn  đạt  đƣợc 

điều gì, nếu quý vị tu học nhƣ lý nhƣ pháp. Phật môn đệ tử có cầu tất ứng, đây là 

thật không phải giả, nhƣng phải nhƣ lý nhƣ pháp, phải hiểu đạo lý, hiểu phƣơng 

pháp, nhƣ vậy nhất định đạt đƣợc. Không nhƣ lý không nhƣ pháp, nếu đạt đƣợc 

thì đó là số mạng quý vị có, không đạt đƣợc là số mạng quý vị không có. Khi đạt 

đƣợc quý vị có sai lầm, vì quý vị dùng phƣơng pháp là sai lầm. Đây chính là mặc 

dù đạt đƣợc, nhƣng không viên mãn. 

Ví dụ nhƣ dùng cách không chính đáng để đạt đƣợc tài phú, số mạng quý vị 

có 100 ức_Trong số mạng có 100 ức tài phú_Nhƣng dùng thủ đoạn không chính 

đáng, quý vị chỉ đạt đƣợc 50 ức. Tự cho rằng quá tuyệt, nhƣng thật ra quý vị đã 

748  Tập 396 



mất  đi  một  nữa_bị  thiệt  một  nữa,  vì  tâm  hành  quý  vị  bất  thiện  khiến  nó  bị  tổn 

giảm, nhƣng quý vị không biết. Nếu dùng thủ đoạn chính đáng, sẽ đạt đƣợc rất 

viên mãn. Giả dụ nhƣ đạt đƣợc mà còn chịu bố thí, còn có thể giúp những ngƣời 

nghèo khổ khi cần, những gì ta đạt đƣợc sẽ tăng thêm. Trong số mạng có 100 ức, 

có thể trở thành 200 ức, có thể biến thành 300 ức, đây là gì? Càng thí càng nhiều. 

Trong số mạng có, là từ đâu đến? Trong quá khứ biết bố thí, quý vị chƣa dùng 

hết nên còn dƣ lại, đó là số mạng quý vị có. Số mạng không có có thể tu, số mạng 

có tiếp tục tu nữa, nhƣ vậy thì rất lớn, phƣớc báo rất lớn, càng thí càng nhiều. Bố 

thí pháp càng thí càng tăng trƣởng thông minh trí tuệ. Bố thí vô úy thọ mạng lâu 

dài, trƣờng hợp thọ mạng kéo dài rất nhiều. 

Liễu Phàm Tứ Thuận là tấm gƣơng tốt nhất, Vân Cốc thiền sƣ dạy cho ông ta. 

Ông ta vốn là vị tú tài nghèo, phƣớc báo không lớn, không có công danh, ông ta 

chỉ  có  một  thân  phận  tú  tài,  cử  nhân,  tiến  sĩ  đều  không  có,  thọ  mạng  chỉ  có  53 

tuổi. Gặp đƣợc thiền sƣ Vân Cốc, ông ngồi trong thiền đƣờng với thiền sƣ Vân 

Cốc  tại  chùa  Thê  Hà  Nam  Kinh  ba  ngày  ba  đêm.  Thiền  sƣ  Vân  Cốc  rất  khâm 

phục ông ta, ba ngày ba đêm không có một vọng niệm nào. Thiền sƣ Vân Cốc nói 

với ông, công phu của ông không tệ, ba ngày ba đêm không có chút vọng niệm, 

ngƣời bình thƣờng không làm đƣợc. Ông nói mạng tôi đƣợc ông Khổng coi rồi, 

trong 20 năm, mỗi năm đều coi đối chiếu, đều không sai. Ông ta nói tôi không 

nghĩ đến bất cứ điều gì, vì sao? Nghĩ đến cũng vô dụng. 

Mỗi năm ông toán số đều nói nhƣ vậy, không thay đổi chút nào, mỗi năm thu 

nhập đƣợc bao nhiều đều rõ ràng. Vì ông là ngƣời đọc sách, mỗi năm tham gia thi 

cử, có thể thi đậu chăng, thi đứng thứ mấy hoàn toàn phù hợp, 20 năm không có 

năm nào sai lầm, tôi còn nghĩ đến điều gì nữa? Thiền sƣ Vân Cốc nghe xong liền 

bật  cƣời  lớn.  Tôi  tƣởng  rằng  ông  là  thánh  nhân,  thì  ra  ông  vẫn  là  một  kẻ  phàm 

phu. Ông ta rất kinh ngạc, sao nói tôi là phàm phu? Suốt 20 năm ông bị vận mệnh 

định sẵn, một chút cũng không thay đổi, ông là tiêu chuẩn của kẻ phàm phu. Vì 

sao? Con ngƣời biết làm thiện nó sẽ gia tăng, sẽ thêm điểm, làm ác nó liền giảm 

bớt. Ông suốt 20 năm không tăng cũng không giảm,  là tiêu chuẩn của kẻ phàm 

phu. Liền dạy ông phƣơng pháp cải tạo vận mệnh, ông vừa nghe liền hoát nhiên 

đại ngộ, quyết định nên đã cải đổi. 

Đến năm thứ hai tham gia thi không đúng_năm thứ hai tham gia_lần thi này 

thầy  bói  nói  ông  đứng  thứ  ba,  nhƣng  ông  thi  đứng  thứ  nhất_Bắt  đầu  nói  không 

đúng, nên ông thật sự tin tƣởng. Cả gia đình đoạn ác tu thiện, cải đổi chính mình, 

vận mệnh hoàn toàn thay đổi. Số mạng không có con trai, cầu sinh con trai, làm 

Tập 396  749 



3000  việc  thiện  cầu  sanh  con  trai,  liền  sinh  đƣợc  con  trai.  Cầu  công  danh_số 

mạng không có cử nhân liền thi trúng cử nhân, số mạng không có tiến sĩ thi đậu 

tiến sĩ. Số mạng chỉ có 53 tuổi, ông ta sống đến 74 tuổi, thọ mạng kéo dài 21 năm. 

Nên ông ta đem kinh nghiệm cải ác tu thiện, cải tạo vận mệnh của đời mình mình 

viết thành bốn bài văn cho con ông, gọi là Gia Đình Tứ Huấn. Con cháu đời sau 

đều không tệ, hậu đại của ông có liên hệ với tôi, từng viết thƣ cho tôi nhƣng chƣa 

gặp mặt, thật khó đƣợc! 

Tiêu chuẩn của ngƣời cải ác tu thiện, đạt đƣợc quả báo tốt, tấm gƣơng tốt tại 

sao  không  học?  Vì  sao  phải  dùng  thủ  đoạn  không  chính  đáng  để  đạt  đƣợc?  Sai 

lầm. Đây là dùng phƣơng pháp chánh đáng để đạt đƣợc, nên con ngƣời không thể 

không hiểu đạo lý. 

Tiếp theo chúng ta xem bên dƣới: “Tịnh vân”, tịnh vân tức là Ngũ Tổ nói với 

ngài Huệ Năng. “Bất thức bổn tâm, học pháp vô ích”. Quý vị không nhận ra chân 

tâm  của  mình,  học  pháp  cũng  không  lợi  ích  gì.  Không  có  lợi  ích  là  không  thể 

minh tâm kiến tánh, không thể chứng đắc quả vị Phật Bồ Tát, không đƣợc lợi ích 

này. Có lợi ích gì? Lợi ích nhỏ, phƣớc báo nhân thiên, không ra khỏi luân hồi lục 

đạo. Quý vị đƣợc phƣớc báo nhân thiên trong luân hồi lục đạo, đƣợc lợi ích nhỏ 

này, đây là cái lợi hƣ vọng không thật. 

Nếu biết bổn tâm của mình, thấy đƣợc bổn tánh của mình, tức gọi là Trƣợng 

Phu, Thiên Nhân Sƣ, Phật. Mấy câu này là Ngũ Tổ ấn chứng cho ngài Huệ Năng, 

ngài đã thành Phật. Ngài vừa giác ngộ liền minh tâm  kiến tánh, đây gọi là Đại 

Trƣợng Phu. Đại Trƣợng Phu là Phật giáo đại thừa tôn xƣng Phật, tôn xƣng đối 

với ngƣời minh tâm kiến tánh_Thiên Nhân Sƣ. Quý vị có năng lực, có trí tuệ giáo 

hóa thiên nhân, chính là thiên thƣợng nhân gian. Quý vị có năng lực này thì chính 

là Phật, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Ngài Huệ Năng vì sao có thành tựu này? 

Đạo lý này bây giờ chúng ta đều thấu triệt, rất minh bạch. Khi ngài nghe kinh, 

nghe đến câu “ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”. Ngay lúc này, trong một sát na, 

ngài  lập  tức  buông  bỏ  tất  cả  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc.  Buông  bỏ  liền 

thành  Phật,  tất  cả  chƣớng  ngại  đều  không  còn,  thông  thƣờng  chúng  ta  gọi  là 

nghiệp chƣớng. 

Nghiệp chƣớng là gì? Là chấp trƣớc, là phân biệt, là vọng tƣởng. Vọng tƣởng 

là khởi tâm động niệm, trong chốc lát ngài có thể hoàn toàn buông bỏ khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Buông bỏ tất cả hồi phục sự thuần tịnh thuần 

thiện, nhƣ vậy là đã thành Phật. Nên cái gọi là Phật pháp_Khi tôi mới học Phật, 

Chƣơng Gia đại sƣ nói, Phật pháp khó hiểu nhƣng dễ hành trì. Muốn hiểu đƣợc 

750  Tập 396 



rất  khó,  100  năm  cũng  chƣa  rõ  ràng,  nhƣng  nếu  thật  sự  hành  trì  thì  rất  dễ,  chỉ 

trong một niệm. Trong kinh nói rất rõ ràng, nếu có thể trong một niệm buông bỏ 

chấp  trƣớc,  biết  đƣợc  các  pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  là  giả,  phàm  những  gì  có 

tƣớng đều là hƣ vọng. Không còn chấp trƣớc, liền chứng đƣợc quả A la hán. Quý 

vị xem, phàm phu thành A la hán, nếu có thể không còn phân biệt, không phân 

biệt đối với pháp thế xuất thế gian, quý vị liền thành Bồ Tát, lấy đƣợc học vị thứ 

hai của Phật pháp. Nếu không khởi tâm không động niệm, quý vị liền thành Phật, 

lấy đƣợc học vị cao nhất. Ngài Huệ Năng đã lấy đƣợc học vị cao nhất. 

Quý vị nên biết, ngài mới 24 tuổi, không biết chữ. Đạo tràng của Ngũ Tổ có 

giảng đƣờng, nhƣng ngài chƣa đến đó lần nào, chƣa nghe bài giảng nào. Có thiền 

đƣờng  nhƣng  ngài  cũng  chƣa  một  lần  đến  đó  ngồi  thiền,  thiền  đƣờng  một  cây 

hƣơng nữa tiếng, cũng chƣa đến gần thiền đƣờng, Ngũ Tổ đem y bát truyền cho 

ngài. Theo Ngũ Tổ mƣời mấy năm nhƣ đại sƣ Thần Tú, nhƣng không truyền y 

bát cho Thần Tú, mà truyền cho Huệ Năng. Bài kệ mà Thần Tú làm là  ứng thí, 

Ngũ tổ muốn thử mọi ngƣời, mỗi ngƣời làm một bài kệ để ngài xem thử. “Thân 

thị bồ đề thọ, tâm nhƣ minh cảnh đài, thời thời cần phất thức, vật sử nhá trần ai” 

(Thân là cây bồ đề, tâm nhƣ đài gƣơng sáng, thƣờng hãy siêng lau chùi, chớ để 

bụi  dơ  bám),  đây  là  bài  kệ  của  Thần  Tú.  Mọi  ngƣời  đều  đang  đọc,  Ngài  Huệ 

Năng cũng nghe đƣợc. Nghe xong ngài nghĩ, bài kệ này chƣa kiến tánh, nên ngài 

cũng làm một bài kệ, nhƣng không biết viết, ngài chỉ biết đọc để ngƣời khác viết. 

Ngài sửa bài kệ của ngài Thần Tú: “Bồ đề bổn vô thọ, minh cảnh diệc phi đài, 

bổn  lai  vô  nhất  vật,  hà  xứ  nhạ  trần  ai”(Bồ  đề  vốn  không  cây,  gƣơng  sáng  cũng 

không đài, xƣa nay không một vật, thì bụi bám vào đâu), đây là bài kệ Lục Tổ 

làm. Ngũ Tổ vừa nhìn thấy bài kệ này, nhanh chóng cầm dép xóa nó, nói với mọi 

ngƣời chƣa kiến tánh, chƣa kiến tánh, không nên ngạc nhiên, chƣa kiến tánh. Tối 

đến triệu kiến ngài Huệ Năng, gọi ngài nữa đêm canh ba đến gặp, nói với ngài: 

Bài kệ của ngƣơi rất hay, thật khó đƣợc, liền giảng Kinh Kim Cang cho ngài nghe. 

Tôi nghĩ không quá hai tiếng đồng hồ, liền đại triệt đại ngộ, nên đem y bát truyền 

cho ngài. Quý vị xem thật là khó hiểu nhƣng dễ hành trì, nói rõ về việc minh tâm 

kiến tánh, quả thật không phải là việc đơn giản, đích thực là khó hiểu nhƣng dễ 

hành. 

Thế nên học thuật phƣơng đông_khi Phật giáo truyền đến Trung quốc, ngƣời 

Trung quốc hoàn toàn tiếp nhận, đây là trí tuệ của ngƣời xƣa. Thang Ân Tỷ tán 

thán, tâm lƣợng cổ nhân Trung quốc lớn, có thể bao dung văn hóa dị tộc, chính là 

chỉ Phật giáo. Mà Phật pháp cũng làm phong phú văn hóa bản địa, đây là Thang 

Tập 396  751 



Ân Tỷ ngƣời Anh nói. Ông ta hiểu đƣợc văn hóa Trung quốc, nên nói: Giải quyết 

vấn  đề  của  thế  kỷ  21,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa, 

Thang Ân Tỷ đã nói nhƣ vậy. 

Trƣớc đây, năm 2005_2006 phỏng vấn ở Luân Đôn_phỏng vấn đại học Ngƣu 

Luật, đại học Kiếm Kiều, đại học Luân Đôn. Diễn giảng cho các bạn khoa Hán 

học  một  tiếng  đồng  hồ,  và  cùng  nhau  giao  lƣu  với  các  giáo  thọ.  Tôi  nói  đây  là 

ngƣời Anh quý vị rất sùng bái, nhƣng lời ông ta nói có tin đƣợc chăng? Các sinh 

viên  đều  nhìn  tôi  cƣời,  các  vị  giáo  thọ  cũng  cƣời  không  nói.  Tôi  đợi  thật  lâu 

không ai trả lời liền hỏi tiếp, chẳng lẽ ông ta nói sai ƣ? Cũng không giám trả lời, 

tôi biết họ hoài nghi lời của Thang Ân Tỷ. Tôi nói, rất nhiều ngƣời hiểu sai đối 

với  lời  nói  của  Thang  Ân  Tỷ,  vì  sao?  Quý vị  đề  cập  đến  truyền  thống  văn  hóa, 

nhất  định  nghĩ  đến  Nho  Thích  Đạo,  vì  quý  vị  đang  học  Nho  Thích  Đạo.  Trong 

các sinh viên, rất nhiều ngƣời dùng kinh điển Phật giáo viết luận văn_Viết luận 

án tiến sĩ. Trong  đó có  một em sinh viên nói, anh ta dùng Kinh Vô Lƣợng Thọ 

làm luận án tiến sĩ. Tôi hỏi, Kinh Vô Lƣợng Thọ bản tiếng trung có 9 bản khác 

nhau, anh dùng bản nào? Anh ta dùng bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, cùng một bản 

nhƣ chúng ta. Quả thật khó đƣợc, anh chọn rất đúng, là ngƣời Úc Châu, nói tiếng 

Bắc Kinh rất giỏi. Có thể xem văn cổ Trung quốc, quý vị không thể không khâm 

phục họ. 

Tôi nói quý vị hiểu sai ở đâu? Vì khi quý vị vừa nói đến Nho, liền nghĩ đến 

Tứ thƣ, Ngũ kinh, Thập tam kinh. Nói đến Phật, quý vị nhất định nghĩ đến Hoa 

Nghiêm, Đại thừa Bát Nhã_quý vị nghĩ đến những bộ kinh lớn này. Nói đến Đạo, 

nhất định nghĩ đến Lão Trang_Lão Tử, Trang Tử. Đây là gì? Tôi nói đây là hoa 

quả, trái cây. Quý vị nghĩ đến những thứ này, thứ này có thể cứu thế giới ƣ? Có 

thể cứu, nhƣng phải bỏ ra rất nhiều thời gian. Khi nào quý vị có thể đến đƣợc địa 

vị này, mới có trí tuệ nhƣ thế? Khó! Tôi nói, tôi hiểu vấn đề không nhƣ quý vị, 

quý vị thấy là hoa quả, tôi thấy là gì? Tôi thấy rể của nó. Hoa quả là mọc lên từ 

cành  lá,  cành  lá  mọc  lên  từ  nhánh,  nhánh  mọc  từ  cây,  cây  mọc  từ  rể.  Tôi  nhìn 

thấy rể của nó, điều này quý vị đã sơ suất, không có rể làm sao có hoa quả. Quý 

vị  toàn  là  học  trên  hoa  quả,  đó  là  tri  thức,  không  phải  trí  tuệ.  Quý  vị  chƣa  học 

đƣợc thực chất của nó, nên quý vị học đƣợc là giả, thật là gì? Rể, rể là gì? 

Gốc rể của Nho Giáo là Đệ Tử Quy, mọi ngƣời đã lãng quên điều này. Gốc rể 

của nhà Phật là Thập Thiện Nghiệp Đạo, đó là một bộ kinh nhỏ, ai coi trọng nó? 

Nhƣng  đó  là  căn  bản.  Quý  vị  xem,  khi  mở  kinh  ra  là  “Thiện  nam  tử  thiện  nữ 

nhơn”, nói đến căn bản. 

752  Tập 396 



Gốc  rể  của  Đạo  gia  là  Thái  Thƣợng  Cảm  Ứng  Thiên.  Nếu  nhƣ  hôm  nay 

những thứ này đƣợc phổ cập trên toàn thế giới để mọi ngƣời đều học tập, xã hội 

đƣợc  cứu  chăng?  Đƣợc  cứu!  Quý  vị  dùng  những  đại  kinh  luận  đó  không  cứu 

đƣợc, đọc nghe hay nhƣng làm không đƣợc, phải bắt đầu từ căn bản. 

Tôi  diễn  giảng  cho  họ  một  tiếng,  thời  gian  tuy  không  dài,  nhƣng  thay  đổi 

đƣợc quan niệm của họ. Truyền thống xƣa là cầu trí tuệ, không phải tri thức, ngày 

nay quý vị cầu tri thức không phải trí tuệ, không giống nhau. 

Đƣợc, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng ở đây. 

 

 

 

Tập 397 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:05.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem “Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải” trang 494, bắt đầu xem hàng thứ tƣ từ dƣới lên, chữ 

cuối cùng. 

Khi  đại  sƣ  Huệ  Năng  còn  chƣa  xuống  tóc,  chỉ  là  một  ngƣời  làm  việc  nặng 

nhọc trong chùa. Nhƣng ngài vừa phát tâm này, liền đốn chứng địa vị tổ sƣ. Nhƣ 

trong Bồ Đề Tâm Luận nói: nếu tu chứng xuất hiện, sẽ làm đạo sƣ của tất cả trời 

ngƣời. Chƣa  rời khỏi tòa, nhƣng đã viên thành tất cả  Phật sự. Hoàng Niệm  Tổ 

đƣa ví dụ về lục tổ Huệ Năng để làm chứng minh. Do đây mà biết, buông bỏ khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc tức là chân thật phát tâm bồ đề. Tâm này 

vừa phát thì phàm phu liền trở thành Phật, vì sao? Ngài đã buông bỏ. 

Phật là bổn lai Phật, vốn đã là Phật. Chúng ta chính là vì khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc chƣớng ngại. Phật vốn không mất đi, là Phật thật không phải 

Phật  giả,  sự  lý  này  cần  phải  rõ  ràng  minh  bạch,  khẳng  định  mình  vốn  là  Phật 

nhƣng vì có chƣớng ngại, đây gọi là  mê chƣớng. Phật không mất đi, đích thực 

vốn là Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, do vì vọng tƣởng chấp trƣớc 

mà  không  thể  chứng  đắc.  Vọng  tƣởng  chính  là  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt 

753 



chấp trƣớc, chúng ta biến thành phàm phu, chúng ta buông bỏ hết những điều này 

liền đƣợc thành Phật. 

Ngài Huệ Năng trong hội của Ngũ Tổ nhất thời đốn xã nên liền đốn ngộ, đốn 

chứng.  Ngài  khai  ngộ  chứng  đƣợc  quả  vị,  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  những  gì 

Đức Thế Tôn chứng đƣợc dƣới cây bồ đề, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Thế nên tâm này vừa phát, một ngƣời làm việc nặng trong chùa_Bây giờ chúng ta 

gọi là làm công quả_tâm này vừa phát lập tức thành Phật. Điều này lấy trong Bồ 

Đề Tâm Luận, đoạn này ở trƣớc chúng ta đã đề cập đến. “Tu chứng xuất hiện”, 

tu_Ý của chữ tu này chính là chuyển đổi, ý niệm vừa chuyển, đây gọi là tu, ngài 

liền có thể chứng đƣợc. Xuất hiện điều gì? Tâm bồ đề xuất hiện, chân tâm xuất 

hiện, ngài liền có thể làm đạo sƣ của tất cả trời ngƣời. 

“Bất khởi ƣ tọa” là nói ngài nhanh chóng có thể thành tựu tất cả Phật sự, Phật 

sự này chính là đại sự giáo hóa chúng sanh. Sau khi Đức Thế Tôn khai ngộ, ngài 

dạy học suốt một đời, nên dạy học là Phật sự, làm tấm gƣơng tốt cho tất cả chúng 

sanh, tấm gƣơng nhƣ thế nào? Tấm gƣơng giác ngộ, không phải gƣơng mê hoặc, 

gƣơng giác ngộ là Phật sự, đây là đƣa ra một chứng cứ rất tốt. 

“Bồ đề tâm, hồi xuất phàm tình”, hồi là xa, siêu việt, vƣợt xa khỏi phàm tình. 

“Công dụng nan tƣ”, công đức và tác dụng của nó thật không thể nghĩ bàn. Tâm 

tánh nhƣ vậy, gọi là pháp thân, hay nói cách khác tâm bồ đề hiện tiền, chính là 

chứng  đƣợc  pháp  thân.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  là  pháp  thân  đại  sĩ,  pháp  thân  đại  sĩ 

chính là Phật. Thế nên “thị Phật đạo chi bổn thể, danh vi bồ đề” đem thể của bồ 

đề, danh xƣng của bồ đề nói ra, đây là pháp thân bồ đề. Bên dƣới nói về báo thân. 

Pháp thân vốn đầy đủ chính là tánh đức, không phải do tu thành, là tánh đức. 

“Tu  đức  hữu  công,  tánh  đức  phƣơng  hiển”,  nên  nhớ  tu  đức  chính  là  buông  bỏ 

nghiệp chƣớng chứ không có gì khác, tất cả đều đang buông bỏ, buông bỏ tánh 

đức liền hiện tiền. Nếu tu đủ vạn hạnh, công đức trang nghiêm, chứng đƣợc quả 

vị báo thân Phật.  Tánh đức hiển lộ  còn cần tu nữa  chăng? Cần phải tu,  ý nghĩa 

của tu là gì? Tu là làm gƣơng cho ngƣời khác noi theo. Nếu không tu mà thành 

Phật, mọi ngƣời nghĩ quý vị không tu, tôi cũng có thể không tu, nhƣ vậy tôi cũng 

có thể thành Phật, nếu không quý vị thử xem. 

Đức Thế Tôn đại triệt đại ngộ, ngài nói pháp môn Tứ Diệu Đế cho năm anh 

em  Kiều  Trần  Nhƣ  trong  vƣờn  Lộc  Uyển_Pháp  tiểu  thừa,  pháp  thiên  nhân,  mà 

còn làm ra tấm gƣơng của tiểu thừa. Một tỳ kheo của tiểu thừa, mỗi ngày đi khất 

thực, đi hành hóa, trì giới, tu định, giảng kinh, giáo hóa, làm ra tấm gƣơng nhƣ 

vậy, oai nghi hữu tắc, làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời. 

754  Tập 397 



Công  đức  trang  nghiêm,  chứng  đƣợc  quả  vị  báo  thân  Phật.  Báo  thân  viên 

minh cụ đức, thông đạt vô ngại. Viên là viên mãn, minh là quang minh, đầy đủ 

vạn đức vạn năng. Thông đạt vô ngại là lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, đây gọi là 

“Viên thông vô ngại”, gọi là “báo thân bồ đề”, đây là loại thứ hai. Loại thứ ba là 

từ báo thân xuất hiện hóa thân, đây là biến hóa. “Tùy cơ hóa hiện, diệu dụng vô 

cùng”, tác dụng này là đối với chúng sanh, vô lƣợng vô biên chúng sanh có duyên 

trong mƣời phƣơng thế giới. 

Trong  kinh  Phật  thƣờng  nói,  Phật  không  độ  ngƣời  vô  duyên.  Họ  không  có 

duyên với quý vị thì quý vị không sao độ đƣợc họ, vì sao? Quý vị độ họ nhƣng họ 

không tin quý vị, nhƣ thế nào gọi là có duyên? Họ tin quý vị, họ nghe lời quý vị, 

đây gọi là có duyên. Dù quý vị có cao minh đến đâu, họ cũng không tin tƣởng, 

không nghe lời quý vị. Quý vị dạy nhƣ thế nào đều vô dụng, đó gọi là vô duyên. 

Chúng  sanh  có  duyên,  đây  là  từ  trong  vô  lƣợng  kiếp,  bất  luận  là  có  thiện 

duyên hay có ác duyên với quý vị, chỉ cần là có duyên, họ sẽ nghe quý vị. Khi 

duyên thành thục, họ sẽ nhiệt tâm đến học tập với quý vị, trong một đời họ có thể 

thành tựu. Duyên không thành thục, phải đợi chờ từ từ, phải giáo hóa chúng. Đời 

này duyên chƣa thành thục, dạy học một chút, đời sau gặp lại dạy họ thêm một 

chút. Phật độ chúng sanh không phải  một đời thành tựu, đời đời kiếp kiếp giúp 

chúng sanh, từ từ đời họ thành tựu. Thành tựu chính là dùng pháp môn này giúp 

họ vãng sanh, họ sẽ thành tựu viên mãn. Hay nói cách khác, tất cả ngƣời học Phật 

gặp  đƣợc  Tịnh  độ,  tin  thật,  nguyện  thiết,  chúng  ta  sẽ  hiểu,  đây  gọi  là  gì?  Nhân 

duyên này đã hoàn toàn thành thục, đời này chắc chắn họ sẽ thành Phật. 

Nếu  gặp  đƣợc  Tịnh  độ  mà  còn  có  một  chút  hoài  nghi,  không  thể  tin  tƣởng 

hoàn  toàn,  còn  muốn  học  cái  này  cái  kia,  đó  chính  là  duyên  của  họ  chƣa  thành 

thục. Đời này không thể vãng sanh, đợi tiếp đời sau kiếp sau, điều này hiện nay 

chúng  ta  đều  nhìn  thấy  đƣợc.  Vừa  thấy  liền  thấu  hiểu  đƣợc  họ  có  duyên  hay 

không,  duyên  của  họ  có  thành  thục  hay  không,  tất  cả  đều  phải  giúp  đỡ.  Ngƣời 

không  có  duyên,  phải  kết  duyên  với  họ,  kết  duyên  đời  sau  sẽ  có  duyên,  do  đó 

chúng ta kết duyên không thể không rộng, không thể không làm. Niệm một câu A 

Di Đà Phật họ đã nghe đƣợc, đây đều là kết duyên với họ. 

Trên ngƣời chúng ta đeo một xâu chuỗi, họ vừa nhìn thấy liền biết đây là Phật, 

cũng đã kết duyên. Luôn muốn họ tiếp xúc với chúng ta, khiến trong lòng họ hữu 

ý hay vô ý đều có một chữ Phật để trong lòng. Có câu, những gì đã nghe đƣợc 

vĩnh  viễn  trở  thành  chủng  tử  của  đạo.  Họ  nhìn  thấy,  mắt  đã  nhìn  thấy  thì  vĩnh 

viễn trở thành hạt giống bồ đề, đây là chủng tử Phật trong A lại da thức. Đặc biệt 

Tập 397  755 



là đã trồng đƣợc chủng tử của Phật A Di Đà, nhƣ vậy mới có thể giáo hóa chúng 

sanh. 

“Cố viết ích vật”, ích là lợi ích. Không nói ngƣời, họ nói vật_Vật, mƣời pháp 

giới đã bao hàm tất cả. Nếu nói ngƣời, chỉ có nhân pháp giới, không bao gồm các 

thế giới khác. Viên mãn thông đạt, đây gọi là hóa thân bồ tát. Do đây mà biết, hóa 

thân Bồ Tát là tha thọ dụng, báo thân Bồ Tát là tự thọ dụng. Chính mình thật sự 

làm đƣợc lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, viên mãn trí tuệ của chính mình, viên mãn 

đức tƣớng của chính mình, đây thuộc về báo thân. 

“Đệ  tam,  hiển  phát  tâm  hữu  dị”,  dị  là  không  giống  nhau,  phát  tâm  có  khác 

nhau. “Kim vị hành giả”, hành giả chính là ngƣời học Phật, ngƣời tu hành. “Tu 

nhân phát tâm cụ kỳ tam chủng”, ba loại này ở sau Hoàng Niệm Lão cũng có giải 

thích. 

“Nhất giả, yếu tu thức đạt hữu vô, tùng bổn dĩ lai tự tánh thanh tịnh”, đây là 

điều kiện đầu tiên, nhất định phải nhận thức hữu và vô, điều gì là hữu (có)? Tự 

tánh  thanh  tịnh  tâm  chắc  chắn  có,  ngoài  tự  tánh  thanh  tịnh  tâm  ra,  nhất  định  là 

không. Trong kinh đại thừa nói: Phàm những gì có tƣớng đều là hƣ vọng, tƣớng 

này không phải thật. Ý nghĩa quan trọng ở đây là dạy chúng ta, quý vị phải nắm 

chắc  “hữu”,  phải  buông  bỏ  “vô”,  không  buông  bỏ  đƣợc  vô,  nhƣ  vậy  sẽ  chƣớng 

ngại tự tánh thanh tịnh tâm của quý vị, quý vị vĩnh viễn không thể kiến tánh. 

“Đệ  nhị,  duyên  tu  vạn  hạnh,  bát  vạn  tứ  thiên  chƣ  ba  la  mật  môn  đẳng”,  tôi 

thƣờng nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, phải nhƣ thế nào? Phải viên tu, nhất tu 

nhất thiết tu, nhất thiết tu nhất tu. “Tam giả, đại từ bi vi bổn, hằng nghĩ vận độ vi 

hoài”, nhất định phải nuôi dƣỡng tâm từ bi của chính mình, giúp chúng sanh phá 

mê  khai  ngộ,  không  thể  để  quên  ý  niệm  này.  Niệm  niệm  vì  thƣơng  yêu  chúng 

sanh, đây là hằng nghĩ. Giúp chúng sanh, đặc biệt là giúp chúng sanh nhận thức 

về Tịnh độ, giúp chúng sanh nhất tâm chuyên niệm, giúp chúng sanh vãng sanh 

thành Phật ngay trong đời này. 

Ba nhân này có thể tƣơng ƣng với đại bồ đề, nên gọi là phát tâm bồ đề, phát 

tâm bồ đề chắc chắn là nhƣ vậy. Căn cứ theo Tịnh Độ Luận, tức là trong Vãng 

Sanh Luận nói: Nay phát tâm bồ đề, chính là tâm nguyện làm Phật_Phát tâm bồ 

đề không phải gì khác, chính là đồng ý làm Phật. Tâm nguyện làm Phật, tức là 

tâm độ chúng sanh. Tâm độ chúng sanh, tức là tâm nhiếp độ chúng sanh sanh vào 

cõi nƣớc có Phật. Hôm nay mặc dù đã nguyện sanh Tịnh độ, nhƣng trƣớc tiên cần 

phải phát tâm bồ đề. Ở sau là giải thích của Hoàng Niệm Tổ. 

756  Tập 397 



Giải thích nói, phát tâm có hai loại khác nhau. Trên thực tế điều này ở trƣớc 

đã giải thích, có hai loại. Thứ nhất, khi hành giả ở nơi nhân địa, chúng ta hiện nay 

đều ở tại nhân địa, chúng ta chƣa chứng quả, đều ở nơi nhân địa. Phát đầy đủ ba 

loại tâm này, thứ nhất, phải nhận thức có không, và thấu triệt tự tánh thanh tịnh 

xƣa nay. Tự tánh thanh tịnh ở trƣớc có chú thích, tự tánh vốn thanh tịnh. Đối với 

việc nhận thức thấu triệt có và không, thực tế là pháp môn nhập đạo của ngộ tâm. 

Mấu chốt là đây, vô cùng quan trọng, quý vị phải nhận thức, phải thông đạt, phải 

thấu triệt cái gì là có, cái gì là không, phải hiểu rõ điều này. 

“Vô giả, tức, Tâm Kinh trung. Tùng vô nhãn nhĩ, nãi chí vô trí diệc vô đắc, 

nhất liên quán thông chi vô tự dã” trong Kinh Bát Nhã nói rất rõ ràng, mọi ngƣời 

đều  đọc  rất  quen  thuộc.  Vô  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  ý,  vô  sắc  thân  hƣơng vị  xúc 

pháp, vô nhãn giới nãi chí vô ý thức giới. Đây chính là thập bát giới, sáu căn, sáu 

trần, sáu thức đều vô. Cho đến sau cùng nói, vô trí diệc vô đắc (không có trí cũng 

không có sở đắc), điều này phải biết nhƣ thế nào là vô. 

“Hựu  tức  Đại  Niết  Bàn  Kinh  vân,  nhƣ  thị  nghịch  thuận  nhập  siêu  thiền  dĩ. 

Phật cáo đại chúng, ngã dĩ Phật nhãn biến quán tam giới nhất thiết chƣ pháp, vô 

minh bổn tế tánh bổn giải thoát. Ƣ thập phƣơng cầu, liễu bất năng đắc, căn bản vô 

cố. Sở nhân chi diệp giai tất giải thoát. Vô minh giải thoát cố, nãi chí lão tử giai 

đắc giải thoát”. Đây là đƣa ra ví dụ để nói với chúng ta rằng, trong kinh nói, từ 

“phục cáo đại chúng” (lại nói với đại chúng rằng). Đây là Phật Thích Ca nói: Tôi 

lấy  mắt của Phật  để quan sát tất cả  pháp trong tam giới_Tất cả pháp trong biến 

pháp giới hƣ không giới. “Vô  minh bổn tế” bổn tế chính là bổn thể. “Tánh bổn 

giải  thoát”,  quý  vị  thấy  tự  tánh  của  tất  cả  pháp_Tự  tánh  tất  cả  pháp  chắc  chắn 

không  có  tập  khí  phiền  não,  không  có  những  thứ  này.  Ở  đây  quý  vị  tìm  không 

thấy cái ngã, ngã còn không có thì làm gì có ngã sở? Tôi sở hữu đƣơng nhiên sẽ 

không  còn,  đây  là  gì?  Nó  vốn  là  giải  thoát.  Mong  cầu  những  gì  trong  mƣời 

phƣơng, liễu bất khả đắc, vì sao? Phàm những gì có tƣớng đều là hƣ vọng, tất cả 

pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn nhƣ bọt nƣớc, thật là liễu bất khả đắc. Thế nên Đức 

Phật nói thật với chúng ta, nhƣ thế nào là nói thật? Căn bản vô cố. Căn bản vô, 

giống nhƣ gốc cây vậy_gốc, gốc rể không có, làm gì có cành lá? Điều này, chúng 

ta nhìn lại tƣờng tận sở học trƣớc đây của mình. 

Trong Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của Hiền thủ 

quốc sƣ, sẽ minh bạch. Quý vị xem trong Hoàn Nguyên Quán nói, nguyên khởi 

vũ trụ là gì? Tôi từ đâu đến? Trƣớc là hiển nhất thể, khởi nhị dụng. Nhất thể là 

căn bản, căn bản là gì? Tự tánh thanh tịnh viên minh thể, điều này có, có thật. 

Tập 397  757 



Tuy có thật, nhƣng nó không phải hiện tƣợng vật chất, nó cũng không phải hiện 

tƣợng tinh thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên. Nó không có hiện tƣợng 

nhƣng nó có thật, đó chính là chân nhƣ, chính là tự tánh. Vì không có hiện tƣợng 

nên Đức Phật gọi nó là không. Không không phải là vô, không là có, thật có, vì 

sao?  Nó  có  thể  sanh  hiện  tƣợng.  Nó  có  thể  sanh  ra  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  có  thể 

sanh ra hiện tƣợng tinh thần, có thể sanh ra hiện tƣợng vật chất. Nó có thể sanh ra 

hiện tƣợng, rất kỳ lạ. 

Nhƣng có thể sanh ra những hiện tƣợng này là huyễn tƣớng. Quý vị nên biết 

năng sanh hiện tƣợng không phải thật. Bản thể là chân hữu, hữu là không, hữu nó 

có  tất  cả,  nó  có  thật,  tồn  tại  thật.  Hƣ  không  đều  là  nó  biến  hiện  ra,  hƣ  không 

không phải thật, là do nó biến ra. Nhƣ chúng ta nằm mộng vậy, trong mộng có hƣ 

không, tĩnh dậy hƣ không không còn. 

Ngày nay trong hƣ không này, khi nào chúng ta giác ngộ, vƣợt ra khỏi luân 

hồi lục đạo, thì hƣ không này không thấy nữa. Nó không phải thật, thật là tự tánh. 

Thế nên từ nhất thể_nhất thể là không tịch, khởi lên hai loại hiện tƣợng_Khởi nhị 

dụng. Một cái là vũ trụ xuất hiện_Y báo, thứ hai là bản ngã xuất hiện_Chánh báo. 

Đây là hai loại tác dụng: chánh báo và y báo xuất hiện, là do biến hiện ra. Trong 

kinh đại thừa Đức Phật thƣờng nói: một niệm không giác nên có vô minh, đây là 

một  niệm  không  giác  mà  xuất  hiện  hiện  tƣợng.  Nhƣ  chúng  ta  nằm  mộng  vậy, 

mộng chính là nhất niệm bất giác_đang nằm mộng. 

Hiện  tƣợng  này  vừa  khởi  lên,  hiện  tƣợng  có  ba  đặc  điểm.  Thứ  nhất  là  chu 

biến pháp giới, chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Hiện tƣợng vật chất là thân 

thể, đây là vật chất, vật chất là hiện tƣợng dao động, mỗi lần dao động đều chu 

biến pháp giới, quý vị nói tốc độ nhanh biết bao. Hiện nói nói đến điện, quang, so 

với  nó  thì  kém  xa,  nó  là  lập  tức  chu  biến  pháp  giới.  Quang  và  điện  tốc  độ  rất 

chậm, một giây 30 vạn cây số, từ thái dƣơng đến địa cầu phải tám phút, thời gian 

rất dài. Trong tự tánh chúng ta biến hiện ra, năng lực này quá lớn, nó vừa động 

liền chu biến pháp giới. Ngƣời không có chƣớng ngại, những tin tức này họ đều 

nhận đƣợc_Ngƣời không có chƣớng ngại. Chúng ta có nhận đƣợc chăng? Nhận 

đƣợc.  Nhận  đƣợc  nhƣng  có  chƣớng  ngại,  nhận  đƣợc  mà  không  biết,  không  có 

cảm  giác,  vì  chúng  ta  là  phàm  phu.  Chúng  ta  có  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp 

trƣớc, nó làm chƣớng ngại linh tri của chúng ta. Tin tức trong biến pháp giới hƣ 

không giới đến nơi chúng ta không có cảm giác, ai có cảm giác? Chỉ cần ngƣời 

phiền não ít  một  chút họ  sẽ cảm  nhận đƣợc, nghiệp chƣớng nhẹ  một  chút. A la 

hán có cảm nhận đƣợc vì A la hán đã đoạn tận kiến tƣ phiền não. Tuy còn có trần 


758  Tập 397 



sa và vô minh phiền não, nhƣng họ có thể nhận đƣợc rất rõ ràng một vài tin tức, 

còn phần lớn họ không biết, chúng ta thì hoàn toàn không biết. 

Bồ tát nhận đƣợc tin tức nhiều hơn A la hán, pháp thân Bồ tát nhận đƣợc là 

viên mãn. Cũng nhƣ ở trƣớc nói: đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, họ có thể 

nhận đƣợc tin tức viên mãn trong biến pháp giới hƣ không giới. Trên tất cả chƣ 

Phật Nhƣ Lai, dƣới là chúng sanh trong địa ngục, chúng sanh trong tam đồ, khổ 

của chúng sanh trong tam đồ, họ đều nhận đƣợc. Trí tuệ, thần thông, đạo lực giáo 

hóa  chúng  sanh  của  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  họ  đều  nhận  đƣợc.  Hiện  nay  nói  không 

trung truyền âm, chính là ý này, còn lợi hại hơn cả truyền âm. 

“Vô minh giải thoát cố, nãi chí lão tử giai đắc giải thoát”, vô minh là gốc, đã 

giải thoát đƣợc vô minh. Giải là giải trừ, thấu triệt đƣợc vô minh. Thoát là thoát 

ly, thoát ly điều gì? Thoát ly vô minh, đây chính là không tồn tại 12 nhân duyên. 

Vô minh duyên hành, hành duyên thức, thức duyên danh sắc, cho đến lão tử, tất 

cả đều giải thoát. Ngƣời này đã chứng pháp thân, đã thành Phật. Vì nhân duyên 

này mà hôm nay tôi an trú ở trong thƣờng tịch quang, chúng ta gọi nó là thƣờng 

tịch quang, còn gọi là đại niết bàn. 

“Thử nãi Thế Tôn, tối hậu từ bi vi thiết chi thùy thị”, thị hiện rất vi diệu, khẩn 

thiết. Thị chính là làm gƣơng tốt cho chúng ta. Cũng nhƣ Vĩnh Minh đại sƣ từ vô 

lƣợng kiếp, lột da làm giấy, lóc xƣơng làm viết, lấy máu làm mực viết kinh này 

để báo từ ân. Đại sƣ Vĩnh Minh Diên Thọ là tổ sƣ đời thứ sáu của Tịnh độ tông, 

ngài đã phát nguyện nhƣ vậy. Viết bốn câu kệ của Đức Thế Tôn ra và truyền mãi 

về sau, vì sao? Vì để báo ân Phật. Mấy câu này nói trong Đại Niết Bàn Kinh. 

Căn  bản  đều  là  vô,  nên  nhân  của  cành  lá  đều  đƣợc  giải  thoát.  Vô  minh  giải 

thoát,  cho  đến  lão  tử  cũng  đều  đƣợc  giải  thoát.  Chỉ  mấy  câu  đơn  giản,  đã  giải 

quyết đƣợc tất cả vấn đề, quan trọng nhất là những khai thị này. Đức Phật từ bi, 

phát nguyện lột da làm giấy, róc xƣơng làm viết. Dùng xƣơng của mình làm viết, 

dùng máu làm mực để viết kinh này. “Ƣ vô lƣợng kiếp”, hiện nay không cần viết, 

hiện nay có in ấn, có thể in ấn số lƣợng lớn. Còn lúc đó phải viết từng trang, viết 

bao  lâu?  Viết  vô  lƣợng  kiếp.  Quý  vị  xem,  phát  tâm  lớn  nhƣ  vậy,  đây  là  hạng 

ngƣời nào? Tri ân báo ân. Ngƣời không biết sẽ không làm điều này, ngƣời biết sẽ 

làm điều này. Hiểu đƣợc câu kinh văn này rất tốt, mọi ngƣời vừa xem đã khai ngộ, 

tức là sao? Thật sự có thể nhận thức cái gì là có, cái gì là không. 

Ở sau là nói ra yếu nghĩa của bốn câu này. Vô minh không có thì làm gì có 

cành lá? Vô minh là căn bản vô minh, cành lá là gì? Kiến tƣ phiền não, trần sa 

phiền não và tập khí phiền não, đây là cành lá. Từ căn bản vô minh hiển lộ ra trần 

Tập 397  759 



sa phiền não, do trần sa phiền não lại hiển lộ ra kiến tƣ phiền não. Vô minh là gốc, 

là căn bản, trần sa phiền não là cành, kiến tƣ phiền não là lá. Tôi nói nhƣ vậy mọi 

ngƣời sẽ dễ hiểu hơn, dùng cây để làm ví dụ. Gốc không có, làm gì có cành lá? Ở 

đây đoạn phiền não rất nhanh. Vì sao ngài Huệ Năng nghe khai thị hai tiếng đồng 

hồ liền đại triệt đại ngộ,  minh tâm kiến tánh, nhƣ vậy  là sao? Ngài biết rõ, vốn 

không có căn bản vô minh nên đoạn hết tất cả, không còn việc gì cả, không cần từ 

từ đoạn cành lá. Hiện nay chúng ta làm nhƣ vậy, chính là đoạn dần dần từ cành lá, 

vì sao? Không thể đoạn ngay lập tức. Không thể nào đoạn từ cành lá, biện pháp 

vô cùng ngu ngốc, đoạn từ căn bản là biện pháp thông minh nhất. Hàng thƣợng 

thƣợng căn họ hạ thủ từ căn bản, hàng hạ hạ căn hạ thủ từ cành lá, đạo lý chính là 

ở đây. Khi chúng ta từ từ đoạn từ cành lá trƣớc, sẽ có một ngày bạt tận gốc rễ 

trong chốc lát. 

Vì sao? Thật sự đã giác ngộ, thật sự đã minh bạch, vì sao không đoạn đƣợc? 

Còn hoài nghi, còn cho rằng có thật, không có gì khác, chính là vì điều này. Điều 

này trƣớc đây Chƣơng Gia đại sƣ dạy cho tôi, quý vị cho rằng mình đã minh bạch, 

chƣa! Nhƣ thế nào mới thật sự thấu triệt? Ngƣời thật sự buông bỏ mới thấu hiểu 

thật  sự,  không  thật  sự  buông  bỏ,  nghe  nhiều  cũng  biết  nói,  nhƣng  thực  tế  chƣa 

minh bạch. Điều này trƣớc đây Chƣơng Gia đại sƣ thƣờng nói với tôi: Khó hiểu 

dễ hành, Phật pháp là khó hiểu dễ hành. 

Đức Thế Tôn thuyết pháp 49 năm, khó biết. Hành, nhƣ Ngài Huệ Năng vậy, 

quý  vị  thấy  dễ  biết  bao.  Buông  bỏ  trong  chốc  lát,  lập  tức  trở  lại  hoàn  nguyên, 

vọng tận chính là hoàn nguyên. Nên ba đoạn trƣớc của Hoàn Nguyên Quán_Nó 

tất  cả  có  sáu  đoạn_Ba  đoạn  trƣớc  dạy  chúng  ta  nhận  thức  chân  vọng.  Cái  gì  là 

chân,  cái  gì  là  vọng,  quý  vị  phải  nhận  thức.  Hai  đoạn  sau  chính  là  nhìn  thấu 

buông bỏ, đoạn thứ tƣ_ở giữa là nói về giáo hóa chúng sanh, quý vị phải phát đại 

từ đại bi. Tuy quý vị thật sự nhìn thấu buông bỏ, nhƣng có cần quên chúng sanh 

chăng. Phải quan tâm nhiều đến những chúng sanh đau khổ, nên dạy quý vị tùy 

duyên diệu dụng_hằng thuận chúng sanh, tùy duyên diệu dụng_đừng chấp tƣớng. 

Oai nghi hữu tắc, lúc nào cũng làm tấm gƣơng tốt cho chúng sanh. 

Thứ ba là một thái độ tốt, đặc biệt nhắc nhở chúng ta nhu hòa chất trực, phải 

khách khí, nhu hòa với ngƣời. Trong tâm phải chân thành, chất trực là chân thành. 

Câu sau cùng là chƣ Phật chịu khổ thay chúng sanh, không nên thấy chúng sanh 

không quan tâm mà bỏ đi, nhƣ vậy là không có tâm từ bi. Chúng sanh khổ, phải 

giúp đỡ họ, phải cứu họ. Chúng sanh có sanh tử, nhƣ thế nào gọi là có sanh tử? 

Họ  cho  rằng  có  sanh  tử,  nên  thật  sự  có  sanh  tử.  Quý  vị  đã  liễu  thoát  sanh  tử, 

760  Tập 397 



không có sanh tử. Ngƣời không có sanh tử, giúp ngƣời có sanh tử, dễ! Có sanh tử 

giúp ngƣời có sanh tử rất khó, họ phải lo cho mạng của mình. Không thể nói vì 

sanh tử của quý vị mà hy sinh chính tôi, họ nghĩ nhƣ vậy là họ có sanh tử. Bồ tát 

không  có  sanh  tử,  chúng  sanh  có  mạng,  Bồ  Tát  không  có  mạng  nên  họ  giúp 

chúng sanh đƣợc đại tự tại. 

“Đạt  vọng  bổn  không”,  vọng  là  hƣ  vọng,  mƣời  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm vốn là không. “Chân tánh tự hiển”, chỉ cần thông đạt, có chính là không. 

Hiện nay nói nhƣ vậy, các nhà khoa học lãnh ngộ sâu hơn chúng ta, vì sao? Các 

nhà khoa học biết, các nhà khoa học chứng minh, tất cả hiện tƣợng vật chất đều là 

giả. Nên trong kinh Đức Phật nói câu này, “đạt vọng bổn không”, các nhà khoa 

học nhất định gật đầu, nhất định vỗ tay, vì sao? Họ đã chứng minh không có vật 

chất, vật chất là gì? Huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy, rất nhiều ý niệm tập trung 

lại  một  nơi,  sinh  ra  huyễn  tƣớng  này.  Vật  chất  sai  biệt  rất  lớn,  hiện  tƣợng  này 

sanh ra nhƣ thế nào? Họ nói tần suất bất đồng. Tần suất chậm biến thành vật thể 

rất rắn chắc, tần suất nhanh nó sẽ mềm xốp, tần suất nhanh hơn nữa sẽ biến thành 

quang, biến thành điện, biến thành lƣu động, nhƣng đích thực tất cả đều là ý niệm. 

Đây chính là trong Kinh đại thừa Đức Phật thƣờng nói: Tất cả pháp từ tâm tƣởng 

sanh. Trong tâm quý vị không có tƣởng, tất cả pháp hoàn toàn không có. 

Ngƣời thế gian cũng nói, chúng ta nằm mộng, mộng là ý thức, ý niệm sanh ra 

nên nói hạ ý thức. Khi quý vị ngủ không thể khống chế, hạ ý thức biến hiện thành 

cảnh giới trong mộng, cảnh giới trong mộng cũng là tâm tƣởng sanh. Khi tĩnh lại 

mộng không còn nữa, tĩnh lại là giác ngộ, cũng chính là ý niệm của quý vị đã hồi 

phục bình thƣờng, cùng một đạo lý. Ý nghĩa quan trọng nhất trong Hoàn Nguyên 

Quán chính, là dạy chúng ta thật sự nhận thức toàn thể vũ trụ với chính mình là 

nhất thể, tất cả Chƣ Phật với chúng ta là nhất thể, tất cả chúng sanh với mình là 

nhất thể. Tất cả cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa với mình là nhất thể. Nhận thức này 

quan trọng hơn bất cứ điều gì, nhận thức này nếu dùng cách nói của thế tục để nói, 

đó là thiên hạ thái bình, thế giới đại đồng, ai không thƣơng chính mình? 

Biến pháp giới hƣ không giới là chính mình, đây gọi là gì? Pháp thân. Thật sự 

là tôi, tôi là gì? Vạn sự vạn vật trong biến pháp giới hƣ không giới chính là tôi, 

nhƣ thân ngƣời này của chúng ta. Đây là tay của tôi, tay trái của tôi, đây là tay 

phải của tôi. Đây là ngón tay của tôi, đây là móng tay của tôi. Đây là ngũ quan, 

lục phủ trên thân tôi, đều là tôi. Mà không biết toàn thể hƣ không, toàn thể pháp 

giới  là  tôi,  không  biết  những  thứ  này  là  tôi.  Hoàn  Nguyên  Quán  dạy  chúng  ta 

nhận thức và tìm lại chính mình, hoàn toàn buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp 

Tập 397  761 



trƣớc  của  chính  mình.  Vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  chƣớng  ngại,  khiến 

quý  vị  hoàn  toàn  thấu  triệt  đƣợc  chân  tƣớng.  Buông  bỏ  liền  minh  bạch  chân 

tƣớng, tất cả đều minh bạch, hóa giải đƣợc tất cả vấn đề. Khi không biết, thì có 

vấn đề này, vấn đề kia. Khi biết rồi, tất cả vấn đề đều không có. 

“Thử tức tri vô chi yếu nghĩa”, chính là không biết ý nghĩa quan trọng, không 

biết  yếu  nghĩa.  “Chí  ƣ  tri  hữu,  tông  môn  thƣờng  viết”,  Thiền  tông  thƣờng  nói: 

“Tất tu tri hữu thỉ đắc”, trong tri tánh vốn không, trong tri tƣớng vốn có, trong 

tƣớng có tánh, trong tánh có tƣớng. Lại trong Tâm Vƣơng Danh của Phó Đại Sĩ 

nói: trong nƣớc có vị  muối, có chăng? Nƣớc là mặn, nƣớc của biển có vị  mặn. 

Trong sắc có chất dính màu xanh, chắc chắn có nhƣng không thấy hình dáng của 

nó. Quý vị không nhìn thấy, không thấy đƣợc vị của muối. Không nhìn thấy chất 

dán xanh trong sắc, nhƣng nó chắc chắn có, không thấy hình thù của nó. 

“Tâm vƣơng diệc nhĩ, thân nội cƣ đình”, thân là hữu, là sắc. Trong thân này 

có tâm, tâm chính là tâm tánh, có tánh. Chắc chắn có tánh, dừng ở trong thân. Nó 

ở đâu? Nó dừng ở đâu? Trong mỗi tế bào đều có, tế bào rất lớn. Ở trƣớc Hoàng 

Niệm Tổ dẫn dụng, các nhà khoa học cận đại phát hiện trung vi tử, cũng gọi là 

lƣợng tử, cũng có thể là cực vi chi vi mà Đức Phật nói. Vật chất nhỏ nhất, không 

thể phân thêm nữa, phân nữa là không còn, cực kỳ vi tế. Tiểu vi tử này_Trung vi 

tử, tiểu vi tử này lớn chừng nào? 100 ức cái tổ hợp thành, 100 ức cái tập hợp lại 

một nơi tổ hợp thành một điện tử, điện tử mắt thịt chúng ta không nhìn thấy đƣợc. 

Chúng ta nhìn thấy các nhà khoa học vẽ bức tranh đó. 

Nguyên tử nó nhƣ thế nào? Trong đó có một hạt nhân nguyên tử, bên cạnh có 

mấy nguyên tử xoay chuyển quanh nó, giống nhƣ hệ thái dƣơng vậy, chính là tiểu 

điện tử. Tiểu điện tử đó_phân một điện tử ra là 100 ức tiểu vi tử, một tiểu vi tử đó 

đầy đủ sắc thọ tƣởng hành thức. Tiểu vi tử này, quý vị nhìn thấy đƣợc là vật chất 

của nó, nhƣng không nhìn thấy thọ tƣởng hành thức, vì nó không phải sắc pháp 

nên  không  nhìn  thấy  nó,  nhƣng  chắc  chắn  có.  Tiến  sĩ  Giang  Bổn  thực  nghiệm 

nƣớc, nƣớc quý vị nhìn thấy là vật chất. Nƣớc biết nghe, biết nhìn, hiểu đƣợc ý 

của ngƣời nhƣng cái quý vị không nhìn thấy đƣợc, nhất định có. Thông qua thực 

nghiệm, thật sự phát hiện nó có, có đó là gì? Đó là tánh đức. 

Trong tự tánh không gọi là thọ tƣởng hành thức, danh từ Phật giáo gọi là kiến 

văn giác tri, trong vật chất gọi nó là thọ tƣởng hành thức. Nó có cảm thọ, chúng 

ta nói nó là sống, nó không phải chết. Nó có thọ, nó có tƣởng, cũng chính là nói 

nó có phân biệt chấp trƣớc. Quý vị xem, quý vị dùng thiện ý đối đãi nó, nó hồi 

báo là rất đẹp. Quý vị dùng ác ý đối đãi, nó hồi báo là rất xấu xa. Nó có phân biệt, 

762  Tập 397 



nó có chấp trƣớc. Phân biệt chấp trƣớc này không có hình dáng nên quý vị không 

nhìn thấy, nhƣng chắc chắn có. Trong vật chất nhất định có tinh thần, trong tinh 

thần chắc chắn có vật chất, đây gọi là biết hữu và vô. 

“Tâm  vƣơng  diệc  nhĩ”,  tâm  vƣơng  là  hiện  tƣợng  tinh  thần,  không  phải  hiện 

tƣợng vật chất, nó ở trong nhục thể, thân nội cƣ đình, diện môn xuất nhập. “Ƣng 

vật tùy tình, tự tại vô ngại, sở tác giai thành”, đây là nói tâm vƣơng, chính là hiện 

tƣợng tinh thần_Thọ tƣởng hành thức, kiến văn giác tri. Nó có thật trong thân thể 

chúng ta nhƣng quý vị không nhìn thấy, không nghe thấy. Năm căn nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân của chúng ta đều không cách nào phát giác đƣợc, nó thật có. 

“Danh  trung  dĩ  thí  dụ,  minh  đƣơng  nhân  các  các  tự  hữu  tâm  vƣơng”.  Chắc 

chắn là có, nên vật tùy tình cảm mà phát huy diệu dụng, nhƣng không thấy đƣợc 

hình tƣớng của nó. Quý vị xem, thuận theo ý mình thì rất hoan hỷ, không thuận ý 

mình  thì  không  vui.  Nhất  định  có,  ở  đâu?  Quý  vị  không  tìm  thấy.  Thế  nên  khi 

chúng  ta  học  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  nghe  những  báo  cáo  thực  nghiệm 

này của các nhà khoa học, chúng ta biết trong mỗi trung vi tử đều có, thật không 

thể nghĩ bàn.  Nó thật sự có thể phát huy diệu dụng, quý vị  phải giác, phải giác 

điều  gì?  Những  hiện  tƣợng  này  toàn  là  huyễn  tƣớng,  những  huyễn  tƣớng  này, 

toàn là tác dụng khi tự tánh mê, khi giác gọi là diệu dụng. Diệu dụng là gì? Diệu 

dụng là nhƣ nhƣ bất động, sanh ra trí tuệ, sanh ra đức tƣớng. Họ sẽ không sanh 

phiền não, không có thất tình ngũ dục, họ có trí tuệ đức tƣớng, vô lƣợng tƣớng 

hảo  trang  nghiêm.  Ai  đại  biểu?  Phật  Bồ  Tát  đại  biểu.  Phát  huy  diệu  dụng  mà 

không thấy hình dáng của nó. 

Trong Kinh Niết Bàn nói: Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. Ngƣời biết có, 

tức biết có Phật tánh này, ngƣời biết hữu là biết có tự tánh. Gọi là Phật tánh là từ 

trong giác tánh của tự tánh mà nói, vì Phật có nghĩa là giác. Pháp tánh phạm vi 

rộng hơn Phật tánh, pháp tánh bao hàm tất cả. Phật tánh là một phần trong pháp 

tánh_Giác_chân hữu! Trong nhục thể của chúng ta có, trong vạn vật có, trong cây 

cỏ hoa lá có, mỗi hạt vi trần trong sơn hà đại địa đều có. Thế nên chúng ta khẳng 

định câu  nói này,  biến pháp giới hƣ không giới là  một thể  hữu cơ, nó là sống. 

Không có trong một vật nào nói là không có pháp tánh, đó là điều không thể. Tất 

cả mọi hiện tƣợng đều là pháp tánh biến hiện ra, không có tánh làm sao có tƣớng? 

Hƣ  không  là  tƣớng,  có  hƣ  không  chăng?  Có.  Nếu  không  có  hƣ  không,  nó 

không thể truyền bá tin tức. Trong ba loại chu biến, chu biến pháp giới nói không 

thông  suốt.  Có  thể  truyền  bá  tin  tức  thì  nó  đƣơng  nhiên  có,  sao  có  thể  nói  nó 

không có? Các nhà khoa học nói, vi trung tử có thể xuyên suốt, đó là một sát na. 

Tập 397  763 



Có thể xuyên suốt cảnh giới nhƣ thế nào? Trong báo cáo nói, một trung vi tử có 

năng lực xuyên suốt tấm gang mƣời ức cây số_Tấm gang mƣời ức cây số, địa cầu 

chúng  ta  không  có_Địa  cầu  đại  khái  chỉ  có,  đƣờng  kính  của  nó,  điều  này  tôi 

không nhớ nữa. Điều này trƣớc đây khi học vật lý có, đại khái không đến một vạn 

cây  số_trục của địa cầu từ nam tới  bắc.  Tôi nghĩ không đến  một vạn cây số, vì 

chúng ta từ Trung Quốc bay đến Mỹ vừa đúng một vạn cây số, chính là thái bình 

dƣơng. 

Thái bình dƣơng từ Trung Quốc đến Mỹ là một vạn cây số, vậy mà ở đây nói 

mƣời ức cây số, bao nhiêu cái địa cầu! Trong một sát na nó liền xuyên suốt, đây 

là  các  nhà  vật  lý  học  nói  với  chúng  ta,  về  chân  tƣớng  sự  thật  này.  Trong  hiện 

tƣợng vật chất có tồn tại hiện tƣợng tinh thần, chính là tƣớng trong có tánh, có 

pháp tánh, tánh trong có tƣớng. Tánh tƣớng không hai, tánh tƣớng nhất nhƣ, gọi 

là thông đạt hữu vô. 

Chúng  ta  biết  có  Phật  tánh_Thân  thể  này  của  chúng  ta  có  Phật  tánh,  đƣơng 

nhiên  có  thể  thành  Phật.  Chỉ  cần  buông  bỏ  những  chƣớng  ngại  của  tâm  tánh, 

những thứ này cũng là vô hình. Kiến tƣ phiền não là vô hình, trần sa phiền não 

cũng là vô hình, vô minh phiền não càng là vô hình, khởi tâm động niệm càng vô 

hình.  Chỉ  cần  buông  bỏ  tất  cả  những  thứ  này,  quý  vị  liền  minh  tâm  kiến  tánh, 

chân tƣớng rõ ràng. 

Trong Tâm Đăng Lục nói, sở dĩ cổ đức đều muốn ngƣời biết hữu, nếu không 

biết hữu luôn là hƣ vọng. Ở trên giải thích, biết vô và biết có, là nhận thức rõ hữu 

vô. Quý vị thật sự nhận thức, thật sự thông đạt hữu là gì, vô là gì. “Hựu thức đạt, 

vị thức tâm đạt bổn”, thức đạt cũng có thể nói nhƣ vậy. Thấu triệt xƣa nay tự tánh 

vốn thanh tịnh, chính là câu đầu tiên ngài Huệ Năng nói khi kiến tánh. Tự tánh 

của  chúng  ta vốn thanh  tịnh, hiện  nay  vẫn  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  thanh  tịnh,  nào 

ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, không có nhiễm ô. Điều này tƣơng đƣơng với trực 

tâm trong Đại Thừa Khởi Tín  Luận, giải thích rất hay, giải thích rõ  ràng. Trực 

tâm  là  tâm  bồ  đề,  chính  là  chân  tâm_Bản  thể  của  tâm  bồ  đề  chính  là  chân  tâm, 

chân tâm chính là tự tánh thanh tịnh. 

“Trực tâm giả, chánh niệm chân nhƣ pháp dã”, niệm ở đây không phải là khởi 

tâm động niệm, niệm có nghĩa là gì? Quý  vị xem văn tự của Trung Quốc_Hội ý, 

kim_tâm, chính là tâm hiện tại của quý vị. Tâm hiện tại của quý vị chính là chân 

nhƣ, không có khởi tâm động niệm, không có phân  biệt chấp trƣớc, đây gọi là 

trực tâm. Có khởi tâm động niệm chính là vọng tâm, không gọi là chân tâm, chân 

tâm  biến  thành  A  lại  da,  biến  thành  vọng  tâm.  Nhƣng  quý  vị  nên  biết,  gốc  của 

764  Tập 397 



vọng  tâm  là  chân  tâm,  vọng  tâm  có  nhiễm  ô,  chân  tâm  không  có  nhiễm  ô.  Thế 

nên nhiễm ô đó là giả, nhiễm ô không phải thật. 

Chân  tâm  không  có  ý  niệm,  quý  vị  khởi  ý  niệm  đó  là  giả,  không  phải  thật. 

Không  phải  thật,  nên  tùy  ý  khởi  ý  niệm  gì  cũng  không  sao,  quý  vị  đã  giác  ngộ 

thật sự, nên không sao. Không giác ngộ, nên xem ý niệm đó là thật, nhƣ vậy quả 

thật  phiền  phức,  lập  tức  biến  ra  tƣớng.  Ý  niệm  thiện  biến  thành  phƣớc  báo,  ý 

niệm ác biến thành tội báo, nó biến ngay lập tức, đây chính là loại thứ hai trong 

ba  loại  chu  biến_Xuất  sanh  vô  tận,  nó  liền  hiện  tƣớng.  Thiện  niệm  hiện  thiên 

đƣờng, ác niệm hiện địa ngục. Nếu thật sự biết đƣợc ý niệm thiện ác đều là giả, 

nó  không  hiện  tƣớng.  Thiện  niệm  không  hiện  thiên  đƣờng,  ác  niệm  không  hiện 

địa ngục, nó không hiện tƣớng, vì sao? Quý vị biết nó, nếu không biết nó, nó sẽ 

biến kịch cho quý vị xem. 

Khi không nhận thức nó, thiện niệm liền biến thành thiên đƣờng, ác niệm biến 

thành địa ngục, nhận thức thông đạt rất quan trọng. Bồ tát dùng thức đạt, có thể 

độ hóa chúng sanh, làm chủng chủng phƣơng tiện thiện xảo để độ hóa chúng sanh, 

cũng nhƣ biến ảo thuật vậy, hoàn toàn thấu triệt. Không hiểu chân tƣớng sự thật, 

nhƣ vậy thì phải nhận lấy. Nếu tu thiện quý vị đƣợc hƣởng phƣớc, tạo tội nghiệp 

thì đi thọ tội, quý vị phải nhận lấy, nhận lấy nhƣ vậy thật oan uổng! Thật vậy, thật 

oan uổng, tất cả đều không có. Toàn bộ đều là giả, không có gì là thật. 

“Nhị giả, duyên tu vạn hạnh, tƣơng đƣơng ƣ cai luận chi thâm tâm, dƣợc tu 

nhất  thiết  chƣ  thiện  hành  cố”.  Duyên,  thông  thƣờng  chúng  ta  gọi  là  điều  kiện, 

nhân duyên, phải nắm chắc. Tu vạn hạnh, vạn hạnh quy nạp lại chính là sáu ba la 

mật, tu điều gì? Tu bố thí, trì giới, nhẫn nhục, thiền định, tinh tấn, bát nhã. Triển 

khai lục độ là vạn hạnh, hoặc là tu thập thiện cũng nhƣ nhau. Thập thiện chính là 

bố thí, thập thiện chính là trì giới, thập thiện chính là nhẫn nhục, cho đến bát nhã. 

Nƣơng vào lục độ làm cƣơng lĩnh, lấy thập thiện làm mục tiêu. Trong bố thí có 

thập thiện, trong trì giới có thập thiện, cho đến trong thiền định, bát nhã đều có 

thập thiện, tƣơng đƣơng với thâm tâm trong Khởi Tín Luận. Dƣợc chính là thích, 

tu nhất thiết chƣ hành, thích tu thiện hạnh, thích giúp tất cả chúng sanh phá mê 

khai ngộ. 

“Tam giả, đại từ bi vi bổn, tƣơng đƣơng ƣ bỉ chi đại bi tâm, dục bạt nhất thiết  

chúng sanh khổ cố”. Chúng sanh quá khổ, đặc biệt là những gì chúng ta nhìn thấy 

trƣớc mắt, và những gì gặp đƣợc. Thiện Đạo đại sƣ thƣờng nói, ngƣời niệm Phật 

với thế giới Cực Lạc, tứ độ tam bối cửu phẩm đều do gặp duyên khác nhau. Hôm 

nay  chúng  ta  gặp  đƣợc  nhân  duyên  thù  thắng,  vì  sao?  Chúng  sanh  quá  khổ,  dễ 

Tập 397  765 



phát  khởi  tâm  từ  bi.  Quý  vị  gặp  nhân  duyên  này  mà  tâm  không  phát  ra  đƣợc, 

không biết nên bắt đầu từ đâu? Sau khi gặp phải giúp họ, toàn tâm toàn ý giúp họ, 

phải giúp tất cả chúng sanh. Không nên phân biệt, không nên chấp trƣớc. 

Trong  Đệ  Tử  Quy  nói,  phàm  là  ngƣời  đều  phải  thƣơng  yêu.  Phật  pháp  đại 

thừa  tâm  lƣợng  rộng  lớn,  phải  yêu  thƣơng  tất  cả  chúng  sanh.  Phải  hiểu  ý  nghĩa 

vốn  có  của  chúng  sanh,  chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh  khởi  hiện  tƣợng,  gọi  là 

chúng sanh. Tất cả pháp trong thế gian này, pháp nào không phải là chúng duyên 

hòa hợp? Tất cả đều là chúng duyên hòa hợp. Cây cỏ hoa lá là chúng duyên hòa 

hợp, sơn hà đại địa là chúng duyên hòa hợp, biến pháp giới hƣ không giới tất cả 

đều là chúng duyên hòa hợp. Đây chính là lòng thƣơng yêu biến pháp giới, thiện 

ý biến pháp giới, đây là tâm gì? Tâm bồ đề viên mãn, chúng ta có thể không thể 

giúp  đỡ  ƣ?  Làm  một  cách  hoan  hỷ.  Gặp  nhân  duyên  này  nên  làm,  không  gặp 

không nên đi tìm, tìm chính là phan duyên. 

Gặp nhƣ thế nào? Gặp là tùy duyên, tùy duyên và phan duyên ý nghĩa khác 

nhau. Chúng ta đi tìm cơ duyên này gọi là phan duyên, không tìm, duyên tự đến, 

tự  nhiên  mà  đến,  đây  là  tùy  duyên.  Tùy  duyên  phải  bất  biến,  đây  chính  là  diệu 

dụng, tùy duyên tùy biến là không diệu dụng, biến là gì? Trong quý vị có tự tƣ tự 

lợi cá nhân, có danh văn lợi dƣỡng xen tạp vào trong đó, nhƣ vậy là sai. Nhƣ vậy 

không phải đang tu Bồ Tát đạo, đó là gì? Đó là tạo nghiệp. Nhƣng nếu tạo nghiệp 

thiện, quả báo của thiện nghiệp là ở trong phƣớc báo nhân thiên. Nếu trong tùy 

duyên không có vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, đó gọi là công đức. Công đức 

này hồi hƣớng bồ đề, hồi hƣớng thực tế, hồi hƣớng chúng sanh, thành vô thƣợng 

đạo! Thế nên mỗi niệm không quên sự đau khổ của chúng sanh. 

Là lấy ba loại phát tâm này, ba loại phát tâm này chính là tam tâm trong Khởi 

Tín Luận. Ba nhân này có thể tƣơng ƣng với đại bồ đề, nên biết phát tâm nhƣ vậy 

tức  là  phát  tâm  đại  bồ  đề.  Phát  tâm  bồ  đề  không  giống  với  thiện  tâm  mà  thông 

thƣờng ngƣời thế gian nói, thông thƣờng ngƣời thế gian nói hành thiện tích đức, 

họ  không  phải  là  tâm  bồ  đề,  vì  sao?  Họ  cầu  phƣớc  báo.  Họ  là  có  sở  cầu,  Phật 

pháp cũng là có sở cầu. Phật pháp cầu mà vô cầu, cầu vô sở cầu, cần phải hiểu ý 

nghĩa này. Khi sở cầu của Phật pháp là thật, mỗi niệm tôi muốn cầu vô thƣợng bồ 

đề,  có  thể  cầu  đƣợc  chăng?  Cầu  không  đƣợc,  vì  sao?  Mỗi  niệm  muốn  cầu  vô 

thƣợng bồ đề, ý niệm này là vọng niệm, vọng niệm làm sao có thể cầu đƣợc chân? 

Chân và vọng không tƣơng ƣng, chân và chân tƣơng ƣng, cầu mà vô cầu tƣơng 

ƣng. Tôi cần cầu nhƣ thế chăng? Cần, vì sao cần? Làm gƣơng cho ngƣời khác noi 

766  Tập 397 



theo, quý vị xem cầu bồ đề rất tốt, tự mình có cầu chăng? Tự mình không có. Đây 

chính là biểu diễn, diễn cho ngƣời khác thấy, tiếp dẫn sơ cơ. 

Phải dùng phƣơng pháp này đƣa họ vào cửa, đƣa họ vào cửa rồi nói với họ là 

không  có.  Không  có,  không  thể  lập  tức  không  có,  lập  tức  không  có  họ  sẽ  thoái 

tâm, phải đến đâu? Họ thật sự giác ngộ thì ra là nhƣ vậy, bồ đề là gì? Bồ đề là 

quý vị vốn có, quý vị cầu ở đâu? Vốn có mà cầu chẳng phải là dƣ thừa ƣ, làm gì 

có đạo lý này! Đức Thế Tôn ngày ngày giảng kinh thuyết pháp cho chúng sanh, 

ngài có nói chăng? Không có nói, nói mà không nói, không nói mà nói, đây mới 

gọi là diệu, tuyệt diệu là đây. 

Hay nói cách khác, tu bất cứ pháp môn nào đều phải giữ thanh tịnh bình đẳng 

giác, đó gọi là diệu dụng. Quý vị học điều này, tôi có cầu_Tôi cầu Phật A Di Đà, 

tôi cầu thế giới Cực Lạc, nhƣ vậy tâm quý vị không thanh tịnh. Cầu tâm địa thanh 

tịnh nhƣng không nhiễm chút trần, tuyệt diệu, nhƣ vậy mới cao. Trên hình thức 

tôi phải làm nhƣ vậy, làm nhƣ vậy chính là tự lợi lợi tha, khiến nội tâm tôi thành 

kính, từ trên hình tƣớng của tôi biểu đạt ra, khiến ngƣời khác đều nhìn thấy nên tu 

thành kính nhƣ thế nào. Suốt đời của Đức Thế Tôn, không phải đều là biểu diễn 

cho chúng ta thấy ƣ? Từ khi ra đời đến tám tƣớng thành đạo đều là tƣợng trƣng 

cho  chúng  ta.  Quý  vị  nói  pháp  đó  ngài  có  hay  không?  Không  thể  nói  ngài  có, 

cũng không thể nói không. Quý vị nói ngài không có nhƣng ngài có thật. Quý vị 

nói  ngài  có,  tâm  địa  ngài  thanh  tịnh  không  nhiễm  chút  trần,  căn  bản  không  có 

khởi tâm động niệm, ngài có ở đâu? 

Ngài  lại  không  cần  danh,  lại  không  cần  lợi.  Ngài  lại  vô  ngã,  vô  nhân,  vô 

chúng sanh, vô thọ giả, vậy có ở đâu? Đây chính là nhận thức hữu vô, đem nhận 

thức về hữu và vô này biểu hiện trong cuộc sống hằng ngày, biểu hiện trong việc 

xử sự tiếp nhân đãi vật, diệu! Ngƣời thật sự hiểu, nhìn thấy chiêu này mới tuyệt 

diệu, không phải phàm phu có thể tƣởng tƣợng đƣợc, gọi là cảnh giới không thể 

nghĩ  bàn,  chính  ngay  trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Ngƣời  thông  thƣờng  không 

nhận ra đƣợc, ngƣời thấu triệt nhận ra, tuyệt diệu. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ hai. “Thứ giả dẫn Tịnh Độ Luận”, Tịnh Độ Luận 

chính là Vãng Sanh Luận. “Vị bồ đề tâm, tức nguyện thành Phật độ sanh”, tâm 

nguyện  thành  Phật  độ  chúng  sanh,  chính  là  tâm  bồ  đề.  “Nhiếp  thủ  chúng  sanh 

vãng sanh Tịnh độ chi tâm”, cũng chính là mỗi niệm hy vọng giúp tất cả chúng 

sanh nhận thức Tịnh độ, tin vào Tịnh độ. Nguyện vãng sanh Tịnh độ, đây là việc 

tốt! Tâm  này hoàn toàn tƣơng ƣng với tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai, tâm  của tất cả 

Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  đều  là  mỗi  niệm  nghĩ  đến  làm  sao  giúp  đỡ  họ  và  giáo  hóa 

Tập 397  767 



những chúng sanh này, nhận thức Tịnh độ, cầu sanh thế giới Cực Lạc. Sanh đến 

thế giới Cực Lạc họ liền thành Phật, đồng nghĩa với nói: Cha mẹ đối với con cái 

luôn hy vọng tìm ngôi trƣờng tốt cho chúng, để chúng đi học, ở trong ngôi trƣờng 

này nhất định thành danh, sẽ lấy đƣợc học vị tiến sĩ. Ngôi trƣờng nào có bảo đảm 

này? 

Quốc độ của chƣ Phật trong mƣời phƣơng đều đang mở trƣờng, chỉ có trƣờng 

của Phật A Di Đà có lớp bảo đảm này. Thế nên mƣời phƣơng Nhƣ Lai đều bằng 

lòng, đem học sinh thật sự năng tin, năng nguyện, thật sự muốn vãng sanh của họ, 

tất cả đều đƣa đến đây học, điều này chúng ta cần phải hiểu. Chƣ Phật Nhƣ Lai 

trong mƣời phƣơng, dị khẩu đồng âm tán thán Phật A Di Đà là quang trung cực 

tôn, Phật trung chi vƣơng. Mƣời phƣơng Nhƣ Lai giống nhƣ cha mẹ, Phật A Di 

Đà là thầy giáo giỏi. Đức Phật Thích Ca của chúng ta giống nhƣ cha mẹ vậy, bảo 

đảm đƣa chúng ta đến thế giới tây phƣơng cực Lạc, vì chúng ta mà giảng Kinh 

Vô Lƣợng Thọ. Giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ, chính là nói về thế giới Cực Lạc, nói 

rõ  ràng  minh  bạch.  Mọi  ngƣời  nghe  rồi  đều  tin  nhận,  muốn  sanh  về  đó,  nghe 

nhiều vài biến thật sự muốn đi, nhƣ vậy là đã thành công. Thật sự muốn đi, quý vị 

nhất định đi đƣợc. Ở đây nói với quý vị mấy nguyên tắc cần phát tâm. 

Tâm  này  mới  nhìn  thì  giống  nhƣ  dể  phát  khởi  hơn  tâm  trƣớc,  nhƣng  thật  ra 

không  nhƣ  vậy.  Thực  tế  mà  nói  thì  cũng  không  dễ  phát  khởi,  tâm  này  là  gì? 

Nguyện thành Phật độ chúng sanh, so với ba loại tâm ở trƣớc nhƣ tâm chân thành, 

thâm tâm, hồi hƣớng phát nguyện tâm_Xem ra hình nhƣ dễ hơn ba tâm ở trƣớc, 

nguyện thành Phật độ chúng sanh, phải nguyện thật, giả không đƣợc. Vì sao nói 

thực tế không nhƣ vậy? Bên dƣới nói rất rõ ràng. 

Pháp  môn  vãng  sanh  Tịnh  độ  thật  là  pháp  khó  tin,  đây  là  thật  không  hề  hƣ 

vọng. Tín tâm chƣa sanh làm sao có thể phát? Tôi có cảm xúc rất sâu sắc đối với 

câu này, vì sao? Tôi là ngƣời đi trên con đƣờng này. Tôi học Phật, nếu dùng pháp 

môn Tịnh độ để tiếp dẫn tôi, thì đời này không có hy vọng gì, vì sao? Không tin. 

Phƣơng pháp của Phật rất nhiều, thiện xảo, xảo diệu. Tôi thích nghiên cứu kinh 

Phật, thích Phật nói những đạo lý này, nên rất thích kinh luận đại thừa, nhƣng kêu 

tôi ngồi đó thật thà niệm Phật thì không niệm đƣợc. Căn tánh mỗi ngƣời không 

giống nhau, nên thật sự tiếp dẫn tôi nhập môn là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng 

Nghiêm.  Những  kinh  luận này  dẫn  tôi  nhập  môn,  tôi  rất  thích,  rất  hứng  thú  với 

kinh điển này. 

Trở về Tịnh độ nhƣ thế nào? Đến sau cùng nhìn thấy những kinh luận này, tất 

cả đều đạo quy Cực Lạc_Nhị thập ngũ viên thông trong Kinh Lăng Nghiêm. Điều 

768  Tập 397 



này tôi phát hiện, vì trƣớc đây rất ít ngƣời giảng. Đa phần khi ngƣời ta giảng nhị 

thập ngũ viên thông, Quán Thế Âm Bồ Tát Viên Thông Chƣơng thứ nhất. Quán 

Thế Âm nhĩ căn viên thông, phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thƣợng đạo, điều 

này  Thiền  tông  đã  dẫn  dụng.  Tịnh  độ  tông  không  ai  nhìn  ra,  tôi  bị  một  vị  hòa 

thƣợng Nhật Bản hỏi nên phát hiện ra, nếu ông ta không hỏi, tôi cũng không nghĩ 

đến.  Vì  lúc  đó  tôi  học  Kinh  Lăng  Nghiêm  với  thầy  Lý,  tôi  học  Kinh  Lăng 

Nghiêm là phúc giảng. Một tuần giảng một lần, thầy giảng thứ tƣ, tôi giảng thứ 

năm,  chính  là  tôi  phúc  giảng.  Ngày  thứ  ba  tôi  nghe,  ngày  thứ  năm  giảng,  theo 

cách  giảng  của  thầy  giảng  lại  một  lần.  Thính  chúng  của  tôi  có  sáu  ngƣời,  bảy 

ngƣời  chúng  tôi  một  tiểu  ban.  Mỗi  tuần  đều  phúc  giảng,  một  ngƣời  giảng  sáu 

ngƣời  nghe.  Tôi  chuyên  giảng  bộ  Kinh  Lăng  Nghiêm  này  từ  đầu  đến  cuối  nên 

thầy giảng một biến, tôi cũng giảng một biến. 

Có một lần, có mấy học sinh của đại học Đài Loan, dẫn mấy ngƣời giáo thọ 

khách  tọa  ngƣời  Nhật_cũng  là  học  Phật_Họ  đến  phỏng  vấn  tôi,  hỏi  tôi  học  bộ 

kinh  nào?  Học  Lăng  Nghiêm.  Ông  tu  pháp  môn  gì?  Tôi  tu  Tịnh  độ,  niệm  Phật. 

Họ rất ngạc nhiên vì mọi ngƣời đều biết, Kinh Lăng Nghiêm có quan hệ với Mật 

tông và Thiền tông. Cho rằng đây là kinh luận quan trọng của Thiền tông và Mật 

tông, không liên quan đến Tịnh độ, nên họ rất ngạc nhiên. 

Kinh Lăng Nghiêm và Tịnh độ có quan hệ gì? Họ hỏi nhƣ vậy, khiến tôi có 

linh cảm. Trong nhị thập ngũ viên thông, không phải một pháp môn đặc biệt, mà 

là hai pháp môn đặc biệt. Pháp môn của Quan Âm Bồ Tát quá rõ ràng, ngƣời ta 

vừa xem đã hiểu. Đại Thế Chí Viên Thông Chƣơng là pháp môn đặc biệt, nhƣng 

không hiển lộ, đó là gì? Vị thứ sắp xếp. Quán Thế Âm Bồ Tát, chiếu theo lý sắp 

xếp theo thuận tự thì ngài ở vị trí thứ hai. Ngài là lục căn, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, 

ngài là nhĩ căn, đáng lẽ sắp vào vị trí thứ hai. Sau lục căn là lục trần, sau lục trần 

là lục thức. Đây là thứ tự mƣời tám cái, Bồ Tát Quan Âm xếp hàng thứ hai, ở sau 

là thất đại: địa thủy hỏa phong không kiến thức là thất đại nên tổng cộng là 25 vị 

thứ. Quan Âm Bồ Tát từ vị thứ thứ hai, bây giờ lại để ở sau cùng, điều này vừa 

nhìn là hiểu rõ. Ngài ở hàng thứ hai, sao lại xếp ngài đến cuối cùng? Quá rõ ràng! 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  cũng  rất  đặc  biệt,  không  xếp  theo  thứ  tự.  Vốn  Bồ  Tát  Đại 

Thế Chí xếp thứ 23, Bồ Tát Di Lặc 24, hai vị này đã hoán đổi một chút, chính là 

đổi cách một bức tƣờng, điều này rất nhiều ngƣời không nhìn thấy. Đại Thế Chí 

24, ngài vốn là 23 nhƣng lại xếp ở 24. Bồ Tát Quan Âm vốn là thứ hai nhƣng lại 

xếp ngài ở vị thứ 25. Nhƣ tiết mục hát sau cùng vậy, là tiết mục chất lƣợng nhất, 

Tập 397  769 



tốt nhất, hay nhất, gọi là áp trục hí. Sau cùng áp trục là Đại Thế Chí, Quan Thế 

Âm. 

Tôi đột nhiên nghĩ đến điều này để đối phó với ngƣời Nhật. Tôi nói sao không 

quan  hệ?  Đại  Thế  Chí  niệm  Phật  viên  thông  chƣơng  là  pháp  môn  đặc  biệt,  nó 

không bình thƣơng, không sắp xếp theo thứ tự, tôi càng nói họ càng ngơ ngác. 

Tôi nói quý vị chỉ nhìn thấy Bồ Tát Quan Âm vì quá rõ ràng, thay đổi vị trí quý 

vị liền không nhìn thấy, có hai pháp môn đặc biệt. Vì sao có hai pháp  môn đặc 

biệt? Vì sao Bồ Tát Đại  Thế Chí không để ở sau cùng? Pháp  môn của  Đại Thế 

Chí, pháp môn niệm Phật này phổ biến pháp giới, biến pháp giới hƣ không giới 

đều là đệ nhất. Còn pháp môn của Bồ Tát Quan Thế Âm, chúng sanh trên địa cầu 

này là đệ nhất. Là diện tích nhỏ, trong diện tích nhỏ của chúng ta, Bồ Tát Quán 

Thế Âm là đệ nhất. Nói trên diện tích lớn, Bồ Tát Đại Thế Chí là đệ nhất, nhƣ vậy 

họ mới hiểu. 

Thì ra Kinh Lăng Nghiêm và pháp môn niệm Phật, quan hệ mật thiết nhƣ vậy, 

tôi nói đúng vậy, không sai chút nào. Pháp Hoa, Hoa Nghiêm, đặc biệt là Kinh 

Hoa Nghiêm, sau cùng Bồ Tát Phổ Hiền thập đại nguyện vƣơng đạo quy Cực Lạc. 

Tôi tin Tịnh độ từ chỗ này, ngƣời nào khuyên cũng không đƣợc, thầy Lý khuyên 

tôi  rất  nhiều  lần.  Tôi  không  phản  đối  Tịnh  độ,  tôi  tôn  trọng  Tịnh  độ  nhƣng  tôi 

không chịu học Tịnh độ. Tôi vẫn thích Hoa Nghiêm, thích Lăng Nghiêm, những 

kinh này phân lƣợng đều rất lớn, phân lƣợng lớn hơn Kinh Vô Lƣợng Thọ nhiều, 

trong đó thú vị vô cùng. 

Kinh Lăng Nghiêm thuần túy giảng về trí tuệ, Hoa Nghiêm là tổng cƣơng lĩnh 

của  tất  cả  kinh  điển,  mà  Đức  Thế  Tôn  giảng  trong  suốt  49  năm.  Thế  nên  ông 

Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu Kinh Hoa Nghiêm cho tôi, đây là triết học khái luận 

trong kinh Phật. Ông đã giới thiệu cho tôi nhƣ vậy_Phật kinh triết học khái luận, 

thật  sự  là  pháp  khó  tin.  Tôi  từ  Lăng  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  đạo  quy 

Cực Lạc, các bộ kinh này dẫn dắt. Không có những bộ kinh luận này dẫn dắt, tín 

tâm của tôi không sanh khởi đƣợc, thật sự gọi là khó tin nhƣng khi tôi tin, so với 

lòng  tin  của  những  ngƣời  khác,  không  biết  mạnh  hơn  gấp  mấy  lần.  Vì  tôi  hiểu, 

nhiều ngƣời không hiểu, tôi hiểu nó thấu triệt rốt ráo tôi mới tin. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, bản này tôi đã giảng mƣời lần, lần này là lần thứ 11. Tôi 

đặc biệt chọn chú giải của Hoàng Niệm Tổ, cũng là cảm niệm lúc tuổi già chúng 

tôi mới gặp nhau, mới trở thành tri kỷ. Lúc đó hoằng dƣơng bản này chỉ có hai 

chúng tôi, ông ta hoằng dƣơng trong nƣớc, tôi hoằng dƣơng ở nƣớc ngoài. Trong 

nƣớc chỉ một mình ông, nƣớc ngoài cũng chỉ có mình tôi. Hai chúng tôi có duyên 

770  Tập 397 



gặp  nhau,  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  nhân  duyên  này  có  liên  quan  đến  thầy  Lý. 

Trƣớc đây thầy Lý có nhắc đến tên Hoàng Niệm Tổ, có nhắc đến, tôi có nghe và 

có ấn tƣợng, ấn tƣợng không sâu chỉ mơ hồ. Tôi tƣởng rằng thầy nhắc đến, nhất 

định  là  tuổi  tác  khoảng  nhƣ  thầy,  không  ngờ  Hoàn  Niệm  Tổ  nhỏ  hơn  thầy  rất 

nhiều, lớn hơn tôi một chút, lớn hơn không bao nhiêu. 

Thầy Lý lớn hơn tôi 39 tuổi, Hoàng Niệm Tổ lớn hơn tôi khoảng mƣời mấy 

tuổi, tôi tƣởng rằng ông đã là cổ nhân, đã không còn. Không ngờ ở Mỹ nghe đƣợc 

có một ngƣời nhƣ vậy, là đồng tu của Tịnh độ chúng ta. Họ mời một vị thƣợng sƣ 

của Mật Tông của Trung quốc_Thầy của tôi Chƣơng Gia đại sƣ là thƣợng sƣ của 

Mật tông. Tôi nói quý vị cũng mời một vị thƣợng sƣ Mật tông, hiện nay chúng ta 

đang niệm Phật, không cần thiết. Tôi liền hỏi mấy câu, thƣợng sƣ là ai? Họ nói 

Hoàng Niệm Tổ, tên này rất quen thuộc, có ấn tƣợng. Nghĩ thật lâu tôi cũng nhớ 

lại, tôi liền hỏi họ, phải chăng là cháu ngoại của Mai Quang Hy? Họ nói phải. Tôi 

nói, nhƣ vậy thì mời ông ta đến. 

Mai Quang Hy là thầy của cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, chúng tôi xƣng là Tổ sƣ, thầy 

và chúng tôi là ngƣời một nhà, nên chúng tôi rất muốn gặp mặt. Tôi biết ông ta là 

cháu ngoại của Mai Quang Hy, là học trò của Hạ Liên Cƣ, nhƣ vậy có quan hệ rất 

lớn với Kinh Vô Lƣợng Thọ này, nhất định ông học bộ kinh này. Thế nên tôi nói 

với  ông,  có  thể  mời  ông  đến  Mỹ,  mời  đến,  quả  nhiên  là  ông  ta,  không  sai.  Do 

nhân duyên nhƣ vậy mà chúng tôi gặp nhau, khi gặp thật gọi là vừa gặp nhƣ đã 

quen  từ  lâu.  Khi  gặp  là  gọi  điện  thoại,  ông  ta  đem  bộ  chú  giải  in  dầu  này,  chữ 

không mƣời phần rõ ràng nhƣng có thể xem đƣợc_Đem đến Mỹ bộ này và tặng 

cho tôi, chúng tôi đem về Đài Loan in một vạn bộ. Ông cũng trở về Đài Loan liền 

sau đó, ông chỉ lƣu lại ở mỹ một tháng, Visa chỉ có một tháng. Tôi đến Bắc Kinh 

thăm ông, quả thật rất hoan hỷ! Tôi muốn đi thăm ông, không ngờ ông đến thăm 

tôi trƣớc, ông biết tôi đến Bắc Kinh đang ở khách sạn, nên đến khách sạn thăm tôi. 

Điều này trên mặt lễ tiết thì không tầm thƣờng, ngƣời xƣa nói khách chào chủ 

nhân, chủ nhân chào lại. Chúng tôi đến Bắc Kinh làm khách, chủ nhân đến thăm 

tôi trƣớc, sau đó mời tôi đến nhà ông ăn cơm. Tấm ảnh đó hiện nay treo ở trên 

tƣờng, trong phòng nhiếp ảnh, quý vị sẽ nhìn thấy. Đó chính là lần gặp mặt đầu 

tiên, ở Bắc Kinh, với tất cả ngƣời nhà ông, còn có Hạ Pháp Thánh là cháu của Hạ 

Liên Cƣ, một nhà đại đoàn viên. 

Biết đƣợc ông viết bộ kinh này rất gian nan vất vả, chúng tôi đại biểu chúng 

sanh 9000 năm trong thời mạt pháp, tƣơng lai đều nhờ bộ kinh này mà đƣợc lợi 

ích.  Đặc  biệt  đem  bộ  chú  giải  này  giảng  một  lần,  chúng  ta  cùng  nhau  chia  sẽ, 

Tập 397  771 



cũng là báo đáp ân tri ngộ với cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ. Khó tin nhƣng có thể tin, 

điều này rất đáng quý, nếu tín tâm không sanh, tâm bồ đề không phát khởi đƣợc, 

cũng đích thực không dễ. 

Nhƣ trong Kinh A Di Đà Kinh nói, mƣời phƣơng Chƣ Phật xƣng tán Đức Thế 

Tôn là đời ngũ trƣợc, là ngũ trƣợc ác thế. Vì tất cả chúng sanh mà nói tất cả pháp 

khó  tin  trong  thế  gian.  Đây  là  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  tán  thán  Đức  Phật  Thích  Ca, 

Đức Thế Tôn có thể ở trong thời đại này, tuyên nói pháp môn Tịnh độ cho tất cả 

đại chúng. Ba bộ kinh nhƣ Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, 

Kinh A Di Đà. Kinh A Di Đà không hỏi tự nói, kinh này là ngài A Nan khởi thỉnh. 

Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ là nhân duyên của bà Vi Đề Hy, quả thật không đơn 

giản! 

Trong  tiểu  bổn  Kinh  Di  Đà  Đức  Phật  nói,  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  tán  thán 

Đức Bổn Sƣ Thích Ca, trong đời ngũ trƣợc ác thế. Là nói Đức Thế Tôn sinh ra 

trong thời đại này, nên Đức Thế Tôn vì chúng ta thị hiện nhiều loại khổ hạnh, làm 

cho ngƣời đời sau chúng ta noi theo. Phải chịu khổ, vì sao? Chúng sanh nghiệp 

chƣớng quá nặng, chịu khổ là sao? Chịu khổ thay chúng sanh, ý nghĩa này quá 

sâu  sắc,  mấy  ngƣời  biết?  Đức  Thế  Tôn  chịu  khổ  là  vì  chúng  sanh  trên  địa  cầu, 

chúng  sanh  tạo  nghiệp  cực  ác,  tiêu  tôi  nghiệp  thay  cho  những  chúng  sanh  tạo 

nghiệp chƣớng này. Không biết ân thì không có tâm báo ân, quý vị thật sự biết thì 

tâm  báo  ân,  tâm  cảm  ân  liền  sanh  khởi.  Làm  sao  để  báo  ân,  cảm  ân?  Y  giáo 

phụng hành. Không những chính mình phải làm mà còn phải đem pháp lớn này 

truyền mãi về sau, hoằng dƣơng từ đời này qua đời khác, đây mới thật sự báo ân. 

Thế  nên  bộ  kinh  này,  cƣ  sĩ  Hạ  Liên  Cƣ  chỉnh  lý  lại,  đó  là  hạng  ngƣời  nào? 

Không  phải  ngƣời  phổ  thông.  Chúng  ta  xem  ở  trƣớc,  cƣ  sĩ  Vƣơng  Long  Thƣ 

chỉnh lý lần đầu, vào thời nhà Tống. Cƣ sĩ Vƣơng Long Thƣ đứng vậy vãng sanh, 

Vƣơng Long Thƣ là đồng hƣơng của tôi, ông ngƣời Thƣ Thành, cách Lƣ Giang 

khoảng  50  dặm,  tức  là  khoảng  hai  mƣơi  mấy  cây  số.  Ông  Phƣơng  Đông  Mỹ  là 

ngƣời  Đồng  Thành,  ba  thành  nhỏ  của  chúng  tôi  là  một  hình  tam  giác,  cách 

khoảng 50 dặm, là cao đức của Tịnh tông! 

Bản hội tập của cƣ sĩ Long Thƣ gọi là Đại A Di Đà Kinh, đƣợc thu thập trong 

Long Tạng. Trong Càn Long đại tạng kinh có, giữ trong Long Tạng. Bản hội tập 

của Hạ  Liên Cƣ, sau khi hội tập xong thời gian là ba  năm, thời gian  mƣời năm 

dùng để  chỉnh sửa hiệu đính. Chỉnh  sửa  mƣời lần, đƣợc xƣng là bản viên  mãn 

nhất, tâm huyết một đời đều trong bộ sách này. Đích thực đã làm thành công việc 

đại sự độ hóa chúng sanh trong thời mạt thế của Đức Thế Tôn, thật sự là vô lƣợng 

772  Tập 397 



vô biên công đức. Vì muốn độ chúng sanh 9000 năm trong thời mạt pháp, chỉ có 

bộ  kinh  này,  các  kinh  luận  khác  không  làm  đƣợc,  quý  vị  nói,  bộ  kinh  này  khó 

đƣợc biết bao, quá hy hữu! 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ cũng không phải ngƣời phổ thông, sao có thể làm ra bộ 

chú giải hay nhƣ thế? Trích dẫn kinh điển lại có thể sƣu tập hơn 190 loại, chúng 

ta đều không tƣởng tƣợng đƣợc. Tôi đến nhà ông thăm, những sách tham khảo 

này đều sắp gần cây cột bên cạnh, ông cũng không có giá sách, để rất lộn xộn, 

làm sao tìm đƣợc? Cảm  ứng. Oai thần của Phật Bồ Tát, liền có ngƣời đƣa  cho 

ông, thật là tâm tƣởng sự thành, nghĩ đến cổ nhân có sách gì nó liền đến. Không 

phải chƣ Phật Bồ Tát gia trì, chú giải này không viết đƣợc. không phải long thiên 

thiện thần gia hộ, đến đâu để tìm những tài liệu tham khảo này? 

Chúng ta muốn báo ân Phật, báo ân tổ tông, báo ân quốc gia, báo ân dân tộc, 

báo ân tất cả chúng sanh thì phải nỗ lực học tập, y giáo phụng hành còn phải đem 

nó phát dƣơng quang đại. Thế nên lần này Nhật Bản mời tôi đến giảng kinh, tôi 

đã  nhận  lời  mời,  tháng  sáu  đi  giảng.  Vẫn  là  giảng  bộ  kinh  này,  một  ngày  bốn 

tiếng.  Tôi  hy  vọng  ở  Nhật  giảng  100  tiếng,  giảng  xong  tôi  trở  lại.  Bộ  kinh  này 

chia 100 tiếng đồng hồ công đức cho Nhật Bản. 

Bây giờ thời gian đã hết, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây. 



------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 398 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:06.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải  trang  496,  hàng  thứ  hai  từ  dƣới  lên.  Đây  là  một  đoạn, 

chúng ta đọc từ đây. 

Tiếp theo là trích dẫn Tịnh Độ Luận, Tịnh Độ Luận chính là Vãng Sanh Luận. 

Tâm  bồ  đề,  tức  là  tâm  nguyện  thành  Phật  độ  sanh,  nhiếp  thọ  chúng  sanh  vãng 

sanh Tingj độ. Tâm này mới nhìn thì hình nhƣ là dể phát khởi hơn tâm ở trƣớc, 

nhƣng thực ra không nhƣ vậy, pháp môn vãng sanh Tịnh độ, thật sự là pháp khó 

tin. Tín tâm chƣa sanh, làm sao có thể phát tâm? Hôm qua chúng ta học đến đây, 

Tập 398  773 



đây là  một đoạn, mà còn vô cùng quan trọng. Tu  Tịnh độ là hy vọng duy nhất 

trong đời này, chính là vãng sanh thế giới Cực Lạc. Nếu không hiểu rõ đạo lý và 

phƣơng pháp vãng sanh, đời này không tránh khỏi sống uổng phí. Nhƣ cơ duyên 

này, chúng ta có lý do tin rằng, đã từng gặp qua trong vô lƣợng kiếp quá khứ, đã 

từng gặp nhƣng nhƣ thế nào? Quá sơ ý nên đã lơ là, bỏ qua cơ hội này. 

Trãi qua vô lƣợng kiếp đến nay gặp lại, nếu nhƣ đời này bỏ qua, lại phải trãi 

qua vô lƣợng kiếp, vô lƣợng kiếp chịu khổ trong luân hồi sanh tử, nói không bao 

giờ hết! Nếu chúng ta thấu hiểu chân tƣớng sự thật, không muốn tiếp tục chịu khổ 

báo trong luân hồi, chúng ta hạ quyết tâm ngay trong đời này, hy vọng thành tựu, 

không muốn đợi thêm nữa. Mấy câu này vô cùng quan trọng, nhất định phải phát 

nguyện thành Phật độ chúng sanh, phải phát tâm này. Tôi chắc chắn phải thành 

Phật, tôi nhất định phải giúp chúng sanh thoát đau khổ, đây chính là nói độ chúng 

sanh. 

Nếu chúng ta phát nguyện độ sanh, quan trọng nhất là đem pháp môn Tịnh độ, 

giới thiệu cho những chúng sanh có nhân duyên, thì trong một đời họ có thể thành 

tựu.  Nhân  sinh  đau  khổ  nhƣng  rất  ngắn  ngủi,  mấy  mƣơi  năm  thời  gian  trôi  qua 

nhƣ một cái gảy móng tay, chỉ có đến lúc về già mới có cảnh giác sâu sắc. Tôi đã 

sống 85 năm, hồi ức chuyện ngày xƣa giống nhƣ ngày hôm qua vậy, thật là một 

gảy móng tay thì hơn 80 năm trôi qua, con ngƣời còn có 80 năm ƣ? Không thể. 

Thấu  hiểu  những  sự  thật  chân  tƣớng  này,  quý  vị  sẽ  thật  sự  nắm  bắt  thời  gian, 

dõng mãnh tinh tấn. Cơ duyên thù thắng này không thể lại để mất đi. 

Trong  đoạn  kinh  văn  này,  nói  đến  phát  nguyện  thành  Phật  độ  sanh,  nhƣ  ở 

trƣớc Tịnh Độ Luận nói: ba loại tâm bồ đề đến rất dễ. Ở trƣớc nói: trực tâm, thâm 

tâm, đại bi tâm. Ở đây chỉ nói: Tôi nguyện thành Phật, tôi nguyện độ chúng sanh. 

Thật ra nguyện thành Phật độ sanh chính là tâm vô thƣợng bồ đề, điều này không 

phải  giả.  Nên  ông  nói  trên  thực  tế  không  nhƣ  vậy.  Vì  sao?  Tịnh  độ  vãng  sanh, 

thực tế là pháp khó tin. Khó tin, tức là chƣa có thể thật sự tin,  vậy làm sao có thể 

phát tâm? Điều này chứng minh, phát tâm không phải là việc dễ, nhƣng chúng ta 

nhìn thấy rất nhiều ông bà cụ ở nông thôn, vừa khuyên họ niệm Phật họ liền tin 

ngay. Nói thế giới tây phƣơng tốt, họ thật sự muốn đi, liền phát tâm đi, khi vãng 

sanh đoan tƣớng hy hữu. Phật Di Đà đến tiếp dẫn, họ thật đã vãng sanh! Nhƣ vậy 

là sao? 

Chúng ta phải hiểu, đây không phải ngẩu nhiên. Không phải mỗi ông bà cụ ở 

nông thôn đều có thể vãng sanh, cũng là trong ngàn vạn ngƣời đƣợc một ngƣời. 

Đây là trong quá khứ từng tu học pháp môn này, công phu đều không tệ, khi lâm 

774  Tập 398 



mạng  chung  chỉ  sai  một  niệm  không  đƣợc  vãng  sanh.  Một  niệm  sai  lệch  này 

chính  là  tình  chấp  khó  đoạn,  không  nỡ  từ  bỏ  gia  thân  quyến  thuộc.  Chỉ  cần  có 

niệm này khởi lên, Phật A Di Đà đã ra đi, không tiếp dẫn quý vị, ngƣời tu Tịnh 

độ phải chú ý đến điều này, lúc nào buông bỏ? Bình thƣờng rất lãnh đạm, khi lâm 

chúng  không  sợ  hãi.  Bình  thƣờng  tình  chấp  rất  nặng,  khi  lâm  chung  không  bảo 

đảm, có yêu thƣơng ngƣời nhà chăng? Rất yêu, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là 

thật sự yêu thƣơng. Tạm thời buông bỏ thân tình, đến thế giới Cực Lạc, gia thân 

quyến thuộc của quý vị, bất luận luân lạc trong đƣờng nào, quý vị đều thấy rất rõ 

ràng. Khi nào họ đƣợc độ, nhân duyên thành thục thì quý vị đến giúp họ. Đƣợc 

độ nhân duyên thành thục, chân tín, chân nguyện và thật sự buông bỏ, chính là ba 

điều kiện này. Thiếu một trong ba điều kiện này đều không đƣợc, nên nhớ sau 

cùng là thật sự buông bỏ. 

Nhƣ trong Kinh A Di Đà nói, mƣời phƣơng Chƣ Phật xƣng tán Đức Thế Tôn, 

ở trong đời ngũ trƣợc ác thế. Ngài đã vì chúng sanh nói pháp mà tất cả thế gian 

khó tin theo. Quả thật khó tin, khó tin có thể tin mới đáng quý, nhƣ vậy mới có 

thể thành công. Nhất định phải biết, nhƣ ở trƣớc Thiện Đạo đại sƣ dạy chúng ta, 

biết đƣợc ta bà là khổ, quý vị thật sự nhận thức rõ ràng. Ở đây ta bà là tiếng phạn, 

dịch  thành  tiếng  Trung  Quốc  có  nghĩa  là  kham  nhẫn,  chính  là  thế  gian  này  quá 

khổ, nhƣng quý vị thật sự có thể nhẫn thọ, chính là ý này. Ngƣời thông thƣờng 

không thể nhẫn thọ, quý vị thật sự có thể nhẫn thọ, gọi là kham nhẫn. 

Cực Lạc là niềm vui chân thật, không những không có bất cứ điều khổ nào, 

đến tiếng khổ cũng không nghe đến, quý vị mới biết thế giới Cực Lạc thanh tịnh 

biết bao, thanh tịnh trang nghiêm. Phật đối với tán thán của Thế Tôn là vô cùng 

thù thắng hy hữu, vì duy có pháp môn này mới có thể độ thoát. Nhƣ hiện nay, xã 

hội ngũ trƣợc ác thế này, con ngƣời đều tạo ngũ nghịch thập ác, gặp nhân duyên 

này đều có thể vãng sanh, điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Phẩm Độc Lƣu Thử Kinh của kinh này, trong này có bốn câu kinh văn. Nếu 

nhƣ nghe đƣợc kinh này, chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ. Nếu quý vị có thể nghe 

đƣợc bộ kinh này, “tín nhạo thọ trì” nghe rồi liền có thể tin nhận, liền có thể thọ 

trì, liền có thể hoan hỷ_Nhạo là hoan hỷ, quý vị liền có thể thọ trì. Thọ trì là gì? 

Quý vị có thể hành trì, y giáo phụng trì. 

“Nan trung chi nan, vô quá thử nan”, ngày nay chúng ta đã gặp đƣợc, chúng 

ta tin, chúng ta hoan hỷ, chúng ta y giáo phụng hành, thật không dễ! Họ nói khó 

trong  các  điều  khó,  trƣớc  đây  chƣa  có  khó  nhƣ  vậy,  nhƣng  chúng  ta nghĩ  hình 

nhƣ không khó, chúng ta rất dễ  tiếp nhận. Thật ra không nhƣ vậy, quý vị  xem 

Tập 398  775 



ngày  nay  trên  thế  giới,  gần  70  ức  nhân  khẩu,  mấy  ngƣời  gặp  đƣợc  Phật  pháp? 

Ngƣời gặp đƣợc Phật pháp, mấy ngƣời gặp đƣợc đại thừa? Ngƣời gặp đƣợc đại 

thừa, mấy ngƣời gặp đƣợc Tịnh độ? Ngƣời gặp đƣợc Tịnh độ, có mấy ngƣời thật 

sự  tin?  Đào  thải  từng  lớp  từng  lớp,  đào  thải  đến  sau  cùng  thật  không  còn  đƣợc 

mấy ngƣời, nhƣ vậy mới biết: “nan trung chi nan, vô quá thử nan”, là thật không 

phải giả. Chúng ta là cái đầu tiên trong những điều khó, vì sao chúng ta có thể trở 

thành một trong các điều khó đó? Đó là trong quá khứ chúng ta với Phật A Di Đà 

và thế giới Cực Lạc kết nhân duyên rất sâu, đời này gặp đƣợc, vừa gặp nhƣ quen 

đã  lâu,  vô  cùng  hoan  hỷ.  Trong  quá  khứ  nhân  duyên  không  thâm  sâu  nhƣ  vậy 

không đƣợc, đây là chúng ta nhìn thấy. 

Trong  các  bạn  đồng  học,  mấy  ngƣời  tin  thật,  mấy  ngƣời  thực  hành?  Quý  vị 

nói họ không tin, họ rất tin tƣởng. Quý vị nói họ không tin, họ đối với thế gian 

này còn lƣu luyến, nhất định họ không buông bỏ đƣợc, đây chính là khó trong các 

điều khó. Từ những điều này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, thiện căn chúng ta 

thâm hậu hơn họ, thiện căn đời trƣớc họ không bằng chúng ta, mới có hiện tƣợng 

này. 

Chứng tỏ, có thể tin Tịnh độ, thật sự là điều khó trong tất cả điều khó của thế 

gian,  là  thật  không  giả  chút  nào.  Nhất  thiết  thế  gian  là  nói  mƣời  pháp  giới,  nói 

rộng ra chính là mƣời phƣơng pháp giới, mƣời pháp giới trong vô lƣợng vô biên 

quốc độ của chƣ Phật. Đối với pháp khó tin này mà có thể tin, tức là bậc đại trí 

tuệ,  đây  là  trí  tuệ  chân  thật,  không  phải  là  tri  thức.  Phần  tử  tri  thức  không  nhất 

định tin, ngƣời thật sự có trí tuệ nhất định tin, ngƣời có trí tuệ đời này nhất định 

đƣợc  độ.  Thế  xuất  thế  gian  duy  chỉ  có  điều  này,  thật  sự  là  đại  sự  nhân  duyên, 

ngoài ra đều là việc nhỏ. Đạo lý này không thể không biết. 

“Thuận thử tín tâm, phát thành Phật độ sanh đồng đăng Tịnh độ chi nguyện, 

tức thị phát bồ đề tâm dã”. Thuận lòng tin này, từ trong lòng tin này khởi nguyện, 

từ trong nguyện này khởi hành, đây gọi là thuận thử tín tâm. Phát ra nguyện trong 

đời này phải thành Phật, phải phổ độ tất cả chúng sanh khổ nạn, đồng sanh Tịnh 

độ, đây chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Nhƣng có thể chân thật tín thọ, tự nhiên có 

thể phát tâm nhƣ trên, lại vì phƣơng tiện thù thắng của Tịnh độ. Tâm bồ đề trong 

khi  tu  học  đại  thừa,  quả  thật  không  dễ  phát.  Tu  học  các  pháp  môn  khác,  trong 

kinh nói rất rõ ràng, nhƣ trong Khởi Tín Luận nói: “Trực tâm, thâm tâm, đại bi 

tâm”, thật không dễ phát! Tâm này vừa phát liền siêu việt mƣời pháp giới, chính 

là pháp thân đại sĩ, tâm này vừa phát liền thành Phật, tâm bồ đề là tâm Phật. Đại 

776  Tập 398 



sƣ  Huệ  Năng  lục  tổ  của  Thiền  tông,  trong  phòng phƣơng  trƣợng  của  tổ  Hoằng 

Nhẫn, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, tâm bồ đề mới phát khởi đƣợc. 

Quý vị thử nghĩ xem, nhóm ngƣời của Thần Tú đại sƣ theo ngũ tổ mấy mƣơi 

năm,  có  phát  tâm  bồ  đề  chăng?  Không  có.  Quý  vị  mới  biết  điều  này  thật  khó. 

Tịnh Độ tông phát tâm bồ đề dễ hơn nó, Tịnh độ tông chỉ cần quý vị tin thật, phát 

nguyện đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, để làm Phật độ chúng sanh, tâm này đã 

phát.  Nên  trong  kinh  văn  này  nói:  “thị  hựu  vi  Tịnh  tông  chi  thù  thắng  phƣơng 

tiện”, đích thực phƣơng tiện hơn so với các pháp môn khác. Nhƣ Kinh Di Đà Yếu 

Giải nói, thâm tín phát nguyện, tức vô thƣợng bồ đề_Đây là Ngẫu Ích đại sƣ nói. 

Hai câu này, Ấn Quang đại sƣ tán thán đến cực điểm, vì sao? Các bậc cổ đức xƣa 

nay không nói nhƣ vậy, nên rất nhiều ngƣời đối với các ông bà cụ niệm Phật vãng 

sanh, cảm thấy không sao giải thích đƣợc, vì sao? Nhất định phải phát tâm bồ đề, 

nhất hƣớng chuyên niệm. 

Những ông bà cụ này chỉ có nhất hƣớng chuyên niệm, không phát tâm bồ đề, 

làm sao họ có thể vãng sanh? Ngẫu Ích đại sƣ nói ra: Thâm tín phát nguyện cầu 

sanh, chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Nếu quý vị hỏi những ông bà cụ này, tâm bồ 

đề là gì, họ không hiểu. Nhƣ thế nào gọi là trực tâm, thâm tâm, hồi hƣớng phát 

nguyện tâm, họ cũng không hiểu, họ đều không hiểu. Quý vị hỏi họ có tin tƣởng 

pháp môn này chăng? Tin thật, có muốn đi chăng? Thật muốn đi, đây chính là 

phát tâm. Tin thật, muốn đi thật chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Ngẫu Ích đại sƣ là 

ngƣời đầu tiên nói ra, giải quyết vấn đề này cho mọi ngƣời, nên Ấn Quang đạo sƣ 

xƣng Yếu Giải là đệ nhất chú giải của Kinh Di Đà, xếp ở vị trí đầu tiên. Rất nhiều 

ý nghĩa quan trọng, cổ nhân đều không nói nhƣng Ngẫu Ích đại sƣ nói ra. 

Ví dụ Đức Thế Tôn thành Phật nhƣ thế nào? Là niệm Phật thành Phật, điều 

này cổ nhân không nói. Cũng là Ngẫu Ích đại sƣ nói ra trong Yếu Giải, đích thực 

ngài đã chỉ ra, thật sự có kinh văn, ngƣời thông thƣờng chúng ta đọc kinh đều đã 

sơ  suất,  không  chú  ý  đến.  Ngài  đã chỉ  điểm  cho  chúng  ta,  Đức  Thế  Tôn  thành 

Phật là niệm Phật thành Phật. 

Ngƣời niệm Phật, nhất định sẽ sớm sanh tín nguyện, đây chính là phát tâm bồ 

đề. Tin sâu nguyện thiết không thể chậm, chậm tƣơng lai sẽ sanh ra chƣớng ngại, 

sẽ có phiền phức. Nhanh chóng kiến lập lòng tin kiên định không thay đổi, quyết 

định cầu sanh thế giới Cực Lạc. Ở thế giới này hoàn toàn tùy duyên, ở một ngày 

rất  tốt,  ở  một  năm  cũng  tốt,  không  sao.  Từng  giờ  từng  phút  đều  chuẩn  bị  vãng 

sanh, điểm này rất quan trọng. Không nên, tôi phải đợi đến ngày nào, đợi đến khi 

nào, không đƣợc. Có ý niệm này, chính là tập khí phiền não xen vào, tƣơng lai 

Tập 398  777 



làm chƣớng ngại quý vị vãng sanh. Mỗi niệm đều muốn đi, tâm này rất thù thắng, 

ngày ngày muốn đi. 

Trong lúc giảng kinh tôi cũng từng khuyên mọi ngƣời, mỗi tối quý vị đều đi 

ngủ, chúng ta vừa nằm xuống giƣờng, liền cầu Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Chúng 

ta ngày ngày cầu ngài, không có tối nào không cầu. Ngày nào thật sự đến, tôi đã 

cầu đƣợc,  Phật dẫn chúng ta đi. Nhƣ vậy chứng tỏ,  mọi thứ  ở thế gian  này đều 

buông  bỏ,  không  có  chút  phiền  nhiễu  nào,  không  bị  ảnh  hƣởng  bất  cứ  điều  gì, 

chính là ý niệm này. Mỗi niệm cầu sanh Tịnh độ, chính là ý niệm này. 

Bên  dƣới,  thứ  tƣ:  hỏi  đáp  và  giải  thích.  Vấn  đáp  chính  là  giả  thiết,  đƣơng 

nhiên cũng thật sự có ngƣời có những nghi hoặc này. “Vấn viết, nhƣợc bị tu vạn 

hạnh, năng cảm bồ đề, đắc thành Phật giả. Hà cố Chƣ Pháp Vô Hành Kinh vân”, 

đây là đƣa vấn đề trong kinh ra làm ví dụ. Vì sao trong Chƣ Pháp Vô Hành Kinh 

nói: Nếu ngƣời cầu bồ đề, tức không có bồ đề, là ngƣời xa bồ đề, giống nhƣ trời 

và đất. Vì sao trong Kinh Chƣ Pháp Vô Hành nói nhƣ vậy? Tu đầy đủ vạn hạnh, 

có thể cảm bồ đề, liền đƣợc thành Phật, đây cũng là Phật nói. Đức Phật nói hai 

câu này hoàn toàn mâu thuẩn, sao Đức Phật lại nói nhƣ vậy? Đây chính là sợ xem 

kinh  quá  nhiều_  Phật  nói  ở  kinh  này  với  nói  ở  kinh  kia,  hoàn  toàn  tƣơng  phản. 

Trong kinh này nói có, trong kinh kia nói không, nhƣ vậy phải làm sao? Phải biết, 

chƣ Phật Bồ Tát nói pháp, không nói pháp nào nhất định. Ngƣời này chấp trƣớc 

có, Phật nói với họ là không, phá chấp có. Ngƣời này chấp không, Phật liền nói 

với  họ  có,  phá  chấp  không.  Sợ  nhất  là  Phật  nói  không,  quý  vị  liền  chấp  trƣớc 

không, Phật nói có, quý vị liền chấp trƣớc có. Nhƣ vậy Phật không độ đƣợc quý 

vị, quý vị không có cách nào đƣợc độ. 

Đức Phật là vì phá chấp trƣớc, tất cả pháp đều gọi là phƣơng tiện thiện xảo, 

Phật không nói pháp nhất định, Phật cũng không có hình tƣớng nhất định, nên lấy 

thân gì để đƣợc độ thoát, liền hiện ra thân đó. Hiện tƣớng, nói pháp đều không 

phải ý của Phật, ý của ai? Ý của chúng sanh. Phật hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức. Quý vị muốn Phật đến nói pháp, ngài liền hiện thân Phật. Quý vị muốn 

Bồ  Tát  đến  thuyết  pháp,  ngài  liền  hiện  thân  Bồ  Tát.  Quý  vị  muốn  thân  gì,  ngài 

liền hiện thân đó. 

Quý vị muốn ngài hiện, quý vị muốn là có tâm, ngài hiện là vô tâm, vô tâm 

năng ứng. Quý vị có nghi vấn nhƣ thế nào, đây là quý vị muốn. Phật Bồ Tát nói 

pháp cho quý vị là vô tâm, quyết định không có thông qua khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc, nhất định không thông qua, hoàn toàn là phản ứng tự nhiên 

778  Tập 398 



của tự tánh. Nếu quý vị hiểu đạo lý này, những vấn đề này hoàn toàn không có. 

Quý vị xem giải thích bên dƣới. 

Phần giải thích nói, có ngƣời căn cứ những gì trong Kinh Vô Pháp Chƣ Hành 

nói: Nếu có ngƣời cầu bồ đề, tức không có bồ đề có thể đắc. “Thử cầu giả” ngƣời 

cầu bồ đề này. Tức là xa rời bồ đề, nhƣ thiên và địa cách xa nhau vậy, trong kinh 

này nói không sai. Đã là nhƣ vậy, ngày nay làm sao tu vạn hạnh, có thể chứng 

đƣợc quả bồ đề mà thành Phật? Bên dƣới trả lời, ở dƣới giải thích thêm cho quý 

vị, chúng ta xem phần giải thích bên dƣới. 

“Bồ đề chánh thể, lý cầu vô tƣớng”, bồ đề là gì? Bồ đề là chánh giác. Chánh 

đẳng chánh giác là bồ đề của Bồ Tát, Vô thƣợng chánh đẳng chánh giác là Phật 

bồ  đề.  Chánh  giác,  Chánh  đẳng  chánh  giác,  Vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác 

đều là vốn có trong tự  tánh, quý vị  đến đâu để  cầu? Trong Kinh Hoa  Nghiêm, 

Đức Phật nói với  chúng ta: Tất cả  chúng sanh  đều có trí tuệ  của  Nhƣ  Lai, đây 

chính là bồ đề, trí tuệ của Nhƣ Lai là gì? Là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. 

Đều có, ngƣời ngƣời đều có, trong tự tánh quý vị có, quý vị cầu điều gì? Trên mặt 

lý mà nói, quý vị cầu là sai, quý vị vốn có thì cầu điều gì? Vốn có “kim tác tƣơng 

cầu”, tác tƣớng chính là trƣớc tƣớng, quý vị chấp trƣớc tƣớng bồ đề. 

Bất  luận  là  quý  vị  chấp  trƣớc  tƣớng  chánh  giác,  hoặc  là  trƣớc  tƣớng  chánh 

đẳng chánh giác, tƣớng vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Quý vị đã chấp tƣớng, 

chấp trƣớc tƣớng là phàm phu, trƣớc tƣớng là  mê. Nên nói “bất đƣơng lý thật”, 

quý vị hoàn toàn trái ngƣợc với lý thực tế. Thế nên dùng ví dụ nói, quý vị cách bồ 

đề ngày càng xa, chính là ý này. 

“Thị cố kinh ngôn bồ đề giả, bất khả dĩ tâm đắc, bất khả dĩ thân đắc”, tâm này 

là vọng tâm. Tự quý vị cho rằng có tâm, tâm này là vọng tâm, phàm phu chúng ta 

lấy cái gì làm tâm? Có thể tƣ duy, có thể tƣởng tƣợng là tâm, mọi ngƣời đều cho 

rằng nhƣ vậy, điều này trong đại thừa giáo gọi là đệ lục ý thức. Đệ lục ý thức là gì? 

Phân biệt, đây là tâm gì? Tâm phân biệt, đây là tâm gì? Tâm chấp trƣớc, đây là 

tâm gì? Tâm vọng tƣởng, sai! Hoàn toàn sai. Nhƣ các bậc cổ đức nói quý vị đã 

dùng  sai  tâm,  sao  có  thể  dùng  vọng  tâm?  Vọng  tâm  tƣơng  ƣng  với  vọng,  vọng 

tâm  không  tƣơng  ƣng  với  chân.  Trong  kinh  Phật  nói  rất  hay,  vọng  tâm  có  thể 

duyên; đối với bên ngòai có thể  duyên đến hƣ không pháp giới, đối nội có thể 

duyên đến A lại da vì đều là hƣ vọng. Hƣ không pháp giới là hƣ vọng, A lại da 

cũng là hƣ vọng. Vọng tâm có thể duyên A lại da, nó có thể thấu hiểu A lại da, nó 

không thể thấu triệt cái chân thật. 

Tập 398  779 



Bồ  đề  là  chân  tâm.  Tự  tánh,  chân  nhƣ,  pháp  tánh, đệ  nhất  nghĩa,  những  thứ 

này vọng tâm nhất định không duyên đƣợc, nên quý vị đã sai, thật là sai đến cùng. 

Chân  tâm,  chúng  ta  thật  sự  muốn  thấy  chân  tâm  thì  nhƣ  thế  nào?  Chân 

tâm_buông bỏ hết tất cả vọng tâm nhƣ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, thì chân 

tâm  hiện  tiền,  quý  vị  sẽ  nhìn  thấy  là  thật,  đó  không  phải  vọng,  buông  bỏ  vọng, 

chân liền hiện tiền, không cần cầu, quý vị cầu là hỏng. Các bậc cổ đức nói rất hay, 

chỉ cần buông bỏ vọng tâm, vọng tƣởng, chân tâm không cầu mà tự đƣợc, vì sao? 

Nó vốn chính là nhƣ vậy. Vọng buông bỏ, vốn chính là chân. Vọng buông bỏ, lại 

muốn tìm cái chân thì chân đó lại là vọng. 

Những đạo lý này trong kinh điển đại thừa nói rất nhiều, nói rất rõ ràng nên 

trong Kinh Bát Nhã nói: không thể dùng tâm để cầu bồ đề, cũng không thể dùng 

thân để  cầu bồ  đề, vì sao? Vì quý vị  có vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Nếu 

vọng  tƣởng  phân biệt  chấp  trƣớc  đều  không  có,  tôi  nói  với  quý  vị,  có  thể  dùng 

tâm  đƣợc  bồ  đề,  có  thể  dùng  thân  đƣợc  bồ  đề.  Diệu,  tuyệt  diệu  không  sao  nói 

đƣợc, điều này phải lãnh hội một cách tƣờng tận. 

Thế nên bên dƣới nói: “Hành nhân nhƣợc tác tƣớng dĩ cầu” hành nhân chính 

là ngƣời tu hành, chỉ ngƣời hiện nay đang tu học. “Ý tồn bồ đề chi quả”, trong 

tâm chúng ta thật sự cho rằng có quả bồ đề. “Dữ cầu bồ đề chi pháp”, đây là gì? 

Đây gọi là pháp chấp, sai. “Tức thị tác tƣớng”, tác tƣớng là gì? Chấp tƣớng. 

Đức  Thế  Tôn  lúc  còn  ngài  tại  thế  bát  tƣớng  thành  đạo,  là  làm  gƣơng  cho 

chúng ta, dụng ý rất thâm sâu. Ngài 19 tuổi rời gia đình, ngài là một vị vƣơng tử 

nếu ngài không ra đi, sẽ kế thừa vƣơng vị của vua cha. Đây chính là nói, ngài từ 

bỏ vinh hoa phú quý của thế gian, đã buông bỏ, buông bỏ này là gì? Phiền não. 

Ngài biết những thứ này không tốt, những thứ này toàn là phiền não. 19 tuổi rời 

xa gia đình, biểu diễn cho chúng ta thấy là buông bỏ phiền não. Quý vị xem khi 

buông bỏ phiền não để đi cầu học, học suốt 12 năm_Mƣời chín tuổi học đến 30 

tuổi. Tất cả tôn giáo của Ấn Độ ngài đều tiếp xúc, đều học qua, tất cả học phái 

cũng học qua. Năm 30 tuổi ngài đã học đƣợc 12 năm, đem sở học 12 năm buông 

bỏ hết, đó gọi là gì? Buông bỏ pháp chấp. 19 tuổi rời xa gia đình là buông bỏ tình 

chấp, buông bỏ phiền não chƣớng.  Năm 30 tuổi khi nhập định dƣới cội cây bồ đề, 

ngài buông bỏ sở học 12 năm, buông bỏ pháp chấp, buông bỏ sở tri chƣớng. Hai 

loại chƣớng ngại đều không có, đây là minh tâm kiến tánh, biểu diễn này ý nghĩ 

rất thâm sâu! 

Hiện nay chúng ta cầu học có đƣợc chăng? Có thể, nhƣ Đức Thế Tôn quảng 

học đa văn nhƣng quý vị phải buông bỏ đƣợc. Nếu quý vị chấp trƣớc sở học của 

780  Tập 398 



quý vị là thật, nhƣ vậy là hỏng, học những thứ đó có ƣu điểm gì? Biết đƣợc ngƣời 

thế  gian  nghĩ  gì?  Còn  chính  mình  thì  sao?  Chính  mình  không  có,  chính  mình 

không bị phiền nhiễu, không bị ảnh hƣởng, đây gọi là đại anh hùng. Ngƣời khác 

không làm đƣợc quý vị có thể làm, nhị chƣớng đã phá_Sở tri chƣớng, phiền não 

chƣớng đều đã phá_Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, nên những thứ này 

có thể học chăng? Có thể học, nhƣng không thể trƣớc tƣớng, không thể phân biệt, 

không thể khởi tâm động niệm, học nhƣ vậy là đúng. Nếu quý vị trƣớc tƣớng là 

sai, học là gì? Quý vị biết đƣợc thế gian có việc nhƣ vậy, có loại chúng sanh này. 

Tƣơng lai quý vị dùng phƣơng pháp gì để độ họ, chính là ý này. Phiền não ngƣời 

thế gian thì sao? Có phiền não chƣớng nặng, sở tri chƣớng nhẹ, có sở tri chƣớng 

nặng, phiền não chƣớng nhẹ, nhƣ hai ví dụ ở trƣớc về Đức Thế Tôn. 

Tôn giả A Nan phiền não chƣớng nặng, sở tri chƣớng nhẹ. A Nan trí tuệ cao, 

sở tri chƣớng nhẹ, tình chấp nặng. Lúc Đức Thế tôn diệt độ ngài còn rơi nƣớc mắt, 

tình  chấp  nặng.  Tôn  giả  Phú  Lâu  Na  là  A  la  hán,  phiền  não  chƣớng  nhẹ,  ngài 

chứng đƣợc tứ quả la hán. Sở tri chƣớng nặng nghe kinh không hiểu, không nhƣ 

A Nan, đây chính là diễn ra căn tánh bất đồng, chúng sanh căn tánh bất đồng. Cần 

phải buông bỏ hai loại phiền não chƣớng, quý vị mới có thể kiến tánh thành Phật. 

Thế nên chỉ cần tác tƣớng, tác tƣớng cầu. 

Tự  mình  xa  rời  thực  tế  lý  thể,  đó  gọi  là  bất  đƣơng  lý  thể,  quý vị  trái  với  tự 

tánh, phải biết tự tánh là gì? Tự tánh ba loại hiện tƣợng đều không có, tâm của tự 

tánh là thanh tịnh tịch diệt, sao có thể có gì? Không những không có phiền não, 

cũng không có sở tri, nên thể của bát nhã gọi là căn bản trí, là gì? Bát nhã vô tri. 

Vô tri là căn bản trí, nó khởi tác dụng là không gì không biết. “Bát nhã vô tri, vô 

sở bất tri” Vô sở bất tri, tất cả trí tuệ từ đâu đến? Vô sở bất tri là đến từ vô tri. 

Nếu quý vị chấp trƣớc sở học, quý vị liền hữu tri, hữu tri chính là hữu sở bất tri, 

những  gì  chƣa  học  qua  quý  vị  đều  không  biết.  Nếu  là  bát  nhã  vô  tri,  những  gì 

không  học  qua  đều  biết  hết  tất  cả,  đây  mới  gọi  là  trí  tuệ,  không  học  cũng  hoàn 

toàn biết. Chấp trƣớc có, thậm  chí  có học, học chƣa  đủ nên không biết, học rồi 

chƣa chắc biết hoàn toàn, chƣa chắc biết thật sự. 

Chúng ta hiểu tâm thanh tịnh và quảng học đa văn, điều nào quan trọng? Tâm 

thanh  tịnh  quan  trọng,  quảng  học  đa  văn  không  quan  trọng.  Nếu  quảng  học  đa 

văn có chấp trƣớc, chính là pháp chấp, biến thành sở tri chƣớng, chƣớng ngại quý 

vị minh tâm kiến tánh. Đây là Phật pháp khuyên quý vị buông bỏ, có thể quảng 

học đa văn, chắc chắn không thể chấp trƣớc. Trong quảng học đa văn biến hóa rất 

lớn, vô cùng phức tạp, thiên biến vạn hóa. 

Tập 398  781 



Chúng ta lấy dự ngôn để nói, làm ví dụ để nói. Trƣớc đây thầy giáo nói với 

tôi dự ngôn có ba loại_Loại dự ngôn thứ nhất rất chính xác, trong định nhìn thấy. 

Họ nhập định, cảnh giới trong định nhìn thấy là vô cùng chính xác. Một loại dự 

ngôn khác là lấy lý luận toán học để suy đoán. Nhƣ Dịch Kinh, đó là dùng toán 

học để suy luận, suy luận đến một lúc nào đó, sẽ phát sinh điều gì. Loại thứ ba đó 

là linh, không phải chính quý vị. Linh bên ngoài có duyên với quý vị, mƣợn thân 

thể của quý vị để tuyên bố. Đây là ba loại lớn, trong ba loại lớn là định lực của 

mình đáng tin nhất, nhƣng định lực mà họ nhìn thấy_Ví dụ họ nhìn thấy chuyện, 

một  năm  sau  là  một  năm  sau  của  ngày  hôm  nay,  qua  một  năm  sau,  phải  chăng 

chính là nhƣ vậy? Lại đã biến hóa. Những gì họ nhìn thấy là hôm nay là thời gian 

hoàn  toàn  tƣơng  đồng,  nhìn  thấy  cảnh  giới  này,  qua  một  năm  sau  thật  sự  lại 

không giống nhau. 

Phải biết điều này là ý niệm của nhân tâm, ý niệm của tâm con ngƣời, ngày ngày 

đều có tăng giảm thêm bớt. Thiện niệm nhiều một chút, ác niệm nhiều một chút, 

mỗi ngày không giống nhau. Nên cảnh giới bên ngoài, nó xoay chuyển từ ý niệm. 

Do đây mà biết, dự ngôn chỉ là khái lƣợc, không phải rất tƣờng tận, không thể tin 

tƣởng, đó không phải. Quý vị hiểu đƣợc đạo lý này, có thể làm tham khảo, không 

thể  nói  mƣời  phần  xác  định,  nhƣ  vậy  quý  vị  sẽ  sai.  Không  thể  có  chuyện  mƣời 

phần xác định, chúng ta từ trên  Hoàn Nguyên Quán nói: Sát na biến hóa. Từng 

sát na đều đang biến hóa, xƣa nay chƣa có tƣơng đồng. Toàn bộ vũ trụ đều là từ ý 

niệm nhân tâm, xuất sanh vô tận, câu này nói rất hay, biến hóa vô cùng. 

Ý niệm con ngƣời chuyển tốt, xấu biến thành tốt. Ý niệm con ngƣời biến thành 

xấu, hoàn cảnh tốt cũng trở thành xấu, đây gọi là gì? Phong thủy luân lƣu chuyển, 

phong  thủy  chuyển  nhƣ  thế  nào?  Tùy  theo  nhân  tâm  mà  chuyển.  Nhân  tâm  tốt, 

sơn  hà  đại  địa  ở  đây  kiên  cố,  không  có  thiên  tai,  dự  ngôn  nhìn  thấy,  đó  là  gì? 

Chuyện lúc đó nhìn thấy, hôm nay nhân tâm không giống nhau, sản sanh biến hóa. 

Nếu không phải Địa Thƣợng Bồ Tát, chỉ có thể làm tham khảo, không thể dùng 

nó để quyết định, phƣơng pháp đối trị chính là nghe mà không nghe. Tôi nghe 

đƣợc  những  lời  này,  giống  nhƣ  không  nghe  thấy  vậy,  không  bị  nó  quấy  nhiễu, 

không bị nó ảnh hƣởng, nâng cao cảnh giác chính mình. Sau khi nâng cao cảnh 

giác,  tƣ  tƣởng  hành  vi  chúng  ta  thay  đổi,  biến  thành  gì?  Trở  thành  thuần  tịnh 

thuần thiện. Thuần tịnh thuần thiện, khiến cho tất cả cảnh giới không tốt đều trở 

thành tốt. Dự ngôn này đối với chúng ta có lợi ích lớn, ƣu điểm lớn, bất luận nó là 

thật hay giả. Đều  nâng cao  cảnh giới chính  mình, nâng cao đức hạnh của chính 

mình, nâng cao trí tuệ chính mình, có gì không tốt! Đều là việc tốt. 

782  Tập 398 



Đến ông Bố Lai Đăng ngƣời Mỹ đều biết_Quý vị xem, bỏ ác dƣơng thiện, cải tà 

quy  chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm,  giống  nhƣ  trong  Phật  pháp  nói,  không  có  gì 

khác. Không những có thể hóa giải thiên tai mà còn đem đến cho xã hội, địa cầu 

càng  thêm  tốt  đẹp,  ngày  càng  tốt.  Đọc  sách  hiểu  lý  lẽ,  học  Phật  phải  khai  ngộ, 

không thể càng học càng mê hoặc, nhƣ vậy là sai. 

Chúng ta xem đoạn sau: “Kim giả tuy tri tu hành vãng cầu”. Đức Phật nói với 

tuyệt đại đa số ngƣời, dạy họ trƣớc là phải bắt đầu từ chấp tƣớng, nếu bắt đầu từ 

ly tƣớng trƣớc sẽ không làm đƣợc, vì quá cao. Dạy sơ học là phải dạy trƣớc tƣớng, 

trƣớc tƣớng chính là dạy họ điều gì? Dạy họ đoạn ác tu thiện, thật sự có thiện có 

ác,  nói  với  quý  vị  những  điều  này,  những  điều  này  đều  không  xa  rời  lục  đạo, 

trong lục đạo giúp quý vị điều gì? Giúp quý vị không đọa tam ác đạo, giúp quý vị 

giữ  hai  đƣờng  nhân  thiên,  không  đọa  vào  tam  ác  đạo,  đây  chính  là  giúp  chúng 

sanh ly khổ đắc lạc. 

Nhân thiên đã đầy đủ đức hạnh, tiếp tục giúp quý vị nâng cao, vƣợt ra khỏi lục 

đạo, bƣớc từng bƣớc. Giúp quý vị lên tầng lầu thứ nhất, nói với quý vị ở trên còn 

có một tầng, lên trên xem thử. Đến tầng thứ hai, trên đó còn có tầng thứ ba, từng 

bƣớc từng bƣớc dẫn dụ quý vị lên cao. Đây là phƣơng pháp dùng để hƣớng dẫn 

ngƣời có trung hạ căn tánh. Nếu là thƣợng căn lợi trí, không cần phiền phức nhƣ 

vậy, trực tiếp nói với quý vị tầng cao nhất, có thể đi lên chăng? Có thể, quý vị có 

năng lực lên trên đó. Nhƣ hiện nay đi thang máy là lên đến ngay, ngƣời nông thôn 

chƣa nhìn thấy thang máy, quý vị nói thang máy với họ họ không hiểu, quý vị nói 

đi thang máy họ giật mình. Đi cầu thang từng tầng từng tầng đi lên, họ rất vui, 

cuối cùng đều đạt đƣợc mục đích. Bất luận là tiệm tu hay là đốn chứng, tất cả đều 

viên mãn vô thƣợng bồ đề. 

“Kim giả tuy tri tu hành vãng cầu, liễu liễu thức tri lý thể vô cầu”, biết đƣợc trên 

mặt lý, trên mặt tự tánh nói vô cầu. Trên mặt tự tánh nói không tu, không tu cũng 

không đắc, không cầu cũng không mất, đƣợc  mất đều không có. Trong tự tánh 

xƣa nay không có đƣợc mất. “Nhƣng bất hoại giả danh, thị cố bị tu vạn hạnh”. 

Đức Thế Tôn từ bi tƣợng trƣng cho chúng ta, làm ra tấm gƣơng tốt nhất. Ngài đã 

thành  Phật  từ  lâu,  trong  Kinh  Phạm  Võng  Đức  Phật  tự  nói:  Lần  này  ngài  đến 

nhân gian thị hiện thành Phật là lần thứ 8000, vì thế ngài đã thành Phật từ rất lâu, 

giống  nhƣ  đang  biểu  diễn  trên  vũ  đài  vậy,  biểu  diễn  lần  thứ  8000.  Bát  tƣớng 

thành đạo, giống nhƣ là một ngƣời phàm phu, diễn xuất ra một đời tu hành chứng 

quả.  Biểu  diễn  trên  vũ  đài,  biểu  diễn  cho  những  ngƣời  nhƣ  chúng  ta  xem.  Nếu 

ngài không biểu diễn nhƣ vậy, nói ngài lập tức liền thành Phật, chúng ta xem ngài 

Tập 398  783 



nhƣ thần tiên, không giám học tập với ngài. Ngài là thần tiên, con là phàm phu, 

sao con có thể làm đƣợc? 

Ngài biểu diễn nhƣ chúng ta vậy, cũng là cha mẹ sanh ra, cũng là từ nhỏ lớn lên. 

Ngài có thể thành, tôi cũng có thể thành, khiến quý vị sanh khởi tín tâm này_Ngài 

đã  biểu  diễn  nhƣ  thế.  Chúng  ta  phải  hiểu,  đây  là  ân  đức  của  Thế  Tôn  đối  với 

chúng ta, bố thí đối với chúng ta. Chúng ta giác ngộ từ chỗ này, đã  minh bạch. 

Trong vô tu cũng có thể tu_Đối với ngài là vô tu, ngài đã viên mãn nhƣng ngài 

vẫn thể hiện sự tu hành, làm gƣơng trì giới tu hành cho chúng ta noi theo. Khiến 

chúng ta từ con đƣờng này dần dần khế nhập, từ từ khai ngộ, ngộ nhập cảnh giới 

này. 

Ngài cần tu khổ hạnh nhƣ vậy chăng? Ngày ăn một bửa, ba y một bình bát, đêm 

ngủ dƣới gốc cây, có cần nhƣ vậy chăng? Tất cả đều  là làm cho chúng  ta xem, 

dạy chúng ta phải buông bỏ vạn duyên. Ngài trƣớc làm ra nhƣ vậy, ngài thật sự 

đã buông bỏ, điều này đại khái không phải giả. Buông bỏ thật sự rất khó, trƣớc là 

làm gƣơng cho quý vị thấy, nếu chúng ta có thể nhƣ ngài vậy, buông bỏ sạch sẽ 

nhƣ ngài vậy. Quý vị nói trong đời này có thể thành tựu chăng? Chắc chắn có thể 

thành tựu. 

Chúng ta tu tập nhiều năm nhƣ vậy, những đạo lý trong kinh giáo đều đã hiểu. 

Phàm  phu  thành  Phật  không  có  gì  khác,  nhƣ  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  truyền  cho  tôi 

trong lần đầu tiên gặp mặt: Nhìn thấu, buông bỏ_Buông bỏ, nhìn thấu. Thật vậy, 

trong 60 năm đã chứng thực câu nói của thầy, hoàn toàn chính xác. Nhìn thấu là 

gì? Đã minh bạch, buông bỏ là gì? Không còn phân biệt chấp trƣớc, không còn để 

vạn sự vạn pháp trong lòng. Tâm phải khôi phục chân tâm, thanh tịnh bình đẳng 

giác, tất cả vạn sự vạn pháp đều là rác rƣỡi. Phàm phu không biết, để những rác 

rƣỡi này trong lòng, đem thanh tịnh bình đẳng giác của mình làm thành thùng rác. 

Không những nhận rác của chính mình còn thu nhận rác của ngƣời khác, quý vị 

nói có đáng thƣơng chăng?  Dọn sạch tất cả những rác rƣỡi này, đó chính là chân 

tâm của mình, đó gọi là Phật. 

Trong tu học Phật pháp, kinh Phật có thuật ngữ gọi là Chỉ Quán, chỉ là gì? Chỉ 

chính là buông bỏ, quán là gì? Quán chính là nhìn thấu. Quán là thấu triệt, chỉ là 

buông bỏ. Nho gia cũng nói: “Chỉ ƣ chí thiện” chí thiện là gì? Chí thiện là tự tánh, 

không phải thiện của thiện ác. Nếu quý vị dừng lại thiện của thiện ác, quý vị là 

hai con đƣờng nhân thiên, chỉ ƣ bất thiện thì sao? Đó là tam ác đạo. Thế nên chỉ ƣ 

chí thiện, thiện đó không phải thiện của thiện ác, đó là tự tánh, đó là lời tán mỹ. 

784  Tập 398 



“Nhƣng bất hoại danh giả, bị tu vạn hạnh”, thật sự trì giới, thật sự tu định, trí tuệ 

đã khai. “Cố năng cảm dã”, chúng ta siêng năng tu hành sẽ có cảm, ai đến ứng? 

Tự  tánh  đến  ứng.  Thông  thƣờng  chúng  ta  nói  Phật  Bồ Tát  đến  ứng,  tức  tự  tánh 

đến ứng. Chúng ta niệm Phật, Phật A Di Đà đến_Phật A Di Đà của thế giới Cực 

Lạc đã đến, là tự tánh đến ứng, tâm hiện thức biến. Tất cả chƣ Phật Bồ Tát rời xa 

tự tánh, thì toàn bộ đều không có. Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không 

có tâm. Tự tánh Di Đà đã xuất hiện, tự tánh Quán Âm đã xuất hiện, tự tánh Địa 

Tạng đã xuất hiện. Nếu quý vị làm ngũ nghịch thập ác, tự tánh địa ngục xuất hiện, 

sự việc chính là nhƣ vậy. 

Hôm nay chúng ta tâm hành có cảm, tự tánh liền xuất hiện. Nên biết, biến pháp 

giới  hƣ  không  giới,  trên  từ  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  dƣới  đến  tam  đồ  chúng  sanh, 

không có pháp nào có thể rời tự tánh. Trong kinh giáo đại thừa nói:  Ngoài tâm 

không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Tâm này là chân tâm, tâm này chính là 

tự tánh, tất cả là tự tánh biến hiện.  Tự tánh biến nhƣ  thế nào? Tùy theo ý niệm 

của chúng ta mà biến ra. Mỗi ngày tôi niệm Phật, tự tánh liền hiện Phật. Tôi ngày 

ngày niệm Bồ Tát, liền hiện Bồ Tát. Ngày ngày niệm tham sân si thì hiện ra ngạ 

quỷ, địa ngục, súc sanh, sự việc chính là nhƣ vậy. 

Ngƣời  minh  bạch  tâm  luôn  định,  ngƣời  mê  hoặc  tâm  luôn  trôi  nỗi,  bất  định. 

Ngƣời thấu hiểu là định, nên quý vị có thể trì giới, có thể tu định, từ từ sẽ quy 

nguyên,  hồi  quy  tự  tánh.  Quý  vị  không  thể  trì  giới,  không  thể  tu  định,  quý  vị 

không quay đầu đƣợc. Không quay đầu đƣợc thì đi về đâu? Trôi lăn trong luân 

hồi lục đạo, cứ xoay chuyển mãi trong lục đạo, mê hoặc điên đảo. 

“Thị  cố  Đại  Trí  Độ  Luận  vân,  nhƣợc  nhân  kiến  bát  nhã,  thị  tắc  vi  bị  phƣợc. 

Nhƣợc bất kiến bát nhã, thị diệc vi bị phƣợc”, phƣợc chính là sợi dây cột chặt, 

trói chặt quý vị lại. Ví dụ này là phiền não, vì sao? Quý vị thấy Bát nhã, không 

thấy bát nhã. Tất cả đều là phân biệt chấp trƣớc_Vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc 

thế nên quý vị không rời phiền não. Chấp trƣớc là kiến tƣ phiền não, phân biệt là 

trần sa phiền não, vọng tƣởng là vô minh phiền não. Những thứ này cột chặt quý 

vị,  khiến  quý  vị  không  cách  nào  nhúc  nhích  đƣợc.  Vì  sao?  Quý  vị  dùng  vọng 

tƣởng phân biệt để thấy bát nhã. Dùng vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc không 

thấy bát nhã, căn bản quý vị không hiểu gì gọi là bát nhã. 

Mấy  câu bên dƣới: “Nhƣợc nhân  kiến bát nhã, thị tắc vi giải thoát. Nhƣợc bất 

kiến bát nhã, thị diệc vi giải thoát”, giải thoát là đƣợc đại tự tại, giải_động từ đọc 

là  解,  danh  từ  đọc  là 姐,  tháo  nó  ra.  Mở  điều  gì?  Mở  phiền  não.  Thoát  là  gì? 

Tập 398  785 



Thoát ly luân hồi, thoát ly mƣời pháp giới, thoát ly sanh tử, kiến bát nhã tức thoát 

ly. 

Quý vị xem, một cái kiến bát nhã, không kiến bát nhã đều bị phiền não câu thúc. 

Một cái kiến bát nhã và bất kiến bát nhã, tất cả đều đƣợc giải thoát, nguyên nhân 

gì?  Không  chấp  trƣớc.  Chỉ  cần  lục  căn  của  chúng  ta  trong  cảnh  giới  lục  trần 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc.  Chúc 

mừng quý vị, quý vị cùng cảnh giới với Đức Thế Tôn, khi sao mai vừa mọc, liền 

đại triệt đại ngộ. Quý vị và Lục tổ Huệ Năng đại triệt đại ngộ, cùng một cảnh giới, 

quý vị đã thành Phật. 

Quý  vị  xem,  phàm  phu  thành  Phật  đơn  giản  nhƣ  vậy.  Buông  bỏ  tất  cả  vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc, liền đƣợc thành Phật. Buông bỏ một thứ, buông bỏ 

chấp trƣớc liền thành A la hán, buông bỏ phân biệt liền thành Bồ Tát, buông bỏ 

khởi  tâm  động  niệm  liền  thành  Phật.  Quý  vị  kiến  bát  nhã  hay  bất  kiến  bát  nhã, 

đều không khởi tâm động niệm, thật sự bát nhã của quý vị đã hiện tiền. Có bát 

nhã chăng? Bát nhã là giả danh. Trong tự tánh thanh tịnh tâm không lập pháp nào, 

sao lại có bát nhã? 

Bát nhã là Phật  giảng kinh dạy học, bất đắc dĩ dùng cái giả danh, không đƣợc 

chấp trƣớc danh tự. Quý vị phải hiểu ý nghĩa trong giả danh này là gì, nếu hiểu 

đƣợc điều này quý vị thật sự thấy bát nhã. Thật sự thấy bát nhã, danh này cần hay 

không cũng không sao. Không thể chấp trƣớc tƣớng danh tự, ngƣời ở trƣớc kiến 

bát nhã hay không kiến bát nhã đều chấp trƣớc tƣớng  danh tự. Chấp trƣớc kiến 

bát nhã, chấp trƣớc không kiến bát  nhã, quý vị xem  chƣa phá đƣợc chấp trƣớc, 

chƣa phá chấp trƣớc là lục đạo phàm phu. Ngƣời ở sau kiến bát nhã hay không 

kiến  bát  nhã,  họ  đều  không  chấp  tƣớng,  không  chấp  tƣớng  danh  tự.  Họ  thật  sự 

kiến bát nhã, họ thật sự đƣợc đại tự tại. Không có phiền não, không có sanh tử, 

không có nhiễm tịnh, không có tà chánh, không có khổ lạc, thật sự đã giải thoát. 

Tất  cả  pháp  tƣơng  đối  này  trong  thế  xuất  thế  gian,  tất  cả  đều  không  thấy,  hoàn 

toàn sạch sẽ, nhƣ ngài Huệ Năng nói: “Bổn lai vô nhất vật, hà xứ rở trần ai”, cảnh 

giới này là tự tánh thanh tịnh tâm. 

“Long Thọ Bồ Tát thích viết”, mấy câu ở trƣớc_Mấy câu trong Đại Trí Độ Luận, 

Bồ Tát Long Thọ giải thích: “Thị trung bất ly tứ cú giả vi phƣợc, ly tứ cú giả vi 

giải”,  đây  chính  là  trong  đại  thừa  giáo  thƣờng  nói  ,“Tứ  cú  bách  phi”,  ly  tứ  cú 

tuyệt bách phi. Tứ cú là gì? Tứ cú đều là chấp trƣớc, thứ nhất là “có”, chấp có, 

thứ hai là chấp “vô”, thứ ba là chấp cũng có cũng không, thứ tƣ là chấp phi hữu 

phi vô, chính là tứ cú. Trong tứ cú này, có “hữu” trong hữu tứ cú_Hữu trong hữu, 

786  Tập 398 



hữu trong vô. Hữu trong cũng có cũng không, hữu trong phi hữu phi vô, nhƣ vậy 

là biến thành 16 câu. Hữu, vô, diệc hữu diệc vô, phi hữu phi vô. Trong một cái có 

bốn câu, bốn bốn 16. Quá khứ 16, hiện tại 16, vị lai 16, 48 câu. Đã khởi_đã khởi 

48 câu, chƣa khởi cũng có 48 câu là biến thành 96 câu. Trong 96 câu, thêm vào 

bốn câu căn bản, biến thành 100 câu. 100 câu này đều là danh tƣớng, đều là giả 

danh, không có thứ gì là thực chất. 

Trong  kinh  điển  có  một  vấn  đáp,  giả  thiết,  hỏi:  Trong  kinh  nói  ly  tứ  cú,  tuyệt 

bách phi, ý của nó là gì? Đây là ý gì? “Đáp, đản cử nhất đối, tiện thành tứ cú”, 

nhƣ hữu vô là một đôi, nhất dị là một đôi, đoạn thƣờng là một đôi, cũng chính là 

tƣơng đối. Chân vọng là một đôi, lớn nhỏ là một đôi, tà chánh là một đôi. Chỉ cần 

đƣa ra một đôi, liền có thể biến thành 100 câu. 

“Thả hữu vô tứ cú”, đƣa ra một ví dụ, tứ cú hữu vô này, nhƣ ở trƣớc nói: Nếu 

nói có là tăng ích báng, nó vốn chính là nhƣ vậy. Có trên lại thêm vào chữ hữu, 

nhƣ vậy là sai, đây là hũy báng. Thuộc về loại hũy báng nào? Tăng ích báng, quý 

vị lại cho nó thêm một điểm. Thêm không đƣợc, chỉ vừa đủ thôi, quý vị thêm một 

chút  là  sai.  Nếu  nói  vô,  là  tổn  giảm  báng,  vì  sao?  Quý  vị  không  thể  thêm  một 

điểm cho nó, cũng không thể giảm nó một điểm, mọi ngƣời đều vừa đủ là dừng. 

Thêm một điểm là sai, giảm bớt nó một điểm cũng sai, ngƣời ta đã đạt đƣợc viên 

mãn, viên mãn là không tăng không giảm. 

“Nhƣợc vân diệc hữu diệc vô, thị tƣơng vi báng”, hữu không phải vô, vô không 

phải  hữu,  diệc  hữu  diệc  vô  là  hũy  báng,  đều  là  nói  báng  Phật.  “Nhƣợc  vân  phi 

hữu phi vô, thị hý luận báng, tức câu hữu quá, cố tu ly chi. Căn bản tứ cú ký nhĩ, 

chi mạt tứ cú nãi chí bách cú giai phi, cố tu tuyệt chi”. Chúng ta thấu hiểu đạo lý 

này,  mới  có  thể  thật  sự  buông  bỏ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  khôi  phục 

thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình. Thanh tịnh bình đẳng giác là chân tâm 

của  mình,  điều  này  nhất  định  phải  biết.  Tu  học  đại  thừa  Phật  pháp  không  có  gì 

khác ngoài tu tâm, trong tâm thanh tịnh vốn đầy đủ, đầy đủ điều gì? Đầy đủ vô 

lƣợng trí tuệ đức năng tƣớng hảo, mọi thứ đều đầy đủ, không thiếu điều gì. Biến 

pháp giới hƣ không giới đều là tự tánh biến hiện ra, ngài Huệ Năng nói: Nào ngờ 

tự tánh, năng sanh vạn pháp, nó không có khiếm khuyết. 

Trong tự tánh, quý vị thêm một chút cho nó là sai, giảm một chút cũng sai. Quý 

vị thêm không đƣợc, giảm cũng không đƣợc. Trong tự tánh thanh tịnh tâm, sanh 

ra  những  vạn  vật  này,  biến  hóa  vô  cùng.  Ba  loại  chu  biến  trong  Hoàn  Nguyên 

Quán,  loại  thứ  hai  nói:  xuất  sanh  vô  tận,  vì  sao  có  biến  hóa?  Trong  kinh  Phật 

thƣờng nói: y báo tùy theo chánh báo mà chuyển, chính là biến hóa tùy theo ý 

Tập 398  787 



niệm của quý vị, khởi tâm động niệm nó liền biến hóa, xƣa nay chƣa từng dừng 

biến  hóa.  Biến  hóa  vi  tế  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  biến  hóa  lớn  chúng  ta  cũng 

không nhìn thấy. Biến hóa lớn là vũ trụ, chúng ta không cảm nhận đƣợc. Biến hóa 

nhỏ  là  thân  tâm  chúng  ta,  trong  tế bào  chúng  ta  biến  hóa,  chúng  ta  cũng  không 

sao phát giác đƣợc, đây là gì? Tâm chúng ta quá lơ là, tâm chúng ta mê. Nếu tâm 

định, có định công rất thâm sâu, những biến hóa trong vũ trụ chúng ta đều có thể 

biết. Biến hóa lớn, biến hóa nhỏ, Đức Phật đều biết. 

Phật biết biến hóa, biến hóa là quả, nhân là gì? Nhân là ý niệm  chúng sanh, ý 

niệm chúng sanh ngài biết chăng? Biết. Nên chúng ta thƣờng nói giữa vũ trụ: tánh 

tƣớng, lý sự, nhân quả, trên pháp thân Bồ Tát, không ai không thông đạt, không 

ai không thấu triệt_thông đạt thấu triệt. 

Căn bản tứ cú đã nhƣ vậy, ngọn ngành tứ cú, cho đến bách cú đều không, nên 

cần phải đoạn tuyệt. Chúng ta nhất định phải buông bỏ, tuyệt chính là buông bỏ, 

đừng để ở trong lòng. “Hữu vô lý nhĩ”, minh bạch ví dụ này, tôi nói với quý vị 

“đoạn thƣờng, nhất dị đẳng tứ cú lệ tri”, lúc nãy chúng ta bổ sung mấy cái: Chân 

vọng,  tà  chánh,  khổ  lạc,  tất  cả  đều  nhƣ  vậy,  chúng  ta  sẽ  hoàn  toàn  minh  bạch. 

“Nhiên thử trung căn bản tứ cú thị ngoại đạo kiến”, ngoài Phật môn ra ngƣời tu 

đạo đều có kiến giải này, hữu thuyết hữu vô, diệc hữu diệc vô, phi hữu phi vô. 

“Chi mạt tứ cú đẳng, tam thừa diệc vị toàn ly”, tam thừa là gì? A la hán, Bích Chi 

Phật, quyền giáo Bồ Tát, chƣa đoạn sach. 

“Duy Phật cứu tận, cố vân ly vân tuyệt dã”, ly tứ cú, tuyệt bách phi, ai làm đƣợc? 

Phật làm một cách viên mãn. Tam thừa đối với điều này, vẫn chƣa đoạn sạch, vẫn 

chƣa  rõ  ràng,  đây  là  vấn  đề  trên  mặt  tri  kiến  của  ngƣời  học  Phật.  Không  thể 

không  buông  bỏ  tri  kiến,  chân  tánh  mới  có  thể  hiện  tiền.  Tri  kiến  chƣớng  ngại 

chúng ta minh tâm kiến tánh, đạo lý này không thể không biết. Có tri kiến, không 

thể ở nơi tri kiến thêm vào tri kiến, hoặc trên tri kiến làm tổn giảm tri kiến, nhƣ 

vậy là sai lầm, gọi là vẽ rắn thêm chân. Tri kiến là khởi dụng của tự tánh bát nhã 

là, tự nhiên, không thông qua tƣ duy, thông qua tu duy sẽ biến chất. Không thông 

qua tƣ duy, chính là khởi dụng trí tuệ bát nhã của tự tánh, nhƣ vậy là hoàn toàn 

chính xác. Chỉ cần có một chút ý nghĩ trong đó là sai, trở thành tứ cú bách phi. 

“Kim kỳ cầu dã bồ đề”, kỳ có nghĩa là cầu. “Đản năng nhƣ thử tu hành, tức thị 

bất hành nhi hành”, ý nghĩa này rất thâm sâu. “Bất hành nhi hành giả, bất vi nhị 

đế đại đạo lý dã”, điều này ở sau có giải thích, Hoàng Niệm Tổ giải thích: Không 

hành mà hành, tức vô cầu mà cầu, tuy biết lý thể vô cầu, bồ đề vô đắc nhƣng vẫn 

đầy đủ tu vạn hạnh. Chúng ta tuy tu học vạn hạnh viên mãn, vạn hạnh là gì? Thập 

788  Tập 398 



thiện  nghiệp  đạo,  Lục  ba  la  mật,  Phổ  Hiền  thập  nguyện,  đây  là  cƣơng  lĩnh  của 

vạn hạnh. Triên khai ra, nhƣ Thập thiện nghiệp đạo, tiểu thừa triển khai nó thành 

3000 tế hạnh_Thập thiện nghiệp đạo thành 3000 điều. Đại thừa Bồ Tát đem thập 

thiện, mƣời điều này triển khai thành tám vạn bốn ngàn tế hạnh, đây gọi là vạn 

hạnh, thông trƣờng trong nhà Phật gọi là Lục độ vạn hạnh. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  Một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một.  Bất  cứ  một 

pháp nào triển khai đều vô cùng vô tận, phải thật tu, thật sự thực hành. “Dĩ cảm 

bồ đề, diệu khế trung đạo”, chỉ cần tu, không nên chấp trƣớc, không nên phân biệt, 

không nên khởi tâm động niệm, tự tánh tánh đức tự nhiên hiện tiền, chính là bồ 

đề, chính là trung đạo. Vì sao phàm phu phải tu lục độ vạn hạnh? Nói thực tế là 

đối phó nghiệp chƣớng, là biện pháp tốt để tiêu nghiệp chƣớng, tiêu trừ nghiệp 

chƣớng. Bố thí tiêu tham lam, tham tâm của chúng ta, đây là phiền não. Trì giới 

tiêu trừ ác nghiệp của chúng ta, nhẫn nhục tiêu trừ sân nhuế của chúng ta, tinh tấn 

tiêu trừ giải đãi biếng nhác của chúng ta. Thiền định là đối với không tập trung, 

bát nhã là đối ngu si_Hóa giải ngu si của chúng ta. Thế nên lục độ vạn hạnh giúp 

chúng ta tiêu nghiệp chƣớng, nghiệp chƣớng tiêu trừ, tánh đức liền hiện tiền, tự 

nhiên hiện tiền. Đó gọi là bát nhã, đó gọi là trí tuệ, đó gọi là tánh đức. Ở đây gọi 

là bồ đề, gọi là trung đạo. Nếu không chân tu, quý vị không thể phát hiện những 

thứ  này.  Tu  hành  chơn  chánh,  tự  nhiên  cảm  ứng,  tự  nhiên  khế  nhập,  khế  nhập 

chính là đã chứng đắc. 

Đoạn bên dƣới:  “Thứ giả, an lạc tập y Tịnh Độ Luận chỉ xuất, phàm  dục phát 

tâm hội vô thƣợng bồ đề giả. Tiên tu viễn ly tam chủng, dữ bồ đề môn tƣớng vi 

pháp”. Điều này rất quan trọng_trái với bồ đề. “Nhất giả, y trí tuệ môn”, ngƣời có 

trí tuệ, không cầu niềm vui cho  mình, xa rời tâm tham  trƣớc của bản thân. Hay 

nói cách khác, nếu quý vị tƣơng phản điều này, đó không phải trí tuệ, nƣơng vào 

ngu si. Ngu si là gì? Chuyên cầu niềm vui riêng mình, tự tƣ tự lợi, không có trí 

tuệ. Thật sự có trí tuệ, nhất định không cầu niềm vui cho riêng mình. 

Đức Thế Tôn có trí tuệ, sống cuộc sống nhƣ thế nào? Ba y một bát, ăn ngày một 

bửa, đêm ngủ dƣới gốc cây. Ngài là nƣơng trí tuệ môn, thật sự làm đƣợc xa rời 

tâm  tham  trƣớc  tự  thân,  làm  một  tấm  gƣơng  viên  mãn  cho  chúng  ta  noi  theo. 

Không phải làm một hai ngày, hay một năm hai năm, suốt một đời đều nhƣ vậy. 

Ngài viên tịch trong rừng cây, không phải trong nhà, nằm trên mặt đất viên tịch. 

Nằm an tƣờng trên đất, không phải nằm trên dƣờng, thật sự đã làm đƣợc. 

Thứ  hai:  nƣơng  theo  từ  bi  môn,  nhổ  sạch  tất  cả  khổ  cho  chúng  sanh,  khiến 

chúng sanh xa ròi tâm bất an. Đại từ đại bi giúp chúng sanh ly khổ, không nói đắc 

Tập 398  789 



lạc, ly khổ chính là đắc lạc. Phải viễn ly, viễn ly là gì? Vô an chúng sanh tâm. Ở 

trƣớc là viễn ly tâm tham trƣớc tự thân, chính là nói tuyệt đối không phải nghĩ 

cho thân mạng mình, điều này tƣơng ƣng với tâm bồ đề, đây là trí tuệ chân thật. 

Ngƣời không có trí tuệ, mỗi niệm đều vì mình, quý vị nghĩ xem vì sao? Mê hoặc 

nghiêm trọng nhất chính là tự thân, thế nên Phật pháp dạy chúng ta tu hành, điều 

đầu tiên là phá thân kiến, đây là chƣớng ngại lớn nhất. Vì thân giả tạo này_Đây là 

cái tôi giả không phải cái tôi thật, không biết tạo bao nhiêu tội nghiệp, luân hồi 

lục đạo, trầm luân tam đồ. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  điều  nào  không  phải  vì  thân  thể  mình?  Danh  văn  lợi 

dƣỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  tham  sân  si  mạn,  tạo  ra  vô  lƣợng  vô  biên  tội  nghiệp. 

Phật  nói,  chỗ  chúng  ta  cần  hạ  thủ  là  viễn  ly,  xã  bỏ  nó.  Thế  nên  khi  ngài  niết 

bàn_tám  chữ  di  ngôn  sau  cùng  trƣớc  lúc  ngài  nhập  diệt,  dạy  các  đệ  tử  đời  sau: 

Lấy  giới  làm  thầy,  lấy  khổ  làm  thầy.  Quý  vị  không  thể  trì  giới,  không  thể  chịu 

khổ, tâm bồ đề quý vị không sanh khởi đƣợc. Tâm bồ đề không sanh khởi, vãng 

sanh  sẽ  có  chƣớng  ngại.  Chúng  ta  muốn  thành  Phật,  nó  chƣớng  ngại  chúng  ta 

thành Phật. Tôi muốn độ chúng sanh, nó chƣớng ngại quý vị độ chúng sanh, tám 

chữ này quan trọng biết bao! 

Tám  chữ này là  mấu chốt có thể thành công hay không trong  một đời tu hành 

của chúng ta. Các bạn đồng học Tịnh tông, hơn một năm nay nghe tôi giảng kinh, 

tôi giới thiệu cƣ sĩ Lƣu Tố Vân cho mọi ngƣời. Rất nhiều ngƣời biết, cũng xem 

đĩa của bà. Lƣu Tố Vân có bản lĩnh gì? Chính là học đƣợc hai câu nói này của 

Đức Thế Tôn: Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy. Thành tựu của bà đều dựa vào 

điều này: Trì giới, chịu khổ. Ngƣời này có thiện căn, trƣớc khi chƣa học Phật có 

thể chịu khổ, có thể quên mình vì ngƣời. Nhìn thấy ngƣời khác khổ, bà ta liền đƣa 

tay giúp đỡ. Gia đình ngày mai có cơm ăn hay không bà không biết, bà thật sự 

làm đƣợc, không nghĩ đến mình. Toàn tâm toàn lực giúp ngƣời khó khăn, đây là 

cứu khổ cứu nạn. 

Sau khi học Phật, chúng tôi nghe bà báo cáo, mỗi ngày bà ăn cơm chỉ một món, 

mời bạn đến ăn cũng chỉ một món, cuộc sống rất giống ngƣời xuất gia ngày xƣa, 

không nói hiện tại. Đích thực ngƣời xuất gia ngày xƣa chỉ ăn một món, một nồi 

thức  ăn  lớn.  Cuộc  sống đơn  giản,  an  vui,  vọng niệm  rất  ít.  Cuộc  sống đơn  giản 

hóa, cái gì cũng không cần nghĩ, trong này có đạo lý lớn. 

Thứ hai, thật sự có bạt khổ chúng sanh, giúp chúng sanh ly khổ. Mỗi niệm đều 

nghĩ, làm sao giúp chúng sanh ly khổ đắc lạc, bà có tâm này. Nếu chúng ta không 

có tâm này, chỉ đôi lúc phát tâm  này, không đƣợc. Thƣờng thƣờng  có tâm  này, 

790  Tập 398 



giúp chúng sanh ly khổ đắc lạc, đây chính là an tâm của chúng sanh. Phải giúp 

chúng sanh đạt đƣợc an ổn, đạt đƣợc an định. 

Thứ ba, nƣơng vào pháp môn phƣơng tiện, phát tâm lân mẫn tất cả chúng sanh, 

xa rời tâm cung kính cúng dƣờng bản thân. Điều này cần phải thật tu, lân mẫn tất 

cả  chúng  sanh,  không  thể  cầu  chúng  sanh  cung  kính  cúng  dƣờng  mình.  Có  tâm 

này  là  sai,  có  tâm  này  là  phan  duyên,  chính  mình  không  có  đức  hạnh  thật  sự, 

tƣơng lai phải trả nợ. Các bậc cổ nhân, các bậc tổ đức nói: Đời này không hiểu 

đạo, mang long đội sừng để trả. Tịnh độ tông đem liễu đạo này, hạ xuống tiêu 

chuẩn thấp nhất là vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Nếu quý vị không thể 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, tƣơng lai phải mang long đội sừng để trả, hoàn toàn 

là sự thật. 

Thế nên tôi đã thanh minh mấy lần, hy vọng đồng tu các nơi không nên gởi tiền 

đến cúng dƣờng tôi nữa, hiện tại tôi không cần tiền, vì sao? Không làm việc nữa. 

Trƣớc  đây  còn  làm  việc  in  ấn  kinh,  hiện  nay  không  làm  nữa,  tuổi  tác  đã  lớn 

không  kham  nỗi.  Tất  cả  những  hoạt  động  trong  nƣớc  và  nƣớc  ngoài,  tôi  đều 

không  tham  gia,  không  có  việc  gì  cần  dùng  tiền,  hy  vọng  quý  vị đừng  đƣa  tiền 

thêm cho tôi. Quý vị nên cúng dƣờng tôi nhƣ thế nào? Mọi ngƣời học tập Kinh 

Vô Lƣợng Thọ, thật tâm niệm Phật hồi hƣớng, đó chính là cúng dƣờng tôi, đây là 

cúng dƣờng tốt nhất, ngoài ra đại khái đều không cần thiết. 

Tôi  mỗi  niệm  chỉ  cầu  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  sự  nghiệp  hoằng  pháp  lợi 

sanh đã có ngƣời làm. Ngƣời sau đi làm, tôi phải giao gậy rồi. Những năm về già 

hy  vọng  giảng  viên  mãn  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  tôi  dự  định  một  ngày  giảng  bốn 

tiếng,  khoảng  tháng  mƣời  có  thể  giảng  xong.  Giảng  viên  mãn  mà  thân  này  vẫn 

còn tại thế, tôi sẽ tiếp tục giảng kinh, ngoài việc giảng kinh ra tôi không đi đâu 

hết. Tôi cũng không có đạo tràng. 

Chƣ  vị  đồng  học  nên  biết,  bất  luận  là  trong  nƣớc  hay  nƣớc  ngoài,  dùng  danh 

hiệu của tôi để kiến lập đạo tràng, tƣơng lai tôi sẽ đến ở, toàn là giả, không phải 

thật. Học Phật phải có trí tuệ, không nên mê muội. Nếu vẫn còn ở thế gian, tƣơng 

lai tôi giảng kinh chỉ có ba nơi, trên thực tế là hai nơi: HongKong và Úc Châu, 

hai đạo tràng nhỏ này, có thể tự cho là đầy đủ. Mọi ngƣời yên tâm về điều này, cố 

gắng học kinh giáo, học Kinh Vô Lƣợng Thọ, siêng năng niệm  Phật. Tƣơng lai 

chúng ta gặp nhau trong hội liên trì ở thế giới Cực Lạc, nhƣ vậy thì hoan hỷ biết 

bao, tốt biết bao! Điều này chúng ta có lòng tin, nhất định có thể làm đƣợc. Thế 

nên phải nhớ lời Phật dạy: Xa rời tâm cung kính cúng dƣờng tự thân, không thể 

có tâm này. 

Tập 398  791 



“Thị danh viễn ly tam chủng bồ đề môn tƣớng vi pháp”, ba loại này là trái với 

tâm bồ đề, có ba loại này, tâm bồ đề làm sao phát khởi đƣợc? Tôi lặp lại một lần 

nữa, thứ nhất chính là “ngã tâm tham trƣớc tự thân”, chính là câu này. Không nên 

có  ý  niệm  tham  trƣớc  tự  thân,  nó  trái  ngƣợc  với  bồ  đề.  Thứ  hai,  “vô  an  chúng 

sanh tâm”, nếu không giúp xã hội an định tâm cho chúng sanh, không có ý niệm 

này, điều này trái với tâm bồ đề. 

Ngƣời tu học đại thừa, mỗi niệm đều phải cầu xã hội an định ấm êm, giúp đại 

chúng trong xã hội tâm an, tâm an là lý đắc. Họ hiểu đƣợc đạo lý thì tâm sẽ an, 

tâm họ vì sao không an? Không hiểu rõ đạo lý, Phật pháp chính là đem đạo lý nói 

rõ ràng, nói minh bạch thì tâm an. Thứ ba chính là “cung kính cúng dƣờng tự thân 

tâm”, điều này nhất định không đƣợc có, nhƣ vậy mới tƣơng ƣng với tâm bồ đề. 

Ba loại này cần phải xa rời. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây 

 

-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

 

Tập 399 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên Tập: Nguyên Tâm 

Thời gian: 06. 05. 2011 

Địa điểm:Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị Pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ 

Kinh Giải, trang 498. Niệm Lão đã dẫn tập An lạc và luận Tịnh Độ để nói chúng 

ta cần tránh ba thứ trái ngƣợc với cửa Bồ đề. Ba thứ đó, chúng ta cần phải rời xa. 

Ba loại này, quí vị xem câu đầu, hàng thứ ba trang 498: “Ngã tâm tham trƣớc 

tự thân”. Đây là câu thứ nhất, vấn đề trong câu này đó là chấp chặt quá, không thể 

buông bỏ, đây là chƣớng ngại đầu tiên của những ngƣời niệm Phật cầu vãng sinh 

Tịnh độ. Không thể phủ nhận sự có mặt của thân thể, song chúng ta không nên 

quá  chiều  chuộng  nó,  đã  quá  chiều  chuộng  chắc  chắn  sẽ  sinh  tham  đắm,  tham 

792   



đắm hình thức. Khi đã tham đắm đƣơng nhiên tìm mọi cách phục vụ cho thân thể, 

làm sao để cách ăn uống, đi đứng đều tƣơng thích với cơ thể để nó đƣợc thoải 

mái, những việc nhƣ vậy tất nhiên sẽ phƣơng hại đến đạo nghiệp. 

Khi còn tại thế, đức Thế tôn đã dạy chúng ta, không phải ngài không biết quí 

trọng  thân  thể  mình,  nhƣng  thân  đó  phải  chịu  vất  vả  để  học  tập,  để  giáo  hoá 

chúng sinh. Sau khi diệt độ, để dẫn dắt những đệ tử sau này, Phật dạy: lấy giới 

làm thầy, lấy khổ làm thầy. Nếu không trì giới, không chịu khổ thì quý vị không 

cách nào thoát khỏi luân hồi lục đạo, nghĩ nhƣ thế là sai lầm, cách nghĩ nhƣ thế 

trong  Phật  giáo  gọi  là  tâm  luân  hồi,  tất  cả  những  gì  tâm  luân  hồi  tạo  ra  gọi  là 

nghiệp luân hồi. Quý vị học Phật, làm việc thiện, đó gọi là nghiệp thiện của luân 

hồi,  quả  báo  là  sinh  vào  cõi  trời,  ngƣời,  vẫn  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo, 

không thể vãng sinh Tịnh độ, điều này chúng ta phải nắm rõ. 

Vậy  chúng  ta  nên  cƣng  dƣỡng  tấm  thân  này  hay  chăng?  Không,  cách  nghĩ 

nhƣ thế cũng không đúng, mà nên nuôi dƣỡng nó đúng lí, đúng pháp. Giáo lí Đại 

thừa cho biết vạn pháp duy tâm, tất cả mọi hiện tƣợng đều do tâm tạo, thân thể là 

do tâm hiện, thức biến. Cách nuôi dƣỡng nó, đó là cách dƣỡng sinh theo nhƣ cách 

nói ngày nay. Muốn dƣỡng sinh thì trƣớc hết phải biết dƣỡng tâm, vì sao? Thân 

thể sẽ chuyển biến theo tâm tƣ, không một thứ gì có thể sánh bằng một tinh thần 

khoẻ  mạnh,  khi  tinh  thần  thoải  mái  thì  làm  gì  có  chuyện  thân  thể  không  mạnh 

khoẻ? Làm gì có  chuyện đó! Tinh thần không thoải mái  mà  mong  một thân thể 

khoẻ  mạnh  là  điều  không  thể,  ngƣời  học  kinh  Đại  thừa  phải  nắm  đƣợc  tất  cả 

những vấn đề này. 

Tinh  thần  mạnh  khoẻ  là  gì?  Đó  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  không  phiền  não, 

không có tạp niệm, không ƣu tƣ, không sợ hãi. Tâm địa thanh tịnh, tâm địa bình 

đẳng,  giác  ngộ  không  mê  lầm,  tâm  nhƣ  thế  là  tâm  mạnh  khoẻ  nhất.  Tâm  khoẻ 

mạnh  sẽ  kéo  theo  thân  thể  mạnh  khoẻ,  cho  dù  thân  chỉ  là  hiện  tƣợng  vật  chất, 

nhƣng nền tảng của hiện tƣợng vật chất là tâm niệm. Vì thế một tâm niệm tốt thì 

dù cho thân thể đang nhiễm những độc tố đi nữa, thì tự nó vẫn có thể khôi phục 

nhƣ ban đầu, khôi phục nhƣ ban đầu chính là khoẻ mạnh. Bởi thế nhà Phật gọi là 

tu  tâm,  bỏ  ác  làm  lành  thì  bạn  kháng  cự  đƣợc  tất  cả  những  độc  tố.  Cải  tà  qui 

chánh, thì dù có độc tố nó vẫn khôi phục trở lại bình thƣờng, cải ác tu thiện. Tâm 

niệm đứng đắn, trạng thái tâm lí tốt nhất, thân tâm mạnh khoẻ, không thể không 

biết vấn đề này. Bởi thế tham đắm thân thể là một sai lầm, kiểu cƣng dƣỡng nào 

cũng không đúng, thân tâm lúc đó trở thành bệnh tật. 

Tập 399  793 



Thứ hai: Không an tâm cho chúng sanh, suy nghĩ nhƣ vậy cũng không tốt, cần 

có  sự  hài  hoà,  an  ổn  cho  tất  cả  mọi  ngƣời  trong  xã  hội.  Khi  xã  hội  phát  sinh 

những xung đột, thì những cƣ dân trong đó sẽ có cảm giác bất an, đây là một xã 

hội  không  lành  mạnh.  Mọi  ngƣời  có  sự  lo  lắng,  phiền  não,  sợ  hãi,  bất  an  thì 

những ngƣời đó không lành mạnh. Ta đang khoẻ mạnh, ngƣời tu học theo giáo lí 

Đại thừa vẫn lành mạnh, ta có cần lo lắng cho một xã hội và con ngƣời không 

lành mạnh chăng? Có cần giúp đỡ họ trở lại an toàn? Rất nên. Tại sao? Vì tâm từ 

bi. Chúng sinh cùng một thể với ta, nếu ta chỉ lo cho thân thể của ta, không quan 

tâm đến tất cả mọi ngƣời, không ngó ngàng đến xã hội, một ngƣời nhƣ thế cho dù 

có niệm Phật cũng không thể vãng sinh. Vì sao? Vì họ không có tâm từ bi. Bởi 

thế ngƣời có tâm từ bi là khi gặp ngƣời có hoàn cảnh khó khăn, nhất định họ liền 

chìa tay cứu giúp. 

Chúng ta là những ngƣời học Phật, mỗi ngày đều giảng kinh, dạy học, niệm 

Phật  cầu  sinh  Tịnh  độ.  Mƣời  năm  trƣớc  tôi  ở  Astralia,  gặp  đúng  sự  kiện  ngày 

11/9 của Mĩ. Hiệu trƣởng trƣờng đại học Queensland đến tìm tôi, bèn phái hai vị 

giáo  sƣ  đến  mời  tôi  đến  thăm  trƣờng,  và  cùng  giáo  sƣ  học  viện  Hoà  bình  của 

trƣờng tổ chức buổi toạ đàm. Điểm chính của buổi toạ đàm là mời tôi đến thảo 

luận vấn đề làm sao hoá giải những xung đột của xã hội, giúp thế giới trở lại ổn 

định và hoà bình. Đây là  một vấn đề  lớn, không phải là chuyện nhỏ, vì thế  tôi 

đồng ý. Nghe những tham luận của các diễn giả mất độ 50 phút, lúc đó tôi mới 

biết  có  khoảng  tám  trƣờng  đại  học  trên  thế  giới,  không  nhiều,  chỉ  mới  có  tám 

trƣờng đại học có học viện Hoà bình. Mỗi học viện nhƣ thế đều có học vị, có lớp 

tiến sĩ, thạc sĩ. Sau khi tốt nghiệp ở đây, phần lớn các học viên đều đến làm việc 

tại Liên hợp quốc. Những ngƣời này giúp giải quyết những vƣớng mắc giữa các 

quốc gia trên thế giới. Phƣơng cách giải quyết xung đột của họ, đều dùng tƣ duy 

của ngƣời phƣơng Tây, đó là trấn áp, trả thù. 

Sự kiện 11/9 trở thành một loại chiến tranh khủng bố, nên họ đang tập trung 

lo ứng phó với vấn đề này. Dùng cách trả thù, trấn áp không đƣợc, không thể giải 

quyết  đƣợc  vấn  đề,  nên  hy  vọng  tìm  ra  biện  pháp  hoà  bình  khác.  Các  vị  hiệu 

trƣởng đều biết, trƣớc đây khi ở Singapore, chúng tôi đã tổ chức rất thành công 

việc đoàn kết chín tôn giáo  ở Singapore, đã có  một số  kinh nghiệm, thế  nên họ 

muốn chúng tôi chia xẻ kinh nghiệm cùng họ. 

Sau khi nghe tất cả những kinh nghiệm của chúng tôi đƣa ra, họ hoan hỉ lắm, 

từ  trƣớc  đến  nay  họ  chƣa  bao  giờ  nghĩ  rằng,  phƣơng  pháp  hoà  bình  có  thể  giải 

quyết đƣợc vấn đề, lần hội đàm này ai cũng vui vẻ. Tuần sau, hơn mƣời mấy vị 

794  Tập 399 



giáo sƣ lại đến gặp tôi, chúng tôi lại có cuộc gặp mặt lần thứ hai. Lần này nhà 

trƣờng đã có sự chuẩn bị chu đáo, thƣ mời cũng đã chuẩn bị, mời tôi đảm nhận 

cƣơng vị giáo sƣ tại trƣờng của họ. Sau lần hội thảo này, tôi đối với việc trao tặng 

học vị của họ, tôi không hứng thú với việc đƣợc mời làm giáo sƣ. Tôi nói: Nếu 

hãy còn duyên, xin quí vị cứ cố gắng tổ chức những cuộc toạ đàm nhƣ thế này. 

Tôi  rất  vui  lòng  đƣợc  cùng  tham  dự,  mang  những  kiến  thức  của  các  vị  Hiền 

Thánh, kết thành lý niệm về một xã hội thanh bình lâu dài. Một số kinh nghiệm, 

phƣơng pháp nắm đƣợc, tôi sẽ viết một bài tham luận rồi gửi cho quí vị. 

Lúc  bấy  giờ  trong  văn phòng  của  ông  hiệu  trƣởng  còn  có  một  vị  nữa,  đó  là 

ông hiệu trƣởng trƣờng đại học Cách Lý Phi Tƣ_Griffisch, cả hai ông hiệu trƣởng 

đều  nói  với  tôi:  Ngài  nhất  định  phải  nhận  lời.  Tôi  hỏi  tại  sao?  Ông  ta  trả  lời, 

chúng tôi đã rất bằng lòng với tham luận về ý tƣởng của ngài, nhận thấy bài tham 

luận đích thực có thể giúp Liên hợp quốc hoá giải những vấn đề xung đột xã hội. 

Hy vọng tôi đại diện các trƣờng đại học, đại diện Australia tham dự hội nghị hoà 

bình của Liên hợp quốc. Nguyên nhân là nhƣ vậy đấy. Những ngƣợc đƣợc Liên 

hợp  quốc  mời  đều  là  những  học  giả,  chuyên  gia,  không  mời  những  nhân  sĩ  tôn 

giáo. Song lần này vẫn có cả nhân sĩ tôn giáo, nhƣng không nhiều. Những nhân sĩ 

tôn  giáo  này  đều  có  học  vị  tiến  sĩ,  đều  là  hiệu  trƣởng  các  trƣờng  đại  học,  vì 

nguyên  nhân  nhƣ  thế  nên  tôi  mới  nhận  lời,  đó  là  gì? Làm  yên  tâm  mọi  ngƣời. 

Không thể ngồi yên một chỗ để nhìn mọi ngƣời đang khốn đốn, theo giáo lí nhà 

Phật đó là ngƣời không có tâm từ bi, bởi thế mà tôi quyết định nhận lời. 

Trong mƣời năm đó, tôi đã tham dự mƣời mấy lần hội nghị. Chúng tôi đã tìm 

đƣợc  căn  nguyên  của  những  xung  đột,  đồng  thời  biết  cách  để  hoá  giải  những 

xung đột đó và cung cấp cho họ những bài tham luận đó, để làm báo cáo chính 

trong nhiều hội nghị tại Liên hợp quốc. 

Năm  2006  còn  cùng  với  UNESCO  tổ  chức  một  hoạt  động  có  qui  mô  lớn, 

trong lần này chúng tôi đã đƣa thí nghiệm ở Thang Trì, báo cáo chi tiết suốt tám 

giờ tại Liên hợp quốc. Hoạt động này là do những ngƣời bạn tại Liên hợp quốc 

xúc tiến và chúng tôi đã nhiều lần báo cáo tham luận, nói chuyện, mọi ngƣời rất 

hài lòng khi đƣợc nghe, hết lòng tin tƣởng. Sau cuộc họp, họ bảo: Bạch thầy, thầy 

giảng rất hay, nghe xong chúng tôi cảm thấy rất thấm thía, song sợ ý tƣởng này 

khó thực hiện đƣợc. Nhân câu nói này, tôi quyết định làm một cuộc thí nghiệm. Ở 

rất  nhiều  nơi,  chúng  tôi  muốn  tìm  một  điểm  thực,  nhƣng  vẫn  chƣa  thực  hiện 

đƣợc. 

Tập 399  795 



Năm 2005, tôi trở về thăm cố hƣơng, vì đã 70 năm chúng tôi chƣa có dịp trở 

lại. Lúc nói chuyện với các hƣơng thân phụ lão về những hoạt động chúng tôi đã 

làm  tại  hải  ngoại  mấy  năm  nay.  Nghe  chuyện,  họ  rất  vui,  khuyên  tôi  tổ  chức  ở 

quê hƣơng, để ngƣời đồng hƣơng ủng hộ. Nhà cầm quyền địa phƣơng giới thiệu 

thị trấn Thang Trì này, chúng tôi đến xem, cảm  thấy rất yên  tâm, quyết  định tổ 

chức thí nghiệm tại đó. Không ngờ cuộc thí nghiệm thành công ngoài dự kiến, đó 

là nhờ sự che chở của tổ tiên, sự gia trì của ngôi Tam bảo, công việc thành tựu 

nhanh chóng, chúng tôi nghĩ ngay đến việc báo cáo lên Liên hợp quốc. 


Không ngờ hai tháng sau, Liên hợp quốc đã có thƣ, mời chúng tôi cùng họ tổ 

chức một hoạt động, quả là trùng hợp, chúng tôi bèn thuyết minh chi tiết những 

thành  quả  này.  Những  phƣơng  pháp  của  các  bậc  Thánh  hiền,  đến  nay  vẫn  còn 

nguyên giá trị, rất thích hợp. Tánh ngƣời vốn thiện, con ngƣời nhờ giáo dục mà 

nên, trong thí nghiệm đó chúng tôi đã chứng minh. Khi nghe xong những ngƣời 

tham dự hội nghị  đều cảm  thấy thích thú. Đại biểu, phái viên của 192 quốc gia 

đều muốn tận mắt xem thí nghiệm đó, quả là một cuộc hội thảo rất thành công. 

Tất cả nói lên điều gì? Làm an lòng tất cả mọi ngƣời, đặc biệt là những ngƣời 

đang sống trong thời đại ngày nay, đây là một giai đoạn khá hỗn loạn, cả quả đất 

đều nhƣ thế. Xã hội biến động, địa cầu thƣờng xảy ra những tai hoạ, đến bây giờ 

thì chúng ta đã tận mắt chứng kiến. Ngày xƣa Phật dã nói điều này trong kinh, 

nhƣng chúng ta nửa tin nửa ngờ. Phật dạy cảnh chuyển theo tâm, tất cả mọi vật 

đều  do tâm nghĩ mà có, nửa tin nửa ngờ. Mãi đến cận đại, qua những kết luận 

của các nhà vật lí, chúng ta đã hiểu rõ, tất cả những nghiên cứu của họ đều tƣơng 

đồng  với  những  gì  Phật  dạy.  Lúc  này  chúng  ta  mới  hoàn  toàn  chắc  chắn,  rằng 

giáo lí  Đại thừa là trí tuệ đích thực. Kinh Vô lƣợng thọ nói ba thứ chân thực, đó 

là thời gian chân thực, trí tuệ chân thực và lợi ích chân thực. Điều này không hề 

giả dối và chứng minh rằng, suy nghĩ con ngƣời ảnh hƣởng rất lớn đến sức khoẻ 

của thân và tâm. 

Chính bản thân chúng ta, hoàn cảnh bên ngoài, sẽ ảnh hƣởng đến an ninh của 

xã hội, và thiên tai trên địa cầu. Nhân tâm tốt, trên địa cầu, tất cả những gì gọi là 

thiên tai tự nhiên,  đều có thể hóa giải. Trong kinh Vô lƣợng thọ, Phật Thích  ca 

mâu  ni  đã  giới  thiệu  cho  chúng  ta  thế  giới  Cực  lạc  ở  phƣơng  Tây,  không  có 

những  tai  hoạ  nhƣ  nạn  hạn  hán,  lụt  lội,  động  đất,  gió  bão,  không  có...  Sao  lại 

không  có?  Vì  nó  không  có  nhân.  Kinh  Lăng  nghiêm  đã  nói  rất  cụ  thể,  nguyên 

nhân nào dẫn đến lũ lụt? Nó là hệ quả của lòng tham lam, nếu con ngƣời không 

tham  lam  thì  không  có  cảnh  đại  hồng  thuỷ,  cơ  thể  mỗi  chúng  ta  cũng  sẽ không 

796  Tập 399 



xuất hiện những loại bệnh nhƣ trƣớng nƣớc, cảm lạnh... Nếu không có tâm giận 

hờn thì sẽ không xảy ra những tai nạn về lửa, sẽ không có cảnh núi lửa tuôn trào, 

tránh đƣợc hiện tƣợng nóng dần lên của quả đất, những tai nạn về lửa kéo theo 

những chứng bệnh gì? Đó là bệnh mạn tính, nóng lạnh không giống nhau. 

Không có ngu si sẽ không gây ra những tai nạn về gió, không ôm lòng kiêu 

mạn  sẽ  tránh  đƣợc  những  tai nạn  nhƣ  động đất,  không  hoài  nghe  sẽ  tránh  đƣợc 

những sự nghiêng đổ của núi sông... Đất đai lún sụt, núi đồi nghiêng đổ, nguyên 

nhân do đâu? Đó là tâm hoài nghi. Vì thế nếu chúng ta triệt tiêu đƣợc tâm tham, 

sân,  si,  mạn,  nghi  thì  chúng  ta  sẽ  tráng  kiện  lắm,  không  khác  Phật,  Bồ  tát,  nơi 

chúng  ta  cƣ  trú  cũng  tránh  đƣơc  tất  cả  mọi  tai  nạn.  Tất  cả  những  việc  này  chỉ 

đƣợc nghe trong kinh Phật, ngoài ra, nhƣ các nhà khoa học không hề nhắc đến. 

Liệu tất cả những suy nghĩ, hành động của chúng ta thật sự tạo nên những tai nạn 

nhƣ  thế  chăng?  Nếu  cọng  nghiệp  sẽ  tạo  nên  những  tai  nạn  thiên  nhiên,  biệt 

nghiệp thì tật bệnh mỗi cá nhân, thân tâm không khoẻ mạnh, tất cả mọi bệnh tật. 

Ngày nay chúng ta nghe những kết luận của các nhà khoa học, tất cả đã chứng 

minh  sự  chính  xác  về  lời  dạy  của  Phật.  Chúng  ta  nên  ứng  xử  nhƣ  thế  nào  về 

những gì nhà khoa học đã kết luận, nhƣ dự báo tai hoạ Maya sẽ xảy ra trong năm 

2012.  Một  nhà  khoa  học  Mĩ  đã  đƣa  ra  một  kiến  nghị,  chỉ  cần  tất  cả  mọi  ngƣời 

trên toàn thế giới bỏ ác làm lành, cải tà qui chánh, chỉnh đốn tâm niệm, thì tai hoạ 

kia có thể tránh đƣợc. Không những có thể tránh đƣợc mà còn hƣớng quả đất đi 

theo một hƣớng tốt nhất. Những phát biểu của ông hoàn toàn tƣơng đồng với lời 

dạy đức Phật, tuy ông ta chƣa học Phật, chƣa đọc kinh Phật. 

Thí nghiệm của các nhà khoa học đã chứng minh, ý niệm có thể thay đổi hiện 

tƣợng vật chất. Thế nên Phật dạy chúng ta hai câu, hai câu này nhà Phật gọi là 

khẩu  đầu  thiền,  không  thể  bao  quát đƣợc  ý  nghĩa  sâu rộng  của  nó,  nhƣng  đó  là 

một sự thực, không phải giả dối. Những ngƣời học Phật đều biết hai câu này, đó 

là: Siêng tu giới định tuệ, tham sân  si liền  mất.  Quí vị xem, tham, sân, si,  mạn, 

nghi biến mất ngay, vấn đề đã đƣợc giải quyết. Vấn đề cá nhân đƣợc giải quyết, 

vấn đề xã hội đƣợc giải quyết, cả vấn đề tai hoạ của trái đất cũng đƣợc giải quyết, 

thật tuyệt vời! Vì thế câu thƣ hai, nếu quý vị không làm tâm mọi ngƣời yên ổn thì 

không thể phát khởi đƣợc lòng từ bi. 

Yếu tố thứ ba của tâm Bồ đề đó là từ bi, nội dung của nó là “Cung kính cúng 

dƣỡng tự thân tâm”. Yếu tố này thuộc về tham, tham gì? Tham muốn đƣợc cung 

dƣỡng, muốn đƣợc ngƣời khác kính nể. Trong lòng tham cung kính đó đã có tâm 

cao ngạo, trong lòng tham đƣợc cúng dƣờng đã bao gồm  mong  muốn đƣợc yêu 

Tập 399  797 



mến, có tham, sân, si, đầy đủ tham, sân, si, bởi thế nó gây trở ngại tâm bồ đề. Sâu 

xa  trong  việc  trở  ngại  tâm  bồ  đề,  không  làm  an  tâm  cho  chúng  sanh  là  chƣớng 

ngại, tâm đại bi trong tâm bồ đề đó là tâm từ bi. Tâm mình tham trƣớc bản thân, 

tham trƣớc bản thân là chƣớng ngại tâm chân thành, làm cho tâm bồ đề không 

hiển lộ đƣợc. Nếu làm ngƣợc lại tất cả những hành động trên thì tâm bồ đề có thể 

hiển lộ đƣợc. 

Tiếp theo, tập An lạc nói: Bồ tát xa lìa ba pháp trái ngƣợc với tâm bồ đề nhƣ 

thế. Đoạn trƣớc chúng ta đã nói đến rồi, xa lìa là chúng ta buông bỏ ba trạng thái 

tâm đó, là quí vị liền đƣợc ba loại thùy thuận pháp môn bồ đề. Quý vị liền đƣợc 

ba thứ tuỳ thuận, ba thứ đó là gì? Ở dƣới nói với chúng ta: thứ nhất, tâm thanh 

tịnh vô nhiễm. đây chính là cội gốc tâm bồ đề, căn bản của tâm bồ đề, chính là 

lòng chân thành. Không cầu niềm vui cho chính bản thân. Trong tứ đức của Hoàn 

Nguyên Quán, câu thứ tƣ nói, chịu thay cái khổ của mọi ngƣời. Khi ngƣời khác 

khốn  đốn,  ta  phải  thay  họ  chịu  cái  khổ  đó,  nên  gánh  vác  thay  họ,  không  đƣợc 

không ngó ngàng đến, không đƣợc lo cho bản thân, nhƣ thế mới có thể chịu khổ 

thay cho mọi ngƣời.  Nếu trong mỗi suy nghĩ không quên cầu niềm vui cho mình, 

thì việc này khó mà thực hiện đƣợc. 

Bồ đề là nơi thanh tịnh, không ô nhiễm, nếu tự cầu an lạc cho riêng mình thì 

đã trái với cửa bồ đề. Bởi thế phần trƣớc chúng ta đã nói ba thứ trái với cửa bồ 

đề, tức đi ngƣợc. Nên tâm vô nhiễm thanh tịnh là đi đúng với của bồ đề. Chúng ta 

cần tu tập, nhất là coi trọng tâm vô nhiễm, bởi vì chỉ A la hán mới có tâm thanh 

tịnh, nhƣng A la hán không phát tâm bồ đề. Nói cách khác, tâm thanh tịnh của A 

la hán vẫn còn ô nhiễm, ô nhiễm thế nào? A la hán giúp đỡ chúng sinh, giáo hoá 

chúng  sinh,  nhƣng  nếu  chúng  sinh  không  tiếp  nhận,  A  la  hán  liền  thoái  tâm, 

chúng sinh khó độ quá, thôi, không độ họ nữa, bỏ qua, đây là nhiễm ô. Sự nhiễm 

ô của A la hán không giống sự nhiễm ô của chúng ta, sự nhiễm ô của chúng ta là 

sự nhiễm ô rất nghiêm trọng, A la hán chỉ chút ít nhƣng đủ làm cho tâm bồ đề của 

họ mất đi, không đơn giản! 

Thứ hai, an thanh tịnh tâm, vì để nhổ tận gốc khổ não cho chúng sinh. Nhất 

định phải giúp chúng sinh lìa khổ đƣợc vui, bồ đề đƣa tất cả chúng sinh đến nơi 

thanh  tịnh,  đây  là  bồ  đề.  Lúc  nào  cũng  phải  tìm  cách  phá  bỏ  mọi  khổ  nạn  cho 

chúng  sinh,  chúng  ta  phải  tận  tâm  tận  lực.  Bây  giờ  làm  tốt  công  việc  đã  khó, 

không phải Bồ tát không thể làm nổi, vì Bồ tát có lòng kiên nhẫn, Bồ tát không 

ngại khổ, không sợ chƣớng duyên. Bởi vì chúng sinh thời này không nghe đƣợc 

những lời giáo huấn của Thánh hiền, rất nhiều quan niệm đều lệch lạc. 

798  Tập 399 



Nếu họ có khó khăn, quý vị đến giúp, họ sẽ nghi ngờ. Tôi với ông không quen 

biết, sao lại đến giúp tôi? Anh có ý định gì? Anh muốn gì? Họ toàn nghĩ nhƣ thế 

thôi. Không những không cảm ơn mà còn cho bạn là ngƣời xấu, cho bạn đang rắp 

tâm, có mục đích đen tối, muốn chiếm đoạt thứ gì đó, quý vị xem, còn biết làm gì 

hơn! Bởi thế, thời đại ngày nay, Phật pháp nói độ chúng sinh khó, quá khó. Quý 

vị phải dùng phƣơng cách nào để chứng minh mình không có ý đồ gì, không có 

mục đích gì khác, chỉ là đồng tình nhƣng họ không tin quý vị, cho rằng trên thế 

giới làm gì có những ngƣời nhƣ thế? Họ cho rằng nhất định bạn có ý đồ , có mục 

đích, chiếm lĩnh thứ gì đó, đây là những chuyện quá thông thƣờng. Bạn cho rằng 

bạn không có ý đồ, không có mục đích, họ cho rằng bạn không đƣợc bình thƣờng, 

họ e ngại bạn, đó mới là khó khăn. 

Bởi thế nhà Phật nói: Phật độ ngƣời có duyên. Có duyên là gì? Bạn giúp đỡ 

họ, họ hợp tác, họ cảm ơn, họ làm theo, họ đƣợc lợi ích, nhƣng những ngƣời kiểu 

này không nhiều. Bởi thế, nghe kinh, học Phật, nghe  rồi sinh tâm hoan  hỉ, theo 

những lời dạy trong kinh rồi đi truyền lại, tất cả đều là  nhân duyên, phƣớc đức, 

thiện căn đƣợc tích luỹ từ nhiều đời kiếp trong quá khứ. Nếu trong đời trƣớc chƣa 

đƣợc học thì kiếp này quả thực gặp nhiều khó khăn, không thể tiếp thu đƣợc, họ 

chỉ nhìn cái lợi trƣớc mắt. Chúng ta nói chuyện Phật Bồ tát với họ, họ không bao 

giờ nghe. Nói về những lợi ích kiếp sau, họ cho bạn mê tín, đó là nững điều tôn 

giáo ru ngủ và họ lập tức phủ định ngay. 

Giáo lí Đại thừa nói pháp  môn Tịnh độ là pháp rất khó tin, bây giờ tôi thấy 

tám vạn bốn nghìn pháp môn đều là pháp khó tin, Tịnh độ là pháp khó tin trong 

những  pháp  khó  tin  đó.  Đƣợc  mấy  ngƣời  tin?  Nghe  rồi  có  thể  tin,  có  thể  tiếp 

nhận, rồi niệm Nam mô A di dà Phật để cầu sinh Tịnh độ, nhƣ kinh Di đà mô tả 

đó là ngƣời nhiều thiện căn, nhiều phƣớc đức, nhiều nhân duyên. Nhiều thiện ăn 

phƣớc đức là kết quả tu tập trong nhiều đời của kiếp trƣớc, không phải một kiếp 

mà nhiều kiếp. Nhƣ kinh Kim cƣơng nói, một đời, hai đời thì không thể có thiện 

căn phƣớc đức lớn nhƣ thế. Ngày nay chúng ta có thể tin tƣởng, có thể thực hiện 

đƣợc, quyết tâm cầu sinh Tịnh độ, việc này nhƣ kinh Kim cƣơng nói: Trong vô 

lƣợng kiếp về trƣớc đã tích luỹ thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên, đến đời này 

mới thành tựu, thành Phật trong kiếp này. 

Bởi thế, gặp những chúng sinh ta phải đƣa tất cả họ đến nơi thanh tịnh, an ổn, 

nếu không khởi tâm nhổ sạch gốc rễ cái khổ sinh tử của tất cả chúng sinh, đó là 

việc  làm  trái  với  cửa  bồ  đề.  Nhƣ  phần  trƣớc  đã  trình  bày,  thấy  chúng  sinh  đau 

khổ, chúng sanh đang thọ khổ trong luân hồi lục đạo, cần phải giúp họ. Giúp họ 

Tập 399  799 



thoát li sinh tử, ra khỏi luân hồi, mỗi niệm không đƣợc quên tâm niệm  này. Về 

hành vi, cần xem tất cả chúng sinh, liệu họ có thể tiếp nhận không, nếu họ hợp 

tác, ta nhất định phải giúp đỡ. Nếu không tiếp nhận, thì hãy xem họ thích hợp với 

pháp môn nào, họ muốn pháp môn nào ta sẽ dạy họ pháp môn đó. Họ muốn làm 

một ngƣời giàu có trong đời, bạn nói cho họ những vấn đề liên quan đến nó, họ 

hoan hỷ sẽ đón nhận ngay. 

Bởi vậy khi giáo hoá chúng sinh, chƣ Phật Bồ tát phải dùng các phƣơng tiện 

quyền xảo, vận dụng trí tuệ. Có tám vạn bốn nghìn pháp môn, thấy pháp môn nào 

thích hợp thì sử dụng pháp môn đó, đầu tiên là để cho mọi ngƣời nhận thức đƣợc 

Phật pháp, không nhận tức là không ổn, nhất định phải nhận thức. Phật là gì? Thế 

nào là pháp? Nội dung Phật dạy là gì? Ƣu điểm khi học Phật? Phải làm sáng tỏ 

những vấn đề trên, khi hiểu rồi họ mới vui vẻ đón nhận. 

Chúng ta là những ngƣời Phật tử và đƣợc học Phật, không những phải hiểu rõ 

mà còn áp dụng vào đời sống hàng ngày, áp dụng vào công việc, áp dụng trong 

việc ứng xử với mọi ngƣời, đƣa nó ra để mọi ngƣời học hỏi. Giống ngày xƣa Phật 

Thích  ca  mâu  ni  đã  làm,  khi  đã  nhận  thức  đƣợc  thì  mọi  ngƣời  không còn  hoài 

nghi.  Nhƣng  vấn  đề  ở  chỗ  chúng  ta  không  thể  buông  bỏ,  không  thể  buông  bỏ 

đƣợc tự tƣ tự lợi, tiếng thơm, lợi dƣỡng. Muốn cho những ngƣời xung quanh có 

thể  học  hỏi,  nhất  định  ta  phải  có  tâm  thanh  tịnh  vô  nhiễm,  không  tham  danh, 

không  hám  lợi,  chân  thành  với  ngƣời  khác.  Ngƣời  khác  đối  xử  không  tốt  với 

mình,  mình  vẫn  chân  thành  với  họ,  thậm  chí  họ  nhục  mạ,  hãm  hại  mình,  mình 

vẫn đối đãi cung kinh, chân thành với họ. 

Sao  mình  phải  làm  nhƣ  thế?  Vì  ta  muốn  đến  thế  giới  Cực  lạc,  ta  muốn  học 

Phật. Phật chính là tấm gƣơng cho ta, là điển hình cho ta, nếu không học nhƣ vậy 

thì chắc chắn ta sẽ luân hồi trong lục đạo. Nhƣng ở đây ta không muốn luân hồi 

trong  lục  đạo,  nếu  muốn  trôi  lăn  trong  lục  đạo  thì  cứ  dùng  tâm  luân  hồi  cũng 

không sao. Nhƣng ta đang muốn cầu sinh Tịnh độ, thì không nên dùng tâm luân 

hồi, mà phải dùng tâm bồ đề. Tâm bồ đề là chân tâm, tâm luân hồi là vọng tâm, 

phải phân biệt rõ những vấn đề đó thì họ mới hết hoài nghi. Lúc đó họ mới giao 

tiếp, yên tâm với bạn, biết bạn không phải là ngƣời lừa dối, làm hại họ. 

Cuộc đời này, cổ nhân cũng nói rằng: Không đƣợc đem tâm hại ngƣời nhƣng 

không  thể  không có  tâm  đề  phòng ngƣời  khác.  Bây  giờ  việc  đề  phòng đó  đã  đi 

quá xa, coi tất cả mọi ngƣời đều là ngƣời xấu, đây là do xã hội tạo nên. Lần đầu 

ra  nƣớc  ngoài,  tôi  đến  Mĩ,  mới  hiểu  ra  hải  quan  quốc  gia  này  đối  xử  với  mọi 

ngƣời thế nào, mỗi ngƣời đều là ngƣời xấu, phải đem chứng cứ để chứng minh 

800  Tập 399 



mình là ngƣời tốt, quý vị thấy có nhiêu khê chăng? Các bậc cổ đức xƣa nay đều 

dạy  chúng  ta,  hãy  xem  mọi  ngƣời  là  ngƣời  tốt,  không  có  ai  là  ngƣời  xấu  cả. 

Ngƣời xấu nhất định phảilấy chứng cứ, chứng minh rằng anh ta là ngƣời xấu. Quí 

vị mọi việc đều trái ngƣợc, thật đáng thƣơng. Cổ nhân coi đây là điều sỉ nhục rất 

lớn, anh làm sao đối xử với tôi với thái độ nhƣ thế! 

Cả xã hội bây giờ đều rối loạn, chúng ta đã quá rõ. Muốn làm visa để ra nƣớc 

ngoài, phải chứng minh đƣợc mình là ngƣời tử tế để cảnh sát địa phƣơng cho bạn 

đi, bạn phải chứng minh mình chƣa hề phạm pháp, chƣa phạm tội, những chuyện 

nhiêu khê nhƣ vậy vẫn tồn tại. Sống trong thời đại này, hiểu đƣợc nỗi khổ chúng 

sinh trong hiện tại, và chúng ta cũng đang là một phần trong đó. Vậy nên, trƣớc 

hết chúng ta phải tự cứu mình lìa khổ đƣợc vui, sau đó mới giúp đỡ những ngƣời 

có duyên. Phàm những ngƣời hiểu đƣợc, tin đƣợc, nguyện đƣợc, có thể thực hiện 

đƣợc, đều là những ngƣời có duyên, nên giúp họ, tạo cơ hội cho họ thành công 

nhƣ bản thân mình. 

Thế nên nhổ sạch khổ não cho tất cả chúng sinh là việc làm đúng với cửa bồ 

đề, Nhất định phải giúp đỡ tất cả chúng sinh đang chịu khổ nạn, thực tế chúng 

sinh khổ nạn ngày nay rất khó độ. Bởi quan niệm của họ sai lạc, trong mắt họ thế 

gian này không có ngƣời tốt, vì thế Bồ tát cứu giúp họ cũng gặp rất nhiều khó 

khăn. Phải vận dụng trí tuệ, phƣơng tiện quyền xảo để thấu hiểu họ. 

Thứ ba, tâm an vui thanh tịnh, nhạo có nghĩa là yêu thích, hoan hỷ. Muốn cho 

tất cả chúng sinh chứng quả bồ đề, mong tất cả chúng sinh thoát khổ, đó là nội 

dung câu trên, mong tất cả chúng sinh đƣợc vui, là nội dung câu tiếp theo. Cần 

giúp  đỡ  chúng  sinh,  hai  loại  ngƣời  cực  kì  cần  đƣợc  giúp  đỡ  trong  xã  hội  ngày 

nay: Một là trẻ em, hai là ngƣời già. Trong thời đại ngày nay, ngƣời già rất đáng 

thƣơng. Nên biết rằng, ta tuy đang khoẻ mạnh nhƣng không lâu sẽ phải già, nếu 

lúc trẻ không tỉnh thức thì về già sẽ thế nào? Trong quá khứ, con cái có nghĩa vụ 

phải  cung phụng  cha  mẹ  lúc  về  già,  có  trách  nhiệm  nuôi  dƣỡng  cha  mẹ  lúc  lớn 

tuổi, không thể không cung phụng, vì cung phụng cha mẹ là báo ân. 

Xã hội hiện tại không coi trọng việc này, Trung quốc học theo các nƣớc khác, 

không còn ngƣời cung phụng cha mẹ. Các quốc gia, mƣời sáu tuổi đƣợc xem đủ 

quyền công dân, tôi cũng có một thời gian khá dài ở Mĩ, thiếu niên mƣời sáu tuổi 

ở quốc gia này đã đủ quyền công dân. Có thể nói mƣời sáu tuổi là cha mẹ chúng 

có thể không ràng buộc chúng rồi, nó muốn đi đâu cứ đi, vì mƣời sáu tuổi là tuổi 

thành niên. 

Tập 399  801 



Khi tôi đang  ở Mĩ, trong đạo tràng chúng tôi có  một ngƣời Trung quốc đến 

tham dự khoá tu. Con của ông này bỏ nhà ra đi, ông đi báo cảnh sát, cảnh sát hỏi 

ông: Con bạn bao lớn? Mƣời tám. Mƣời tám tuổi mà ông còn quản lí nó ƣ? Mƣời 

sáu  tuổi  đã  không  còn  chịu  sự  quản  lí  của  gia  đình,  đằng  này  nó  đã  mƣời  tám! 

Đây là xã hội Mĩ. Trên thực tế rất nhiều con cái, sau khi bỏ nhà đi, suốt đời không 

còn gặp lại cha mẹ. Cả một năm, tết nhất, nhận đƣợc thiệp chúc tết, họ vui khôn 

tả, anh xem, con cái hãy còn nhớ đến tôi. Bởi thế hoàn cảnh ngƣời già ở Mĩ rất 

đáng  thƣơng,  cha  mẹ  nào  không  thƣơng  yêu  con  cái?  Nhƣng  tiếc  thay  con  cái 

không hiểu đƣợc lòng cha mẹ, không hiểu công ơn dƣỡng dục của cha mẹ. 

Ngƣời xƣa có câu: Đến lúc bạn nuôi con mới hiểu đƣợc lòng cha mẹ. Nhƣng 

ngƣời nƣớc ngoài, đến lúc nuôi dạy con cái, họ vẫn không hiểu đƣợc công ơn cha 

mẹ,  vì  họ  không  có  hệ  thống  luân  lí,  đạo  đức,  nhân  quả,  đó  là  tình  cảnh xã  hội 

ngày nay. Vì vậy chúng ta có thể đoán ra nguyên nhân biến động của xã hội hiện 

tại, chúng ta cũng thấy đƣợc nguyên nhân của những tai hoạ xảy ra trên địa cầu 

chúng  ta  đang  sống  và  chúng  ta  cũng  biết  đƣợc  phƣơng  pháp  để  phòng  tránh. 

Nhƣng khổ nỗi, một số ngƣời không tin, họ không tiếp nhận, nhà khoa học chỉ 

nghiên cứu trên phƣơng diện vật lí, họ không hiểu tâm lí. Rất ít những nhà khoa 

học thực sự phát hiện, những hiện tƣợng vật lí là do ý niệm biến hiện ra, ngƣời 

am  hiểu  điều  đó  cũng  không  nhiều,  không  phải  ai  cũng  nắm  rõ.  Ý  niệm  là  nền 

tảng của tất cả vật chất, vậy nên rất có lí khi Phật nói cảnh tuỳ tâm chuyển, vừa 

có căn cứ khoa học, cảnh giới đúng là chuyển biến theo tâm. 

Chúng ta giúp đỡ chúng sinh thoát khổ, đồng thời giúp họ đƣợc vui. Vừa rôi 

tôi đã đề cập, thứ nhất là trẻ em, nếu biết giáo dục, các bạn trẻ sẽ là nhân tài cho 

xã hội trong tƣơng lai, khi ngƣời trẻ đã giác ngộ thì xã hội đã đƣợc cứu vãn. Nếu 

ngƣời trẻ vẫn còn mê lầm thì xã hội đó đã băng hoại. Hoàn cảnh ngƣời già đáng 

thƣơng, nuôi dƣỡng con cái, nhƣng con cái lại bất hiếu, không đoái hoài đến cha 

mẹ, thậm chí không ngó ngàng đến cha mẹ ăn ở ra sao. Những hạng ngƣời nhƣ 

thế này thậm chí đang chiếm số đông trong xã hội ngày nay, họ ghét bỏ cha mẹ, 

coi  thƣờng  ngƣời  lớn  tuổi,  đây  là  việc  làm  đại  bất  hiếu!  Những  ngƣời  này  họ 

không  hiểu  biết,  ta  nói  chuyện  với  họ,  họ  hoàn  toàn  không  hiểu,  họ  không  tiếp 

thu, bởi thế phần đông những ngƣời lớn tuổi lúc về già thƣờng đến ở trong những 

viện dƣỡng lão. Tôi đã có dịp tham quan rất nhiều viện dƣỡng lão. 

Trƣớc đây, lúc tôi độ năm, sáu mƣơi tuổi, muốn tìm hiểu những nơi nhƣ viện 

dƣỡng lão hay dạy trẻ. Bởi thế mỗi lần đến một quốc gia nào, nhất định tôi phải 

đến thăm những nơi nhƣ cơ sở phúc lợi cho ngƣời già, hay thăm viện dƣỡng lão. 

802  Tập 399 



Những  năm  đầu,  hệ  thống  viện  dƣỡng  lão  ở  Mĩ  còn  tạm  đƣợc,  tổ  chức  khá  tốt. 

Lúc bấy giờ kinh tế Mĩ đang phát triển, nhƣng nghe những năm gần đây đã bắt 

đầu tuột dốc. Công tác dƣỡng lão ở các địa phƣơng, chắc chỉ có Australia là ổn 

hơn cả, nhƣng cũng chỉ tạm đƣợc về mặt vật chất, còn đời sống tinh thần thì hầu 

nhƣ vắng bóng, các cụ già làm gì ở đó? Mỗi ngày ngồi ăn chờ chết, tôi nghĩ tinh 

thần  các  cụ  những  nơi  nhƣ  ở  viện  dƣỡng  lão  không  bao  giờ  thấy  thoải  mái,  vì 

sao? Vì họ không muốn nói chuyện, mỗi ngày ngồi đờ đẫn nơi đó, đúng nhƣ câu 

ngƣời Trug quốc thƣờng nói: Ngồi ăn chờ chết. 

Ở  viện  dƣỡng  lão  hình  nhƣ  một  hai  ngày  là  có  ngƣời  mất,  ngày  nào  cũng 

chứng  kiến  cảnh  này,  lại  nghĩ  một  ngày  không  xa  sẽ  đến  lƣợt  mình,  xoay  vòng 

đến mình. Quý vị xem tâm lí các cụ nhiều đau khổ, nhiều buồn tủi nhƣ thế. Khi 

chúng tôi tiếp chuyện các cụ ở viện dƣỡng lão, chỉ  mới chào hỏi thôi các cụ đã 

hớn hở. Chúng tôi cũng thăm hỏi việc nuôi dƣỡng các cụ, họ làm việc này cũng 

chỉ để kiếm tiền, họ xem đây nhƣ một ngành kinh doanh, không phải vì lòng nhân 

đạo, nó đã bị thƣơng mại hoá. Liệu có tiết mục nào để giúp vui cho các cụ không? 

Họ trả lời có, nhƣng mỗi tuần một lần, hoặc một tháng hai lần. Họ đƣa học sinh 

của một số trƣờng học đến đây múa hát, an ủi ngƣời già, nhƣng rất nhiều các cụ 

không  muốn xem, không  muốn tiếp  xúc, nguyên nhân  do đâu? Các tiết  mục đó 

không  phù  hợp  với  các  cụ,  không  muốn  xem  bọn  nhỏ  nhảy  múa,  không  muốn 

nghe bọn nhỏ hát hò, đây là hình thức tổ chức của viện dƣỡng lão ở Trung quốc. 

Tôi đã có dịp nói với họ, không những các cụ không muốn xem mà tôi cũng 

thế. Nghe tôi nói họ ngớ ngƣời, vì sao? Thời đại các cụ sống, bạn nên đƣa các tiết 

mục  ca  múa  ngày  xƣa  các  cụ  khi  còn  trẻ  vẫn  thƣờng  nghe  để  biểu  diễn  thì  họ 

bằng lòng ngay. Họ nói những bài này tôi đã từng nghe và hát từ hồi bé, nhƣng 

sao bây giờ nghe có vẻ lạ quá. Nhƣng họ không nghĩ, bạn đem nhƣng bài hát cũ 

từ hơn năm  mƣơi  năm trƣớc hát lại  cho các cụ nghe là họ thích ngay, họ  muốn 

nghe đến độ không đi nghe không chịu đƣợc. Nếu bạn chọn thứ nhạc quen thuộc 

hiện nay họ không thể nghe đƣợc, rất ghét. Giống nhƣ cách ăn uống, nếu mang 

những thứuc ăn hợp khẩu vị thì các cụ thích ngay, khổ nỗi là không ai chịu nghĩ. 

Vì  thế  công  việc  này  rất  quan  trọng,  tôi  đã  từng  nói  với  họ:  Các  bạn  theo 

nghiệp săn sóc ngƣời già, đây là gì? Là  một việc làm  rất to tát, là việc làm của 

thánh thần. Họ không hiểu, hỏi lại tôi: Sao thầy lại nói nhƣ vậy? Tôi trả lời, nếu 

ngày thƣờng ngƣời già sinh hoạt không vui vẻ, tâm lí u uất, bực bội, quý vị biết 

chăng? Khi chết họ sẽ rơi vào ba đƣờng ác. Nếu chúng ta tạo cho họ một cuộc 

sống an lành, thoải mái lúc tuổi già, mỗi ngày cƣời nói vui vẻ, khi mất họ sẽ đƣợc 

Tập 399  803 



sinh lên các cõi trời, hoặc sinh trở lại làm ngƣời. Nói chung, bạn đã đƣa họ từ địa 

ngục lên thiên đƣờng, đó là việc làm của ai? Đó là công việc của Thƣợng đế, chứ 

không phải ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Nếu bạn làm tốt công việc này, 

giúp  đỡ  những  ngƣời  già  vui  vẻ  để  sau  khi  chết  đƣợc  sinh  lên  các  cõi  trời,  thì 

tƣơng lai các bạn sẽ về đâu? Bạn cũng đƣợc sinh lên các cõi trời, làm thiên thần. 

Quý vị không phải là ngƣời phàm, theo nhƣ cách nói nhà Phật thì bạn là Phật, Bồ 

tát. 

Đây là một công việc rất tuyệt vời, quá vĩ đại, giúp đỡ ngƣời không rơi vào 

ác  đạo.  Quả  báo  quý  vị  chắc  chắn  sẽ  thành  Phật,  sinh  lên  cõi  trời.  Đây  là  một 

công việc rất khó đƣợc, quý vị đã có nhân duyên để thực hiện, nên cố gắng làm 

thật tốt vì đây là một công việc rất vĩ đại. Ít ngƣời am hiểu, làm sao để thực hiện 

cho viên mãn? Thật nhƣ cổ nhân nói: Con hiền cháu thảo. Quan trọng nhất là viện 

trƣởng của viện dƣỡng lão, ngƣời này phải chỉ đạo mới có thể thực hiện đƣợc, 

ngƣời lãnh đạo phải là ngƣời có hiếu đạo, thì những nhân viên thuộc cấp mới noi 

gƣơng  đƣợc.  Nếu  ông  ta  không  làm  mà  bắt  ngƣời  khác  làm,  không  làm  đƣợc, 

không thể đạt đƣợc hiệu quả, ông ta nhất đinh phải làm gƣơng. 

Trong bất cứ một tổ chức nào thì ngƣời lãnh đạo là nhân vật quan trọng, tất cả 

thành công hay thất bại nằm trong tay ngƣời này. Nhƣ một gia đình, gia trƣởng là 

nhân vật chủ chốt. Trong một công ty, thì giám đốc là nhân vật chủ chốt. Trong 

một khu vực, thì ngƣời cầm quyền là nhân vật chủ chốt. Ngƣời xƣa có câu: Một 

ngƣời có phƣớc thì cả thiên hạ đƣợc phƣớc, nhƣng quan trọng ngƣời đó là ai? Cá 

nhân ngƣời đó là ngƣời đứng đầu, lãnh đạo. 

Vì vậy cứu khổ ban vui chính là đại từ đại bi, đây chính là bồ đề tâm, là tha 

thọ dụng của bồ đề tâm. Muốn cho tất cả chúng sinh chứng quả bồ đề, nhiếp độ 

chúng sinh sanh đến nƣớc này, đó là những lời trong Tịnh tông. Quý vị phải giúp 

những chúng sinh này sinh qua thế giới Cực lạc, tại sao? Vì bồ đề là nơi thƣờng 

lạc rốt ráo. Mãi mãi an vui, mãi mãi không chịu khổ não, chỉ có thế giới Cực lạc, 

đây là Tịnh tông nói về tâm bồ đề. 

Nếu không đƣa tất cả chúng sinh đến nơi cứu cánh thƣờng lạc, tức là trái với 

tông chỉ bồ đề. Nếu quý vị không có tâm giáo hoá chúng sinh đƣợc an vui tuyệt 

đối, mãi mãi, là quý vị đã làm trái với bồ đề tâm của mình. An vui tuyệt đối đó 

nhờ vào đâu để có? Phải nƣơng vào đại nghĩa môn, đây là một công việc không 

dễ thực hiện. Làm sao để có đƣợc an lạc tuyệt đối? Nó không có  mặt trong thế 

gian này, thế gian này, trong các kinh điển, Phật Thích ca mâu ni đã cho chúng ta 

biết,  đây  là  thế  giới  đầy  rẫy  những  khổ  đau,  ba  loại  khổ  chính  đó  là:  Khổ  khổ, 

804  Tập 399 



hành khổ, hoại khổ. Tam giới đều khổ, không có niềm an lạc đích thực. Vậy thì 

an lạc thực sự nằm ở đâu? Ở thế giới Cực lạc. 

Muốn có niềm an lạc thực sự phải tìm đến Phật A di đà, vì thế trong này đề 

cập:  Nƣơng  vào  đâu  để  có  an  lạc  mãi  mãi?  Phải  nƣơng  tựa  vào  đại  nghĩa  môn. 

Đại nghĩa môn là quốc độ an lạc của Phật Di Đà. Ngƣời Trung quốc nói về nghĩa, 

ý của chữ nghĩa này  là hợp tình, hợp lí, hợp pháp, nó không  mang nghĩa thông 

thƣờng,  là  đại  nghĩa!  Mà  phải  đầy  đủ  tình,  lí,  pháp.  Đây  chính  là  việc  khuyên 

chúng sinh nên tu Tịnh độ, giới thiệu thế giới Cực lạc cho tất cả mọi ngƣời, đó 

chíng là đại nghĩa. 

Đầu tiên là khiến cho chúng sinh nhận thức đƣợc thế giới Cực lạc, khi hiểu rõ 

thế giới Cực lạc họ sẽ sinh tâm hoan hỉ, họ sẽ tin tƣởng chắc chắn, muốn về đó, 

lúc đó bạn mới dạy cho họ phƣơng pháp. Cơ bản nhất là tụng đọc kinh sách, tụng 

đọc  bằng  cách  nào?  Chuyên  đọc  tụng  một  bộ  kinh,  không  đƣợc  lan  man,  cũng 

đừng  tham  lam  đọc  nhiều,  vì  sao?  Đọc  tụng  nhiều  thứ  thì  tâm  bạn  sẽ  không 

chuyên nhất, cứ bộ kinh Vô lƣợng thọ, ngày nào cũng tụng, đọc xong lần một đến 

lần  hai,  lần  hai  xong  đến  lần  ba.  Ngƣời  xƣa  nói:  Đọc  sánh  nghìn  lần,  tự  thấy 

nghĩa lí của nó. Nếu đọc đƣợc nghìn lần thì chắc chắn niềm tin của bạn không thể 

thay đổi, bạn sẽ nhất tâm nhất ý cầu sinh Tịnh độ, bạn không còn suy nghĩ đến 

những việc khác nữa. 

Chỉ với tâm niệm kiên quyết này, thì khi bạn vừa phát tâm Phật A Di Đà liền 

biết ngay. Quả báo, giống nhƣ Bồ tát Đại thế chí đã nói: hiện tiền hay tƣơng lai 

nhất định sẽ thấy Phật, quý vị sẽ thấy Phật A di đà, sẽ thấy thế giới Cực lạc, liệu 

liệu có thể không tin? Vào thời Đông Tấn, đại sƣ Huệ Viễn là tổ sƣ thứ nhất tông 

Tịnh độ. Qua những ghi chép về ngài, chúng ta thấy đƣợc, ngài đã ba lần thấy thế 

giới Cực lạc, nhƣng ngài chƣa hề nói với ai về những chuyện đó. Khi vãng sinh 

ngài lại thấy, lúc này ngài mới cho mọi ngƣời biết và nói ngài sẽ đi, nhân đó, nói 

cho mọi ngƣời biết chuyện ngài đã ba lần thấy thế giới Cực lạc rồi, bây giờ thế 

giới Cực lạc lại hiện ra nữa, Phật A di đà đang đến tiếp dẫn tôi. Trong hội tu Tịnh 

độ cũng rất nhiều ngƣời vãng sinh trƣớc ngài, rất nhiều ngƣời đi cùng Phật A di 

đà đến đón ngài. Những ngƣời đồng tu hỏi ngài: Hình dáng của thế giới Cực lạc 

ra sao? Ngài đáp: Hoàn toàn giống những gì đã đƣợc mô tả trong kinh Vô Lƣợng 

Thọ, vậy có điều gì không thật đâu? Việc đại sƣ Tuệ Viễn vãng sinh là một chứng 

cứ cho tất cả chúng ta, đấy là một sự vãng sinh có thực, không phải vãng sinh mơ 

hồ. Ba lần trƣớc và lần cuối cùng khi  mất đều đƣợc coi là thấy Phật trong hiện 

Tập 399  805 



tiền, sau khi vãng sinh là tƣơng lai sẽ thấy Phật, “Hiện tiền, đƣơng lai nhất định 

thấy Phật”. 

Vì thế khiến họ nhất tâm chuyên chí, nguyện sinh sang nƣớc đó, là vì muốn 

chứng bồ đề vô thƣợng vậy. Sớm thành tựu, sớm chứng đắc, đây không phải là bồ 

đề  bình  thƣờng  mà  là  vô  thƣợng  bồ  đề,  thành  Phật,  quả  vị  Nhƣ  lai.  Bằng  cách 

nào?  Nhất  tâm  chuyên  niệm.  Trong  câu  này  nói  là  nhất  tâm  chuyên  chí,  nhƣng 

trong kinh này gọi là nhất hƣớng chuyên niệm. Chỉ cần mong muốn nhƣ vậy còn 

những mong muốn khác không cần, con mong sinh về thế giới Cực lạc ở phƣơng 

Tây và  ở luôn bên đó, sống một đời sống đơn giản, thanh thản, buông bỏ tất cả 

mọi thứ, không đi nơi nào khác. Tâm thái nhƣ  thế, chúng ta phải hỏi liệu họ có 

sợ thiên tai hay không? Nếu lúc này có ngừoi bảo với anh ta tai nạn sắp xảy ra, 

thì anh ta vẫn điềm nhiên, vì sao? Trong lòng anh ta lúc nào cũng muốn sinh về 

Tịnh độ, cho dù tai nạn có đến nữa thì càng đúng lúc. Với tai nạn trƣớc mắt, anh 

ta  đã  không  ngại,  không  hoảng  loạn,  cứ  nhƣ  không.  Vì  sao  anh  ta  không  sợ? 

Trong lòng anh ta chỉ có Phật A di đà, Phật A di đà gia trì, bảo hộ cho anh ta. Nếu 

có  cộng  nghiệp  thì  anh  ta  vẫn  vãng  sinh,  nếu  không  có  cộng  nghiệp  thì  anh  ta 

đƣợc ở lại, ở lại để làm gì? Ở lại để cứu giúp những chúng sinh khổ nạn, anh ta là 

một vị Bồ tát, anh ta cần phải cứu chúng sinh. 

Tất cả những gì đã nói, đó là tuỳ thận tâm bồ đề và làm trái tâm bồ đề, chính 

là để làm rõ những khác biệt của việc phát tâm. Phần trƣớc chúng ta đã nói ba thứ 

trái với tâm bồ đề, ba thứ tuỳ thuận tâm bồ đề, để cho chúng ta phân biệt đƣợc hai 

mặt trái và thuận của sự  phát tâm.  Phàm những ngƣời phát tâm bồ đề để tu tập 

tịnh  nghiệp,  phải  để  tâm  cứu  xét.  Hội  là  lãnh  hội,  cứu  là  tham  cứu,  luôn  luôn 

kiểm điểm, tự vấn lòng mình, liệu ta đã đi ngƣợc với tâm bồ đề hay chƣa? Hay ta 

đã đi đúng với tâm bồ đề? 

Phần tiếp theo: Đừng bao giờ đi trái với tâm bồ đề, làm trái bổn nguyện, làm 

nhƣ  thế  là  sai  lầm,  bạn  tự  ngăn  đƣờng  đến  Cực  lạc  của  mình,  tự  mình  chƣớng 

ngại mình vãng sanh. Cả một đời tu, cuối cùng lại rơi vào luân hồi lục đạo, việc 

này có quan trọng chăng? Quan trọng, vì sao? Ta đang  ở đây, bạn hãy thử nhìn 

xem, rất nhiều ngƣời bạn đồng tu của ta, sao họ không thể vãng sinh? Điều này 

đã hai năm rõ  mƣời. Tất cả những khởi tâm, động niệm, lời ăn tiếng nói, hành 

động của họ đề trái với tâm bồ đề, đó chính là nguyên nhân để họ không thể vãng 

sinh. Chúng ta không thể không chú ý vấn đề này, chúng ta không thể không biết, 

nếu ta phạm phải thì sau này ta cũng sẽ không đƣợc vãng sinh. Trách sao đƣợc 

ngƣời khác, điều này phải tự  trách bản thân, ngƣời khác không ngăn đƣợc ta. Khi 

806  Tập 399 



ta  niệm  Phật  cầu  vãng  sinh,  thì  không  thể  ai  có  thể  ngăn  cản  đƣợc,  yêu  ma  quỉ 

thần cũng không ngăn đƣợc, oán thân trái chủ cũng không ngăn đƣợc, vậy ai ngăn 

đƣợc? Tự ta ngăn ta, đây là điều có thật. Tất cả yêu ma, quỉ quái, oán thân trái 

chủ đều khiêu khích ta, để ta tự ngăn cản chính mình. Nếu ta không tự ngăn mình 

thì  tất  cả  những  ngƣời  đó  không  làm  gì  đƣợc  mình,  chúng  ta  không  thể  không 

nắm rõ điều này.  Chúng ta học tâm bồ đề đến đây, tiếp theo là phƣơng pháp tu 

tập. 

Nhất  hƣớng  chuyên  niệm  A  di  đà  Phật,  kinh  Vô  lƣợng  thọ  đã  hƣớng  dẫn 

phƣơng  pháp  cho  chúng  ta,  trong  hai  câu.  Nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  một  là 

phƣơng hƣớng, một là mục tiêu. Phƣơng hƣớng đó là thế giới Cực lạc ở phƣơng 

Tây, mục tiêu là thân cận Phật A di đà, thực hiện đƣợc hai việc đó là chúng ta đã 

thành công. Quí vị xem, phát đƣợc tâm bồ đề, có thể nhất hƣớng chuyên niệm A 

di đà Phật, chắc chắn ngƣời này sẽ vãng sinh. Khi sinh sang thế giới Cực lạc ở 

phƣơng Tây, chắc chắn sẽ thành Phật, công đức tròn đầy. Quyết tâm buông bỏ thế 

giới này, đừng tham nhiễm thì nhất định sẽ thực hiện đƣợc. Di Đà Yếu Giải viết: 

Trong tất cả các phƣơng tiện, con đƣờng nhanh đến và rốt ráo, không gì hơn niệm 

Phật để cầu sinh Tịnh độ, đây là lời của đại sƣ Ngẫu Ích. Tất cả phƣơng tiện là 

gì?  Đó  là  giáo  lí  Đại  thừa,  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp  môn.  Trong  tám  vạn  bốn 

nghìn pháp môn đó, nếu muốn tìm con đƣờng ngắn nhất, là gì? Ngôn ngữ ngày 

nay gọi là không đi đƣờng vòng. Đi thẳng, có nghĩa là nhanh nhất, đến đƣợc viên 

đốn, không những nhanh nhất mà còn đƣờng thẳng nhanh nhất, lại còn viên mãn 

đốn siêu. 

Pháp  môn  viên  đốn,  là  pháp  môn  đứng  đầu  trong  giáo  lí  Đại  thừa.  Đây  là 

pháp môn gì? Không có pháp môn nào sánh đƣợc pháp môn niệm Phật cầu sinh 

Tịnh  độ.  Đó  là  phƣơng  pháp  nhanh  nhất,  thành  tựu  đƣợc  ngay  trong  kiếp  này. 

Ngƣời thật sự thực hành_trong kinh Di đà nói: nếu một ngày, hai ngày, ba ngày, 

cho đến bảy ngày là sẽ thành công, đây là một sự thực. Trong tác phẩm Tịnh độ 

Thánh hiền lục, chúng ta đã thấy những chuyện nói về vãng sinh, ngay trong đời 

sống này, chúng ta cũng thấy một số trƣờng hợp. 

Khi  đang  ở  tiểu  bang  Maryland  của  Mĩ,  cách  thủ  đô  không  xa,  tôi  gặp  ông 

Châu  Quảng  Đại,  chủ  một  tiệm  bán  bánh  bao,  ông  là  không  có  tín  ngƣỡng  tôn 

giáo,  mắc  bệnh  ung  thƣ.  Bác  sĩ  cho  rằng  không  có  phƣơng  cách  nào  cứu  chữa 

đƣợc và cho ngƣời nhà đƣa về. Lúc này mọi ngƣời mới nghĩ đến cách cầu Phật, 

cầu thần, cầu tiên, mong phép mầu xuất hiện. Mọi ngƣời đến chỗ tôi, lúc bấy giờ 

Tập 399  807 



chúng tôi đang ở Maryland để thành lập hội Phật giáo, gọi là Hoa phủ Phật giáo 

hội, hội vừa mới ra mắt, họ thỉnh tôi làm hội trƣởng. 

Khi họ đến tìm, họ thƣa rõ mọi chuyện, họ là những ngƣời Trung quốc. Lúc 

đó chúng tôi có độ hai ba ngƣời, chúng tôi rất hăng hái đến thăm ông ấy, vừa đến 

nơi, quả thực tình trạng ông ấy là không thể cứu chữa. Chúng tôi đành khuyên 

thẳng với ông là nên niệm Phật để cầu sinh thế giới Cực lạc, chúng tôi giảng cho 

ông ấy nghe về những gì tốt đẹp ở thế giới Cực lạc. Vừa nghe ông ấy đã rất vui 

mừng, đây chính là thiện căn, ông ta vừa nghe liền tiếp thu, bạn xem, ông ta là 

ngƣời không có tôn giáo, vừa mới gặp mà ông ta đã tin. Ông nói với ngƣời nhà 

đừng tìm đến bác sĩ nữa, đừng mong bệnh tôi sẽ đƣợc chữa khỏi, mọi ngƣời hãy 

niệm Phật, giúp tôi vãng sinh thế giới Cực lạc. 

Niệm Phật đƣợc ba hôm thì ông ta vãng sinh, thực sự vãng sinh, tƣớng tốt thật 

hiếm thấy. Trong kinh đã nói nếu một ngày, hai ngày, ba ngày. Một ngƣời chƣa 

bao giờ biết đến Phật giáo, khi đƣợc giới thiệu liền vui vẻ đón nhận, tin tƣởng, 

phát  nguyện.  Niệm  Phật  ròng  rã  trong  ba  ngày  đêm,  mƣời  mấy  ngƣời  đồng  tu 

chúng tôi liên tục giúp ông niệm Phật, chúng tôi đặt hết niềm vào kinh Di đà, vì 

chúng tôi đã chứng kiến. 

Còn về trong tất cả pháp môn niệm Phật, mong cầu rất đơn giản. Đơn giản, dễ 

thực  hiện,  đơn  giản  nhất  và dễ  thực  hiện  nhất. “Chí  ổn  đƣơng  giả”,  an  ổn  nhất. 

Không gì hơn tín nguyện chuyên trì danh  hiệu, niệm danh hiệu Phật A di đà. Lại 

nói, A di đà Phật là vạn đức hồng danh, lấy danh để gọi đức, không lúc nào hết, ý 

câu này rất sâu sắc. Tuy thâm thuý, nhƣng tôi tin những ngƣời đồng học có thể 

hiểu đƣợc, có thể đón nhận đƣợc, vì sao? Vì chúng ta đã nghe, đã học tập trải một 

thời gian dài. Chúng tôi khẳng định, không chút hoài nghi, rằng, danh hiệu A di 

đà Phật, đích thực là vạn đức hồng danh. Triển khai danh hiệu này, chính là kinh 

giáo do tất cả Phật Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng nói ra. Một câu có thể bao 

hàm  tất  cả,  câu  danh  hiệu  này  cũng  thu  nhiếp  đầy  đủ  tám  vạn  bốn  nghìn  pháp 

môn, vô lƣợng pháp môn. Quý vị niệm một câu A di đà Phật là có thể niệm đƣợc 

tất cả Phật pháp, không sót điều nào. Niệm một câu A di đà Phật là có thể niệm 

đƣợc vô lƣợng vô biên chƣ Phật Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng, tất cả đều có 

mặt trong đó, hai cuốn lớn nhỏ đều nói đến. 

Chƣ Phật mƣời phƣơng khen ngợi Di Đà, mƣời phƣơng chƣ Phật xƣng Phật 

A Di Đà là, Cực tôn trong các thứ ánh sáng, vua của các Phật. Mƣời phƣơng các 

Phật Nhƣ lai không ai là không khuyên chúng sinh, niệm Phật cầu sinh thế giới 

Cực Lạc ở phƣơng Tây, quả thật không đáng nễ sao? Sự thù thắng không gì sánh 

808  Tập 399 



đƣợc của việc niệm một câu A di di đà Phật, quả là không thể nghĩ bàn. Lấy danh 

chiêu đức, dùng danh hiệu này để tìm cầu các thứ công đức. Đức ở đây bao gồm 

tu đức, tánh đức. Tu đức, tánh đức thƣờng đến, nói cách khác, bạn đã viên mãn 

rồi. 

Vì thế chấp trì danh hiệu là chánh hạnh, ngƣời tu nhất định phải nắm rõ, ta chỉ 

niệm Phật, chỉ một câu danh hiệu Phật, không cần phải tham cứu hay quán tƣởng. 

Vì  niệm  Phật  có  bốn  loại:  Quán  tƣởg  niệm  Phật,  quán  tƣợng  niệm  Phật,  thật 

tƣớng niệm Phật, tất cả những thứ này đều không cần, chỉ trì danh niệm Phật. Khi 

đã niệm đến độ tƣơng ƣng thì ta đƣợc cả bốn thứ niệm Phật. Tham cứu là Thiền 

tông, giáo môn, không cần đến. Quý vị chỉ cứ một câu danh hiệu Phật mà niệm, 

bạn xem cực kì đơn giản_Đơn giản nhất, dể dàng nhất. Con đƣờng ngắn nhất, đó 

là  con  đƣờng  nhanh  nhất  để  bƣớc  lên  quả  vị  Phật.  Đó  không  phải  Bồ  tát  đạo, 

không  phải  Thanh  văn  đạo,  không  phải  duyên  giác  đạo,  lại  càng  không  phải 

Thiên đạo, đó là con đƣờng bƣớc lên quả vị Phật. Là con đƣờng viên mãn rốt ráo 

của tất cả pháp thế gian và xuất thế, ta có thể không tu sao? Ta không cố gắng để 

thực hiện sao? 

Tu tập 60 năm, tôi đã tin, càng học càng tin, càng học càng không nghi ngờ, 

càng học càng vững vàng. Thậm chí, trƣớc đây, tôi còn muốn học tấm gƣơng đại 

sƣ Liên Trì, đại sƣ Liên Trì là một ngƣời học rộng biết nhiều. Về cuối đời ngài 

buông bỏ tất cả, chỉ còn lại một bộ kinh Di đà và một câu A di đà Phật. Tôi cũng 

muốn buông bỏ tất cả, cả đời học  một bộ kinh, nhƣng lúc đó thầy tôi vẫn chƣa 

truyền bộ kinh đó cho tôi mà truyền cho tôi cuốn Di đà kinh yếu giải. Tôi muốn 

cả  đời  chỉ  học  và  giảng  Yếu  giải,  sau  này  thầy  truyền  bộ  kinh  này,  thấy  nó,  tôi 

mừng lắm. Thôi giảng kinh Hoa nghiêm, mặc dầu đã giảng đƣợc một nửa, tôi tập 

trung vào giảng kinh Vô lƣợng thọ, đƣợc mƣời lần. 

Ban đầu tôi muốn cả đời mình sẽ tập trung giảng mỗi bộ kinh này, nhƣng gặp 

ba ngƣời, thứ nhất là pháp sƣ Khai Tâm, ngƣời Đài Nam, Đài loan, đã vãng sinh. 

Mỗi lần gặp đều khuyên tôi giảng kinh Hoa nghiêm, khẩn thiết lắm. Ngài bảo tôi: 

Nếu  thầy  không  giảng  kinh  Hoa nghiêm,  sợ  sau  này  không  có  ai  giảng  nữa,  tôi 

cảm kích lắm nhƣng vẫn không nao lòng. Lần thứ hai gặp lão cƣ sĩ Hoàng Niệm 

Tổ tại Bắc Kinh, ông cũng khuyên tôi giảng kinh Hoa nghiêm, ý cũng giống pháp 

sƣ Khai Tâm, tôi vẫn không biến chuyển. Cuối cùng, trƣớc khi Hàn Quán Trƣởng 

vãng sinh hai hôm, khẩn thiết  mong  tôi giảng  một lần  Hoa nghiêm, thu đĩa cho 

những ngƣời sau tham khảo. Lần này tôi đồng ý với hi vọng bệnh bà sẽ thuyên 

giảm, nhƣng không ngờ hai hôm sau bà vãng sinh. 

Tập 399  809 



Do ba vị đại đức cầu thỉnh, vì thế tôi ở tại Singapore mấy năm, cùng chuyện 

trò với cƣ sĩ Lí Mộc Nguyên, cƣ sĩ Lí Mộc Nguyên rất mừng, thay mặt ba vị đại 

đức cầu thỉnh. Còn xây hai ngôi tháp, tháp Hoa nghiêm  để  đánh dấu lần giảng 

kinh Hoa nghiêm. Chúng tôi giảng đến hơn bốn nghìn giờ, đƣợc độ khoảng 1/4, 

còn  lại  ¾.  Tính  theo  cách  giảng  của  tôi,  thì  phải  mất  hai  mƣơi  nghìn  giờ  mới 

xong, đó là một bộ kinh rất lớn. 

Thanh minh năm ngoái, thấy tai nạn ngày càng xảy ra nhiều hơn, và nghiêm 

trọng hơn, vì thế chúng tôi quyết định tạm ngƣng việc giảng kinh Hoa nghiêm để 

giảng bộ kinh này, vì sao? Cứu nạn. Đây là bộ kinh cực kì đơn giản, dễ thực hiện, 

là con đƣờng ngắn nhất, viên đốn. Chỉ cần tín nguyện trì danh là có thể cứu chính 

mình, cứu xã hội, cứu quả đất. Tính toán, giảng bộ kinh này mất độ một nghìn hai 

trăm giờ, đến giờ này chúng ta đã sắp đƣợc tám trăm giờ. Nếu giảng xong bộ kinh 

này mà Phật A di đà vẫn chƣa đến tiếp dẫn, tôi sẽ tiếp tục giảng bộ Hoa nghiêm. 

Nếu giảng lại kinh Hoa nghiêm, tôi sẽ không theo lối giảng trƣớc,  mà chỉ chọn 

lọc  một  số  đoạn  quan  trọng  nhất  trong  bộ  Hoa  nghiêm  để  giảng.  Những  đoạn 

thông thƣờng, chỉ cần đọc là hiểu chúng tôi sẽ không nói nữa, chỉ giảng những 

đoạn đặc sắc, nhƣ thế chúng ta có thể rút ngắn thời gian. 

Viên Trung Sao viết: Những gì trong kinh dạy. Kinh ở đây là Kinh A Di Đà 

do đức Phật nói, ngƣời phàm phu mới phát tâm, nói đƣợc là có thể niệm đƣợc, có 

miệng là bạn có thể niệm. Xƣng tức là đọc ra, có tâm là có thể niệm, đây nói về 

trong tâm có Phật, miệng đọc ra tiếng, danh hiệu Phật. Đều có thể tu đƣợc, đây là 

nói  về  sự  dễ  dàng.  Những  ngƣời  phàm  phu  mới  phát  tâm,  giống  nhƣ  chúng  ta  

gặp ông Chu Quảng Đại, đây gọi là phàm phu  mới phát tâm. Trƣớc khi  mất ba 

ngày mới đƣợc nghe, có nghĩa là trƣớc khi mất ba ngày mới tiếp xúc với niềm tin 

tôn  giáo,  gặp  đƣợc  Phật  giáo,  gặp  đƣợc  Tịnh  tông,  chúng  ta  nói  về  pháp  môn 

niệm Phật, ông ta liền tiếp thu, tin theo, đều có thể tu đƣợc. 

Nên biết những điều kinh này dạy, là cực kì đơn giản và dễ dàng_Pháp môn 

dễ nhất, giản đơn nhất. Nếu chấp trì danh hiệu, không kể rảnh rang hay bận bịu, 

không kể động tịnh, đi đứng nằm ngồi, đều có thể tu đƣợc, đoạn này  muốn nói 

gì? Phƣơng pháp tu tập, rất đơn giản. Không kể cuộc sống hàng ngày của quý vị 

bận bịu hay rảnh rang, không kể động hay tịnh, quý vị ngồi để niệm Phật, niệm 

Phật khi đang đi, hay tản bộ cũng đƣợc, bất cứ thời gian nào hay nơi chốn nào. 

Chỉ cần không suy nghĩ, không phải vấn đề suy nghĩ, thì có thể niệm đƣợc hết. 

Trừ phi ngủ, suy nghĩ thì có thể không niệm, còn lại lúc nào cũng có thể niệm, đi 

đứng nằm ngồi đều có thể niệm. 

810  Tập 399 



Quý vị niệm  khi nằm nghỉ thì  không cần thành tiếng, cứ niệm  thầm, bởi vì 

khi  nằm  mà  niệm  thành  tiếng  thì  tổn  khí,  ảnh  hƣởng  đến  sức  khoẻ.  Nằm  trên 

giƣờng chỉ nên niệm thầm là tốt nhất, quý vị thấy thấy đơn giản không. Nên biết 

những gì kinh này dạy, kinh Di đà đã khai thị cho chúng ta. “Nãi chí tiệp”, tiệp là 

nhanh, không có pháp môn nào có thể thành công nhanh hơn. “Ngắn nhất”, ngắn 

là đƣờng tắt, là con đƣờng ngắn nhất cho ngƣời phàm phu thành Phật, qúy vị có 

thể  thành  công  bằng  con  đƣờng  ngắn  nhất.  Pháp  tức  phƣơng  pháp,  môn  là  con 

đƣờng, là con đƣờng, pháp môn nhanh nhất, ngắn nhất, phƣơng pháp thành Phật, 

con đƣờng thành Phật. 

Pháp môn xƣng danh hiệu, đây chính là niệm danh hiệu Phật A Di Đà, đây là 

một  pháp  tu.  Không  kể  hiền  hay  ngu,  không  luận  nam  hay  nữ,  ngƣời  giàu  kẻ 

nghèo, dù sang hay hèn, đều có thể tu. Nó không lựa chọn, đó là pháp bình đẳng, 

bạn là thánh hiền cũng đƣợc, bạn là ngƣời ngu si không sao, nam cũng đƣợc, nữ 

cũng tốt. Bần cùng cũng tu đƣợc, giàu sang cũng có thể tu. Sang là ngƣời có địa 

vị xã hội, hèn là ngƣời dân đen, không kể giàu nghèo sang hèn đều có thể tu, tìm 

đâu ra một pháp môn nhƣ thế! Nếu tất cả tám vạn bốn nghìn pháp môn đều chỉ 

cần những điều kiện nhƣ thế, thì rất nhiều pháp môn phải bị đào thải, chỉ có trì 

danh niệm Phật là đầy đủ nhất. 

Nên biết những điều kinh này dạy, kinh ở đây là tiểu bổn Kinh Di Đà. Đƣơng  

nhiên tiểu bổn nhƣ vậy, thì đại bổn cũng không ngoại lệ. Đại bổn, tiểu bổn đều là 

một bộ kinh, một bên nói rất đơn giản, một bên nói chi tiết. Với phần tử trí thức, 

những ngƣời ngày nay thì chi tiết hơn, nếu không nói chi tiết sợ họ không hiểu, 

không  thể  tiếp  thu.  Kinh  Di  đà  có  thể  dẫn  dắt  những  ngƣời  có  nhiều  thiện  căn, 

phƣớc đức, nhân duyên.  Còn đối với những ngƣời phƣớc đức, thiện căn ít hơn 

một chút thì có kinh Vô Lƣợng Thọ, khi nghe kinh Vô Lƣợng Thọ, những ngƣời 

này sẽ tin ngay. 

Là  pháp  môn  thu  nhiếp  rộng  nhất,  nhiếp  thọ  chúng  sinh.  Có  thể  nói  đây  là 

đƣơng cơ của pháp môn này, phù hợp với những ngƣời đủ điều kiện tu pháp môn 

này,  rất  nhiều.  Có  thể  không  tìm  ra  một  ngƣời,  tìm  không  ra  ngƣời  không  phù 

hợp  với  một  pháp  môn  nhƣ  thế,  ai  cũng  có  thể  tu,  ai  cũng  có  thể  vãng  sinh,  ai 

cũng có thể thành Phật ngay trong đời này, có thể tìm đƣợc không! Rất khó, điều 

này chúng ta không thể không biết, chúng ta không thể không cố gắng học tập. 

Các pháp  môn trong tám vạn bốn ngàn pháp  môn khác, không chắc chắn thành 

tựu, chỉ duy nhất pháp môn này thôi, đúng nhƣ lời pháp sƣ Thiện Đạo nói: vạn 

ngƣời tu thì có vạn ngƣời vãng sinh, chúng ta phải tin câu nói này. Chỉ cần không 

Tập 399  811 



làm trái với tâm bồ đề, bạn phải tuỳ thuận tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm thì 

nhất định bạn sẽ thành công. Trong  tất cả các kinh, các pháp  môn, nếu  nói đến 

nhiếp cơ, thực sự thực hiện đƣợc rộng lớn nhất, chỉ có bộ kinh này, ngoài bộ kinh 

này ra, bạn không tìm thấy ở bộ thứ hai. 

Thời gian không cho phép, hôm nay chúng ta kết thúc ở đây. 



 

 

------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 400 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:07.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ  vị  Pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi.  Mời  xem  Đại  thừa  Vô  Lƣợng 

Thọ  Kinh  giải,  trang  500.  Chúng  ta  bắt  đầu  xem  từ  câu  thứ  hai,  dòng  thứ  nhất. 

Nội dung đoạn này là: Chuyên tâm nhất niệm A di đà Phật. 



Lại nữa, nếu chấp trì danh hiệu, không cứ rảnh hay bận, không kể động hay tịnh, 

đi đứng nằm ngồi, đều có thể tu đƣợc. Nên biết những điều kinh này dạy, đó là 

pháp môn ngắn nhất, nhanh nhất. Đọan này nói đến sự thù thắng của pháp môn 

niệm Phật, phần chú giải kinh này nói rất nhiều, rất sâu sắc, nhƣ chúng ta đã biết. 

Bây giờ chúng ta phải niệm danh hiệu Phật này nhƣ thế nào mới nhƣ pháp, mới 

thực sự có công hiệu, đây là điều tất cả cá nhân những ngƣời đông tu niệm Phật 

muốn  hiểu.  Công  dụng  của  việc  niệm  Phật  là  nhớ  nghĩ  chân  tâm  của  chúng  ta, 

vậy thế nào là chân tâm? Đó là bồ đề tâm nhƣ chúng ta đã giảng phần trƣớc. Phần 

đề kinh đã nói rõ, đó là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác mà không mê. 

Giác mà không mê là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nếu có thể niệm đến 

độ giác mà không mê, thì công phu đó, theo nhƣ Tịnh tông, đó là lý nhất tâm bất 

loạn. Niệm đến mức thanh tịnh, bìng đẳng, đó là sự nhất tâm bất loạn. 

Ngƣời thực hiện đƣợc nhƣ thế thì chắc chắn sẽ vãng sinh, nếu nhƣ không thể 

đạt  đến  mức  độ  nhƣ  vậy,  ít  nhất  chúng  ta  cũng  niệm  cho  đến  công  phu  thành 

phiến, thế nào là công phu thành phiến? Đó là công phu ở mức độ thấp nhất trong 

812  Tập 400 



nhất tâm bất loạn, vẫn có hiệu quả, có nghĩa là vẫn đƣợc sinh Tịnh độ, khi sinh 

Tịnh độ thì sẽ thân cận Phật A di đà, ngay trong đời này chắc chắn chứng đắc vô 

thƣợng bồ đề, có nghĩa là đời này sẽ thành Phật, đây là mục đích của việc niệm 

Phật. 

Làm sao để niệm đạt đến trình độ có thanh tịnh tâm trong hiện tiền? Một số 

ngƣời bình thƣờng niệm Phật hay hấp tấp, vì trong lúc niệm Phật thấy có nhiều 

tạp niệm, công phu không sâu, nhiều vọng tƣởng, nhiều suy nghĩ, cách rất xa tiêu 

chuẩn của việc niệm Phật, mà Bồ tát Đại Thế Chí dã dạy cho chúng ta trong kinh 

Lăng Nghiêm. Bồ tát Đại Thế Chí là vị Bồ tát nhờ niệm Phật mà thành Phật, ngài 

tu tập pháp môn niệm Phật. Nhƣ những gì trong kinh đã dạy cho chúng ta: Phát 

bồ  đề  tâm,  nhất  hƣớng  chuyên  niệm.  Ngài  đã  tu  tập  thành  công  pháp  môn  này, 

thành tựu trong tám chữ đó, ngài đã dạy cho chúng ta: Nhiếp sáu căn, tịnh niệm 

liên tục, đây là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất trong pháp môn niệm Phật. 

Nhiếp cả sáu căn có nghĩa là thu hồi tất cả vọng niệm lại một chỗ, dứt khoát 

không có vọng niệm trong lúc niệm Phật, phải thu nhiếp tất cả sáu căn. Tịnh niệm 

liên tục, nghĩa là dùng tâm thanh tịnh để niệm Phật, mỗi tiếng, mỗi tiếng không 

gián đoạn, đó  mới gọi là chân niệm Phật. Mới nghe qua ta thấy câu này rất dễ 

thực hiện, nhƣng đến lúc bắt tay làm mới biết độ khó của nó. Vì thế Bồ tát Đại 

Thế Chí mới hiện thân thuyết pháp, đến thế giới chúng ta đang cƣ trú, ai biết? Rất 

nhiều ngƣời đồng học biết. Vị tổ thứ 13 Tịnh tông, lão pháp sƣ Ấn Quang ở núi 

Linh  nhạc,  là  hiện  thân  Bồ  tát  Đại  Thế  Chí  xuất  hiện  trong  thời  đại  này,  cách 

chúng ta độ sáu, bảy mƣơi năm, không  thể xem là quá xa. Suốt đời ngài tu pháp 

môn niệm Phật, niệm bằng cách nào? Chúng ta có thể bắt chƣớc đƣợc cách niệm 

Phật của ngài, nhƣ những gì Bồ tát Đại Thế Chí đã dạy, đó là “Đô nhiếp lục căn, 

tịnh niệm tƣơng kế”. Cách làm rất đơn giản, chỉ cần có lòng kiên nhẫn, bền lòng 

để niệm. 

Ở đây nói không kể bận hay rảnh, không cứ động hay tịnh, đi đứng nằm ngồi 

đều có thể tu đƣợc, lúc nào cũng có thể tu. Niệm Phật khi nằm trên giƣờng, đƣợc, 

cũng có thể tu, nhƣng khi ngủ ta không nên niệm thành tiếng, vì làm nhƣ thể sẽ 

tổn khí, ảnh hƣởng đến sức khoẻ. Tốt hơn hết, khi nằm ta nên niệm thầm, không 

để thành tiếng, song nhất định phải tuân thủ phƣơng pháp này, nghĩa là danh hiệu 

Phật  có  đƣợc  từ  trong  tâm,  trong  tâm  đã  có  Phật,  có  Phật  A  di  đà.  Tiếng  niệm 

Phật phát ra từ miệng thì rõ ràng, vì vậy khi niệm Phật chúng ta không cần quá 

nhanh, cứ từ từ thì lúc đó bạn mới đạt đến niệm Phật tam muội. 

Tập 400  813 



Niệm nhanh quá thì tâm sẽ lan man, không định tĩnh đƣợc, mà phải định mới 

có trí tuệ. Tâm trí lan man chắc chắn là không thể đƣợc. Tổ Ấn Quang niệm Phật 

bằng cách từng chữ, từng chữ một. Chúng ta dùng bốn chữ A di đà Phật, A Di Đà 

Phật,  mỗi  chữ  nhƣ  vậy  phải  niệm  cho  rõ  ràng,  thật  rõ  ràng,  rồi  nghe  lại  thật  rõ 

ràng, mình nghe tiếng niệm Phật của mình, nghe thật rõ ràng. Đến câu thứ ba thì 

không cần tràng hạt, vì dùng nó sẽ gây phân tâm, mà phải dùng tâm để ghi nhớ, 

tức là nhớ từ câu đầu tiên đến câu thứ mƣời. Khi niệm đến câu thứ mƣời bắt đầu 

niệm lại từ câu đầu tiên đến câu thứ mƣời, không cần niệm đến câu thứ hai mƣơi, 

ba mƣơi, không cần nhớ nhƣ vậy, khi còn sống tổ Ấn Quang đã dùng cách này, 

rất hiệu quả. Khi bạn niệm Phật sẽ không xen lẫn tạp niệm, không có những vọng 

niệm, càng niệm càng thấy vui, công phu sâu hơn, càng niệm thì tâm càng thanh 

tịnh. 

Bồ tát Đại Thế Chí đã hiện thân và dạy chúng ta: Nhất hƣớng chuyên niệm A 

di đà Phật, đây gọi là nhất hƣớng chuyên niệm. Quan trọng nhất là cách đếm chữ, 

phải  nhớ  đƣợc  tiếng  niệm  Phật  của  ta  là  tiếng  thứ  mấy,  nghĩa  là  tiếng  thứ  mấy 

trong mƣời tiếng. Cứ niệm liên tục nhƣ thế, không cần hai mƣơi, ba mƣơi, bốn 

mƣơi, càng niệm bạn càng thấy vui, càng niệm, tâm bạn càng thanh tịnh, rất có 

ích trong việc dƣỡng thần. Nói theo cách nói của thế gian là có thể dƣỡng sinh, 

mạnh khoẻ sống lâu, tất cả những tạp niệm, phiền não trong tâm đƣợc gạt bỏ hết, 

chỉ tƣơng ứng với mỗi tiếng A Di Đà Phật. Nhƣ những gì ngƣời xƣa đã nói: Nhất 

niệm tƣơng ƣng nhất niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. 

Chúng ta niệm ở đây, Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc có thể nghe đƣợc, đây 

là điều có thực, không phải giả, vì thế nó có tác dụng cảm ứng đạo giao. Nếu căn 

tánh nhanh nhẹn thì có thể niệm ba đến năm hôm, nhƣ Viên Thông Chƣơng nói: 

Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  ngay  kiếp  này  hay  tƣơng  lai  nhất  định  sẽ  gặp  Phật.  Có 

ngƣời khi ngủ mộng thấy Phật A di đà, có ngƣời trong lúc nhập định thấy Phật A 

di đà, những trƣờng hợp thấy Phật nhƣ thế là Phật đang khích lệ bạn, giúp bạn có 

thêm niềm tin. Chúng ta nhất định không cầu thấy Phật, nếu đem tâm để cầu cũng 

không tốt, nếu đem tâm cầu ma mà đƣợc thì ma cũng sẽ biến thành Phật để đánh 

lừa bạn, bởi thế không nên cầu, cứ chân thành mà niệm, tự nhiên sẽ thấy. Khi cần 

khích lệ bạn, Phật A di đà sẽ hiện ra cho bạn thấy. 

Thời  Đông  Tấn,  đại  sƣ  Tuệ  Viễn,  tổ  thứ  nhất  của  Tịnh  tông  chúng  ta,  ở  Lô 

sơn, Giang Tây, kiến tạo đạo tràng niệm Phật đầu tiên của Tịnh tông, đó là niệm 

Phật đƣờng Đông Lâm, nay gọi là chùa Đông Lâm. Lần xây dựng đầu tiên của tổ 

sƣ là niệm Phật đƣờng, cả thảy 123 vị đến tham học, những ngƣời ghi tên tham 

814  Tập 400 



gia đều phát đại thệ nguyện: Nhất tâm niệm Phật, cầu sinh Tịnh độ. Tất cả những 

ngƣời này đều vãng sinh hết, quả là một điều kì diệu, vãng sinh đến thế giới Cực 

lạc có nghĩa là thành Phật. Đại sƣ đã mang tất cả 123 ngƣời bạn đồng tu đến thế 

giới Cực lạc làm Phật, là sự trang nghiêm không gì sánh đƣợc. Bản thân đại sƣ, 

khi  sắp  vãng  sinh  đã  nói  với  tất  cả  những  ngƣời  đồng  học:  Ngày  trƣớc,  trong 

niệm Phật đƣờng, tôi đã ba lần thấy thế giới Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà. Lần này 

Phật lại đến, là lần thứ tƣ, tôi sẽ theo ngài về thế giới Cực Lạc, đây thực sự vãng 

sinh. 

Những ngƣời đồng học thƣa ngài: Hình dạng thế giới Cực Lạc thế nào? Ngài 

bảo:  Không  khác  gì  những  thứ  trong  kinh  mô  tả.  Những  kinh  điển  Tịnh  tông  ở 

thời  đại  đại  sƣ  chỉ  là  bộ  kinh  Vô  lƣợng  thọ  đƣợc  dịch  ra  Trung  văn,  Hoa  văn. 

Kinh  Di  Đà,  kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  chúng  tôi  nghĩ  đƣợc  truyền  đến 

Trung quốc nhƣng vẫn chƣa đƣợc dịch sang tiếng Trung. Chỉ một bản đƣợc lƣu 

truyền ở Trung quốc thôi, đó là kinh Vô Lƣợng Thọ. Bởi thế bộ kinh mà sơ tổ mô 

phỏng  để  kiến  lập  đạo  tràng  Tịnh  tông  đó  là  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  công  án  này 

chắn  chắn  không  phải  không  có  căn  cứ.  Đại  sƣ  Tuệ  Viễn  là  vị  sơ  tổ  đã  chứng 

minh, niệm Phật để đƣợc sinh Tịnh độ là việc có thật. 



Đây là pháp  môn đến nhanh nhất, đến là đến chỗ cùng cực, nhanh nhất. Trong 

tám vạn bốn nghìn pháp môn, chỉ pháp môn này là thành tựu ngay trong kiếp này. 

“Chí kinh”, kinh là con đƣờng gần nhất, pháp môn ngắn nhất, pháp môn nhanh 

nhất. Phần trƣớc chúng ta đã nói, đây là pháp môn an ổn nhất, pháp môn dễ thực 

hiện nhất, mà lại là pháp môn thành tựu cao nhất, quả thật khó đƣợc! Nhƣng ngay 

trong đời này ta đã gặp, nếu không tận dụng cơ hội này thì quả thật đời này để 

trôi một cách đáng tiếc! Trong tất cả pháp thế gian, xuất thế thì việc làm Phật là 

thiết thực nhất, chỉ có làm Phật là viên mãn, cứu cánh nhất. Ngay tại nơi này, Thế 

tôn đã giới thiệu cho chúng ta, cƣ sĩ Hoàng Niệm Lão đã giảng giảng chi tiết cho 

chúng  ta,  một  việc  rất  khó  gặp!  Khi  chúng  ta  vãng  sinh  thế  giới  Cực  Lạc,  mới 

hiểu đƣợc sự vĩ đại của ân Phật, mới thấy rõ sự đáng quí, thù thắng không gì sánh 

đƣợc Hội tập của Hạ Liên Lão, chú giải của Hoàng Niệm Tổ, lúc đó chúng ta mới 

biết ân và báo ân. Nếu không biết ân thì không thể báo ân, một khi đã tri ân thì 

nhất định sẽ báo ân. Ngày nay chúng đã biết ân đức đó rồi, làm sao để báo đáp? Y 

giáo  phụng  hành,  quyết  định  vãng  sinh  Tịnh  độ,  đây  là  cách  báo  ân  thiết  thực 

nhất. 

Tập 400  815 



Chúng ta tiếp tục,  “xưng danh chi pháp”,  là phƣơng pháp niệm Phật. Vừa rồi 

chúng ta đã nói, phƣơng pháp của đại sƣ Ấn Quang là một phƣơng pháp rất tốt, 

Không kể hiền hay ngu, nam hay nữ, giàu nghèo sang hèn đều có thể tu. Ai cũng 

có thể thành tựu, chỉ cần bạn quyết tu là bạn có thể thành tựu, công huân không 

thể kể hết.  Nên biết những gì kinh  này dạy, đây là pháp  môn nhiếp  cơ rộng rãi 

nhất, nhiếp thọ rộng rãi tất cả chúng sinh lục đạo, trong tất cả cõi nƣớc chƣ Phật 

hƣ không biến pháp giới. Chỉ cần họ gặp đƣợc, cố gắng thực hiện, đặt lòng tin 

phát nguyện cầu sinh, thì không ai không thành tựu. 

Liệu có cơ hội để gặp không? Tôi nghĩ chắc chắn sẽ gặp, vì sao? Tất cả chƣ 

Phật Nhƣ lai trong thập phƣơng tam thế đều tuyên truyền giúp Phật A Di Đà. Quí 

vị xem, lần này khi Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thế, đã giảng cho chúng ta kinh 

Di Đà, kinh Vô Lƣợng Thọ, kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật. Cả ba cuốn kinh này 

đều tập trung giới thiệu thế giới Cực Lạc, giới thiệu Phật A Di Đà. Lại nữa, khi 

đang tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni đã rất nhiều lần giới thiệu, luôn luôn giảng 

thế  giới  Cực  Lạc  ở  phƣơng  Tây.  Đối  với  những  kinh  điển  khác,  ngài  chỉ  giảng 

một lần trong đời, không có lần thứ. Chỉ kinh này là nhiều lần tuyên truyền, sợ 

ngƣời đời sau không gặp đƣợc cơ duyên nên ngài mới giảng nhiều lần. 

Kinh Di Đà dạy rất hay, không thể có ít thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên có 

thể sinh đến đó đƣợc, thiện căn là tin, hiểu đƣợc, nghe đƣợc. Phƣớc đức là nỗ lực 

thực hiện, quyết tâm niệm Phật thì  đó  mới là ngƣời  có phƣớc. Duyên,  tức nhân 

duyên, chúng ta đã gặp đƣợc, đƣợc làm ngƣời, là nhân duyên thứ nhất. Nghe Phật 

pháp là nhân duyên thứ hai, trong Phật pháp ta biết đƣợc Đại thừa, lại nghe đƣợc 

kinh A Di Đà, pháp môn Tịnh độ, nhân duyên nhƣ thế là đã tròn đầy. Chỉ cần tin, 

nguyện thì kiếp này chắc chắn bạn sẽ thành tựu. 



Lại tác phẩm Du Tâm An Lạc Đạo viết: Danh hiệu chƣ Phật là tổng hợp vạn đức 

kết thành, chỉ cần nhất niệm để niệm danh hiệu Phật thì trong một niệm đó đã có 

đủ vạn đức. Theo những gì câu văn nói, danh hiệu chƣ Phật, chúng ta nên biết, 

chƣ Phật Bồ tát không có danh hiệu, vậy thì danh đâu ra? Danh hiệu Phật là tánh 

đức, thứ có đầy đủ trong mỗi chúng sinh, là tánh đức, nó vốn có. Có rất nhiều 

danh hiệu Phật, ta đã nghe đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong một bộ, gọi là 

kinh Vạn Phật Danh, trong đó ngài đã giới thiệu hơn một vạn hai nghìn danh hiệu 

Phật, là gì ở đó? Toàn là tánh đức của tự tánh chúng ta, không thể kể hết, chỉ nói 

sơ lƣợc đã hơn một vạn hai nghìn, là tánh đức. 

816  Tập 400 



Danh  hiệu  Bồ  tát  là  tu  đức,  nếu  không  tu  tập,  bạn  làm  sao  thấy  tánh?  Tánh 

đức là phƣơng hƣớng của chúng ta, mục tiêu của chúng ta. Tu đức là dạy chúng 

ta tu tập thế nào, chỉnh đốn những tƣ tƣởng, hành vi sai trái của chúng ta, thì gọi 

là tu hành. Hành là hành vi, khởi tâm động niệm là hành vi của ý nghiệp, lời nói 

là  hành  vi  của  khẩu  nghiệp,  những  gì  thân  thể  tạo  ra  gọi  là  hành  vi  của  thân 

nghiệp. Khi hành vi sai lầm, ta liền sửa đổi ngay những việc làm sai lầm đó, nhƣ 

thế gọi là tu hành. Nắm rõ hàm nghĩa của những thuật ngữ này ta mới đạt đƣợc 

lợi ích chân thật trong Phật pháp. 

Từ tu đức ta hiểu đƣợc tánh đức, tu đức đi đôi với tánh đức, gọi là chứng quả. 

Kinh  Hoa  nghiêm  nói  rất  cụ  thể:   “Nhất  tức  thị  đa,  đa  tức  thị  nhất”.   Chỉ  cần  ta 

thành tựu  một trong vạn đức của Bồ tát là  ổn, tại sao?  Một đức đó đã  bao hàm 

vạn đức, một là nhiều, nhiều là một, chỉ sợ bạn không thành tựu một trong số vạn 

đức  đó  thôi,  nếu  thành  tựu  một  đức  thì  tất  cả  đều  thành  tựu.  Giống  nhƣ  mạng 

Internet, điểm này thông thì tất cả đều có tín hiệu, vì thế học tâm, liệu có cần học 

nhiều thứ không? Không cần. Nếu bắt tay bằng con đƣờng học rộng nghe nhiều, 

thì  quy  vị  đã  tự  bỏ  phí  thời  gian  trong  kiếp  này,  mà  không  có  đƣợc  một  thành 

công nào, vì sao? Coi nhƣ bạn không có gì cả. Ta phải tu tập thế nào? Nhất môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Nghĩa là trong tất cả các pháp môn, ta chỉ chọn 

một, khi đã đƣợc pháp môn đó rồi thì tất cả đều đƣợc, vì nó xuyên suốt với nhau. 

Trong này nói, bạn xem danh hiệu chƣ Phật, bất cứ một danh hiệu Phật nào 

đều là sự kết thành của vạn đức, mỗi danh hiệu đại diện cho một đức. Nếu một 

đức thành tựu, thì đã thành tựu các đức của tất cả chƣ Phật, ta không thể không 

nắm vững vấn đề này. Nếu đã hiểu, những gì chúng ta đang học, về mặt phƣơng 

pháp đã có sự nhầm lẫn, học quá nhiều khi mới bắt đầu. Chúng ta đã hiểu sai về 

nghĩa của chữ nghe nhiều học rộng trong kinh Phật, thật sự bốn hoằng thệ nguyện 

đã  đƣa  ra  một  tiêu  chuẩn  về  phƣơng  pháp,  lộ  trình.  Trong  câu  đầu  đã  nói  cho 

chúng  ta:  Thề  độ  tất  cả  chúng  sinh. Đây  chính  là  tâm  bồ  đề,  đây  gọi  là  sự  phát 

tâm,  chúng  ta  không  thể  không  có  tâm  này  Nếu  không  có  tâm  này  thì  quý  vị 

không thể học Phật, bởi vì điều kiện đầu tiên để học Phật là tâm này. 

Nếu dùng ngôn ngữ hiện nay để nói, tâm đó, nhƣ cách nói Mao Trạch Đông: 

Toàn tâm toàn ý vì nhân dân phục vụ, ý của nó nhƣ vậy, Phật cao hơn ngƣời dân. 

Chủ tịch Mao chỉ nói phục vụ nhân dân, Phật không nói nhƣ vậy, ngài nói, toàn 

tâm toàn ý vì tất cả chúng sinh phục vụ, tất cả chúng sinh đông hơn nhân dân. Tất 

cả ngƣời dân trong mƣời pháp giới chỉ một đạo_Chúng sinh, mƣời pháp giới bao 

hàm tất cả. 

Tập 400  817 





Vì tất cả chúng sinh phục vụ, đây chính là nghĩa gốc của cụm từ: Chúng sinh vô 

biên thệ nguyện độ. Cần phải phát tâm nhƣ thế, nhƣng làm sao để chúng ta có thể 

thực hiện đƣợc? 

Trƣớc hết phải hoàn thiện đức hạnh của  mình, không có đức hạnh là không 

ổn, đức hạnh là gì? Đức hạnh là cắt đứt phiền não, vẫn còn phiền não là chƣa có 

đức hạnh, phiền não cắt rồi thì đức hạnh có mặt, vì sao? Đức hạnh vốn hiện hữu 

trong bản thân ta, bởi phiền não đã che mất đức hạnh của chúng ta, làm ô nhiễm 

đức hạnh, chỉ cần cắt đứt phiền não là đức hạnh của chúng ta có mặt ngay. Đây 

chính là vạn đức vạn năng vốn có trong tự tánh, ai cũng có, không chúng sinh nào 

là không có. Cho nên Phật dạy mọi ngƣời, câu đầu tiên đã cho chúng biết, tất cả 

chúng sinh vốn là Phật. Quý vị vốn là Phật, anh vốn là Phật, mỗi ngƣời đều vốn 

là Phật. 

Ngƣời xƣa có câu: Nhân chi sơ, tánh bản thiện, tánh ngƣời vốn thiện, tôi tin 

đây không phải là lời của Khổng tử, mà do ai nói? Ít nhất phải trƣớc Khổng tử cả 

vạn năm, tổ tiên chúng ta đã nói.  Các thời đại tƣơng truyền kế tiếp nhau không 

thể sai lệch đƣợc, Khổng tử không nói đƣợc, ông là nhà ngƣời chân thật, là ngƣời 

tốt, bạn xem thái độ học tập cả đời của ông, “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”. 

Đây là lời tự thuật của ông trong tác phẩm Luận ngữ, thuật nhi bất tác, nghĩa là 

ông ta hoàn toàn học tập ngƣời khác, các bậc Thánh hiền đi trƣớc, bản thân ông 

không sáng tạo, không phát  minh.  Tất cả những thứ ông học đƣợc, tu đƣợc, lời 

dạy của ông, những gì ông truyền lại, đều là sản phẩm của Thánh hiền, nhƣ vậy 

gọi là thuật nhi bất tác. 

Ngày xƣa không có văn tự, văn tự mới đƣợc phát minh cách đây 4500 năm, 

văn tự có mặt rất muộn, từ xƣa toàn đƣợc truyền khẩu. Thời đại Khổng tử mới 

dùng văn tự để truyền lại những lời cổ đức, dùng chữ viết để ghi chép rồi truyền 

lại cho hậu thế. Vậy nên ngƣời đời sau tôn xƣng ông là Đại thành chí thánh tiên 

sƣ, tập đại thành.  Vì thế  tôi có lý do để  tin câu  nhân tánh bản thiện, nhất định 

đƣợc tổ tiên chúng ta phát biểu hàng nghìn năm trƣớc. Ý của câu nhân tánh bản 

thiện, giống nhƣ lời dạy của Phật Thích Ca Mâu Ni, tôn chỉ đặt ra trong việc dạy 

học: Tất cả cả chúng sinh vốn là Phật. Ý hai câu này hoàn toàn tƣơng đồng. Nền 

giáo dục truyền thống của Trung quốc khẳng định nhân tánh bản thiện, mục đích 

của việc giáo dục là khơi gợi cho chúng ta trở về với gốc thiện. Mục tiêu giáo dục 

của Phật giáo là kêu gọi chúng ta trở lại ngôi vị Phật, vốn là Phật, bạn thành Phật 

là điều đƣơng nhiên, bạn không thành Phật mới là sai lầm. 

818  Tập 400 









Vì thế  mỗi danh hiệu Phật là danh hiệu của tất  cả Chƣ Phật, chỉ  cần thông  một 

trong tám vạn bốn nghìn pháp môn là có thể thông hiểu đƣợc các pháp môn còn 

lại. Trong tác phẩm Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao, có lấy một thí dụ, nhà Phật gọi là 

công án, chúng ta thƣờng nói nôm na là câu chuyện. Có câu chuyện thế này, có 

thiền sinh tự phụ, tham thiền mấy mƣơi năm, có lần ông ta gửi một bức thƣ, nhờ 

hoà thƣợng Ấn Quang dạy bảo. Ông kể ông đã tham học hết 1700 công án, đó là 

Ngũ  đăng  hội  nguyên,  chỉ  còn  lại  mấy  công  án  là  không  thông  suốt,  hình  nhƣ 

chƣa rỏ ràng lắm. 

Gửi một bức thƣ trả lời, đại sƣ Ấn Quang viết: Chỉ cần hiểu rõ một công án 

thôi thì tất cả những công án còn lại sẽ hiểu hết, nếu ông nói còn lại mấy công án 

không hiểu, thì đồng nghĩa với việc là huynh không hiểu công án nào. Có vẻ sau 

khi nhận đƣợc thƣ, ngƣời đó sẽ bỏ tu thiền, theo đại sƣ Ấn Quang niệm Phật, thực 

sự nhƣ thế, không sai chút nào. Bạn nghĩ khi đã thông bộ kinh này rồi, khi tôi học 

kinh này, gọi là học thông kinh này rồi, nói cách khác, tất cả  các kinh mà  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói ra trong suốt 49 năm, quý vị đều hiểu hết. Bộ kinh này đã 

thông,  nếu  còn  một  bộ,  hai  bộ  chƣa  thông,  có  nghĩa  là  bạn  chƣa  thông  bộ  kinh 

nào, cùng một đạo lý, thông là gì? Kiến tánh là thông, chƣa kiến tánh thì chƣa gọi 

là thông. 

Bất kì một pháp môn nào, đều có thể làm cho quý vị minh tâm kiến tánh, chỉ 

cần bạn thâm nhập một môn. Vì thế cách thức học tập của ngƣời phƣơng Đông, 

mãi đến ngày nay, ngƣời nƣớc khác không thể tìm đƣợc. Nhƣng ngƣời phƣơng 

Đông chúng ta đã đánh mất những kiến thức cổ xƣa, cho rằng tổ tiên chúng ta lạc 

hậu, bởi thế hôm nay chúng ta mới thiệt thòi, chịu bao nhiêu tai nạn nhƣ thế này. 

Không nhận thức ƣu điểm của tổ tiên, đứng đầu thế giới, tìm không ra kiến thức 

tƣơng tự. Khi tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm một tấm gƣơng cho chúng ta. 

Quý vị xem, năm mƣời chín tuổi ngài đã từ bỏ ngôi vua, từ bỏ đời sông vinh hoa 

phú quí, đời sống vƣơng giả để cầu học. Ngài đã trải qua những ngày tháng học 

tập ra sao? Sống đời một vị sƣ khổ hạnh, cách dạy dỗ nhƣ thế quả thật vĩ đại. 

Nói theo cách kinh Phật chúng ta nói hôm nay, đây là cách Thế tôn phá phiền 

não chƣớng, bỏ gia đình đi tham học đồng nghĩa với việc ngài cắt đứt phiền não 

chƣớng. Tham học 12 năm, ngài đến tìm hiểu hầu hết các học phái của tất cả các 

tôn giáo có mặt lúc bấy giờ tại Ấn độ. Sau mƣời hai năm, ngài lại buông bỏ hết 

Tập 400  819 



tất cả nhữung kiến thức thu thập đƣợc, hành động này có nghĩa phá sở tri chƣớng. 

Năm mƣời chín tuổi, cho chúng ta thấy ngài đã phá bỏ phiền não chƣớng nhƣ thế 

nào. Năm ba mƣơi tuổi, ngài đã cho chúng ta thấy cách ngài đã bỏ sở tri chƣớng 

ra sao. Cả hai chƣơng đều bị hạ gục, nhập định dƣới cội Bồ đề, đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, thành Phật. Vì đã bỏ cả hai thứ chƣớng ngại phiền não và sở 

tri chƣớng, thực sự liễu ngộ tất cả pháp thế gian và xuất thế. Tất cả những việc 

làm đó ngài đều làm mẫu cho chúng ta thấy, nếu chúng ta thực sự hiểu đƣợc thì 

chúng ta biết phải chọn cách học nhƣ thế nào. 

Nhìn  lại,  những  ngƣời  ở  Trung  quốc  rất  quen  thuộc,  đặc  biệt  là  khu  vực 

Quảng đông. Đời Đƣờng, Lục tổ Huệ Năng đã cƣ trú ở đó, đại sƣ Huệ Năng chƣa 

bao giờ biết chữ, nhƣng khi đến Hoàng Mai, nói thật, ở tám tháng trong đạo tràng 

Ngũ tổ chỉ để làm lụng. Ngay cả giảng đƣờng của Tổ đình ngài cũng chƣa một 

lần  đặt  chân  đến,  Thiền  đƣờng  cũng  thế,  ngài  chƣa  bao  giờ  ngồi  hết  một  cây 

hƣơng ở Thiền đƣờng, chƣa bao giờ nghe một buổi học ở giảng đƣờng. Khi cần 

truyền pháp, Ngũ tổ phải đợi đến canh ba mới gọi ngài đến, giảng đại ý kinh Kim 

cƣơng, đến đoạn  “ưng vô sử trụ nhi sinh kì tâm”  thì ngài đại triệt đại ngộ. Không 

biết  chữ,  ngài  ngộ  cái  gì?  Thông  đạt  tất  cả,  đây  là  điều  có  thật,  không  phải  giả 

dối. 

Nửa đêm Ngũ tổ bảo ngài đi, nhanh chóng trốn đi, lánh nạn, lẫn vào đám thợ 

săn 15 năm. Trên đƣờng đi lánh nạn, ngài gặp Tỉ kheo ni Vô Tận Tạng, suốt đời 

vị Tỳ kheo ni này thọ trì kinh Đại Bát Niết Bàn. Kinh Đại Bát Niết Bàn là một bộ 

kinh  rất  lớn,  có  hai  phiên  bản,  một  bản  gồm  40  quyển,  bản  kia  36.  Cần  một 

khoảng thời gian rất dài nếu đọc hết một lƣợt, một ngày không thể đọc hết. Quý 

vị xem Tỳ kheo ni kia, chỉ một bộ kinh đó thôi, nhƣng nhất môn thâm nhập, đọc 

trơn tru nhƣng không hiểu kinh nói gì trong đó. 

Lúc cô ta đang thọ trì, lúc đó  Lục tổ Huệ Năng 24 tuổi, tình  cờ nghe đƣợc, 

ngài rất hứng thú, cảm thấy nhẹ nhàng. Khi cô ta đọc xong, đại sƣ đã giảng cho 

cô nghe, Tỳ kheo ni vui mừng không kể xiết, nâng cả bộ kinh đến thỉnh giáo, ngài 

trả lời ngài không biết chữ. Lạ thay! Ngài không biết chữ thì làm sao biết đƣợc 

nghĩa lý của kinh? Ngài trả lời, biết hay không biết không liên quan gì cả. Thiền 

sƣ Pháp Đạt, quí vị thấy xuất hiện trong kinh Pháp bảo đàn, ngài học kinh Pháp 

Hoa mƣời năm, là khoảng thời gian không ngắn. Đọc một bộ kinh mƣời năm, đọc 

ba nghìn lần,  một  ngày đọc  một lần, đọc  mƣời năm nhƣ vậy nhƣng không khai 

ngộ.  Bèn  đến  Tào  Khê  bái  Lục  tổ,  gặp  Lục  tổ,  thiền  sƣ  lạy  ba  lạy  nhƣng  đầu 

không sát  đất. Thấy vậy, đại sƣ Huệ  Năng đợi khi thiền sƣ  đứng dậy,  bèn hỏi: 

820  Tập 400 



Thầy có gì mà phải kiêu mạn nhƣ vậy? Vì sao? Khi thầy lạy đầu vẫn chƣa sát đất, 

thiền sƣ thật thà trả lời: Tôi đã tụng ba nghìn biến kinh Pháp Hoa. 

Nghe thế, đại sƣ Huệ Năng hỏi: Kinh Pháp Hoa dạy những gì trong đó? Thiền 

sƣ không trả lời đƣợc, trái lại xin thỉnh giáo đại sƣ Huệ Năng. Đại sƣ cho hay ông 

chƣa bao giờ nghe đến bộ kinh đó, tất nhiên ngài chƣa bao giờ tụng, cả đời chƣa 

ghé  mắt đến, vì ngài không biết chữ. Đƣợc rồi! Bây  giờ ông tụng cho tôi nghe. 

Kinh Pháp Hoa có 28 phẩm, mới đọc đến phẩm thứ hai, đại sƣ bảo ngừng lại, tôi 

đã hiểu rồi. Nói xong ngài giảng cho sƣ Pháp Đạt nghe về đại ý của kinh. Pháp 

Đạt khai ngộ, lại cúi đầu sát đất đảnh lễ, là bởi đã thực sự thông, hoàn toàn là sự 

thật. Đọc mƣời năm chƣa thông, bây giờ chỉ nghe vài lời đã thông tất cả. Quý vị 

xem phƣơng pháp nào là tối ƣu? 



Con ngƣời hiện nay thƣờng mắc căn bệnh chung đó là coi thƣờng các bậc cổ đức, 

cho rằng ngƣời xƣa lạc hậu, chỉ ngƣời hiện đại  mới thông  minh, ngƣời  bây giờ 

thành công hơn ngƣời xƣa, quả là một sai lầm, thực sự sai lầm. 

Tất cả những khoa học kĩ thuật đó, ngƣời xƣa có hiểu chăng? Có, hiểu hết, 

nhƣng tạo sao họ không phát triển? Nếu phát triển thì thế giới sẽ sớm huỷ diệt, 

không  theo  con  đƣờng  đó  mới  là  từ  bi,  trí  tuệ.  Khoa  học  mang  đến  một  số  ƣu 

điểm, ngọt ngào, một chút dễ chịu, nhƣng chúng ta đã phải trả giá ra sao? Quí vị 

xem những biến loạn của xã hội chúng ta ngày nay, mất tất cả đạo đức, luân lý, 

đó là cái giá chúng ta phải trả. Lại phải trả giá cho việc quả đất đầy rẫy những tai 

nạn, nếu khoa học phát triển hoen nữa, thì quả đất sẽ bị huỷ diệt, đƣợc không bù 

mất, thu không bù chi. Thực sự có trí tuệ ai cam tâm làm những việc nhƣ thế? Ái 

Nhân  Tử  Thản  là  ngƣời  ngoại  quốc,  nếu  ông  là  ngƣời  phƣơng  đông,  chắc  chắn 

không công bố bí mật chế tạo bom nguyên tử, tại sao? Phƣơng hại đến mọi ngƣời, 

đấy không phải là một việc tốt. Ngƣời phƣơng đông không làm những việc thất 

đức,  không vì  danh  thơm,  lợi  dƣỡng  của  mình,  mà  mỗi  suy  nghĩ  đều  vì những 

ngƣời đời sau, điều này chúng ta không thể không hiểu, cần phát huy tinh thần 

trách nhiệm. 

Trong danh hiệu chƣ Phật, nhất là A Di Đà Phật, có thể nói, A Di Đà Phật là 

tên  chung  của  tất  cả  chƣ  Phật.  Đức  Phật  nào  cũng  có  thể  xƣng  A  Di  Đà  Phật, 

nghĩa của A Di Đà Phật là gì? Cả câu này là tiếng Phạn, đƣợc dịch âm, khi dịch 

sang tiếng Trung quốc thì quí vị đã hiểu. A dịch là vô, Di đà dịch thành lƣợng, 

Phật đƣợc dịch là Giác, trí tuệ. Nối các chữ Trung quốc lại, bạn đã rõ, đó là Vô 

lƣợng giác, Trí tuệ vô lƣợng, vị Phật nào không phải vô lƣợng giác? Có vị Phật 

Tập 400  821 



nào không phải vô lƣợng trí tuệ? không phải hoàn toàn thế sao? Bởi thế ngài là 

tổng  hiệu  của  tất  cả  chƣ  Phật,  niệm  một  câu  danh  hiệu  Phật  là  niệm  tất  cả  chƣ 

Phật, không sót danh hiệu nào cả. Tất cả đức tƣớng trí tuệ viên mãn của chƣ Phật 

đều đƣợc bao hàm trong một câu danh hiệu này, ta phải nắm đƣợc ý của vấn đề, 

để  khỏi lúc phải niệm thứ  này, lúc  phải niệm thứ  khác. Không cần phiền phức 

nhƣ vậy, nắm chắc ý chính thì những thứ khác cũng nắm đƣợc. 

Danh  hiệu  này  là  cƣơng  lĩnh  chung  của  tất  cả  mọi  danh  hiệu,  danh  hiệu  là 

pháp môn đại diện, nó là đầu mối của tất cả các pháp môn, nên chúng ta phải nắm 

rõ nó. Đó là tổng vạn đức thành, thành tựu này chỉ nhờ vào một câu danh hiệu. 

Nhƣng có thể nhất niệm để niệm danh hiệu Phật, trong nhất niệm đó đã đầy đủ 

vạn đức, trong mỗi niệm đã niệm vạn đức, quả thực không thể nghĩ bàn, chúng ta 

phải tìm hiểu rõ ràng, minh bạch, liệu có thể không niệm ƣ?  Cái gì cũng có thể 

không niệm, thứ gì cũng buông bỏ đƣợc, chỉ nắm chắc một câu danh hiệu là đủ. 

Đây là câu nói của những đại đức tổ sƣ thời Tuỳ Đƣờng phát biểu, không phải 

một ngƣời nói mà tất cả mọi ngƣời đều nói. 

Ác nghiệp từ vô thỉ là do vọng tâm sinh ra, công đức niệm Phật đƣợc khởi lên 

từ chân tâm. Chân tâm nhƣ mặt trời, vọng tâm nhƣ bóng tối, chân tâm vừa khởi, 

vọng niệm liền mất, nhƣ mặt trời ló dang thì đêm tối không còn. Mấy câu này là 

nói về công đức của việc niệm Phật, những lợi ích của việc niệm Phật, có thể diệt 

trừ  tội  nghiệp,  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng  của  bạn,  vì  sao?  Ác  nghiệp  vô  lƣợng  vô 

biên từ vô thỉ kiếp đến nay là do vọng tƣởng sinh, vọng là gì? Mê, mê mà không 

giác, đi ngƣợc lại với tự tánh, nên họ mới tạo tất cả tội nghiệp. Tội nghiệp là gì? 

Mê lầm ngay từ đầu, cho rằng thân này là của ta, tất cả khởi tâm động niệm đều 

vì thân này, để than này hƣởng thụ, nhƣng thân này là giả, không phải của ta. 

Quý vị xem, chúng ta tận tâm tận lực vì nó, thật đáng thƣơng, tạo tội nghiệp 

đầy thân. Khi có thân, đầu tiên là tự tƣ tự lợi xuất hiện, vì lợi ích bản thân, ta bắt 

đầu hại ngƣời. Tất cả khởi tâm, động niệm đều vì lợi ích chính mình, hại ngƣời 

lợi mình, khởi tâm động niệm là tổn ngƣời lợi mình. Trong quá trình đó ta đã tạo 

vô lƣợng vô biên tội nghiệp, quả báo là rơi vào trong tam đồ: Địa ngục, ngạ quỉ, 

súc sinh. Bởi thế điều đầu tiên Phật dạy chúng ta: Thân này không phải là tôi, mà 

thân thuộc về cái gì? Phật pháp gọi thân  là ngã sở, chính là tôi sở hữu.  Nhƣ áo 

quần vậy, áo quần không phải là tôi, mà nó là sở hữu của tôi, mình phải phục vụ 

cho áo quần ƣ? Không, vì sao? Biết nó không phải là của ta, cái gì mới là của ta? 

Cái  gì  là  của  ta?  Có,  giáo  lý  Đại  thừa  cho  rằng  thƣờng,  lạc,  ngã,  tịnh.  Bốn  chữ 

này là chân lý, không phải giả. 

822  Tập 400 



Thƣờng  là  gì?  Là  vĩnh  hằng  bất  biến,  nếu  còn  thay  đổi  là  vô  thƣờng,  vô 

thƣờng là giả, thƣờng là chân. Đại sƣ Huệ Năng đã thấy nó, khi ngài trình kệ lên 

Ngũ tổ, câu thứ hai: Nào ngờ tự tánh, vốn không sinh diệt. Không sinh không diệt 

là thƣờng, vốn không sinh không diệt là thƣờng. Lạc, lac là thật, khổ là giả, đây là 

sự  an  lạc  tuyệt  đối.  Ngày  nay  chúng  ta  thƣờng  nói  khổ  lạc  là  một  đôi,  kì  thực 

trong vũ trụ không có thứ tƣơng đối. Nhị biên khổ-lạc đều xả bỏ, đó là chân lạc. 

Tôi có chân lạc, chân lạc là gì? Lạc của đại Niết bàn, cái vui của sự thanh tịnh 

tịch diệt, Nhƣ Lai quả địa thƣợng mới lãnh hội đƣợc. Hiện tại chúng ta đang đánh 

mất  tự  tánh,  nên  hoàn  toàn  không  cảm  nhận  đƣợc,  cho  dù  có  nói  chúng  ta  vẫn 

không tin, không tiếp nhận. 

Ngã, có nghĩa chủ tể, tự tại, có chăng? Có, trong bài kệ của đại sƣ Huệ Năng 

có nói đến: nào ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ, đó là nghĩa của chữ ngã, thực sự làm 

chủ tể, chứng đắc đại tự tại. Tịnh, câu thứ nhất ngài nói: Nào ngờ tự tánh, vốn tự 

thanh tịnh. Đầy đủ cả thƣờng, lạc, ngã, tịnh, chỉ vì quên mất tự tánh nên không 

nhận  ra  đấy  thôi,  kiến  tánh  là  thấy  ngay,  nó  là  tánh  đức,  tự  tánh  chính  là  chính 

mình, là ta. Bốn đức của tự tánh: Thƣờng, lạc, ngã, tịnh, minh tâm kiến tánh, khi 

kiến tánh quý vị liền cảm nhận đƣợc ngay, chƣa kiến tánh thì bốn chữ kia cũng 

chỉ là hữu danh vô thực, cần phải nắm rõ. 

Vì thế trong giáo lý Tiểu thừa, Phật thƣờng dạy cho chúng ta vô thƣờng, vô 

ngã,  khổ,  không,  vô  thƣờng,  Phật  luôn  nói  về  những  điều  này.  Đây  là  nói  cho 

Tiểu thừa để phá tình chấp cho họ. Với Đại thừa, Phật dạy chân thƣờng, thực sự 

có thƣờng, lạc, ngã, tịnh. Ngày nay chúng ta đang sống với vọng tâm, vọng tâm là 

gì?  Đó  là  tâm  phân  biệt,  tâm  chấp  trƣớc,  tâm  vọng  tƣởng,  quả  là  một  sai  lầm. 

Công đức niệm Phật đƣợc khởi lên từ chân tâm, phƣơng pháp niệm Phật của đại 

sƣ Ấn Quang là phƣơng pháp dùng vọng tâm khôi phục lại chân tâm, vọng tâm 

có niệm, chân tâm là vô niệm. Vọng tâm ngày nay của chúng ta, quí vị thấy niệm 

trƣớc diệt, niệm sau liền sinh, mỗi ngày có vô lƣợng vô biên tạp niệm. 

Có rất nhiều ngƣời hỏi tôi thuật dƣỡng sinh nhƣ thế nào để giữ gìn sức khoẻ 

và sống lâu? Đây là vấn đề đƣợc rất nhiều ngƣời quan tâm, nếu sống bằng vọng 

tâm thì chính ta đã tàn phá sức khoẻ của mình, đang sống mà tàn phá thân thể của 

mình, đến khi mất sẽ tàn phá linh hồn của mình, thật đáng thƣơng! Khiến cho linh 

hồn của mình luân hồi trong lục đạo. Cách bảo vệ sức khoẻ đúng đắn là gì? Chân 

tâm,  chân  tâm  là  cách  bảo  vệ  sức  khoẻ  thiết  thực  nhất,  nhất  chân  thì  tất  cả  đều 

chân.  Chân  tâm  là  gì?  Chân  tâm  ly  niệm,  đƣợc  nói  đến  trong  giáo  lý  Đại  thừa. 

Vọng tâm là có suy nghĩ, chân tâm không có suy nghĩ. Không có suy nghĩ khó, 

Tập 400  823 



rất khó thực hiện. Phật, Bồ tát rất thông minh, dùng một phƣơng pháp dạy chúng 

ta  chỉ  khởi  lên  một  niệm,  ngoài  niệm  đó  ra  không  có  niệm  nào  khác,  niệm  đó 

chính là niệm Phật. Dùng ý niệm A Di Đà Phật đánh tan tất cả những niệm khác, 

quý vị chỉ giữ lại niệm này thôi, đây đƣợc gọi là dùng một pháp trị tất cả pháp. 

Theo cách đó, đến lúc không còn niệm nào nữa thì nhất pháp đó cũng không cần, 

thuần chân, chân lý niệm Phật chính là chỗ đó. 

Nếu không còn tạp niệm thì quý vị niệm Phật làm gì? Không cần niệm nữa, 

niệm Phật là sai. Niệm Phật là uống thuốc, chữa bệnh, lành rồi thì uống thuốc làm 

gì, đấy gọi là thuần tịnh, thuần thiện. Dùng một niệm để ngăn tất cả niệm, căn 

tánh  chúng  sinh  khác  nhau,  vọng  niệm  quá  nhiều,  nên  Phật  dùng  tám  vạn  bốn 

nghìn pháp môn để đối trị tám vạn bốn nghìn phiền não của chúng sinh. Chúng ta 

có thể làm một phép thử, để xem phƣơng pháp nào tốt, thì sử dụng phƣơng pháp 

đó, có thể giúp quý vị giảm ít vọng niệm, có hiệu quả đối với mình. Tham thiền 

cũng đƣợc, trì chú cũng đƣợc, giữ giới cũng đƣợc, niệm Phật cũng đƣợc, nghiên 

cứu kinh giáo cũng đƣợc, bởi căn tánh của mỗi ngƣời không giống nhau. 

Lúc còn trẻ, thầy tôi bảo niệm Phật, tôi không niệm đƣợc, vì nghi ngờ pháp 

môn  này,  nên  không  niệm  đƣợc.  Tôi  chƣa  nhận  thức  rõ  ràng  về  pháp  môn  này, 

nhƣng tôi rất tập trung khi học tập. Lúc trẻ chúng tôi đã xuất gia, rất đông những 

vị  hoà  thƣợng  tiền  bối  đã  phê  bình  chúng  tôi,  cho  rằng  tôi  thích  giảng  kinh,  kì 

thực không phải nhƣ thế, họ đã nghĩ sai. Tôi vận dụng phƣơng pháp giảng kinh 

để đối trị phiền não của tôi, vì vọng niệm nhiều quá. Khi giảng kinh, chúng tôi 

phải chuẩn bị bài vở, tài liệu, trong lúc soạn bài vở nhƣ thế chúng tôi phải chuyên 

tâm, nhƣ thế là giảm thiểu đƣợc vọng niệm, phƣơng pháp này rất hiệu quả với tôi, 

nên tôi đi theo con đƣờng này. 

Giảng  kinh,  là  tôi  đã  đối  trị  đƣợc  tập  khí  phiền  não  của  bản  thân,  thời  gian 

càng dài thì phiền não càng giảm bớt. Mỗi ngày đều đọc kinh, mỗi suy nghĩ đều 

nghĩ về những kiến thức trong kinh điển, xa rời những mong muốn thế gian, ít 

nhất đã 50 năm tôi không để mắt đến báo chí, truyền hình, phát thanh. Bởi thế có 

ngƣời hỏi, không cập nhật những kiến thức, tin tức hiện tại, thầy có gặp những 

khó khăn trong cuộc sống không. Tôi trả lời có, nhƣng đã có những ngƣời đồng 

học, ngƣời hảo tâm, khi họ biết đƣợc tin tức quan trọng, họ bèn viết vào một tờ 

giấy đƣa tôi xem. Mỗi tuần đều có những ngƣời download tin tức trên mạng rồi 

chép  vào  mấy  trang  giấy  cho  tôi  xem,  bởi  thế  những  tin  tức  quan  trọng  tôi  đều 

nắm đƣợc, đỡ bớt rất nhiều việc. 

824  Tập 400 



Hai câu nói của cổ nhân mà tôi tin và giữ rất cẩn thận, đó là: Biết đƣợc nhiều 

chuyện thì phiền não nhiều. Những điều không cần biết thì cần gì phải cất công 

tìm tòi, lại còn chạy vạy nghe ngóng, đó không phải tự mình trói mình sao? Tôi 

dứt khoát không giây vào những chuyện đó. “Thức nhân đa xứ thị phi đa”, quen 

biết nhiều ngƣời thì thị phi càng nhiều, tất cả đều gây rắc rối cho mình. Bây giờ 

những ngƣời quen biết tôi rất nhiều, tôi không biết họ, họ biết tôi bằng cách nào? 

Nghe  tôi  giảng  kinh  trên  truyền  hình,  vì  tôi  thƣờng  hay  đi,  những  ngƣời  không 

quen  biết,  gặp  tôi  họ  cũng  chào  hỏi,  hầu  nhƣ  nơi  nào  cũng  gặp,  nhiều  lắm.  Họ 

thấy trên mạng, trên đĩa, truyền hình vệ tinh, ngƣời quen nhiều là từ chỗ đó, thật 

ra tôi không thân quen nhiều ngƣời mà chỉ có họ biết tôi, tôi không biết họ. 

Liệu  có  cần  thiết  phải  quen  biết  ngƣời  ta  không?  Không  cần  thiết,  càng  ít 

quen biết, càng ít ngƣời qua lại với ta, cuộc sống càng yên tĩnh,. Lui tới cũng một 

vài ngƣời bạn cũ, lần hồi những ngƣời bạn cũ cũng ra đi. Vì thế thời gian qua, 

mỗi năm tôi quay lại Đại lục hai ba lần để thăm bạn cũ, bây giờ họ cũng dần vắng 

bóng.  Ông  Triệu  Phác,  lão  hoà  thƣợng  Danh  Sơn,  Hoàng  Niệm  Lão,  Phó  Thiết 

Sơn... đều đã mất. Phó Thiết Sơn là một tín đồ Thiên chúa giáo, là một ngƣời rất 

thân thiết với tôi. 

Mỗi năm, mọi ngƣời muốn thăm nhau một vài lần, nhƣng bạn bè trong nƣớc, 

nƣớc ngoài dần dần đi xa, tôi cũng đã già. Thật sự, tuổi trẻ không nghĩ ra đƣợc, 

nhƣng đến độ tuổi này các bạn mới hiểu, không nên ôm đồm nhiều thứ. Rất nhiều 

hoạt  động  ở  các  nơi  khác  nhau  tôi  không  tham  gia,  có  ngƣời  đến  mời,  tôi  cử 

những vị trẻ tuổi, những ngƣời đồng tu trẻ tuổi thay tôi tham dự, cũng lợi dụng cơ 

hội  này  để  dìu  dắt  họ.  Không phải  trƣờng  hợp  bất  đắc  dĩ  thì  cố  gắng  tránh,  vui 

nhất nhất là tu hành, phƣơng pháp tu hành của tôi gồm đọc kinh, giảng kinh, niệm 

Phật,  rất  đơn  giản.  Mỗi  ngày  tôi  dành  bốn  tiếng  để  đọc  kinh,  chia  xẻ  với  mọi 

ngƣời độ bốn tiếng, thời gian còn lại là niệm Phật, không gì vui hơn. 

Hỏi tôi chuyện thiên hạ, ngày nay thiên hạ đã thái bình rồi, không có chuyện 

gì nữa, tôi không biết, hết chuyện, thiên hạ thái bình. Các bạn đến cho tôi  hay, 

hôm nay có một số chuyện, có chuyện đó nữa a, không không quan tâm, tốt hơn 

hết là đừng nói với tôi, ngày ngày sống cuộc đời êm thấm, biết thêm nữa để làm 

gì!  Bởi  thế  ngƣời  ta  kháo  nhau  những  tai  nạn,  tôi  không  phí  lời,  cứ  chân  thành 

niệm Phật. Tai nạn có xảy ra, sẽ đƣợc hoá giải, không có tai nạn, nghiệp chƣớng 

đƣợc tiêu trừ, không phải nhƣ thế sao? Không cần phải tránh, làm sao tìm đƣợc 

nơi thoát khỏi tai nạn. 

Tập 400  825 



Ngƣời xƣa có câu: khó tránh kiếp nạn. Bạn không bị kiếp nạn, dù tai nạn ngay 

trƣớc mặt, quý vị cũng bình yên vô sự, cần gì phải lo lắng? Lo lắng chính là vọng 

niệm,  là  tạo  nghiệp,  chi  bằng  niệm  Phật,  niệm  Phật  là  tốt  nhất  để  tiêu  tai  miễn 

nạn. Khi đã hết nghiệp chƣớng rồi, thì phƣớc huệ sẽ tăng lên, đó là một cơ hội tốt, 

không  cần  phải  lo  lắng  vô  cớ.  Vì  thế  công  đức  niệm  Phật  là  từ  chân  tâm  khởi, 

chân tâm nhƣ mặt trời, vọng tâm nhƣ đêm tối, khi chân tâm có mặt là vọng tâm 

biến mất, giống nhƣ ánh dƣơng vừa ló thì bóng tối tan đi, ý nghĩa của nó là nhƣ 

vậy. 



An Lạc Tập dẫn chứng kinh Quán Phật Tam Muội nói: Phật khuyên phụ vƣơng 

thực hành niệm Phật tam muội. Quí vị thấy sự thù thắng của pháp môn này, Phật 

Thích Ca  Mâu Ni đã giới thiệu cho thân phụ của ngài, nếu không phải là pháp 

môn tối ƣu thì làm sao ngài lại giới thiệu cho phụ thân mình? Khuyên thân phụ 

mình tu niệm Phật tam muội. 

Phụ vƣơng bạch Phật: Quả đức Phật địa, chân nhƣ thật tƣớng, đệ nhất nghĩa 

không, tại sao không bảo đệ tử làm theo. Đây là những lời Phật thƣờng nói trong 

kinh Đại thừa. Nhƣ lai quả địa chân nhƣ thật tƣớng, chân nhƣ thật tƣớng là chỉ tự 

tánh, pháp tánh. Đệ nhất nghĩa không, theo cách nói của Tịnh tông là Thƣờng tịch 

quang  tịnh  độ,  là  tự  tánh,  tại  sao  lại  có  tên  đệ  nhất  nghĩa  không?  Tự  tánh  vắng 

lặng  trong  suốt,  bản  thân  nó  không  có  hiện  tƣợng,  nó  không  có  hiện  tƣợng  vật 

chất,  không  có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  ngay  hiện  tƣợng  tự  nhiên  cũng  không.  Nó 

tồn tại, không lúc nào không tồn tại, không nơi nào không tồn tại, bởi vì nó không 

có hình tƣớng, nên ta có thể hình dung nó bằng chữ “không”. Không ở đây không 

thể nói là không có gì, nó vẫn có, nó có nhƣng mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý của ta 

không thể tiếp xúc đƣợc, nhƣ kinh Phật nói, tất cả không thể duyên đƣợc. 

Nó  tồn  tại,  thực  sự  tồn  tại,  không  phải  không  có,  giống  nhƣ  chúng  ta  xem 

truyền hình, ta nhìn  màn  ảnh của truyền hình, khi ta  mở  một kênh nào đó, thấy 

những  cảnh  trên  màn  hình.  Khi  không  có  màn  hình,  thì  màn  hình  đó  ví  nhƣ  đệ 

nhất nghĩa không. Bây giờ chúng ta chỉ thấy những hình ảnh chuyển động trong 

đó,  màn  hình  đâu có  chuyển  động, màn  hình  không  sinh  không  diệt,  màn  hình 

chính là đệ nhất nghĩa không, màn hình là Thƣợng tịch quang tịnh độ.  Đệ nhất 

nghĩa không không phƣơng hại, thập pháp giới y chánh trang nghiêm, không ảnh 

hƣởng  lẫn  nhau,  thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  cũng  không  phƣơng  hại 

đến đệ nhất nghĩa không. Thực ra, đệ nhất nghĩa không từ xƣa đến nay chƣa bao 

826  Tập 400 



giờ ô nhiễm, chƣa bao giờ bị ô nhiễm, cũng không bao giờ bị phƣơng hại, vì đó là 

tự tánh. 

Nhà khoa học, chúng ta nghe những kết luận của nhà khoa học, trong vũ trụ 

hồng quan, nếu ta dùng máy móc tinh vi nhất để quan sát, đo đạc, cũng chỉ quan 

sát độ 10% vũ trụ, còn lại 90% không thể thấy đƣợc, đến đâu? Đến đệ nhất nghĩa 

không. Bởi thế nhà khoa học không thể nhìn thấy, nghĩa là trở về với tự tánh, vấn 

đề này kinh Đại thừa nói rất cụ thể, họ không biết kinh Phật nói rất rõ ràng, nên 

quay về tự tánh. 



Giống nhƣ những nghĩa lý cao siêu nhất trong Đại thừa, sao không đem dạy cho 

một số ngƣời? Đây là câu hỏi vua Tịnh Phạn đặt ra cho Phật. 

Phật  trả  lời:  Quả  đức  của  chƣ  Phật,  có  cảnh  giới  vô  cùng  thâm  diệu,  thần 

thông giải thoát, không phải là cảnh giới ngƣời phàm phu có thể đến đƣợc. Trong 

số những đệ tử, đặc biệt là những đệ tử Thanh văn, Phật không bao giờ dạy cho 

họ chân nhƣ thật tƣớng, đệ nhất nghĩa không, những lời này không nói cho Tiểu 

thừa, nói cho ai? Những Bồ tát  Đại thừa, vì họ hiểu.  Cả đời dạy học của  mình, 

Phật đã chỉ cho chúng ta thấy rất rõ, ngài tùy ngƣời để cho lời dạy. Sau khi đại 

triệt đại ngộ, ngài giáo hoá cho năm Tỳ kheo  ở vƣờn  Nai, đây  là bƣớc  đầu tiên 

xây dựng Tam bảo: Phật, pháp và tăng. Ngài đã dạy cho năm vị Tỳ kheo Tứ A 

hàm, giảng kinh A hàm, mất 12 năm, tƣơng đƣơng cấp tiểu học của Phật giáo, 12 

năm. Sau 12 năm, khi đã có cơ sở  rồi, tiếp tục học tiếp lên nữa, giảng Phƣơng 

đẳng, Phƣơng đẳng là Đại thừa, mất tám năm, tƣơng đƣơng cấp trung học, cả giai 

đoạn này tổng cộng học hết 20 năm. Học 20 năm cơ sở xong mới học tiếp lên đại 

học, khi lên đại học đƣợc nghe giảng Bát nhã, đệ nhất nghĩa không, chân nhƣ thật 

tƣớng. Đây là giai đoạn quan trọng nhất trong nền giáo dục Phật giáo, tổng cộng 

mất 22 năm. 

Trải  49  năm  giảng  kinh  dạy  học,  Phật  Thích  ca  mâu  ni  đã  mất  22  năm  để 

giảng Bát nhã, chiếm gần một nửa thời gian, bởi vì đây là khoá học rất quan trọng 

của Phật giáo. Nhƣng trƣớc đó có 20 năm học cơ bản, nếu không có nền tảng 20 

năm đó thì làm sao tiếp thu đƣợc những kiến thức sau này? Ngài đã từng bƣớc 

nâng cao, tám năm cuối cùng mới giảng Pháp Hoa, tƣơng đƣơng viện nghiên cứu. 

Cảnh giới trong Pháp Hoa hoàn toàn tƣơng đồng với cảnh giới Hoa Nghiêm, đó 

là quay về tự tánh. Những gì ngày nay chúng ta có tất cả đều do Thế tôn thị hiện, 

vì vậy khi học tập, chúng ta nên dựa vào thứ tự nhƣ trên để thực hiện. Không dựa 

theo những gì có sẵn để học, Tiểu thừa không cần, giống nhƣ nói không cần giai 

Tập 400  827 



đoạn 12 năm trƣớc đó, tôi bắt đầu học Phƣơng đẳng thôi, thì bạn làm sao thành 

công? Không học tiểu học mà chỉ học trung học, liệu có thể đƣợc không? Thậm 

chí không học tiểu học, không học trung học, nhảy thẳng vào đại học, thậm chí 

tôi làm nghiên cứu sinh, làm gì có chuyện đó! Hoạ có thần đồng, mà thần đồng 

lâu mới xuất hiện. 

Trong  số  ba  vị  thầy  của  tôi,  lúc  tôi  đang  thanh  niên,  đã  cảnh  cáo  tôi  không 

bao  giờ  đƣợc  học  Huệ  Năng,  họ  bảo  Huệ  Năng  là  thần  đồng.  Trƣớc  Huệ  Năng 

không có một Huệ Năng khác, sau Huệ Năng cũng không có Huệ Năng thứ hai, 

bạn làm gì có trình độ học theo Ngài? Đó là gì? Nghiên cứu sở, đó là thần đồng, 

không phải ngƣời thƣờng. Chúng ta là những ngƣời bình thƣờng, dứt khoát phải 

học  từ  tiểu  học,  trung  học  rồi  đến  đại  học,  có  nhƣ  thế  ta  mới  học  đƣợc,  đây  là 

những lời dạy chân thực của ngƣời thầy. 

Thầy Phƣơng Đông Mỹ bắt đầu dạy tôi từ Bách Pháp Minh Môn Luận, vì tôi 

học  triết  học,  hai  tông  Tánh  và  Tƣớng  là  triết  học  của  Phật  giáo.  Đây  chính  là 

những  lời  lúc  bấy giờ  thầy  nói  với  tôi,  khi  tuổi đã  lớn,  thầy  không  nói  thế  nữa, 

thầy biết rằng tất cả giáo pháp của Phật đều là một môn triết học cao cấp. Càng đi 

sâu  chúng  ta  càng  cảm  nhận  rõ,  càng  am  hiểu  hơn.  Đại  sƣ  Chƣơng  Gia  bảo  tôi 

nên học từ truyện kí Phật Thích Ca Mâu Ni, đầu tiên là phải làm quen với lịch sử 

Đức  Phật,  bắt  chƣớc  cách  thức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  để  học,  không  đƣợc  đi 

đƣờng tắt. Ở cùng với thầy Lý mƣời năm, thầy đã truyền đạt cho tôi phƣơng pháp 

giảng kinh, dạy học. Tôi học tổng cộng 13 năm, tƣơng đƣơng giai đoạn 12 năm 

Thế tôn giảng kinh A Hàm, tôi học 13 năm, nền móng đã tƣơng đối vững chắc. 

Ngƣời  học  bây  giờ  không  chú  trọng  cơ  sở,  nhảy  tót  nghiên  cứu  những  tập 

kinh  luận  lớn,  khó  đấy,  rất  khó.  Học  gì  đi  nữa  cũng  không  thể  thâm  nhập  cảnh 

giới, chi bằng chuyên cần niệm Phật, nếu chuyên cần niệm Phật mà chứng đƣợc 

niệm Phật tam muội, đến mức nhất tâm bất loạn, thì đã thành công, thực sự thành 

công rồi. 



Vì thế, những lời Phật nói với thân phụ rất sâu sắc. 

Quả đức chƣ Phật, có cảnh giới vô lƣợng thâm diệu, thần thông giải thoát, đó 

không  phải  cảnh  giới  ngƣời  phàm  có  thể  bƣớc  vào  đƣợc,  nên  con  khuyên  phụ 

vƣơng nên thực hành niệm Phật tam muội. Không cần nghiên cứu những giáo lý 

này, chỉ nên chuyên cần niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, khi đến thế giới Cực lạc rồi 

thì tự nhiên khai ngộ, biện pháp thật thiết thực! Biện pháp này thù thắng, không 

gì sánh đƣợc, đó là thực sự là pháp đệ nhất trong Phật pháp. Nhƣng với điều kiện 

828  Tập 400 



bạn phải có niềm tin, bạn không tin thì không có cách nào cứu vãn, tin tƣởng rất 

khó. 

Trong  Di  Đà  Yếu  Giải,  đại  sƣ  Ngẫu  Ích  đã  dạy  chúng  ta,  tín,  nguyện,  hạnh. 

Ngài đã dùng ba chữ này để làm cƣơng lĩnh cho tác phẩm kinh Di Đà. Phần lời 

tựa  nói  tín,  nguyện,  hạnh,  phần  chánh  tông  cũng nói  tín  nguyện  hạnh,  phần  lƣu 

thông lại nói tín nguyện hạnh. Cách giảng nhƣ thế những vị đại đức tổ sƣ chƣa 

bao giờ sử dụng. Đại sƣ Ngẫu Ích quả là là ngƣời có kiến giải chính xác và thấu 

triệt,  là  bậc  thực  sự  có  trí  tuệ.  Về  chữ  tín,  ngài  dạy  chúng  có  sáu  cách  tin,  sáu 

cách đó là: Một, tin bản thân. Đây là điều rất quan trọng, nếu bạn không tin bản 

thân mình thì dù Phật Bồ tát có đến cứu cũng vô dụng, tin Phật cũng không tác 

dụng gì, đầu tiên là tin chính mình. Thứ hai, tin Phật, Bồ tát, Phật, Bồ tát đƣợc đặt 

ở vị trí thứ hai. 

Tin chính mình là gì? Tin mình là Phật, tin mình có Phật tánh, hiện tại chúng ta 

đang quên mất mình có tự tánh, làm sao để khôi phục lại tự tánh? Ta nên thỉnh 

giáo nơi Phật, Phật sẽ giúp ta khôi phục tự tánh. Phật giúp ta tìm lại tƣ tánh cho 

chính ta, cách tin thứ hai không giống đức tin tôn giáo. 

Thƣờng tiếp xúc một số tôn giáo, nhƣ Thiên chúa giáo và Cơ đốc giáo, tôi có 

quen biết khá nhiều những Mục sƣ, cha cố của họ và cũng thƣờng hay trò chuyện. 

Họ  bàn  về  đức  tin,  họ  bảo  đức  tin  của  chúng  tôi  giống  nhƣ  đức  tin  trong  Tịnh 

tông quí vị, tôi trả lời không giống, không giống ở chỗ nào? Đức tin đầu tiên của 

chúng  tôi  là  tin  bản  thân,  đức  tin  đầu  tiên  của  quí  vị  là  tin  Thƣợng  đế,  quí  vị 

không tin chính mình. Chúng tôi đầu tiên là tin chính mình, sau đó mới tin Phật, 

quả nhiên không giống nhau. 

Văn  hoá  truyền  thống  xƣa,  điều  đầu  tiên  cũng  dạy  tin  chính  mình,  bản  tánh 

vốn thiện. Khi chúng ta đang đi học, chúng ta phải nƣơng tựa ngƣời thầy, Thánh 

hiền, mong họ dẫn dắt ta quay về gốc thiện, đó là một ý. Quí vị xem cách dạy học 

của Đông và Tây phƣơng, điều đầu tiên, về ý niệm đã khác nhau. Tin bản thân có 

thể thành Thánh thành Hiền, tin bản thân mình là Thánh hiền, khi học Phật, ta tin 

mình là Phật, Bồ tát, nhƣ thế mình mới thành công. Nếu không tin mình là Phật, 

Bồ tát, học cả đời cũng chỉ là ngƣời phàm, coi nhƣ không học. 

Tiếp theo, Phụ vƣơng bạch Phật: Hình dáng của công đức niệm Phật ra sao? 

Hình dáng công đức niệm  Phật ra sao? Phật thƣa phụ  vƣơng: Nhƣ rừng Y lan, 

vuông bốn mƣơi do tuần_Do tuần là đơn vị đo diện tích, có nhiều cách giải thích 

khác nhau, thƣờng đƣợc nhắc đến trong kinh Phật. Một đại do tuần khoảng chừng 

tám mƣơi dặm Trung quốc, trung do tuần bằng sáu mƣơi dặm, tiểu do tuần bằng 

Tập 400  829 



bốn mƣơi dặm. Tính đơn vị nhỏ, bốn mƣơi dặm là một do tuần, vuông bốn mƣơi 

do  tuần,  chắc  độ  bốn  trăm  dặm,  cho  thấy  cánh  rừng  này  khá  rộng,  đây  là  rừng 

cây. 

Y lan là tiếng Phạn, là một loại thực vật, có mùi hôi không ngửi đƣợc, cả khu 

rằng  toàn  loại  cây  này,  nhƣng  trong  số  các  cây  đó  có  một  cây  Ngƣu  đầu  chiên 

đàn. Ta biết gỗ chiên đàn rất thơm, mùi hƣơng quí, có một cây nhƣ thế, bạn nghĩ 

một khu rừng rậm rộng bốn trăm dặm nhƣ thế, tất cả các cây trong đó đều là cây 

Y lan, chỉ lọt vào một cây Ngƣu đầu chiên đàn. Tuy có mầm nhƣng chƣa nhú lên 

khỏi  mặt  đất,  cây  Ngƣu  đầu  chiên  đàn  đó  chƣa  lớn,  nó  có  gốc,  có  mầm,  nhƣng 

chƣa thành cây, 

Rừng cây Y lan, chỉ mỗi mùi hôi, nếu ăn nhầm hoa quả của nó, phát điên đến 

chết, cây  Y lan có nhiều độc tố, hôi hám, nếu ai ăn nhầm hoa quả của  nó, phát 

điên đến chết, trong quả cây này chứa rất nhiều chất độc. Sau đó cây chiên đàn 

nhú mầm, dần lớn lên, vừa mới thành cây hƣơng toả một vùng, cả khu rừng liền 

thay đổi thành rừng hƣơng. Chúng ta hãy tƣởng tƣợng, một cây Chiên đàn, trong 

một  khu  rừng  Y  lan  rộng  bốn  trăm  dặm,  hƣơng  một  cây  Chiên  đàn  có  thể  làm 

thay đổi cả một vùng xú uế. Cây Chiên đàn đƣợc ví cho sự niệm Phật, ngƣời nào 

đƣợc thấy, đều sinh tâm hi hữu. Quý vị xem một cây nhƣ thế mà có thể làm thay 

đổi cả một rừng cây. 

Phật  nói  với  phụ  vƣơng,  tất  cả  chúng  sinh  lăn  lộn  trong  dòng  sinh  tử,  tâm 

niệm Phật cũng nhƣ thế. Tâm niệm Phật, công đức của việc niệm Phật giống nhƣ 

cây Chiên đàn. Chiên đàn là cây thƣờng xuất hiện trong kinh Phật, nó là thứ gỗ 

có mùi hƣơng thơm nhất trong thế gian này. Đàn hƣơng trong quan niệm ngƣời 

Trung  quốc  không  phải  là  cây  Ngƣu  đầu  chiên  đàn,  có  thể  bây  giờ  cây  này  đã 

không còn nữa, nó có khi thời Phật còn tại thế, đƣợc kinh sách ghi chép lại. Đã 

từng  có  một  vị  tăng  sĩ  ngƣời  Ấn  độ  mang  đến  Trung  quốc  hạt  giống  cây  Ngƣu 

đầu chiên đàn, nhƣng rất ít, chỉ có bốn lƣợng. Vị tăng sĩ muốn làm quà dâng lên 

Hoàng đế, nhƣng quà tặng cho Hoàng đế ít nhất cũng đƣợc  một cân, không đủ 

một cân  thì không thể làm quà đƣợc. Vì  thế vị tăng sĩ kia không biết cách  nào, 

bèn cho một hạt, rất nhỏ, độ chỉ bằng hạt đậu nành, rồi xông lên, hƣơng thơm của 

nó toả ra bốn mƣơi dặm.  Lúc bấy giờ kinh đô nhà Đƣờng đang ở Tràng an, chu 

vi bốn mƣơi dặm đều nghe mùi hƣơng, lúc ấy mọi ngƣời mới biết đó là bảo vật, 

còn lại một ít nhà vua xin nhận. Quả là một chuyện rất hiếm thấy, thực sự đƣợc 

gọi là bảo hƣơng,  mùi hƣơng của nó có thể trừ bệnh, rất nhiều ngƣời bệnh nhờ 

nghe mùi hƣơng này mà đƣợc khỏi. 

830  Tập 400 



Tất  cả  những  gì  kể  trên  là  để  thí  dụ  ngƣời  niệm  Phật,  tâm  ngƣời  niệm  Phật 

giống nhƣ gỗ Chiên đàn. Rừng cây Y lan đƣợc ví cho ác nghiệp đƣợc tạo ra từ vô 

thỉ kiếp đến nay. Chỉ cần siêng năng niệm Phật thì đƣợc sinh trong nƣớc Phật, chỉ 

cần  bạn  siêng  năng  niệm  Phật.  Hệ  niệm,  nhất  tâm  hệ  niệm,  đây  là  nguyên  văn 

trong kinh, còn trong nguyên bản kinh Di Đà là nhất tâm hệ niệm.  Đại sƣ Cƣu 

ma la thập đã dịch thành nhất tâm bất loạn, muốn đạt đến nhất tâm bất loạn không 

phải dễ, nhất tâm hệ niệm chúng ta có thể thực hiện đƣợc, vậy liệu đại sƣ La thập 

có phiên dịch nhầm? Không bao giờ, đại sƣ La thập là dịch ý, không phải so văn 

trong kinh để dịch thẳng, đại sƣ Huyền Tráng thì dịch thẳng. 

Trong  kinh  Phật  dạy  chúng  ta:  Ngƣời  niệm  Phật,  khi  khi  lâm  mạng  chung, 

đƣợc vãng sinh thế giới Cực Lạc, đầu tiên là hào quang Phật chiếu đến, nếu Phật 

A di đà đến tiếp dẫn thì nhất định trƣớc hết phải có hào quang chiếu đến. Khi hào 

quang  Phật  chiếu  đến  thì  công  phu  niệm  Phật  đƣợc  nâng  lên  một  bậc.  Bình 

thƣờng là nhất tâm hệ niệm, nhƣng khi hào quang Phật chiếu đế thì biến thành 

nhất tâm bất loạn. Vậy nên ta có thể kết luận ngài La thập không nhầm lẫn, nhờ 

sức Phật gia trì, khi sinh sang thế giới Cực Lạc ở phƣơng Tây, đƣợc bản nguyện 

Phật A di đà gia trì, bạn xem, bạn trở thành Bồ tát bất thối chuyển, còn gì tuyệt 

vời bằng! Đó quả là không thể nghĩ bàn, Bồ tát bất thối chuyển là Bồ tát đã minh 

tâm kiến tánh. Quý vị chƣa minh tâm kiến tánh nhƣng trí tuệ, thần thông, đạo lực, 

gần giống với những vị Bồ tát đã minh tâm kiến tánh. Tất cả chỗ đó là nhờ Phật 

A di đà gia trì chứ không phải là công phu của quý vị Phật A di đà gia trì cho tất 

cả mọi ngƣời, chỉ cần bạn vãng sinh đến thế giới Cực lạc, cho dù bạn chƣa chứng 

quả bất thối nhƣng ngài vẫn gia trì bạn, đây chính là sự thù thắng trang nghiêm 

không nơi nào bằng của thế giới Cực lạc. 

Khi  đã  vãng  sinh  thì  tất  cả  cái  ác,  đều  biến  thành  đại  từ  bi,  giống  cây  gỗ 

hƣơng kia đã thay đổi cả khu rừng Y lan. Đây là một thí dụ cực kì sắc sảo, thí dụ 

thế nào? Niệm Phật có thể tiêu trừ tất cả nghiệp chƣớng, tội chƣớng từ vô lƣợng 

kiếp  đến  nay,  chỉ  cần  ta  thực  sự  biết  niệm  Phật  thì  có  thể  tiêu  trừ  hết.  Nếu  vận 

dụng đƣợc phƣơng pháp niệm Phật của đại sƣ Ấn Quang, thì mức độ tiêu trừ tội 

lỗi càng nhanh hơn nữa, mang lại hiệu quả cao nhất, tự thân bạn có thể cảm nhận 

đƣợc, tại sao? Khi niệm Phật thì không có tạp niệm, đấy chính là tiêu trừ nghiệp 

chƣớng. Nếu khi niệm Phật mà vẫn có tạp niệm, thì tội chƣớng vẫn chƣa đƣợc 

tiêu trừ, nó nhắc nhở quý vị đang còn nghiệp chƣớng. 

Vì vậy khi niệm Phật, ta phải để tịnh niệm liên tục, trong tịnh niệm có yếu tố 

đầu tiên là không hoài nghi, thứ hai là không để tạp niệm trộn lẩn trong đó. Vì 

Tập 400  831 



vậy hiểu thật rõ ba yếu tố là một điều rất quan trọng. Ta phải niệm danh hiệu Phật 

thật rõ ràng, chậm một chút, không cần phải nhanh quá. Nhƣng phải rõ ràng, nghe 

rõ  ràng,  ghi  nhớ  rõ  ràng.  Mỗi  câu  niệm  Phật  của  ta  là  câu  thứ  mấy  trong  mƣời 

niệm,  không  cần  hai  mƣơi,  ba  mƣơi,  không  cần,  chỉ  mƣời  tiếng  trở  lại,  câu  thứ 

mấy trong mƣời tiếng đó. Niệm xong mƣời tiếng lại trở về tiếng thứ nhất, từ câu 

thứ nhất đến câu thứ mƣời, từ câu thứ nhất đến câu thứ mƣời, bạn cứ theo cách 

này mà niệm, không cần đếm, không cần dùng tràng hạt. Niệm đến khi nào không 

còn vọng niệm, tâm thật thanh tịnh, niệm Phật nhƣ vậy mới thực sự có công phu, 

đây tƣớng của nghiệp chƣớng đã tiêu trừ. 

Trong  sinh  hoạt  thƣờng  ngày,  lúc  nào  ta  cũng  phải  nhớ  đến,  khi  gặp  những 

chuyện vừa ý, ta vui vẻ, sinh tâm tham luyến, đấy là phiền não, lập tức niệm Phật 

để trấn giữ nó. Gặp những chuyện phiền hà, ta oán hận, bực bội, cũng phải niệm 

Phật để nâng nó lên, bực bội liền tiêu  mất, oán hận cũng đƣợc hoá giải. Đây là 

điều ngƣời xƣa nói: Không sợ niệm khởi chỉ sợ giác chậm. Không sợ niệm khởi 

là vì đã có giác, danh hiệu Phật nâng đỡ gọi là giác, khi quên danh hiệu Phật là ta 

đang mê, khi mê ta buông theo phiền não, nhƣ vậy sẽ chịu đau khổ. Khi tỉnh giác, 

ta không bị cuốn theo phiền não, phiền não lập tức bị ép xuống ngay, nhƣ thế gọi 

là công phu, nhƣ thế gọi là biết niệm, nhƣ thế gọi là chân niệm Phật. Bởi thế chân 

niệm  Phật  không  phải  ở  chỗ  mỗi  ngày  niệm  đƣợc  bao  nhiêu,  phƣơng  pháp  chế 

ngự phiền não của tổ Ấn Quang rất hiệu quả, đây là phƣơng pháp đƣợc ngài đề 

xƣớng. 

Quý vị thấy phƣơng pháp lão cƣ sĩ Hoàng Niệm tổ sử dụng, khác với phƣơng 

pháp của tổ Ấn Quang. Phƣơng pháp của Hoàng Niệm Tổ là truy đỉnh niệm Phật, 

nhanh, cực kì nhanh, mỗi câu nối tiếp mỗi câu, đuổi nhau, A di đà Phật, A di đà 

Phật, A di đà Phật. Cũng khiến phiền não không thể chen vào đƣợc, cƣ sĩ đã sử 

dụng  phƣơng  pháp  nhƣ  vậy,  quí  vị  thấy  trƣớc  khi  ông  vãng  sinh  nửa  năm,  ông 

viết thƣ kể cho tôi. Ông đã niệm mỗi ngày mƣời bốn vạn tiếng, ông đếm hẳn hoi, 

đếm số, truy đỉnh, đó cũng là một phƣơng pháp. Cứ đem cả hai phƣơng pháp ra 

so sánh, xem phƣơng pháp nào thích hợp. Nhƣng phƣơng pháp của pháp sƣ Ấn 

Quang dễ đắc định hơn, rất nhẹ nhàng, cứ niệm từ từ, không cần hấp tấp. Phƣơng 

pháp của Hoàng Niệm Tổ giống nhƣ chiến đấu, xung phong, quyết liệt, từng câu 

đuổi nhau. Bởi thế phƣơng pháp tuy đa dạng, nhƣng tựu trung vẫn ở chỗ nhiếp 

tâm, đây mới là điều quan trọng. 

Làm sao để thu nhiếp lục căn, Niệm Lão là ngƣời thông tông thông giáo, hiển 

mật viên dung. Ở Mật tông, ông mang danh nghĩa Kim Cang thƣợng sƣ. Khi vãng 

832  Tập 400 



sinh,  ông  dùng  phƣơng  pháp  truy  đỉnh  niệm  Phật,  niệm  trong  vòng  sáu  tháng. 

Phƣơng  pháp  của  tổ  Ấn  Quang  rất  ôn  hoà,  thanh  nhã,  cả  đời  ngài  theo  đuổi 

phƣơng pháp này. 

Tiếp  theo,  Sở  dĩ  có  tên  là  rừng  Y  lan,  ví  cho  ba  độc,  ba  chƣớng,  vô  biên 

chúng tội trong thân chúng sinh. Ngài đã dùng những cách nhƣ thế để thí dụ, ba 

độc là tham, sân, si. Ba chƣớng là hoặc, nghiệp, khổ. Mê hoặc là chƣớng ngại, tạo 

nghiệp là chƣớng ngại, thọ báo là chƣớng ngại. Nên mới có câu: nguyện tiêu tam 

chƣớng chƣ phiền não. Sau tam độc lại còn hai thứ nữa, đó là mạn và nghi. Hai 

độc  này,  bây  giờ  chúng  ta  xem  tác  dụng  của  nó,  khi  nó  tác  động  thì  thật  đáng 

ngại. 

Khi ngạo mạn nổi lên liền kéo theo động đất, núi lủa tuôn là hệ quả của tâm 

sân hận. Ngạo mạn là động đất, do không cân bằng, ngu si, núi đổ đất lún, tất cả 

những thứ này là gì? Vốn đất đai, núi non là những thành phần vững chãi, bây giờ 

nó trở thành gì? Trở nên mềm nhũn, rất dễ bị nƣớc nhấn chìm. Tôi nghe ở một số 

quốc gia có hiện tƣợng này, một vùng đất rộng lớn tự nhiên bị nƣớc nhấn chìm, 


thậm chí có cả một đại lục chìm hẳn xuống biển. Đó là những hiện tƣợng rất đáng 

sợ,  bởi  nó  đã  nhũn,  mềm  ra  rồi,  biểu  hiện  của  tâm  lý  nào?  Đó  là  sự  hoài  nghi, 

lòng ngờ vực. Nếu quý vị có niềm tin, lòng tin kiên cố thì trái đất cũng sẽ vững 

chắc, núi không lở. 

Danh từ dòng chảy đất đá, ngày trƣớc chúng ta chƣa bao giờ nghe đến từ này, 

đây là một từ mới. Khoảng gần đây, hai ba mƣơi năm năm trở lại mới đƣợc nghe, 

ngày  trƣớc  chƣa  bao  giờ  nghe,  chƣa  bao  giờ  biết  thế  nào  là  dòng  chảy  đất  đá, 

không hiểu, vậy đó là hiện tƣợng gì? Núi đã mềm, nhũn ra, không chịu đƣợc thử 

thách,  một  trận  mƣa  xối  xuốngthì  núi  lỡ  đất  tan,  vì  thế  ý  niệm  có  thể  thay  đổi 

đƣợc tất cả. Nếu chúng ta hoài nghi với bản  thân mình, với ngƣời, lúc nào cũng 

giữ lòng nghi hoặc, thì hệ thống miễn dịch của ta sẽ có vấn đề, rất dễ mắc bệnh, 

vì  sao?  Thân  thể  của  bạn  không  khoẻ,  nếu  một  ngƣời  có  lòng  tin  kiên  cố,  sức 

miễn dịch của ngƣời đó rất tốt, mầm bệnh khó xâm nhập vào cơ thể, bởi thế lòng 

tin rất quan trọng! 

Ngày trƣớc chúng ta thƣờng xem nhẹ hai từ này, bây giờ cảnh tƣợng hiện ra 

trƣớc mắt, quý vị thấy, rất nhiều ngƣời mắc những căn bệnh quái ác, bạn cứ thử 

tiếp xúc với họ, xem họ có lòng tin hay không, họ hoàn toàn không có. Quý vị đã 

hiểu, lòng nghi ngờ của họ rất lớn, họ hoài nghi tất cả với ngƣời, với mọi vật, với 

mọi  chuyện,  đây  là  một  tâm  lý  không  tốt.  Bởi  thế  ta  thấy  giáo  lý  Đại  thừa  xếp 

Tập 400  833 



tham, sân, si, mạn, nghi là phiền não căn bản, một khi nó chuyển động là tai nạn 

xảy ra. Với mỗi ngƣời sẽ là bệnh tật, với môi trƣờng nơi bạn cƣ trú sẽ là thiên tai. 

Gọi là Chiên đàn, là ví  cho tâm ngƣời niệm Phật. Một cây gỗ Chiên đàn có 

thể cải thiện một khu rừng Y lan rộng đến bốn trăm dặm, vấn đề này đã gửi cho 

chúng ta một tín hiệu: Tà không thể thắng chánh. Khu rừng Y lan rộng bốn trăm 

dặm, là tà, một cây Chiên đàn là chánh, tà không thắng chánh, vì thế nó mới biến 

đổi cả khu rừng Y lan. Cây mới nhú lên, ý nói tất cả chúng sinh chỉ cần tích niệm 

không ngƣng nghỉ, là có thể thành tựu nghiệp đạo. Tích niệm không gián đoạn ở 

đây là lời của Bồ tát Đại thế chí: Thu nhiếp lục căn, tịnh niệm liên tục. Thì công 

đức niệm Phật sẽ bất khả tƣ nghị. Chúng ta nên tin tƣởng nó một cách tuyệt đối, 

không  nên  ngờ  vực.  Tin  tƣởng  chắc  chắn  thì  chúng  ta  sẽ  có  lợi  ích  ngay  trong 

hiện tại, đó là sức khoẻ dồi dào. Có thể nói không một chút bệnh tật, khoẻ mạnh 

sống lâu, môi trƣờng nơi bạn cƣ trú cũng giống nhƣ cây Chiên đàn, nơi ta sống 

không bao giờ gặp phải thiên tai. Nếu căn cứ theo thí dụ này, trong phạm vi bốn 

trăm dặm nơi bạn đang cƣ trú không có tai nạn, nhờ một ngƣời tu hành, liệu có 

khả năng không? Rất có thể, việc này không phải nói chơi. 

Các nhà khoa học cung cấp cho chúng ta một số liệu, cho chúng ta biết, tổng 

dân số trên quả đất ngày nay độ sáu mƣơi lăm ức. Lấy căn bình phƣơng của 1% 

dân số, độ tám nghìn ngƣời, chƣa đến một vạn. Nếu có tám nghìn ngƣời thực sự 

tỉnh ngộ, thì có thể trái đất đƣợc cứu vãn, việc này đã loan cho chúng  ta một tin 

mừng. Lúc  mới nghe tôi cũng hơi hoài nghi, nhƣng khi nghĩ lại, có câu nói của 

ngƣời xƣa: Tà không thể thắng chánh. Vấn đề này lại đƣợc cung cấp thêm bằng 

chứng: Khu rừng Y lan bốn trăm dặm, chỉ cần một cây gỗ Chiên đàn mà có thể 

biến  đổi  tất  cả.  Nếu  trên  quả  đất  này  có  tám  nghìn  ngƣời  thực  tâm  niệm  Phật, 

niệm Phật nhƣ pháp thì quả đất có thể đƣợc cứu, nếu chúng ta có niềm tin thì thực 

sự là bất khả tƣ nghị. 

Thời gian hôm nay không cho phép, bài học chúng ta dừng lại ở đây. 







--------------------------------------------------------------------------------------------- 









834  Tập 400 





 

Tập 401 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:08.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 501, bắt đầu xem đoạn giữa hàng thứ nhất. 

 “Hựu Đại Từ Kinh vân, nhất xưng Phật danh, dĩ thị thiện căn, nhập niết bàn giới, 

 bất khả cùng tận”.  Văn bên dƣới còn rất dài, điều này chứng minh cho chúng ta 

thấy sự quan trọng của một lòng chuyên niệm Phật A Di Đà. Đây là phƣơng pháp 

tu học Tịnh độ. Trƣớc tiên phải phát nguyện, dạy chúng ta phát tâm bồ đề. Sau 

khi phát tâm cần phải niệm Phật, phải một lòng chuyên niệm. Ở đây đƣa ra bốn 

câu kệ kinh văn của Kinh Đại Bi đều là tán tụng công đức niệm Phật vô cùng thù 

thắng. 

Trong kinh nói nhất xƣng Phật danh, đây là nói niệm một câu A Di Đà Phật. 

“Dĩ  thị  thiện  căn,  nhập  niết  bàn  giới”,  điều  này  tƣởng  chừng  nhƣ  rất  dễ,  trong 

kinh nói là thật sao? Nhất định là thật nhƣng không phải hiện tại, vậy thì khi nào? 

Khi  duyên  vãng  sanh  đã  thuần  thục.  Hiện  tại  niệm  một  câu  Phật  hiệu  chính  là 

trồng  một  chủng  tử  Phật  A  Di  Đà  trong  A  lại  da,  nhƣ  vậy  quý  vị  có  duyên  với 

Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc. Kinh điển đại thừa thƣờng nói Phật không độ 

chúng sanh không có duyên. Khi nào duyên này thuần thục quý vị nhất định đƣợc 

vãnh  sanh.  Sanh  đến  Tịnh  độ  là  nhập  niết  bàn  giới,  niết  bàn  giới  là  gì? Chứng 

đƣợc quả Phật cứu cánh viên mãn gọi là niết bàn giới. Không nói là đại bát niết 

bàn, nhập đại bát niết bàn chỉ gọi niết bàn giới. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm  là  Viên  giáo,  sơ  trú  Bồ  Tát  là  nhập 

niết bàn giới. Sơ trú Bồ Tát minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, họ không ở 

trong mƣời pháp giới, đƣơng nhiên càng không ở trong lục đạo. Họ ở cõi thật báo 

trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Tu pháp môn thƣờng đại khái đều đến thế 

giới Hoa Tạng của đức Phật Tỳ Lô Giá Na. Cõi báo của Chƣ Phật Nhƣ Lai cũng 

là cõi báo của chính họ. Tự mình chƣa tu đến tầng lớp này thì không vào đƣợc cõi 

Tập 401  835 



báo. Từ sơ trú đến đẳng giác đều là niết bàn giới. Cũng nhƣ trong Đại Tạng Kinh 

thƣờng nói 41 vị pháp thân đại sĩ họ là Phật thật chứ không phải giả. 

Trí Giả đại sƣ tông Thiên Thai nói Phật trong mƣời pháp giới không phải là 

Phật thật gọi là tƣơng tợ tức Phật, vì sao vậy? Vì họ không dùng chân tâm, họ vẫn 

dùng tám thức và 51 tâm sở giống nhƣ chúng ta vậy, 8 thức và 51 tâm sở là vọng 

tâm không phải chân tâm. Chúng sanh trong lục đạo dùng 8 thức nhƣng dùng sai, 

hoàn  toàn  là  dùng  mặt  phụ  không  phải  dùng  mặt  chánh.  Ý  muốn  nói  rằng  họ 

tƣơng ƣng với phiền não tâm sở_26 loại phiền não, sáu căn bản phiền não, hai 

mƣơi tuỳ phiền não, họ tƣơng ƣng với những phiền não này nên họ ở trong luân 

hồi lục đạo. 

Trong tứ thánh pháp giới họ đã buông bỏ phiền não, thông thƣờng chúng ta 

nói là đã đoạn tận phiền não. Tuy dùng tám thức nhƣng họ không tƣơng ƣng với 

26 loại phiền não này họ tƣơng ƣng với 11 thiện pháp. Chúng ta thƣờng nói thuần 

tịnh thuần thiện là tán thán họ, họ đã thoát ly luân hồi lục đạo không còn lục đạo. 

Phiền não biến hiện ra lục đạo nên phiền não không có thì lục đạo cũng không. 

Điều này chúng ta không thể không biết. Lục đạo từ đâu mà có cần phải biết, cần 

phải rõ ràng. Ngày nay chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tạo đó là 

nghiệp gì? Tự mình rất rõ ràng  minh bạch. Nếu tƣơng ƣng với phiền não tức là 

nghiệp luân hồi, chúng ta đang chế tạo luân hồi lục đạo, sự việc chính là nhƣ vậy. 

Lục  đạo  là  nghiệp  lực  do  chính  mình  biến  hiện  ra  không  liên  quan  đến  ngƣời 

khác. 

Họ thông minh trí tuệ nên buông bỏ những điều này. Sau khi buông bỏ liền 

tuỳ thuận giáo huấn của Chƣ Phật Bồ Tát, hành trì theo lời dạy của Chƣ Phật Bồ 

Tát. Những điều chƣ Phật Bồ  Tát dạy, họ tin tƣởng và lý giải và thật sự có thể 

thực hành. Thực hành trong sinh hoạt, thực hành trong công việc, thực hành trong 

việc xử sự đối nhân tiếp vật. Nhƣ vậy cảnh giới của họ đƣợc nâng cao, nâng cao 

ở tứ thánh pháp giới trong mƣời pháp giới nhƣ Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, 

Phật.  Thanh  văn,  Duyên  giác  là  tiểu  thừa.  Bồ  Tát  và  Phật  là  đại  thừa.  Tuy  vẫn 

dùng bát thức nhƣng họ dùng ngay thẳng. Tiêu chuẩn của ngay thẳng chánh trực 

này  là  tuỳ  thuận  giáo  huấn  của  Phật,  họ  tƣơng  ƣng  với  thập  thiện  nghiệp  đạo, 

tƣơng ƣng với tam học lục độ ba la mật của Bồ Tát, nên họ là tịnh độ, còn lục đạo 

là  uế  độ,  là  nhiễm  ô.  Tứ  thánh  pháp  giới  thanh  tịnh gọi  là  tịnh  độ,  Tịnh  độ  của 

Đức Thế Tôn cũng đi đến đây. 

836  Tập 401 



Khi nào họ có thể chuyển thức thành trí nghĩa là không dùng bát thức.Trong Pháp 

Tƣớng Tông nói chuyển A lại da thành đại viên cảnh trí, chuyển Mạt na thành 

bình đẳng tánh trí, chuyển đệ lục ý thức thành diệu quan sát trí, chuyển tiền ngũ 

thức thành thành sở tác trí. Bát thức vừa chuyển thì mƣời pháp giới liền biến mất. 

Vì sao vậy? Vì nghiệp của mƣời pháp giới không còn, không dùng vọng tâm, chỉ 

dùng chân tâm. Trí chính là chân tâm gọi là tứ trí bồ đề. Dùng chân tâm không 

dùng vọng tâm. Trong Kinh Hoa Nghiêm dùng chân tâm nghĩa là trên sơ trú. Sơ 

trú Bồ Tát bắt đầu dùng chân tâm không còn dụng vọng tâm, nên mƣời pháp giới 

không còn. Lục đạo là giả không phải thật, giống nhƣ nằm mộng vậy. Mƣời pháp 

giới  cũng  không  phải  thật  cũng  là  một  giấc  mộng.  Đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến  tánh,  là  giống  nhƣ  tỉnh  lại,  tỉnh  lại  sau  giấc  mộng.  Đức  Phật  thƣờng  nói: 

“phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  tứ  thánh  pháp  giới  đều  không  thể  lƣu 

luyến huống gì luân hồi lục đạo? Luân hồi lục đạo là ác mộng, tứ thánh pháp giới 

là  mộng đẹp, nhƣng tất cả đều là giả không phải thật. Khi nào  mới là thật? Cõi 

thật báo là thật nên gọi nó là nhất chân pháp giới. 

Nhận xét về chân và vọng nhƣ thế nào? Phật giáo định nghĩa phàm những gì 

gọi là hƣ vọng thì nó chính là vô thƣờng nó có sanh có diệt. Quý vị xem động vật 

có  sanh  lão  bệnh  tử,  thực  vật  có  sanh  trụ  dị  diệt,  khoáng  vật  có  thành  trụ  hoại 

không, tất cả đều là vô thƣờng! Lục đạo vô thƣờng, tứ thánh pháp giới cũng vô 

thƣờng, cũng có hiện tƣợng này, nhƣng đến cõi Thật Báo của Chƣ Phật thì hiện 

tƣợng này không có. Ngƣời trong cõi Thật Báo là hoá sanh, không có thai sanh, 

không  có  noãn  sanh,  không  có  thấp  sanh,  chỉ  có  hoá  sanh  tức  là  biến  hoá.  Hoá 

sanh không phải từ nhỏ lớn dần lên, không có hiện tƣợng này. Hiện tƣợng này là 

hiện tƣợng sinh diệt. Đến đó hiện tƣớng nhƣ thế nào vĩnh viễn chính là tƣớng đó, 

nên vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc thật không thể nghĩ bàn. Vì sao 

vậy? Vì trong tứ sanh - thai noãn thập hoá, thì ở thế giới Cực Lạc họ chỉ có hoá 

sanh,  họ  không  có  thai  sanh,  cũng  không  có  noãn  sanh  mà  vĩnh  viễn  không  có 

biến hoá. 

Cõi phàm thánh đồng cƣ của thế giới Cực Lạc có cõi phàm thánh đồng cƣ và 

lục đạo, nó chỉ có hai đƣờng, vì họ là ngƣời thiện không phải ngƣời ác. Chỉ có hai 

đƣờng thiên và nhân, nó không có ba đƣờng ác, không có la sát, không có tu la, 

thuần thiện không có ác, chỉ có hai đƣờng thiên và nhân. Nhƣ vậy có Tứ Thánh 

pháp  giới  chăng?  Có.  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật  có  cõi  phƣơng  tiện 

hữu dƣ. Cõi phƣơng tiện hữu dƣ là  tứ thánh pháp giới đều chƣa kiến tánh. Tuy 

Tập 401  837 



chƣa kiến tánh, vậy họ đi nhƣ thế nào, làm sao để thành tựu? Tịnh độ tông nói là 

đới nghiệp vãng sanh. Những phiền não tập khí này chƣa đoạn nhƣng họ có thể 

đem nó về thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc rồi tiếp tục đoạn. Đúng là Phật 

A Di Đà từ bi, từ bi đến tột cùng! 

Tuy  tất  cả  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  trong  mƣời  phƣơng  đều  đã  thành  Phật.  Thành 

Phật  tự  nhiên  là  bình  đẳng,  Phật  Phật  đạo  đồng.  Trí  tuệ,  thần  thông,  đạo  lực, 

tƣớng hảo của Chƣ Phật Nhƣ Lai hoàn toàn tƣơng đồng, tuy tƣơng đồng nhƣng 

nguyện lực không giống nhau. Nguyện lực không phải phát sau khi thành Phật, 

không phải. Sau khi thành Phật không khởi tâm không động niệm nên không có 

gì  gọi  là  phát  nguyện  hay  không  phát  nguyện.  Nguyện  phát  khi  còn  ở nơi  nhân 

địa, đa phần là phát nguyện khi còn đang tu Bồ Tát đạo. 

Trong kinh này chúng ta thấy Đức Thế Tôn giới thiệu thân phận của Phật A 

Di Đà phát nguyện là  một  Tỳ  Kheo_Tỳ  Kheo Pháp  Tạng. Ở  nơi nhân địa phát 

nguyện, nguyện mỗi ngƣời phát không giống nhau. Phật A Di Đà phát 48 nguyện, 

câu  sau  cùng  trong  nguyện  thứ  20  nói:  “phàm  là  ngƣời  sanh  đến  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Nguyện này thật quá tuyệt! A 

Duy Việt  Trí Bồ Tát là Bồ Tát nhƣ thế nào? Là Bồ Tát đã  minh tâm kiến tánh, 

cũng chính là trên viên giáo sơ trú trong Kinh Hoa Nghiêm. Họ ở đâu? Ở cõi thật 

báo trang nghiêm. Hiện tại những ngƣời đới nghiệp vãng sanh nhƣ chúng ta đến 

thế giới Cực Lạc là thân phận gì? Thân phận ngƣời không phải trời. Chúng ta vẫn 

chƣa đủ tƣ cách để làm ngƣời của cõi trời, chỉ đủ tƣ cách làm ngƣời, nhƣng do 

oai thần bổn nguyện của Phật  A  Di  Đà gia trì, nâng  chúng ta lên đến cảnh giới 

của A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Hay  nói  cách  khác  chúng  ta  ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  thì  trí  tuệ,  thần 

thông, đạo lực đều giống nhƣ A Duy Việt Trí Bồ Tát, nên biết điều này không 

phải tự mình tu đƣợc, mà là hƣởng phƣớc báo của Phật A Di Đà, là Phật A Di Đà 

gia trì. Điều này trong quốc độ của mƣời Chƣ Phật không có, chỉ có thế giới Cực 

Lạc mới có. Cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh đều làm A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, cõi phƣơng tiện hữu dƣ thì không cần phải nói, cho nên oai thần bổn 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì chính là gia trì cõi đồng cƣ, cõi phƣơng tiện, cõi 

thật báo quý vị đã thành tựu rồi. Cõi thật báo đến đó đều là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát,  viên  chứng  tam  bất  thoái.  A  Duy  Việt  Trí  gọi  là  bất  thoái  chuyển.  Vị  bất 

thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Mỗi niệm đều hƣớng đến tát bà nhƣợc hải, 

838  Tập 401 



tát bà nhƣợc hải chính là tự tánh. Trong cõi thật báo không có ý niệm thứ hai, thật 

sự chỉ có một phƣơng hƣớng, một mục tiêu là trở về tự tánh. 

Nhập tát bà nhƣợc hải chính là trở về tự tánh. Trở về tự tánh đó là diệu giác 

Phật, là cứu cánh quả Phật, đẳng giác thì còn kém  một tầng. Đẳng giác lên trên 

nữa  là  diệu  giác.  Do  đây  mà  biết  hạng  ngƣời  nào  ở  trong  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm? 41 vi pháp thân đại sĩ.  Thập trú, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, 

đẳng giác họ đều ở trong cõi thật báo trang nghiêm. Nếu chứng đƣợc diệu giác 

quả vị họ không ở trong cõi thật báo, họ đi về đâu? Nhập tát bà nhƣợc hải là trở 

về  tự  tánh,  tự  tánh  gọi  là  cõi  thƣờng  tịch  quang.  Nhƣ  vậy  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm  có  tồn  tại  chăng?  Không  tồn  tại.  Chúng  ta  hiểu  rõ  phàm  những  gì  có 

tƣớng đều là hƣ vọng, đức Phật không nói cõi thật báo trang nghiêm là ngoại lệ, 

không  nói.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  cũng  không  phải  thật,  nhƣng  trong  cảnh 

giới này không có biến hoá, cho nên chúng ta nói nó gọi là nhất chân pháp giới, 

nó  không  có  biến  hoá.  Động  vật  không  có  sanh  lão  bệnh  tử,  thực  vật  không  có 

sanh trụ dị diệt, sơn hà đại địa không có thành trụ hoại không, nhất định không 

thấy những hiện tƣợng đó. 

Thọ mạng của con ngƣời trong cõi thật báo là vô lƣợng thọ, vô lƣợng. Có một 

số vị nói: vô lƣợng đó của họ là vô lƣợng đối với hữu lƣợng, chứ không phải vô 

lƣợng thật. Hữu lƣợng là bao lâu? Trong kinh nói là ba đại a tăng kỳ kiếp, thọ 

mạng ba đại a tăng kỳ kiếp. Vì sao vậy? Vì ba đại a tăng kỳ kiếp thì tập khí vô thỉ 

vô  minh của họ  mới có thể đoạn tận. Tập khí vô thỉ vô  minh không có phƣơng 

pháp  đoạn,  vậy  phải  dùng  phƣơng  pháp  nào  đoạn  nó?  Không  có  phƣơng  pháp 

nào. Vì sao vậy? Vì 41 vị Bồ Tát ở trong đó đều đã minh tâm kiến tánh. Vô minh 

phiền não đều đã phá, vô minh đã phá cũng chính là nói không khởi tâm không 

động niệm. Không khởi tâm không động niệm đƣơng nhiên cũng không có phân 

biệt chấp trƣớc, nên thế giới này là thế giới bình đẳng. Tại sao lại nói có 41 địa 

vị?  Có  địa  vị  tức  là  không  bình  đẳng,  không  bình  đẳng  nhất  định  có  phân  biệt 

chấp trƣớc. 

Ở đây chúng ta lãnh hội đƣợc, minh bạch đƣợc, là do tập khí vô thỉ vô minh 

dày  mỏng không giống nhau. Ngƣời  mới đến thế giới Cực Lạc nhƣ thập trú Bồ 

Tát tập khí rất dày, đến đẳng giác Bồ Tát thì tập khí rất mỏng manh, cho nên 41 

địa vị là do tập khí dày hay mỏng mà phân ra, sự việc chính là nhƣ vậy. Tập khí 

có gì chƣớng ngại chăng? Không chƣớng ngại nhƣng nó chƣớng ngại chúng ta trở 

Tập 401  839 



về tự tánh. Đẳng giác còn có một phần, đoạn tận đƣợc phần đó họ liền trở về với 

tự tánh, liền trở về thƣờng tịch quang, tất cả chính là nhƣ vậy. 

Trong Tịnh Độ tông, Tịnh tông nói về Tịnh độ, Tịnh độ thật sự là cõi thật báo 

trang nghiêm. Ngang bằng với Tịnh độ, giống với cõi Tịnh độ đó là oai thần bổn 

nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Cõi  phƣơng  tiện  và  cõi  đồng  cƣ  của  thế  giới 

Cực Lạc. Chúng ta biết rõ chân tƣớng sự thật này rồi, có thể đến thế giới Cực Lạc 

chăng? Không đến mà chúng ta muốn nâng cao đến cảnh giới này, thì điều này 

quả thật quá khó khăn. Dựa vào chính chúng ta làm sao có thể đoạn phiền não? 

Không nói gì khác, ngày nay chúng ta nói kiến tƣ phiền não, ít nhất là 88 phẩm 

kiến hoặc trong tam giới, đây là mức độ thấp nhất. Đoạn tận đƣợc những điều này 

mới  chứng  đƣợc  Tu  đà  hoàn,  tiểu  thừa  sơ  quả  giống  nhƣ  lớp  một  tiểu  học  vậy. 

Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói 51 vị Bồ Tát, 51 địa vị. Đây là thập tín vị, 

thập tín ví nhƣ tiểu học. Sơ tín là lớp một tiểu học, điều kiện là gì? Điều kiện là 

đoạn đƣợc kiến hoặc. 

Chúng ta thử  nghĩ xem cái thứ  nhất của kiến hoặc là phƣơng tiện khởi kiến 

khi nghe Phật giảng kinh dạy học. Đem 88 phẩm kiến hoặc quy nạp thành năm 

loại lớn. Loại thứ nhất là thân kiến, ai có thể đoạn tận đƣợc thân kiến? Chúng ta 

đều biết thân không phải là ta, chỉ biết thôi thì không đƣợc, phải thật sự không 

phải ta mới đƣợc. Biết đƣợc nó vẫn là ta, vẫn đang chấp trƣớc là ta, thật không 

chấp trƣớc những điều này là ta, thân là gì? Thân là cái ta có, coi thân thể này nhƣ 

y phục vậy, y phục là tôi sở hữu. Quý vị xem y phục dơ thì thay nhanh bộ y phục 

khác. Tuổi đã lớn thân thể không dễ sử dụng đem nó vứt bỏ nhanh, thay lại một 

thân  thể  khác.  Đối  với  việc  sanh  tử  của  thân  này  giống  nhƣ  việc  mặc  và  cởi  y 

phục vậy, không lƣu luyến, không sợ hãi. 

Con ngƣời đều tham sống sợ chết, nghe nói có thiên tai thì nghe ngóng xem 

nơi nào không có thiên tai để đến đó tránh, đây là vì sao? Chẳng phải là vì thân 

này sao? Lớp một tiểu học cũng không có đủ tƣ cách, quý vị xem điều này khó 

khăn biết bao. 

Thứ hai gọi là biên kiến, biên kiến dùng cách nói của chúng ta hiện nay chính 

là  tƣơng  đối.  Trong  Phật  pháp  không  và  có  là  tƣơng  đối,  chấp  trƣớc  có  là  sai, 

chấp trƣớc không cũng sai. Chấp trƣớc phi không phi hữu cũng sai, diệc không 

diệc hữu cũng sai. Vì sao vậy? Vì chấp trƣớc là sai. Tất cả tƣơng đối đều không 

tồn tại. Nhƣ vậy ngày nay chúng ta  đối lập với ngƣời  cũng sai, tôi nói nhƣ vậy 

mọi ngƣời dễ hiểu hơn, biên kiến chính là đối lập. Tôi đối lập với ngƣời, tôi đối 

840  Tập 401 



lập lập với việc, tôi đối lập với tất cả vạn vật, bệnh tập khí này rất nặng! Khi nào 

mới buông bỏ đƣợc điều này? Buông bỏ thế giới này là bình đẳng với tôi, không 

có đối lập, chúng ta có thể làm đƣợc chăng? Cái đầu tiên buông bỏ là tôi, chỉ cần 

có tôi là có đối lập. Tôi không có thì đối lập không tồn tại. 

Thứ ba là giới thủ kiến, thứ tƣ gọi là kiến thủ kiến. Hai điều này chúng ta hợp 

lại gọi nó là gì? Gọi là thành kiến. Ngƣời nào đó thành kiến rất sâu. Kiến thủ kiến 

là thành kiến về mặt quả, giới thủ kiến là thành kiến về mặt nhân, ý nói tu nhân, 

đây là có nhân quả. Điều này cũng là giả cũng cần phải buông bỏ. Loại sau cùng 

không thuộc về bốn loại lớn ở trƣớc, tất  cả kiến giải  sai lầm đều buông bỏ hết, 

đây mới là sơ quả Tu đà hoàn, đại thừa sơ tín vị Bồ Tát. Quý vị thử nghĩ xem 

điều này khó khăn biết bao! 

Trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  mỗi  pháp  môn  đều  là  tiêu  chuẩn  này, 

không có tiêu chuẩn thứ hai. Chúng ta tu một đời xem có chứng đƣợc sơ quả hay 

không, có thể chứng đƣợc sơ tín vị của thập tín chăng? Ngày xƣa có, khoảng thời 

nhà Đƣờng ở Trung quốc có, sau nhà Tống e rằng không còn nữa. Đặc biệt là sau 

thời  Nam  Tống,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia  đều  không  có  chứng  quả,  có  đắc 

thiền định, không có chứng quả. Đắc thiền định không đƣợc, không ra khỏi luân 

hồi lục đạo. Ngƣời đắc thiền định tƣơng lai họ đi về đâu? Đến cõi trời sắc giới. 

Công phu cao thì sao? Thì họ đến cõi trời vô sắc giới. Không nhƣ niệm Phật cầu 

sanh Tịnh độ nên chỉ có niệm Phật cầu sanh Tịnh độ không những vƣợt ra khỏi 

lục đạo mà còn vƣợt ra mƣời pháp giới. 

Thế giới Cực Lạc không ở trong lục đạo cũng không ở trong mƣời pháp giới. 

Cho nên vì sao đức Phật A Di Đà ở trong Chƣ Phật Nhƣ Lai ngài rất nổi bật, đặc 

biệt vƣợt trội? Chính là phƣơng pháp của ngài xảo diệu, nguyện lực công phu thật 

không thể nghĩ bàn. Khi còn là thân Tỳ Kheo phát nguyện, ngài đã dùng thời gian 

bao  nhiêu  để  thực  hành?  Trong  kinh  nói  năm  kiếp,  chứ  không  nói  là  năm  tiểu 

kiếp. Năm kiếp này thƣờng chính là đại kiếp, thời gian dài nhƣ vậy, 48 nguyện 

mỗi nguyện đều đã thực hiện. Đây là điều Chƣ Phật Nhƣ Lai tuy đều có trí tuệ 

thần thông đạo lực nhƣng không nghĩ đến, Phật A Di Đà đã nghĩ đến mà nghĩ đến 

rất tốt, Chƣ Phật khác có cần nghĩ chăng? Không cần.  Vì sao vậy? Vì Phật A Di 

Đà đã làm. Mọi ngƣời chúng ta đem những chúng sanh khó độ và độ không đƣợc 

đều đƣa đến cho ngài, nhƣ vậy không phải đã giải quyết rồi sao? Đích thực là nhƣ 

vậy. 



Tập 401  841 



Vậy 48 nguyện độ ai? Đối với chúng ta mà nói thì độ ta, còn đối với toàn bộ pháp 

giới mà nói ngài đích thực là phổ độ lục đạo chúng sanh, trong biến pháp giới hƣ 

không giới, hết thảy quốc độ của chƣ Phật, điều này thật đáng nể! Nên không có 

vị  Phật  nào  không  tán  thán  Phật  A  Di  Đà.  Vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả  chƣ  Phật  đều 

chung  một  tâm  nguyện  là  ƣớc  gì  những  chúng  sanh  này  đều  mau  thành  Phật. 

Trong  kinh  nói  “nhất  thiết  giai  thành  Phật”,  đây  là  bản  tâm  là  chân  tâm  bản 

nguyện của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Nhƣng chúng sanh không buông bỏ đƣợc tập khí 

phiền não. Không buông bỏ đƣợc thì Phật cũng không có năng lực giúp họ nâng 

cao  cảnh  giới.  Nhất  định  phải  tự  họ  buông  bỏ  chứ  Phật  không  giúp  đƣợc.  Phật 

giúp chúng sanh chính là sự giáo hoá, đem chân tƣớng sự thật nói với chúng ta 

sau đó thì tự mình tu, tự mình thành tựu, cho nên đức Phật là bậc đạo sƣ. 

Đức Phật Di Đà nghĩ ra phƣơng pháp này quá tuyệt diệu, kiến lập một thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc, đó là gì? Là đạo tràng, là trƣờng học. Nhƣ thế nào mới có 

thể nhập học? Điều kiện nhập học là phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm. Tâm 

bồ đề trong chú giải này Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng những điều Ngẫu Ích Đại Sƣ 

nói. Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay, thật sự tin pháp môn này không hoài nghi, thật 

sự  tin  tƣởng,  thật  sự  muốn  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  chính  là  tâm  vô 

thƣợng bồ đề. Khác với những gì các bậc tổ sƣ khác nói, ngài nói điều này rất 

đơn giản, chúng ta vừa nghe là có thể hiểu đƣợc. Ngƣời khác nói là thâm tâm, 

trực  tâm,  đại  bi  tâm,  khiến  chúng  ta  hồ  đồ.  Ngẫu  Ích  Đại  Sƣ  nói  điều  này  dứt 

khoát  mạch  lạc,  thâm  tín  không  hoài  nghi,  thật  sự  chịu  phát  tâm,  tôi  nhất  định 

phải đến thế giới Cực Lạc, tôi nhất định thân cận Phật A Di Đà, tâm này chính là 

tâm vô thƣợng bồ đề. Tâm đã phát thì phải thực hiện, thực hiện bằng cách nào? 

Chính  là  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  một  phƣơng  hƣớng,  một  mục  đích  ngoài  ra 

đều bỏ hết không quan tâm đến nó. 

Tất cả pháp Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm tôi chỉ cần một cuốn Kinh Di 

Đà, một cuốn Kinh Vô Lƣợng Thọ là đủ, một câu A Di Đà Phật là đƣợc. Ngoài ra 

tất cả đều không cần, hoàn toàn buông bỏ, đây là hạng ngƣời nào? Là ngƣời có trí 

huệ nhất, ngƣời có phƣớc báo nhất. Vì sao vậy? Vì đến thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc thì tất cả đều đạt đƣợc, thật sự buông bỏ mới có thể đạt đƣợc. Cho nên ngƣời 

xƣa trên miệng thƣờng nói thành ngữ “xả đắc”. Quý vị xem nếu có thể đem tất cả 

pháp mà Đức Thế Tôn giảng trong 49 năm xả bỏ hết, quý vị sẽ đạt đƣợc, đạt đƣợc 

hết. Gặp đƣợc Phật A Di Đà thì tất cả đều đạt đƣợc. Quý vị xả đƣợc mới có thể 

đạt đƣợc. Thế gian này còn có một chút phƣớc báo, xả bỏ phƣớc báo này khi đến 

842  Tập 401 



thế giới Cực  Lạc  đƣợc phƣớc báo lớn. Thế giới này  không xả đƣợc thì thế giới 

Cực Lạc không có phần, đại hỷ đại xả đến thế giới Cực Lạc sẽ đƣợc niềm vui lớn 

lao. Ngƣời thật sự có trí huệ, thật sự có phƣớc báo mới làm đƣợc điều này. Ngƣời 

không  có  phƣớc  báo  họ  không  nghĩ  đến,  chỉ  tham  luyến  phƣớc  báo  trƣớc  mắt. 

Nếu nhƣ vậy là hỏng hết, thật là “nhất xƣng Phật danh, dĩ thị thiện căn nhập niết 

bàn giới”, không sai chút nào. 

       “ Nhập niết bàn giới, bất khả cùng tận”. Ngài Huệ Năng đại sƣ nói: “đâu ngờ 

tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”.  Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  Đức  Thế  Tôn  nói:  “tất  cả 

chúng sanh đều có đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai”. Trí huệ không cùng tận, đức 

năng không cùng tận, tƣớng hảo không cùng tận, thần thông đạo lực mỗi mỗi đều 

không  cùng  tận.  Không  cùng  tận  là  tự  tánh,  quý  vị  đã  chứng  đƣợc  tự  tánh  viên 

mãn điều này không đáng nể sao? Pháp môn này thực tế là khó tin dễ hành, tại 

sao chúng ta không chịu niệm? Tại sao không chịu phát tâm? Tại sao không chịu 

buông  bỏ?  Điều  này  khó,  mà  khó  ở  chỗ  nào?  Khó  ở  chỗ  không  hiểu  về  chân 

tƣớng của nhân sinh vũ trụ, cũng không rõ về thế giới Ta Bà và thế giới Cực Lạc, 

cho nên không cách nào phát tâm đƣợc. Thật sự biết đƣợc Ta Bà là khổ mới chịu 

xả bỏ, thật sự thấu triệt niềm vui ở thế giới Cực Lạc tại sao không đến? Đƣơng 

nhiên là đến rồi. 

Hiện nay mọi ngƣời đều muốn tránh nạn, nói địa cầu thiên tai nhiều chúng ta 

phải trốn lánh. Tôi nói với quý vị vãng sanh thế giới Cực Lạc thì thiên tai gì cũng 

không có. Đây là di dân! Rời xa địa cầu này di dân đến thế giới Cực Lạc, thân cận 

Phật A Di Đà, điều này tốt biết bao. Mỗi câu đều là thật nếu thật sự nghe hiểu và 

y giáo phụng hành thì vấn đề liền đƣợc giải quyết. 

Mấy  năm  này  có  rất  nhiều  thông  tin  truyền  đến  chỗ  chúng  tôi,  cũng  có  rất 

nhiều bạn đồng học đến hỏi tôi về vấn đề thiên tai. Tôi nói với mọi ngƣời trong 

tâm  không  thể  có  thiên  tai.  Vì  sao  vậy?  Nếu  học  Phật  chơn  chánh  thật  sự  hiểu 

đƣợc Phật pháp. Đức Phật nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, cứ nghĩ đến thiên tai 

thì  thiên  tai  sẽ  đến.  Nghĩ  đến điều gì  thì  điều đó  sẽ đến,  thế  tại  sao  không  nghĩ 

đến  Phật  A  Di  Đà?  Tại  sao  không  nghĩ  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  mà  lại  nghĩ  đến 

thiên tai? Thiên tai không liên quan đến chúng ta. 

Bất  luận  là  lời  đồn  đoán  nhƣ  thế  nào  truyền  đến  đây,  đến  đây  là  dừng.  Tôi 

nhận đƣợc rất nhiều tin tức nhƣng đều không coi trọng nó. Tôi chỉ hỏi họ dùng 

thái độ nào để đối phó thiên tai này, kết quả tuyệt đại đa số đều nói niệm Phật, 

nhƣ vậy chẳng phải là đƣợc rồi sao? Chỉ cần niệm Phật ngoài ra không cần quan 

Tập 401  843 



tâm, về sau cũng không cần quan tâm. Niệm Phật có thể hoá giải thiên tai. Tôi nói 

với quý vị hoá giải đầu tiên là thiên tai của chính mình. Thiên tai của chính mình 

là gì? Phiền não là thiên tai, tạo tội nghiệp là thiên tai, thân tâm không mạnh khoẻ 

là thiên tai. Tạo tội nghiệp thì thiên tai càng nặng đây là tự mình tạo thiên tai. Sau 

khi giác ngộ niệm Phật A Di Đà. Vì sao vậy? Vì đời này nhất định phải đến thế 

giới Cực Lạc để làm Phật, nhƣ vậy chẳng phải thiên tai đều hoá giải rồi sao? Làm 

gì có thiên tai! Đây là ngƣời thật sự có đại trí huệ, đại phƣớc đức. 

Ngạn ngữ có câu: “ngƣời phƣớc ở đất phƣớc, đất phƣớc thì ngƣời có phƣớc 

ở”, quý vị là ngƣời có phƣớc, ngƣời niệm Phật chính là ngƣời có phƣớc, ngƣời 

niệm Phật nên học tốt kinh điển đại thừa này là phƣớc báo đệ nhất trong phƣớc 

báo, là trí tuệ đệ nhất trong trí tuệ, là ngƣời có trí tuệ đệ nhất, phƣớc báo đệ nhất 

trong thế xuất thế gian. Họ ở đây thì chỗ này không có thiên tai. Quý vị nên thật 

niệm Phật, thật buông bỏ, làm giả không đƣợc phải làm thật. 

Các nhà khoa học nƣớc ngoài nói trên địa cầu nếu có đƣợc 8000 ngƣời chơn 

chánh  niệm  Phật,  ngƣời  thật  sự  tu  phƣớc  tu  huệ  thì  trên  địa  cầu  này  không  có 

thiên tai. Họ đề xuất 8000 ngƣời nà là có căn cứ. Hiện tại trên địa cầu này tổng 

nhân  khẩu  là  65  ức,  lấy  chữ  số  này  làm  tiêu  chuẩn.  Một  phần  trăm  căn  bậc  hai 

khoảng trên dƣới 8000 ngƣời. Có nhiều ngƣời tu thiện tích đức nhƣ vậy, có thể 

giúp địa cầu hoá giải tất cả, hiện nay nói là thiên tai tự nhiên tất cả đều không 

còn. 

Tin tức này mấy năm gần đây truyền đến chỗ chúng tôi. Tôi suy nghĩ rất lâu 

và  cũng  không  giám  tin.  Quý  vị  xem  65  ức  ngƣời,  tám  ngàn  ngƣời  này_65  ức 

ngƣời tạo nghiệt, mà tám ngàn ngƣời có thể cứu đƣợc, hình nhƣ không cân xứng. 

Tôi đột nhiên nghĩ đến cổ nhân có câu ngạn ngữ nói: “tà không thắng chánh”, tà 

tuy nhiều chánh tuy ít nhƣng tà không thể thắng chánh. Ở trƣớc chúng ta có đọc 

đến một ví dụ là ví dụ trong Kinh Quán Phật Tam Muội nói về rừng Y Lan. Khu 

rừng  này  lớn  bao  nhiêu?  Có  40  do  tuần.  Chúng  ta  tính  do  tuần  nhỏ  nhất  là  40 

dặm_một do tuần 40 dặm, 40 do tuần là 1600 dặm. 1600 dặm, diện tích rừng Y 

Lan lớn nhƣ vậy. Rừng Y Lan, Y Lan là tiếng Ấn Độ. Loại cây này rất khó ngửi, 

nhƣng trong rừng Y Lan này có một cây ngƣu đầu chiên đàn. Cây chiên đàn, cây 

chiên  đàn  là  cây  hƣơng,  cây  này  ở  đây  dần  dần  lớn  lên  khi  trƣởng  thành  mùi 

hƣơng của nó thay đổi cả khu rừng này. Quý vị xem một cây có thể thay đổi cả 

khu  rừng  đây  là  một  ví  dụ  rất  hay.  Chúng  ta  có  lý  do  tin  rằng  lời  của  Đức  Thế 

Tôn không phải giả, không phải gạt chúng ta. Có niềm tin chơn chánh chúng ta sẽ 

844  Tập 401 



có phƣớc báo. Một ngƣời có thể thay đổi một đám ngƣời. Quý vị ở một chỗ có 

thể thay đổi một xóm một làng, có thể thay đổi một thành thị. Một ngƣời có thể 

làm đƣợc, nếu quý vị là ngƣời niệm Phật chân chánh thì Tam Bảo sẽ gia hộ quý 

vị, thiện thần sẽ ủng hộ quý vị, quý vị nhất định có thể làm đƣợc. Chúng ta ở đây 

phải sanh khởi tín tâm, không thể có chút hoài nghi nào, hãy làm một ngƣời tốt, 

làm một ngƣời thiện. 

Chúng ta sống ở thế gian mấy mƣơi năm sẽ có giá trị, sẽ có ý nghĩa. Tƣơng 

lai rời nơi này đến thế giới Cực Lạc. Sanh từ đâu đến, chết đi về đâu đều rõ ràng 

minh bạch không hề hồ đồ. Điều này chúng tôi tin rằng, có không ít bạn đồng tu 

có thể khẳng định, có thể tiếp nhận không hề hoài nghi. Mọi ngƣời chúng ta đều 

thực hành, nếu chƣ vị đồng học của Tịnh độ tông trên toàn thế giới, có đƣợc 8000 

ngƣời y giáo phụng hành, nhƣ vậy thì mừng cho địa cầu này, thiên tai địa cầu có 

thể đƣợc hoá giải. Đối với ngƣời khác tâm họ hành bất thiện không nên để trong 

lòng. Đừng nói tâm lƣợng của Phật, đến tâm lƣợng của Khổng Lão Phu Tử đều 

có thể thông cảm cho những ngƣời tạo ác nghiệp này. 

Vì  sao  họ  tạo  ác  nghiệp?  Trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  Đức  Phật  nói  rất  hay: 

“Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã”. Không 

nên trách họ vì từ nhỏ không ai dạy họ, cha  mẹ họ không hiểu luân lý đạo đức 

nhân  quả  nên không  dạy  họ.  Cha  mẹ  họ  cũng  không biết  vì  tổ  phụ  mẫu  của  họ 

không dạy, trƣớc đó nữa là tằng tổ phụ không dạy, cao tổ phụ không dạy nhƣ vậy 

họ làm sao biết đƣợc? Nên cần phải có tâm lƣợng “trung thứ” của Phu Tử. Chúng 

ta phải thật tâm tha thứ cho họ, không nên nhớ mãi sai lầm của họ. Hy vọng mọi 

ngƣời  cùng  nhau  học  tập  giáo  huấn  truyền  thống  văn  hoá  của  ngƣời  xƣa.  Học 

luân lý, học đạo đức, học nhân quả, học Phật pháp. Phật pháp là triết học và khoa 

học  tối  cao,  không  nên  xem  Phật  giáo  nhƣ  là  Tôn  giáo,  nó  không  phải  là  Tôn 

giáo. Chúng ta siêng năng học tập để nâng cao cảnh giới của chính mình, thay đổi 

sai lầm của chúng ta nhƣ vậy là tốt. 

Khổng  Tử  nói:  “thành  sự  bất  thuyết,  toại  sự  bất  gián,  ký  vãng  bất  cứu”.  Tự 

chúng ta làm tấm gƣơng tốt, tâm thanh tịnh tiết dục. Danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục 

lục trần đều buông bỏ hết.  Niềm  an vui sau  khi buông bỏ chính là  câu  đầu tiên 

trong Luận Ngữ nói: “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Trong kinh điển đại 

thừa thƣờng nói pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, cuộc đời nhƣ vậy 

tốt đẹp biết bao. Ở đâu? Ngay ở đây, ngay lúc này. Ý niệm vừa chuyển thì hạnh 

Tập 401  845 



phúc mỹ mãn, không chuyển đƣợc đó chính là tạo nghiệt thọ báo, khổ không sao 

nói hết, trong một niệm đã thay đổi hoàn toàn. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới đƣa ra Kinh Xƣng Dƣơng Chƣ Phật Công Đức, 

trong kinh này nói nhƣ vậy.  “Nhược hữu đắc văn Vô Lượng Thọ Như Lai danh 

 giả”.  Vô Lƣợng Thọ Nhƣ Lai chính là Phật A Di Đà. Nghe đƣợc Phật hiệu này 

 “nhất tâm tín lạc”  then chốt ở tại nhất tâm. Nhất tâm là chân tâm, niềm tin chân 

thật. Lạc là sở thích, xu hƣớng.  “Trì phúng tụng niệm”, tự mình thật sự phát tâm 

niệm Phật.  “Kỳ nhân đương đắc vô lượng chi phước, vĩnh đương viễn ly tam đồ 

 chi ách, mạng chung chi hậu giai đắc vãng sanh bỉ Phật sát độ, quả báo bất khả 

 tư nghì”. Nếu chúng ta muốn tu phƣớc, phƣớc báo lớn nhất là ngƣời niệm Phật. 

Ngƣời  niệm  Phật  đƣợc  phƣớc  báo  hiện  tiền  là  thanh  tịnh  vô  vi.  Ngƣời  thƣờng 

không biết đây là phƣớc, nếu quan sát tƣờng tận, thẩm tra tỷ mỉ và so sánh, mới 

thật  sự  phát  hiện  đây  là  phƣớc  báo  lớn  vô  cùng  thù  thắng.  Chúng  ta  dùng  Đức 

Thế Tôn làm ví dụ, ngài xuất thân là vƣơng tử, phụ thân làm quốc vƣơng, ngài là 

thái tử. 19 tuổi từ bỏ vƣơng vị rời xa đời sống cung điện ra đi cầu học. Cuộc sống 

cầu  học  nhƣ  thế  nào?  Sống  cuộc  đời  khổ  hạnh  tăng,  ngƣời  này  có  khờ  dại  lắm 

chăng?  Ngƣời  đời  cho  ngài  là  tiểu  tử  ngốc,  có  phƣớc  mà  không  biết  hƣởng. 

Không ai biết phƣớc ngài hƣởng vƣợt lên trên đời sống của đế vƣơng. Ngài có trí 

tuệ, ngài không khờ dại chút nào. 

Ngài  tham  học  12  năm.  Chúng  ta  nên  biết  rằng  lúc  đó  không  có  giao  thông 

nhƣ bây giờ, tin tức hoàn toàn không có. Ngƣời xƣa ghi chép thời đại của Đức 

Thế  Tôn  khi  Phật  ra  đời  là  cách  đây  3000  năm  trƣớc.  Quý  vị  xem  trong  cuốn 

khoá tụng của chúng ta, trong cuốn Phật đản sanh đều nhắc đến. Đức Phật ra đời 

năm giáp dần thứ 24 của Châu Chiêu Vƣơng. Đức Thế Tôn tuổi dần, ngài diệt độ 

vào  thời  Châu  Mục  Vƣơng.  Theo  niên  đại  này,  Trung  quốc  ngày  xƣa  đều  dùng 

niên đại này, đức Thế tôn đến ngày nay là 3038 năm, ngƣời nƣớc ngoài dùng niên 

đại là hơn 2500 năm, khác biệt đến 600 năm điều này chúng ta không cần quan 

tâm đến nó. Vì sao vậy? Vì “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, cho nên không 

cần suy nghĩ vọng tƣởng về vấn đề này. Nếu đi khảo chứng điều này gọi là vọng 

tƣởng trong vọng tƣởng, không bằng thật tâm niệm Phật. Chúng ta không nên suy 

nghĩ vọng tƣởng về điều này. 

Ba ngàn năm trƣớc Đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy, ngài là một khổ 

hạnh  tăng.  Mƣời  hai  năm  cầu  học  cuối  cùng  cũng  buông  bỏ.  19  tuổi  rời  xa  gia 

đình. Nhận định của tôi là ngài buông bỏ phiền não chƣớng. 30 tuổi không còn 

846  Tập 401 



tham học nữa. Buông bỏ việc cầu học là buông bỏ sở tri chƣớng. Buông bỏ hai 

loại chƣớng ngại để nhập định dƣới cây bồ đề. Ngài đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật cả hai chƣớng đều không còn. 

Ngài biểu diễn cho chúng ta thấy suốt một đời dạy học. Quý vị xem ngài dạy học 

lại  không  có  đạo  tràng.  Ngài  ở  đâu?  Ở  trong  rừng  cây,  sống  cuộc  sống du  mục 

nay đây mai đó. Hôm nay sống ở đây ngày mai lại dọn nhà lại ra đi. Ngày ăn một 

bữa đêm ngủ dƣới góc cây, đây chính là nói ngày ngày dọn nhà lang thang khắp 

nơi không có xứ sở nhất định. Đoàn thể này không nhỏ, chúng thƣờng tuỳ 1255 

vị thêm Đức Thế Tôn nữa là 1256 vị. Đoàn thể lớn nhƣ vậy chúng ta sẽ nghĩ đến 

chắc chắn có ngƣời nhất thời đến chứ không phải là chúng thƣờng tuỳ, họ chỉ đi 

theo  Phật  một  tháng  nửa  tháng,  một  năm  nửa  năm,  số  ngƣời  này  chắc  chắn  rất 

nhiều. Đoàn thể này của ngài tuyệt đối không dƣới 3000 ngƣời. Điều này chúng 

ta có lý do để tin, một đoàn thể lớn nhƣ vậy hoạt động ở ngoài trời. Họ làm gì? 

Tất cả đều là dạy học. Ngoài việc đi khất thực ra còn lại là lên lớp. Theo Đức Thế 

Tôn cầu học không có điều kiện, ngài không thu học phí. Điều kiện của ngài đại 

khái là muốn họ sống cuộc đời nhƣ ngài vậy, cũng phải có năng lực ngày ăn một 

bữa,  đêm  ngủ  dƣới  gốc  cây.  Điều  này  chúng  ta  tin,  đối  với  giáo  huấn  của  Đức 

Thế  Tôn  nhất  định  tin  tƣởng,  có  thể  lý  giải,  nghe  rồi  cảm  thấy  hoan  hỷ,  siêng 

năng học tập, nhất định phải đầy đủ những điều kiện này. Ngài dạy học suốt 49 

năm,  chƣa  từng  nghe  nói  Đức  Thế  Tôn  có  ngày  nào  đó  nghỉ  phép.  Trong  Tôn 

giáo còn có ngày nghỉ chủ nhật, nhƣng Đức Thế Tôn không có, đến cả lễ tết cũng 

không hề thấy trong kinh nói đến ngày nghỉ. Ngài là vị thầy tốt nhất, là ngƣời làm 

tròn trách nhiệm của một giáo viên tình nguyện, không thu học phí là một ngƣời 

thầy của văn hoá đa nguyên. Học sinh không phân biệt quốc tịch, không phân biệt 

chủng  tộc,  không  phân  trình  độ  văn  hoá  cũng  không  phân  tôn  giáo  tín  ngƣỡng, 

chỉ cần chịu đến học thì đều đối đãi bình đẳng nhƣ nhau. 

Khi  tôi  vừa  mới  học  Phật,  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  dạy  tôi:  anh  muốn  học  Phật 

trƣớc phải biết về Đức Phật Thích Ca, nếu không biết gì về ngài sẽ không biết bắt 

đầu học từ đâu. Tôi nghe đại sƣ nói cảm thấy rất thích. Đại sƣ dạy tôi xem, tôi 

xem cuốn sách thứ nhất chính là Thích Ca Phƣơng Chí và Thích Ca Phổ do ngƣời 

thời nhà Đƣờng viết, những điều trong cuốn sách này nói đều là câu chuyện về sự 

tích  một  đời  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ghi  trong  kinh,  rồi  biên  tập  thành  một 

cuốn sách. Chúng ta đã có nhận thức về Đức Thế Tôn, dùng cách nói hiện tại thì 

ngài chính là nhà giáo dục, là một nhà giáo dục xã hội văn hoá đa nguyên. Địa vị 

Tập 401  847 



của ngài là một giáo viên tình nguyện, giáo dục xã hội văn hoá đa nguyên. Đức 

Phật là nhà giáo dục chứ không phải Tôn giáo, nhƣng hiện nay nó đã biến thành 

Tôn giáo, chúng ta cũng không thể không thừa nhận nó là Tôn giáo. 

Hiện  tại  ở  thế  gian  này  theo  quan  điểm  của  tôi  có  sáu  loại  Phật  giáo  khác 

nhau. Hiện nay ở xã hội này của chúng ta, Đức Thế Tôn là truyền thống giáo dục 

Phật  giáo,  rất  ít  ngƣời  xem  Phật  giáo  là  giáo  dục,  rất  ít  thấy.  Thời  cổ  đại  của 

Trung Quốc thì rất nhiều, khoảng trƣớc thời Càn Long Phật giáo còn là giáo dục, 

sau đó từ từ đã bị biến chất, lịch sử này không thể không biết, nên hiện tại có giáo 

dục tôn giáo, Phật giáo của Tôn giáo. Trong thời cận đại còn xuất hiện vài Tôn 

giáo học thuật. 

Quý vị xem trong rất nhiều khoa triết học của các trƣờng đại học dùng kinh 

Phật_mở khoá trình triết học kinh Phật. Trƣớc đó tôi có dạy 5 năm. Nó đã biến 

thành học thuật, đã biến thành tri thức đây không phải là Phật giáo chơn chánh. 

Thời  cận  đại  những  năm  gần  đây  tôi  phát  hiện  có  tham  quan  du  lịch  Phật  giáo, 

còn có xí nghiệp giống nhƣ mở chi nhánh dây chuyền vậy, xí nghiệp Phật giáo, 

loại sau cùng là Phật giáo tà giáo, tất cả sáu loại. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  là  học  loại  nào?  Điều  này  không  thể  không  rõ 

ràng. Đức Thế Tôn thật sự truyền xuống đó là kinh điển, hoàn toàn học tập kinh 

điển. Đây là Đức Thế Tôn truyền lại, đời này truyền qua đời khác. Làm sao biết 

đƣợc? Quý vị xem các bậc cổ đức viết những chú giải này, đây chính là đời đời 

tƣơng truyền, nên chúng ta khẳng định Phật giáo là dạy học, không liên quan gì 

đến các việc khác. Đây là điều đầu tiên chúng ta cần phải hiểu rõ và minh bạch về 

nó, không nên đi sai đƣờng. Đây là con đƣờng đầu tiên thầy Phƣơng Đông Mỹ và 

Chƣơng  Gia  đại  sƣ  chỉ  cho  tôi.  Thầy  Phƣơng  nói  Phật  giáo  của  Đức  Thế  Tôn 

trong kinh điển nhất định vào trong kinh điển sẽ tìm đƣợc. Chƣơng Gia dạy tôi rất 

đơn giản, ngài dạy tôi học tập Đức Thế Tôn. Đức Thế Tôn là tấm gƣơng tốt cho 

ngƣời học Phật chúng ta, điều này thì quá chính xác không có gì để nói. 

Chúng  ta  nhận  thức  đƣợc  bản  chất  của  Phật  giáo,  Phật  giáo  nói  về  điều  gì? 

Tất cả các kinh điển mà Đức Thế Tôn giảng trong suốt 49 năm chỉ trong một câu, 

ngài  nói  rõ  cho  chúng  ta  về  chân  tƣớng  của  nhân  sinh  vũ  trụ.  Thuật  ngữ  trong 

kinh Phật gọi là chân tƣớng của các pháp, thuật ngữ này là trong Kinh Bát Nhã 

nói, dùng cách nói hiện nay chính là chân tƣớng của vũ trụ nhân sinh. Khoa học 

là nghiên cứu chân tƣớng triết học cũng là nghiên cứu chân tƣớng. 

848  Tập 401 



Khi tôi mới học Phật thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi là 

triết học. Thầy nói Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế 

giới, triết học kinh Phật là đỉnh cao nhất của toàn thế giới, học Phật là hƣởng thụ 

cao nhất của đời ngƣời, tôi đã nhập môn nhƣ vậy. Tôi chịu ảnh hƣởng ba năm với 

thầy Phƣơng chính là hoàn toàn dùng triết học để nhìn nhận Phật pháp. Cho nên 

sẽ có vấn đề, vì trong đó nói thiên địa quỷ thần, bộ phận này nên làm thế nào? Bộ 

phận này gọi là mê tín. Nó có triết học, có mê tín, đem phân thành hai bộ phận. 

Bộ  phận  triết  học  chúng  tôi  tập  trung  chuyên  môn  nghiên  cứu,  phần  mê  tín  thì 

không để ý đến. 

Đại khái giống nhƣ học Tôn giáo vậy. Học ba năm về sau càng học càng cảm 

thấy khác thƣờng. Chính thầy Phƣơng khi về già cũng đã thay đổi, cảnh giới của 

thầy cũng từng bƣớc nâng cao. Khi tôi theo học thầy còn rất trẻ chƣa đến 50 tuổi 

khoảng hơn 40 tuổi. Những năm tuổi già thầy không còn nhắc đến Phật giáo có 

một bộ phận mê tín  nữa, mà đã khẳng định Phật giáo là giáo dục. 

Đầu tiên chúng tôi cho rằng triết học cao nhất đó là diện mạo của Phật pháp. 

Chỉ thấy đƣợc diện mạo bên ngoài không thấy đƣợc bên trong. Phần  mê tín  mà 

thầy nói tiến dần từng bƣớc càng vào sâu càng vi diệu. Thật hiếm có,  ngày nay 

khoa học đã chứng minh một bộ phận, chỉ là chứng minh đƣợc một bộ phận. Bộ 

phận  này  là  bộ  phận  vật  lý  còn  bộ  phận  tâm  lý  vẫn  chƣa  chứng  minh  đƣợc. 

Nhƣng tâm lý là nền tảng của vật lý, đây là các nhà khoa học cận đại phát hiện. 

Không có tâm lý thì không thể có hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng vật chất là từ 

tâm lý biến hiện ra, tâm và vật vĩnh viễn không thể phân khai. Từ lúc sơ khởi nó 

đã  kết  hợp  thành  một  thể,  điều  này  hiện  tại  các  nhà  vật  lý  học  đã  thừa  nhận, 

nhƣng tâm lý từ đâu mà có thì họ vẫn chƣa rõ đƣợc, vấn đề này vẫn chƣa có đáp 

án. Trong Phật pháp có nói rất rõ ràng rất minh bạch. Ở đây chúng ta nên ghi nhớ 

một câu quan trọng nhất là:  “Nhất tâm tín lạc niệm Phật đương đắc vô lượng chi 

 phước” ,  câu  này  rất  quan  trọng,  là  phƣớc  báo  đệ  nhất  trong  thế  xuất  thế  gian. 

Trong nhà Phật cầu_thực tế không phải nhà Phật cầu, mà là từ trong tự tánh của 

chúng ta cầu. Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng: tất cả chúng sanh đều có trí huệ 

đức  tƣớng  của  Nhƣ  Lai.  Đức  là  đức  năng,  tƣớng  là  tƣớng  hảo.  Tƣớng  hảo  tức 

ngày nay chúng ta gọi là phƣớc báo. Vô lƣợng phƣớc báo, vô lƣợng trí huệ, vô 

lƣợng đức năng. Năng lực quý vị là vạn đức vạn năng. 

Trong Tôn giáo ca tụng thƣợng đế là đấng vạn đức vạn năng, không gì không 

biết và không điều gì không thể, đó là gì? Là tự tánh của quý vị. Chỉ cần quý vị 

Tập 401  849 



buông bỏ chƣớng ngại. Kinh Hoa Nghiêm nói vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc là 

chƣớng ngại của quý vị. Trong đại thừa giáo thƣờng nói vô minh phiền não, trần 

sa phiền não, kiến tƣ phiền não. Buông bỏ những thứ này liền hồi phục, hồi phục 

trí huệ đức năng đức năng tƣớng hảo trong tự tánh quý vị.  “Vĩnh đương viễn ly 

 tam đồ chi ách”,  vĩnh viễn rời xa khổ báo trong tam đồ không còn đi vào đó nữa. 

Chúng sanh trong tam đồ nếu có duyên với chúng ta họ sẽ cầu chúng ta giúp 

đỡ họ, quý vị có đi chăng? Đi. Tuy đi nhƣng không chịu khổ báo của họ, vì sao? 

Vì chúng ta không có nghiệp nhân. Có nhân mới cảm thọ lấy khổ báo, chúng ta 

không có nghiệp nhân này. Chúng ta hiện thân Bồ Tát đến đó để cứu bạt họ, cần 

lấy thân gì để đƣợc độ thoát thì chúng ta liền hiện ra thân đó, chúng ta đều có lĩnh 

lớn nhƣ vậy. Họ cần dùng phƣơng pháp gì chúng ta liền dùng phƣơng pháp đó, 

rất  hoạt  bát  nhƣng  tự  mình  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  chúng  sanh  có 

cảm, chúng ta tự nhiên liền có ứng, ứng ở đây chính là phản ứng nên hiện thân 

khắp biến pháp giới. Thuyết pháp khắp biến pháp giới nhƣng không hề khởi tâm 

hay động niệm, đƣơng nhiên không có phân biệt chấp trƣớc. 

Đức Thế Tôn đƣơng thời thị hiện tại Ấn Độ chính là nhƣ vậy. Đức Phật giảng 

kinh  cho  mọi  ngƣời,  đặc  biệt  là  mục  lớn  nhƣ  Hoa  Nghiêm,  Bát  Nhã,  Phƣơng 

Đẳng,  Đại  Tập,  Bảo  Tích  những  mục  lớn  này,  đức  Phật  không  soạn  tài  liệu, 

không có đại cƣơng, không có, tất cả đều tuỳ phƣơng tiện mà nói, nhƣng khi ghi 

chép ra rất có hệ thống và rất có phƣơng pháp. Thể hệ tƣ tƣởng, ngôn ngữ, văn 

pháp biểu đạt của ngài đều rất nghiêm chỉnh, tìm không ra chút sơ suất nào, đó là 

gì? Đó gọi là tánh đức, nó vốn chính là nhƣ vậy. Do đó chúng ta hiểu đƣợc mục 

đích học Phật là gì, nên học nhƣ thế nào? Học Phật nhất định phải kiến tánh, nếu 

không kiến tánh phải làm sao? Không kiến tánh đƣợc thì cầu Phật A Di Đà đến 

thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc trƣớc, đến thế giới Cực Lạc ở trong hội 

Phật A Di Đà minh tâm kiến tánh. Chúng ta phải nƣơng vào một ngƣời thầy giỏi, 

chúng ta cần dựa vào môi trƣờng học tập tốt. Thế giới Cực Lạc là môi trƣờng học 

tập tốt nhất, không thể không đi! Nếu không đi đó là sai lầm lớn nhất của chúng 

ta trong đời này. Làm những việc sai lầm nhƣ, ngũ nghịch thập ác đều là sai lầm 

nhỏ, không biết niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là một điều sai lầm rất lớn. 

Vì sao vậy? Vì ngũ nghịch thập ác chỉ cần hồi đầu thành tâm sám hối niệm 

Phật thì tất cả đều đƣợc vãng sanh, đó là cái sai không đáng kể. Không ai không 

thể đến thế giới Cực Lạc, không ai không thể trong một đời viên mãn thành Phật. 

Quan  trọng  nhất  là  tự  mình  phải  có  tín  tâm.  Lòng  tin  kiên  định,  lòng  tin  không 

850  Tập 401 



thay đổi nhƣ vậy đời này nhất định thành tựu, tự minh thật tu thật hành trì. Công 

đức tu học của quý vị có thể bảo hộ an toàn cho nơi này, có thể hoá giải thiên tai 

ở đây, tại sao không làm? 

       “Hựu Văn Thù Bát Nhã Kinh vân, chúng sanh ngu độn, quán bất năng giải, 

 đãn linh niệm thanh tương tục tự đắc vãng sanh”.  Đây là những lời Bồ Tát Văn 

Thù nói. Trong Kinh Hoa Nghiêm ngài tƣợng trƣng cho trí huệ. Chúng sanh đích 

thực rất ngu si ám độn. Độn là trì độn, ngu si trì độn.  “Quán bất năng giải”  giải 

là lý giải. Trong Phật pháp đại thừa nói đến tu hành đều dùng hai chữ “chỉ quán” 

làm tƣợng trƣng. “Chỉ” là đình chỉ tức là buông bỏ. “Quán” là chiếu kiến, là thấu 

triệt  cũng  chính  là  nhìn  thấu  mà  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  nói.  Nhìn  thấu  là  “quán”, 

buông  bỏ  là  “chỉ”.  Tôi  tiếp  xúc  với  ngƣời  xuất  gia  đó  là  ngày  đầu  tiên  gặp 

Chƣơng Gia đại sƣ, trƣớc đó chƣa từng gặp ngƣời xuất gia. Ngày đầu tiên gặp 

ngƣời xuất gia tôi hỏi đại sƣ về phƣơng pháp tu hành? Đại sƣ không nói với tôi 

về pháp “chỉ quán”, nếu nói pháp “chỉ quán” khiến tôi thêm hồ đồ, có thể tôi sẽ 

không  gặp  đại  sƣ  lần  thứ  hai  nữa.  Vì  sao  vậy?  Vì  nghe  không  hiểu.  Đây  gọi  là 

đàm luận sự lý huyền diệu, nghe không hiểu. Đại sƣ rất có trí huệ, dùng phƣơng 

tiện thiện xảo, ngài nói với tôi về nhìn thấu  và buông bỏ, điều này tôi nghe hiểu. 

Hình nhƣ là hiểu nhƣng thật ra không hiểu. Tự cho rằng đã hiểu nhìn thấu buông 

bỏ. Nhìn thấu là “quán”, buông bỏ là “chỉ”. “Chỉ” là định, “quán” là huệ. 

Quán  không  thể  giải,  vì  sao  vậy?  Vì  ngu  si  trì  độn.  Đó  chính  là  phải  dùng 

phƣơng pháp niệm Phật, dạy họ niệm liên tục. Chỉ cần họ niệm tốt câu A Di Đà 

Phật  này.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  dạy   “ tịnh  niệm  tƣơng  tục”.  Nhƣ  thế  nào  gọi  là 

tịnh? Không hoài nghi, không xen tạp gọi là tịnh. Tƣơng tục tức là câu này nối 

tiếp câu kia và cứ nhƣ vậy mà niệm. Mỗi ngày nếu có công việc, quý vị cứ làm 

công  việc  bình  thƣờng.  Công  việc  làm  xong  liền  niệm  Phật,  danh  hiệu  Phật  cứ 

luôn  niệm  nhƣ  vậy,  đây  gọi  là  tƣơng  tục  hoặc  là  công  việc  này  không  cần  suy 

nghĩ thì có thể vừa làm việc vừa niệm Phật, còn nếu phải suy nghĩ thì dừng việc 

niệm Phật lại, chuyên tâm làm việc, sau khi xong công việc lại tiếp tục niệm danh 

hiệu Phật, đây là ngƣời niệm Phật chơn chánh. 

Ấn Quang đại sƣ truyền phƣơng pháp là nhằm vào con ngƣời hiện đại chúng 

ta. Ngài xuất hiện trong thời hiện đại và dạy phƣơng pháp này cho chúng ta vô 

cùng hiệu quả. Phƣơng pháp này có thể giúp chúng ta đoạn trừ vọng niệm đây là 

mục tiêu niệm Phật thứ nhất. Vì sao phải niệm Phật? Vì để đoạn trừ vọng niệm, 

nếu không niệm Phật liền sinh khởi vọng niệm, nghĩ đến những điều không thiết 

Tập 401  851 



thực. Dùng câu niệm Phật này để thay thế tất cả các vọng niệm, đạo lý niệm Phật 

chính là ở đây, đây là đạo lý thứ nhất. 

Chúng ta nói niệm Phật tƣơng ƣng với Phật A Di Đà có thể vãng sanh, điều 

đó còn quá xa vời! Trong niệm Phật bị xen tạp thì không thể vãng sanh mà còn bị 

phá hoại hết công phu niệm Phật. Niệm Phật vãng sanh nhất định phải tịnh niệm 

tƣơng tục. Hiện nay chúng ta đã tịnh hay chƣa? Có niệm nhƣng không tịnh, tâm 

không thanh tịnh, nhƣ vậy sao có thể vãng sanh? Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta 

thấu triệt ba thứ có thể đoạn tận đƣợc vọng niệm, chính là niệm một cách rõ ràng, 

miệng  niệm  rõ  ràng.  Không  thể  niệm  nhanh  nên  niệm  từ  từ.  Không  nên  dùng 

chuỗi nên dùng tâm để nhớ, ghi nhớ chỉ nhớ từ một đến mƣời, phải biết câu niệm 

Phật này là câu thứ  mấy trong mƣời câu. Phải rõ ràng, niệm phải rõ ràng và tai 

nghe cũng phải rõ ràng. Nghe âm thanh mình niệm, nghe rõ và nhớ rõ. Niệm đến 

mƣời, sau đó lại niệm từ một đến mƣời, vĩnh viễn từ một đến mƣời. Không nên 

niệm 11, 12, 20, 30 không nên niệm nhƣ vậy. Chính là từ một đến mƣời dùng tâm 

để nhớ, rõ ràng minh bạch, phƣơng pháp này rất hay! 

Hồ Tiểu Lâm niệm bốn tháng đến nói với tôi, phƣơng pháp này vô cùng lợi 

ích. Trƣớc đây niệm Phật tâm không thanh tịnh, nhƣng bốn tháng này tâm thanh 

tịnh đã hiện tiền, cho nên ông ta ở đây báo cáo và chia sẽ với mọi ngƣời về niệm 

Phật tâm đắc của mình, suốt bốn tiếng cung cấp thêm để mọi ngƣời tham khảo. 

Cứ niệm từ từ nhƣ vậy tâm sẽ đƣợc thanh tịnh, tâm thanh tịnh một thời gian sẽ 

đƣợc định, định này gọi là niệm Phật tam muội_chúng ta sẽ đƣợc niệm Phật tam 

muội.  Đƣợc  niệm  Phật  tam  muội  rồi  cứ  nhƣ  vậy  tiếp  tục  đừng  gián  đoạn,  niệm 

liên tục nhƣ vậy. Tôi tin rằng hai ba năm sẽ đƣợc khai ngộ. Mặc dù không thể đại 

triệt đại ngộ nhƣng đại ngộ là nhất định có_không thể triệt ngộ nhƣng đại ngộ là 

nhất định có. Chỉ cần chúng ta kiên trì, tiếp tục nổ lực tuyệt đối không giải đãi, 

quyết định không thay đổi phƣơng pháp. Cứ nhƣ vậy mƣời năm, hai  mƣơi năm 

đại triệt đại ngộ là điều có thể. Đại triệt đại ngộ vãng sanh liền sanh vào cõi thật 

báo trang nghiêm, không phải cõi đồng cƣ cũng không phải cõi phƣơng tiện. 

Nếu đạt đƣợc tam muội, đƣợc niệm Phật tam muội. Đại ngộ thƣờng sanh vào 

cõi phƣơng tiện hữu dƣ không ở cõi đồng cƣ. Điều này và ở thế gian này chúng ta 

có thể nắm bắt đƣợc, tức là vãng sanh nâng cao phẩm vị của chính mình. 

 “Hựu  Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu  tán  niệm  Phật  pháp  môn  vân”.   Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu  là 

trƣớc tác của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, tác phẩm này rất hay. Tịnh Tu Tiệp Yếu là đƣờng 

tắt! Trong này nói:  “lục tự thống nhiếp vạn pháp, nhất môn tức thị phổ môn, toàn 

852  Tập 401 



 sự tức lý, toàn vọng quy chân, toàn tánh khởi tu, toàn tu tại tánh”.  Chúng ta nói 

về mấy câu này trƣớc. Sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật, sáu chữ này thống lĩnh 

vạn  pháp.  Không những  là  tất  cả  pháp  mà  Đức  Thế  Tôn  nói  trong  suốt 49  năm 

đều quy nạp trong sáu chữ này, mà tất cả pháp của vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai 

trong mƣời phƣơng ba đời nói, cũng không thể vƣợt ra ngoài sáu chữ này. 

Sáu chữ này là gì? Là tổng cƣơng lĩnh của tất cả Phật pháp. Nắm bắt sáu chữ 

này tức là nắm vững đƣợc tất cả Phật pháp. Bí mật này không ai biết đƣợc nên rất 

nhiều ngƣời còn muốn học cái này học cái kia. Nếu họ thật sự biết họ sẽ vứt bỏ 

tất  cả  chỉ  nắm  giữ  sáu  chữ  này.  Hoa  Nghiêm  không  ra  khỏi  sáu  chữ  này,  Pháp 

Hoa  cũng  không  vƣợt  ra  khỏi  sáu  chữ  này,  Phƣơng  Đẳng,  Bát  Nhã  tất  cả  đều 

không ra ngoài sáu chữ này. Sáu chữ này rốt cuộc có nghĩa gì? Sáu chữ này có 

thể  phiên  dịch,  không  phải  không  thể  phiên  dịch.  Pháp  sƣ  phiên  dịch  kinh  vẫn 

dùng  âm  tiếng  phạn  gọi  là  tôn  trọng  không  dịch.  Không  phải  không  thể  phiên 

dịch mà vì tôn trọng nó. Giữ lại nguyên âm của nó chỉ giải thích ý của nó. 

Nam mô có nghĩa là quy y, quy mạng. A dịch là vô. Di Đà dịch là lƣợng. Phật 

dịch là giác. Đọc theo ý chữ hán chúng ta sẽ dễ hiểu, Quy Mạng Vô Lƣợng Giác. 

Danh từ này quý vị hoàn toàn có thể lý giải, thống lĩnh vạn pháp, vô lƣợng giác! 

Mỗi vị Phật đều là vô lƣợng giác, mỗi pháp môn đều là vô lƣợng giác, mỗi chúng 

sanh  đều  vô  lƣợng  giác,  mỗi  sự  vật  cũng  là  vô  lƣợng  giác.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói: “nhất tức thị đa, đa tức thị nhất”, lời này không sai chút nào. Ở trƣớc 

chúng ta từng nói chƣ vị tổ sƣ thời đại Tuỳ Đƣờng, họ cùng nghiên cứu tất cả các 

kinh mà Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm, bộ kinh nào là đệ nhất? Nghiên cứu 

đến cuối cùng thì Phật A Di Đà là đệ nhất chính là danh hiệu này của Phật A Di 

Đà đệ nhất. 

Chƣ vị tổ sƣ thời Tuỳ Đƣờng đƣa ra kết luận chứng minh sáu chữ này thống 

nhiếp  vạn  pháp  là  thật  không phải  giả.  Sáu  chữ  này  mặc  dù  thống  lý  vạn  pháp, 

pháp môn này tức là phổ môn. Phổ môn là gì? Tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lƣợng pháp môn. Trong tứ hoằng thệ nguyện nói “pháp môn vô lƣợng thệ nguyện 

học”,  một  môn  chính  là  vô  lƣợng  pháp  môn,  vô  lƣợng  pháp  môn  chính  là  một 

môn. Vì sao vậy? Vì một môn có thể kiến tánh. Chỉ cần kiến tánh, vô lƣợng pháp 

môn đều phát xuất từ tự tánh. Chúng ta đã tìm ra nguồn gốc phát xuất từ tự tánh 

nên các môn đều thông. Một pháp môn thông thì tất cả các pháp môn đều thông. 

Nếu  còn  một  pháp  môn  chƣa  thông  chứng  tỏ  pháp  môn  này  của  quý  vị  chƣa 

Tập 401  853 



thông,  nên  các  pháp  môn  đều  không  thông.  Một  thông  thì  nhất  định  là  tất  cả 

thông vì thế một kinh thông nhất định các kinh đều thông. 

Quý vị nói tôi chỉ biết giảng bộ kinh này còn các kinh khác không biết giảng. 

Nhƣ vậy quý vị chƣa thông bộ kinh này. Thông là gì? Là đã thấu triệt. Thông đến 

đâu?  Thông  đến  tự  tánh.  Ngƣời  phƣơng  đông  từ  xƣa  đến  nay,  đây  là  Ấn  Độ 

truyền  đến  Trung  quốc  cũng  ảnh  hƣởng  đến  Trung  quốc.  Dạy  học  đều  là  thâm 

nhập một môn huân tu lâu dài. Ở Trung quốc ngƣời Trung quốc biết tầng lớp tuổi 

tác  bất  đồng  thì  thái  độ  của  họ  không  giống  nhau,  ký  ức  và  lý  giải  cũng  không 

tƣơng đồng. Trƣớc mƣời tuổi trí nhớ tốt nhƣng mức lý giải rất kém, nên dạy nhi 

đồng học chỉ dạy học thuộc lòng. Vì sao vậy? Lợi dụng sở trƣờng của chúng. Từ 

sáu bảy tuổi bắt đầu dạy chúng học thuộc lòng, tất cả kinh luận quan trọng đều để 

họ học thuộc. Đó là từ sáu tuổi cho đến khoảng 12 tuổi_sáu năm, các cổ tịch quan 

trong đều thuộc hết, thuộc rất nhuần nhuyễn. Sau mƣời ba mƣời bốn tuổi dần dần 

có thể lý giải, trí tuệ đã khai mở. Giai đoạn này nhƣ thế nào? Giai đoạn này giảng 

giải  cho  chúng,  cùng  chúng  nghiên  cứu  thảo  luận.  Nội  dung  thảo  luận  là  gì? 

Chính  là  những  điển  tịch  đã  thuộc  trƣớc  đây.  Trƣờng  lớp  của  Trung  quốc  ngày 

xƣa chỉ có tiểu học, thái học, không có trung học. Thái học chính là đại học. Tiểu 

học  chuyên  môn  đọc  thuộc  lòng,  đang  học  quy  củ  nên  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng 

Thiên đây đều là bậc tiểu học cần thiết phải làm đƣợc. Đều là điều suốt cả đời 

cũng  không  thay  đổi.  Những  kinh  sử  tử  tập  này  là  quy  định  phải  đọc,  đều  là 

những  sách  hay  do  thầy  chọn  ra  nhất  định  đều  phải  thuộc.  13  tuổi  vào thái  học 

nghe thầy giảng giải. Thầy cũng đã thuộc nên học sinh thái học đi học rất vui, đi 

học là niềm vui vô cùng! Có đâu nhƣ hiện nay đi học lại khổ sở nhƣ vậy. Vì sao? 

Vì không có sách giáo khoa, không cần cặp xách. 

Giảng về Luận Ngữ chƣơng thứ mấy, trang thứ mấy và chữ thứ mấy thì mỗi 

ngƣời  đều  nhớ.  Nếu  không  có  năng  lực  này  thì  không  thể  tham  gia  vào  trong 

giảng đƣờng của họ, quý vị không có tƣ cách. Mỗi ngƣời đều phải thuộc làu nên 

thầy dạy học sinh học đều tự do tự tại hoạt bát không có chút câu thúc nào. Rất 

nhiều thầy giáo đều đem học sinh đi du lịch, đi ngao du sơn thuỷ. Đi nhƣ vậy một 

mặt là tham quan du lịch, mặt khác là nghiên cứu thảo luận tức là vừa chơi vừa 

học. Học sinh phải hiếu thảo với thầy, trong mắt học trò thầy giống nhƣ cha mẹ 

vậy, tôn sƣ trọng đạo. Học sinh phải làm thị giả cho thầy, vấn đề giao thông khi 

ra đƣờng học sinh phải phụ trách, lái xe đều là việc của học trò, đến việc ăn uống 

nghỉ  ngơi  tất  cả  đều  tự  tay  học  trò  phải  làm_Có  việc  đệ  tử  phải  lo  hết  các  việc 

854  Tập 401 



nặng nhọc nên việc học tập đều rất vui. Ra đi du lịch hai ba tháng trở về thì môn 

học này cũng giảng xong. Đặc biệt là trong sách có đề cập đến lịch sử địa lý, họ 

thật sự liền đi đến đó xem. Đồng nghĩa với việc đi khảo sát thực tế khiến quý vị 

có ấn tƣợng sâu sắc, nên đi học rất vui không nhƣ hiện nay. 

Bây giờ tôi thấy các bạn nhỏ khoảng lớp một lớp hai tiểu học mang cặp xách 

rất  nặng.  Không  thể  tái  sinh  lại  làm  ngƣời,  quý  vị  xem  quá  cực  khổ!  Tuổi  tác 

chúng tôi sanh trƣởng trƣớc thời kháng chiến, sống ở nông thôn, khi đi học trong 

cặp xách chúng tôi chỉ có hai cuốn sách, rất nhẹ! Cặp xách là một xách vải nhỏ 

đựng hai ba cuốn sách, bây giờ thấy nhƣ vậy thật là quá đáng thƣơng, quá khổ! 

Điều này không thể làm, nhất định phải giác ngộ. Suy đi nghĩ lại chỉ có thể giới 

Cực  Lạc  tốt,  ngoài  thế  giới  Cực  Lạc  ra  thì  nghĩ  không  đƣợc  nơi  nào  tốt  hơn. 

Chúng ta đã nghĩ đến đây là Đức Thế Tôn cũng giới thiệu cho chúng ta, chƣ vị tổ 

sƣ cũng khuyên chúng ta đƣơng nhiên không sai lầm. Chúng ta nên cảm ân và 

báo ân, quyết định sanh đến thế giới Cực Lạc là thật sự đã báo ân. Phật hoan hỷ, 

thầy hoan hỷ, cha mẹ hoan hỷ. Kỳ vọng của họ chúng ta đã làm đƣợc. 

Bên dƣới tiếp tục nói về lý  “toàn sự tức lý”,  lý và sự là một không thể tách 

rời. Trong sự có lý tồn tại, có o lý này nhất định sẽ có hiện tƣợng xuất hiện. Lý 

rất sâu sắc, lý đã thấu triệt. Việc này_ví dụ nói thiên tai hiện nay_sự việc này, đây 

là sự phát sinh nhƣ thế nào? Nó có đạo lý trong đó. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  Đức  Phật  nói  rất  thấu  triệt.  Nguyên  nhân  thật  sự 

của  thuỷ  tai  là  tham  lam,  tâm  tham  lam  chiêu  cảm  lấy  thuỷ  tai.  Sân  nhuế  chiêu 

cảm lấy hoả tai, núi lửa bộc phát, nhiệt độ địa cầu tăng cao, đây đều thuộc về lửa. 

Ngu  si  chiêu  cảm  phong  tai.  Ngạo  mạn  chiêu  cảm  động  đất,  ngạo  mạn  là  bất 

bình! Cống cao ngã mạn đều có nhân. Nghi thì trƣớc đây chúng ta ít nghe chƣ vị 

tổ sƣ nói, hiện nay chúng ta thấy đƣợc nghi và si là phong tai. Tham sân si mạn 

nghi, hoài nghi. Nghiệp lực hoài nghi này, khiến ngày nay chúng ta thấy địa cầu 

này thật đáng sợ. Nghi là gì? Nghi khiến cho đại địa rời rạc. Đại địa vốn rất kiên 

cố. 

Quý  vị  xem  chúng  ta  đọc  Kinh  Địa  Tạng  có  “kiên  lao  địa  thần”.  Hiện  nay 

chúng ta hoài nghi, hoài nghi đối với thánh hiền, hoài nghi đối với truyền thống 

dạy học. Thậm chí hoài nghi các bậc tổ tông, hoài nghi Chƣ Phật Bồ Tát. Nghiêm 

trọng đến mức độ nào? Hoài nghi đối với cha mẹ, hoài nghi con cái, hoài nghi vợ 

con. Không có ngƣời tin cậy, không có việc gì đáng tin, đã đến mức độ này. Quý 

vị thấy bệnh nghi  ngờ này không đáng sợ sao? Bệnh hoài nghi này làm  tổn hại 

Tập 401  855 



chính  mình,  nghĩa  là  hệ  thống  miễn  dịch  của  chúng  ta  hoàn  toàn  bị  phá  hoại. 

Không chịu đƣợc khiêu chiến của vi khuẩn, thân tâm không còn mạnh khoẻ, lây 

nhiễm cả sơn hà đại địa. Núi sẽ nổ tung, đại địa sẽ chìm xuống đáy biển, đây là 

gì? Là nghi. 

Vì thế chúng ta có thể vứt bỏ tham sân si mạn nghi, thật sự làm đƣợc không 

tham  không  sân  không  si  không  mạn  không  hoài  nghi  đó  chính  là  thế  giới  Cực 

Lạc.  Trong  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  ngƣời  hoài  nghi.  Nguyên  nhân  của  sự 

chúng ta đã tìm thấy, sau đó muốn thay đổi nó sẽ có phƣơng pháp. Thay đổi từ 

trên tâm lý, tâm thay đổi thì tất cả cảnh giới bên ngoài đều thay đổi, nên vật lý 

không thể thay đổi nhƣng tâm lý có thể thay đổi. Vật  lý nhƣ khám bệnh có thể 

biết họ bệnh gì nhƣng không có phƣơng pháp giải quyết. Tâm lý này có phƣơng 

pháp giải quyết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 402 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:09.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 501, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu thứ hai.   

 “Tịnh Tu Tiệp Yếu”  

 “Hựu  Tịnh  Tu  Tiệp  Yếu  tán  niệm  Phật  pháp  môn  vân,  lục  tự  thống  nhiếp  vạn 

 pháp, nhất môn tức thị phổ môn. Toàn thị tức lý, toàn vọng quy chân, toàn tánh 

 khởi tu, toàn tu tại tánh”. 

Đây là cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ tán thán pháp môn niệm Phật trong Tịnh Tu Tiệp Yếu. 

 “Lục tự”  chính là Nam mô A Di Đà Phật.  “Thống nhiếp vạn pháp”,  ở trƣớc đã 

nói rất tƣờng tận, tất cả pháp mà Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm,cuối cùng 

đều quy về một câu danh hiệu này. Tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng 

856  Tập 402 



ba đời đã nói vô lƣợng vô biên vô tận vô số pháp môn, đến cuối cùng cũng quy 

về một câu danh hiệu này. Công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. 

       “Nhất môn”  chính là pháp môn Tịnh độ, pháp môn Tịnh độ tức là phổ môn. 

Nhất môn này thống nhiếp cả tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lƣợng pháp môn. 

 “Toàn sự tức lý”,  sự là chỉ cho việc chúng ta phát tâm niệm Phật, lý là tự tánh, 

điều này tƣơng ƣng với tánh thể,vì câu danh hiệu này là đức hiệu là vô lƣợng giác 

của tánh đức, đức hiệu của tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai. Nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm 

nói  một  tức  là  nhiều,  nhiều  cũng  là  một,  một  và  nhiều  không  phải  hai.  “Toàn 

 vọng quy chân”,  vọng là chỉ cho A lại da, vạn sự vạn pháp đều do A lại da biến 

hiện ra. Mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm là do A lại da biến ra. A lại da có 

rời tự tánh chăng? Không. Y chánh trang nghiêm mà A lại da biến ra đều không 

rời  tự  tánh,  nên  giáo  môn  thƣờng  nói  “vạn  pháp quy  tâm”,  ngoài  tâm  không  có 

pháp, ngoài pháp không có tâm. Tâm tánh là lý thể của tất cả vạn pháp, không có 

lý thể là không có hiện tƣợng, nên hiện tƣợng từ trong lý thể hiển lộ ra. 

 “Toàn tánh khởi tu, toàn tu tại tánh”.  Tánh và tu là một, tánh và tu không phải 

hai. Khi nào chúng ta có thể thấy đƣợc chân tƣớng sự thật này, đó chính là đại 

triệt đại ngộ,  minh tâm  kiến tánh, kiến tánh tức là đã thành Phật. Đây là nói  sự 

liên quan giữa danh hiệu Di Đà- pháp môn Tịnh độ và tánh tƣớng, là một không 

phải hai. 

 “Quảng học nguyên vi thâm nhập, chuyên tu tức thị tổng trì”.  Hai câu này nói rất 

hay. Mục đích học rộng là gì? Mục đích là  minh tâm kiến tánh, đây  mới gọi là 

thâm nhập.  Nếu  mục đích học rộng  không phải để  minh tâm kiến tánh,  thì việc 

học  đã  bị  tạp  loạn,  càng  học  càng  xa.  Chonên  Phật  pháp  có  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn, vô lƣợng pháp môn, nhƣng mục đích sau cùng chỉ có một, là vì minh 

tâm kiến tánh.Bao gồm chúng ta thành tâm niệm Phật,đây là một phƣơng pháp, là 

một pháp môn. Mục tiêu sau cùng của pháp môn này cũng là kiến tánh. Nếu mục 

tiêu học tập sau cùng không phải là minh tâm kiến tánh thì đây không phải Phật 

pháp, nhất định không phải đại thừa. Điều này chúng ta nhất định phải biết. 

Truyền thống học thuật của Trung Quốc gọi là thánh học. Mục đích sau cùng 

của thánh học là thành thánh nhân. Thấp hơn thánh nhân  một bậc là hiền nhân, 

thấp hơn nữa là quân tử. Nhƣ trong Phật pháp gọi Phật Đà, Bồ Tát, A la hán,nó 

cùng một ý nghĩa. Nếu siêng năng nỗ lực học tập, nhƣng vẫn không đạt đƣợc mục 

tiêu  sau  cùng,  nhƣ  vậy  chúng  ta  đã  tu  sai.  Ở  trƣớc  nói  về  việc  học  Phật  rất  rõ 

ràng,  mục tiêu học Phật  chính là thành Phật. Không  thành đƣợc Phật cũng phải 

Tập 402  857 



thành Bồ Tát, nhƣ vậy là chúng ta thật sự đã học đƣợc. Học đƣợc thì nhƣ ở trƣớc 

nói trí tuệ phƣớc đức đã viên mãn. Đức Phật có trí tuệ viên mãn, đức tƣớng viên 

mãn, thật sự đã đạt đƣợc. Vì sao có thể đạt đƣợc? Vì trí tuệ viên mãn, đức tƣớng 

cứu cánh trong tự tánh vốn có. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn nói: tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

đức tƣớng của Nhƣ Lai. Đây là thật không phải giả, vì tất cả chúng sanh đều có 

Phật tánh, đều có pháp tánh. Trong pháp tánh viên mãn đầy đủ, nói Phật tánh là 

trong pháp tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã, không phải cầu bên ngoài, bên ngoài 

không có. Chúng ta nên tin tƣởng sâu sắc không có chút hoài nghi nào. Đức Phật 

nói  ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm,  tâm  này  chính  là  tâm 

tánh,chính là tự tánh. Mục tiêu học Phật sau cùng là minh tâm kiến tánh. 

Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc  đã  2000  năm,  đích  thực  khiến  cho  truyền 

thống  văn  hóa  ngày  càng  giá  trị  hơn,  phong  phú  hơn.  Nho  giáo  cũng  nói  minh 

tâm kiến tánh, Đạo giáo cũng nói minh tâm kiến tánh. Học Nho giáo họ cũng học 

Phật, học Đạo giáo họ cũng học Phật. Nho Thích Đạo tam giáo này trở thành phổ 

biến ở Trung Quốc, là môn học tu học của cộng đồng. Ngƣời học Phật không rời 

xa truyền thống văn hóa. Chẳng những không rời xa mà còn dùng truyền thống 

văn  hóa  để  thay  cho  giới  luật,  làm  môn  học  cơ  bản_giáo  dục  cắm  rễ.  Cho  nên 

Phật  giáo  ở  Trung  Quốc  có  thành  tựu  thù  thắng  nhƣ  vậy.  Hơn  2000  năm  nay  ít 

nhất thành tựu trên 3000 ngƣời thành Phật,đây là thật không phải giả, ngài Huệ 

Năng  đại  sƣ  là  ngƣời  hay  nhất,  vì  ngài  không  biết  chữ,  ngài  chƣa  từng  đi  học, 

nhƣng  ở  trong  hội  của  Ngũ  Tổ  Hoằng  Nhẫn,  qua  một  cuộc  đàm  thoại  ngài  đại 

triệt đại ngộ, đây là hàng thƣợng thƣợng căn trong hàng lợi căn. Ngƣời nhƣ thế 

chỉ có mình ngài, trƣớc Lục Tổ chƣa từng nghe nói, sau Lục Tổ chƣa từng thấy 

qua,nhƣng  năm  ba  năm  khai  ngộ,  bảy  tám  năm  khai  ngộ,  mƣời  năm  hai  mƣơi 

năm khai ngộ rất nhiều. Thời gian khai ngộ tuy khác nhau, nhƣng cảnh giới ngộ 

nhập  tƣơng  đồng.  Ít  nhất  nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  Sơ  Trú  của  Viên 

giáo trở lên, Sơ Địa của Biệt giáo trở trên. 

Ngƣời đại triệt đại ngộ họ đã vƣợt ra mƣời pháp giới. Chẳng những vƣợt ra 

khỏi  lục  đạo  mà  còn  vƣợt  lên  mƣời  pháp  giới.  Trong  lục  đạo  mƣời  pháp  giới 

nhƣng không nhiễm chút trần nào, nên trí huệ của họ hiện tiền. Ngƣời thế gian có 

trí huệ, nhƣng vì nhiễm ô nên khiến cho trí huệ biến thành phiền não, biến thành 

vọng tƣởng, biến thành chấp trƣớc. Trong đại kinh thƣờng nói:“phiền não tức bồ 

đề”. Phiền não và bồ đề là một không phải hai. Khi mê gọi là phiền não, khi ngộ 

858  Tập 402 



gọi  là  bồ  đề  đều  là  một  sự  việc.  “Chuyển  phiền  não  thành  bồ  đề”  câu  nay  nhất 

định  chính  xác,  không  khiến  ngƣời  ta  ngộ  nhận.  “Đoạn  phiền  não  chứng  bồ 

đề”,phiền não thật sự đã đoạn, bồ đề sẽ không còn, vậy quý vị chứng bồ đề gì? 

Đây là sự khác biệt của mê và ngộ. Từ mê chuyển thành ngộ, đó chính là phiền 

não đoạn bồ đề sanh, ý nghĩa là nhƣ vậy. Từ đó cho thấy, phiền não vĩnh viễn 

không đoạn tận đƣợc, bồ đề  mãi mãi xuất sanh vô tận, chính là trí huệ. Không 

buông bỏ, phiền não sẽ không thay đổi đƣợc. Phải chuyển mới thật sự hƣởng thụ 

đƣợc một đời hài hòa, hạnh phúc mỹ mãn. Chuyển không đƣợc là không có, là 

giả. Phƣớc báo có lớn đến đâu, địa vị cao  cỡ nào  cũng không có gì gọi là hạnh 

phúc, điều này chúng ta tận mắt chứng kiến. 

Trong xã hội này ngƣời có địa vị rất cao, họ sở hữu rất nhiều của cải, nhƣng 

họ chỉ có phiền não không có niệm vui, họ luôn lo lắng vƣớng bận. Nói cách khác 

họ không có gì gọi là hạnh phúc. Điều này chúng ta không thể không biết. Hạnh 

phúc mỹ mãn không liên quan đến phú quý bần tiện, không liên quan đến địa vị 

của  cải.  Có  thể  ở  trong  lục  đạo,  mƣời  pháp  giới,  lục  căn  tiếp  xúc  với  lục  trần, 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc đây chính 

là hạnh phúc cứu cánh viên mãn của nhân sinh. Quý vị đã siêu việt, đã thoát ly. 

Sau khi thoát ly, quý vị xem ngƣời ở thế gian này thấy đƣợc một cách rõ ràng. 

Cổ nhân thƣờng nói:“ngƣời bàng quan sáng suốt hơn ngƣời trong cuộc”. Quý 

vị bƣớc ra khỏi vòng này chính là bàng quan, nhƣ vậy quý vị thấy rõ hơn bất cứ 

ngƣời nào. Hôm nay họ có chuyện đến thỉnh giáo quý vị, quý vị có thể dạy họ, vì 

sao  vậy?  Vì  quý  vị  là  ngƣời  ngoài  cuộc  nên  thấy  rõ  ràng,  họ  đang  mê  trong  đó 

nên  không  nhận  định  đƣợc.  Khi  đƣợc  chỉ  điểm  họ  liền  giác  ngộ.  Nếu  chúng  ta 

cũng ở trong lục đạo, cũng mê hoặc điên đảo nhƣ họ, vấn đề của chính mình cũng 

không thể giải quyết, làm sao có thể giúp đƣợc ngƣời khác.Chƣ vị cổ đức thƣờng 

nói nhất định phải bƣớc ra khỏi hồng trần_hồng trần là luân hồi lục đạo, mới có 

thể  giúp  chúng  sanh  đau  khổ  trong  hồng  trần.  Tự  mình  chƣa  bƣớc  ra  khỏi  sẽ 

không có đƣợc năng lực này. Năng lực này là bản năng, mỗi một chúng sanh đều 

có bản năng này. 

Nên  nhớ  học  rộng  vốn  là  để  thâm  nhập,  nhƣng  học  rộng  kẻ  sơ  học  tuyệt  đối 

không thể làm đƣợc.Sơ học mà học rộng sẽ sai lầm, học rộng đó sẽ biến thành sở 

tri chƣớng nghiêm trọng. Hàng sơ học nên chú trong câu bên dƣới  “chuyên tu tức 

 là  tổng  trì”,   nên  dùng  phƣơng  pháp  này,chuyên  tu  đến  khi  khai  ngộ  mới  học 

rộng. 

Tập 402  859 



Thiện Tài biểu diễn cho chúng ta_Thiện Tài Đồng Tử ở trong hội của Bồ Tát Văn 

Thù chuyên tu, thâm nhập một pháp môn. Ngài tu pháp môn gì? Bây giờ chúng ta 

đã biết ngài tu pháp môn niệm Phật. Vì sao vậy? Bồ Tát Văn Thù tu pháp môn 

niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Thiện tài là  môn sinh đắc ý, là đệ tử cƣng của Bồ 

Tát  Văn  Thù,  sao  có  thể  tu  pháp  môn  khác  thầy  đƣợc?  Ngài  đại  triệt  đại  ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh.  Điều  này  trong  giáo  môn  nói  đã  thành  tựu  căn  bản  trí_đạt 

đƣợc căn bản trí. Trong Kinh Bát Nhã nói “bát nhã vô tri” căn bản trí là vô tri. 

Căn bản trí là gì? Là nhất tâm, là nhất niệm, là tâm rốt ráo thanh tịnh. Tâm thanh 

tịnh khởi tác dụng gọi là hậu đắc trí. Khởi tác dụng là vô sở bất tri, Bát Nhã vô tri 

vô sở bất tri. Vô sở bất tri là học rộng, vô tri là chuyên tu, vô tri là kiến tánh,vô sở 

bất tri là từ tánh khởi dụng. Khởi dụng nên nhớ không phải tự thọ dụng, không có 

tự thọ dụng, tất cả là vì lợi ích của mọi ngƣời. Pháp thân Bồ Tát có năng lực này, 

chính là Viên giáo Sơ Trú Bồ Tát có thể ứng hóa  khắp mƣời phƣơng thế giới, với 

tất cả lục đạo chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới, đặc biệt chỉ lục đạo, chúng 

sanh có duyên trong lục đạo. 

Trong  kinh  nói  lời  này  chúng  ta  cần  phải  ghi  nhớ,  Phật  không  độ  ngƣời  vô 

duyên. Vô duyên là gì? Họ không tiếp thu, không tin, không nghe quý vị, những 

ngƣời này Phật không độ. Có duyên là từ trong vô lƣợng kiếp trong quá khứ. Bây 

giờ chúng ta biết đƣợc, chúng ta không phải chỉ có địa cầu này, chúng ta chỉ sống 

ở đây, không phải nhƣ vậy, mà tất cả quốc độ chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ 

không giới, vô lƣợng tinh hệ trong thái không chúng ta đều đã từng ở đó, đều đã 

từng sinh hoạt ở đó,nên chúng sanh có duyên với mình khắp trong biến pháp giới. 

Bất luận là thiện duyên hay ác duyên họ có ý niệm cầu cứu, có ý muốn cầu giúp 

đỡ. Nếu chúng ta là pháp thân Bồ Tát chính là trên Sơ Trú sẽ biết hết. Ý niệm họ 

còn chƣa khởi thì hiện tƣợng dao động đã chu biến pháp giới, chúng ta liền tiếp 

nhận đƣợc, chúng ta có duyên với họ, tự nhiên chúng ta liền hiện thân để giúp đỡ 

họ,cần lấy thân gì để độ chúng ta liền hiện thân đó để độ. Họ khởi tâm động niệm 

cầu  giúp  đỡ,  cầu  Phật,  cầu  thần.  Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  đến  thế  gian  chắc  chắn 

không có khởi tâm động niệm. Không có khởi tâm động niệm làm sao ứng đƣợc? 

Chúng  ta  dùng  một  danh  từ  dễ  hiểu,danh  từ  nhà  Phật  gọi  là  cảm  ứng,  thông 

thƣờng gọi là hồi ứng, phản ứng. 

Nhƣ  tiến  sĩ  Giang  Bổn  làm  thí  nghiệm  về  nƣớc,  bình  nƣớc  này  nó  thấy  đƣợc, 

nghe đƣợc, hiểu đƣợc ý ngƣời. Đích thực có đủ năng lực kiến văn giác tri, thọ 

tƣởng hành thức cũng thật sự đầy đủ. Chúng ta dùng niệm thiện đối với nó: tôi 

860  Tập 402 



thích bạn, tôi yêu bạn, phải chăng nó khởi tâm động niệm trả lời ta? Không phải, 

nó không khởi tâm động niệm mà trực tiếp trả lời chúng ta. 

Trong  kinh  điển  Đức  Phật  đƣa  ra  ví  dụ  nhƣ  đánh  trống  hay  đánh  chuông. 

Đánh  to  thì  kêu  to,  đánh  nhỏ  nó  kêu  nhỏ.  Ngƣời  đánh  có  tâm  phân  biệt  chấp 

trƣớc, nó phản ứng không có phân biệt chấp trƣớc, cũng không có khởi tâm động 

niệm.  Chonên  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  ứng  hóa  trong  mƣời  pháp  giới  không  khởi  tâm 

động niệm, nên biết điều này. Nếu họ khởi tâm động niệm họ sẽ đọa lạc trở thành 

phàm phu. Khởi tâm động niệm còn không có, làm sao có phân biệt chấp trƣớc? 

Họ có thể giải quyết vấn đề của chúng ta viên mãn nhƣ vậy, tự tại nhƣ vậy đó là 

tánh đức trong tự tánh. Họ giúp chúng ta, nếu trong tự tánh chúng ta không có 

tánh đức, họ không giúp đƣợc. Họ biết tánh đức của họ và tánh đức của chúng ta 

là một không phải hai, họ mới có thể giúp đƣợc. Nếu là hai thì không giúp đƣợc, 

nó là một không phải hai,nên học rộng và chuyên tu cũng là một không phải hai. 

Thiện Tài Đồng Tử trong hội của thầy mình là Bồ Tát Văn Thù đƣợc căn bản 

trí. Dùng thuật ngữ của Tịnh tông đƣợc lý nhất tâm bất loạn, đó chính là căn bản 

trí,  là  tự  tánh  bổn định.  Khởi  tác  dụng  là  hậu  đắc  trí,  ứng  hóa  trong  mƣời  pháp 

giới  khởi  tác  dụng,  hiển  thị  là  vô  sở  bất  tri,  vô  sở  bất  năng.  Ngài  thể  hiện  cho 

chúng ta thấy, chỉ sợ chúng ta xem mà không hiểu, cố ý làm ra nhƣ vậy để chúng 

ta thấy, làm nhƣ vậy là 53 lần tham bái cầu học. 53 lần tham bái là gì nhất định 

phải  hiểu,chính  là  chúng  ta  từ  sáng  đến  tối,  sáng  sớm  thức  dậy  đến  tối  đi  ngủ, 

suốt ngày này những gì ta thấy đƣợc, nghe đƣợc và tiếp xúc đƣợc, tất cả ngƣời sự 

và vật chính là 53 lần tham bái. Nam nữ già trẻ các ngành các nghề, tại gia xuất 

gia đều có, có đế vƣơng đại thần, có phản phu tẩu tốt, chính là hiện tƣợng xã hội. 

Thấy đƣợc rõ  ràng  minh bạch, đây  là  huệ.  Trong tâm nhƣ nhƣ bất động, không 

khởi tâm không động niệm đây là định. Ngày ngày trải qua thì định huệ sẽ ngày 

càng tăng trƣởng,đây là trí huệ không phải tri thức. 

Hiện nay ngƣời học Phật gặp cửa ải khó nhất là gì? Cầu học Phật pháp nhƣ 

cầu tri thức, quá sai lầm. Tri thức  mặc dù quý vị nghe nhiều, đọc nhiều, vẫn là 

điều cổ nhân thƣờng nói:“ký vấn chi học”, câu sau không dễ nghe đâu: “ký vấn 

chi học bất túc dĩ vi nhân sƣ”.Vì sao vậy? Vì chƣa khai ngộ. Nghe rộng nhớ dai 

đây là học thuật của thế gian, là tri thức chứ không phải trí huệ. Trí huệ là đại triệt 

đại ngộ. Có ngƣời từ học rộng mà đại triệt đại ngộ, có ngƣời từ chuyên tu mà đại 

triệt đại ngộ. Đều đƣợc, đều có thể đại triệt đại ngộ.Vì sao vậy? Điều kiện cơ bản 

của đại triệt đại ngộ là buông bỏ. Quý vị buông bỏ hết liền đại triệt đại ngộ. 

Tập 402  861 



Đức  Thích Ca  Thế Tôn đã thể hiện cho chúng ta thấy ngài học 12 năm, đại 

khái tất cả cao nhân của Ấn độ ngài đều gặp, đều đã học hỏi với họ, không tìm ra 

thêm vị thầy nào nữa. Ngài không tiếp tục đi tham học nữa, mà ngài đã buông xả, 

đem kiến thức học hỏi  trong suốt 12 năm buông bỏ hết, nhƣ vậy mới khai ngộ, 

buông bỏ sở tri chƣớng! Năm 19 tuổi rời xa gia đình, từ bỏ vƣợng vị, từ bỏ cuộc 

sống cung đình, đó là buông bỏ phiền não chƣớng. 12 năm cầu học là buông bỏ 

sở tri chƣớng. Hai chƣớng không còn liền đƣợc khai ngộ. Sau khi khai ngộ học 

rộng hiểu nhiều trong quá khứ có khởi tác dụng chăng? Khởi tác dụng, nó biến 

thành gì? Biến thành hậu đắc trí, vô sở bất tri. 

Thật sự đạt đƣợc căn bản trí, còn phải tu hậu đắc trí đó chính là 53 lần tham 

học. Điều này rất dễ không có gì khó, chính là công việc đối nhân tiếp vật trong 

cuộc sống hằng ngày, thấy là thấu triệt ngay, vừa nghe, vừa tiếp xúc thì hoàn toàn 

thông đạt thấu suốt. Bồ Tát Long Thọ biểu diễn chiêu đó cho chúng ta thấy, dụng 

ý rất thâm sâu. Ngài chứng đến Sơ Địa, thực tế mà nói Sơ Địa của ngài là Biệt 

giáo không phải Viên giáo, chính là Sơ Trụ Bồ Tát của Viên giáo. Công phu gì? 

Không  khởi  tâm  không động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc.  Ngài  đã 

thành Phật, thật đã thành Phật chứ không phải giả, chỉ có tập khí vô thỉ vô minh 

chƣa đoạn. Vô thỉ vô minh đã phá những tập khí vẫn tồn tại, khi nào tập khí mới 

đoạn  tận?  Đến  diệu  giác  mới  đoạn  tận,  tập  khí  mới  không  còn.  Tập  khí  không 

còn, thì  cõi thật báo trang nghiêm cũng không còn.  Cho nên ngày nay chúng ta 

biết đƣợc cõi thật báo trang nghiêm là do tập khí vô thỉ vô minh biến hiện ra, nên 

nó là tịnh độ thật sự, trong đó không có biến hóa. Nên biết rằng tất cả biến hóa 

đều là phân biệt chấp trƣớc. Họ không có phân biệt chấp trƣớc, đến tập khí phân 

biệt  chấp  trƣớc  cũng  không  có,  nên  trong  cảnh  giới  của  họ  là  vĩnh  hằng.Con 

ngƣời không có sanh lão bệnh tử, cây cỏ hoa lá không có sanh trụ dị diệt, sơn hà 

đại địa không có thành trụ hoại không.Tất cả mọi thứ của chúng ta ở đây đều là 

vô thƣờng, họ bên đó là chơn thƣờng, nên gọi là nhất chân pháp giới. Thời gian 

rất lâu nên gọi là vô lƣợng thọ. Chƣ vị cổ đức nói rất hay, vô lƣợng thọ có hai ý 

nghĩa. Một là vô lƣợng của hữu lƣợng, hai là vô lƣợng của vô lƣợng. 

Nhất chân pháp giới, thọ mạng của Chƣ Phật trong cõi thật báo là vô lƣợng 

của hữu lƣợng.Thƣờng tịch quang mới thật sự là vô lƣợng của vô lƣợng. Thƣờng 

tịch quang chỉ có một vị là diệu giác. Cõi thật báo trang nghiêm có 41 vị thập trú, 

thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, đẳng giác. Họ ở cõi thật báo, ở trong cõi thật 

báo ba a tăng kỳ kiếp mới có thể đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. Tập khí vô thỉ 

862  Tập 402 



vô minh đoạn tận, hoàn toàn không còn, đó gọi là diệu giác, khi đó cõi thật báo 

không  còn  nữa.  Cõi  thƣờng  tịch  quang  hiện  tiền,  trở  về  thƣờng  tịch  quang.  Cõi 

thƣờng  tịch  quang  có  khởi  tác  dụng  chăng?  Khởi  tác  dụng,  khởi  tác  dụng  cảm 

ứng đạo giao với tất cả chúng. 

Thƣờng tịch quang  ở đâu? Mọi  lúc  mọi nơi.  Khi  nào Chƣ Phật Bồ  Tát hiện 

thân thuyết pháp? Là ngay tại đây. Trong kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “đƣơng 

xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”,họ không có đến và đi, không phải ta cầu là họ đã 

đến, sau khi dạy chúng ta họ  liền ra đi, họ  không có đến đi.  Nói cách  khác họ 

không có sanh diệt. Chúng ta dùng thuật ngữ trong kinh Phật, ngài chỉ có ẩn hiện 

bất đồng, duyên đủ thì quí vị sẽ thấy đƣợc, họ đã hiện thân. Duyên không đủ thì 

không  thấy  nữa.  Không  có  nhƣng  họ  cũng  không  diệt,  họ  cũng  không  đi.  Hiện 

thân họ cũng không đến, họ cũng không sanh đây là chân tƣớng sự thật. 

Nên hàng sơ học nên bắt đầu từ chuyên tu sẽ thỏa đáng hơn. Vì sao vậy? Vì 

chuyên tu chính là trì giới, giữ quy cũ, thâm nhập một môn. Kinh điển đều từ bỏ 

hết cũng không sao, nhất môn này chính là một câu niệm Phật. Ngƣời dùng một 

câu  Phật  hiệu  thành  tựu  trong  lịch  sử  rất  nhiều,  mà  thời  gian  không  dài,  thông 

thƣờng đều là ba năm hoặc chƣa đến ba năm.Ngƣời lợi căn thì hai ba tháng, hàng 

độn căn khoảng ba năm,họ đã làm đƣợc, biết trƣớc giờ chết, tự tại vãng sanh, khi 

vãng sanh không sanh bệnh, không có bệnh khổ, nói đi là đi, đoan tƣớng hy hữu. 

Trong  Thánh  Hiền  Lục,  Vãng  Sanh  Truyện  ghi  chép  chúng  ta  đều  đã  thấy. 

Hiện tại ngƣời niệm Phật vãng sanh ở trƣớc mắt chúng ta. Chúng ta tận mắt nhìn 

thấy, tận tai nghe đƣợc không phải giả. Đàm Hƣ pháp sƣ những năm về già từng 

sống ở HongKong. Lời nói của pháp sƣ không gạt ngƣời, ngài thƣờng nói niệm 

Phật tốt, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là pháp môn vô cùng thù thắng. Trong đời 

ngài tận mắt chứng kiến mƣời mấy trƣờng hợp, nghe nói cũng rất nhiều. Tận mắt 

chứng kiến, ngài kể ra một câu chuyện rất hay. Tu Vô pháp sƣ ở Hắc Long Giang 

thành phố Cáp Nhĩ Tân. Chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân do ngài kiến tạo. Ở đông 

bắc  ngài  cũng  kiến  lập  mƣời  mấy  ngôi  chùa,  ngài  đối  với  Phật  giáo  đông  bắc 

cống hiến rất lớn, thật có thể nói là ngƣời số một. Chùa Cực Lạc kiến thành, ngài 

thỉnh thầy mình là Đế Nhàn hòa thƣợng,mở  một giới đàn truyền giới để làm kỷ 

niệm, đạo tràng kiến thiết đã thành công. Tu Vô pháp sƣ vãng sanh  ở đạo tràng 

này, tận  mắt chứng kiến chẳng ai không tán thán. Tu Vô pháp sƣ khi chƣa xuất 

gia là một ngƣời thợ hồ,thầy không biết chữ, chƣa từng đi học. Sau này xuất gia 

cũng không cách nào học kinh giáo, ở thƣờng trú làm việc cực nhọc, không sợ 

Tập 402  863 



cực nhọc. Việc ngƣời khác không muốn làm thầy đều làm hết, không hề có chút 

oán  hận  nào,  ai  gặp  thầycũng  thấy  trên  môi  nụ  cƣời  rất  hoan  hỷ.  Việc  gì  nặng 

nhọc khổ sai thầy đều làm. Chùa Cực Lạc mở giới đàn cần ngƣời làm công quả, 

thầy không phải là chúng ở chùa Cực Lạc, mà là ở chùa khác đến. Nghe nói ở đây 

có giới đàn thầy xin đến làm công quả. Hòa thƣợng hỏi thầy có thể làm đƣợc gì? 

Thầy nói con phát tâm chăm sóc bệnh nhân. Lúc đó truyền giới là ba tháng, thời 

gian  rất  dài  không  sao  tránh  đƣợc  thƣơng  phong  cảm  hàn,  nên  ngài  phát  tâm 

chăm sóc ngƣời bệnh, vì thế đã báo danh ở lại nhận công việc của mình.  Thầy ở 

chƣa đƣợc bao lâu giới đàn chính thức chƣa bắt đầu, thầy xin Đàm Hƣ pháp sƣ 

cho thầy nghi, ngài muốn ra đi. Đàm Hƣ pháp sƣ là ngƣời có tu, đến đi đều tự do 

nên không hỏi,nhƣng thầy tri sự là Định Tấy pháp sƣ,  không đƣợc nhƣ lão hòa 

thƣợng, nên trách  cứ pháp sƣ Tu  Vô nói:. Ông là ngƣời xuất gia không có đạo 

tâm, thời gian truyền giới không dài, ông không thể kiên trì đến cùng sao? Mới 

đến có mấy ngày là muốn rồi. Sao không có tâm kiên trì gì vậy? Thầy bènthƣa 

với hai vị pháp sƣ: không phải con đến nơi khác, mà là vãng sanh đến thế giới tây 

phƣơng  Cực  Lạc.  Hai  vị  pháp  sƣ  này  vừa  nghe,  nói:  thật  sao?  Thật.  Khi  nào? 

Không quá mƣời ngày. Xin hòa thƣợng chuẩn bị cho con hai trăm cân cũi để hỏa 

thiêu. Định Tây pháp sƣ lập tức dặn dò mọi ngƣời chuẩn bị. 

Đến ngày thứ hai thầylại đến thƣa với hòa thƣợng rằng: ngày mai con đi.Mọi 

ngƣời gấp gáp chuẩn bị. Thầy xin tìm cho vài ngƣời trợ niệm giúp, những ngƣời 

thích đi trợ niệm, rất nhiều ngƣời thấy đƣợc việc vị này vãng sanh, mọi ngƣời đều 

thích. Ra đi rất tiêu sái, không bị bệnh. Ngay khi đó trong căn phòng nhỏ này làm 

một cái  giƣờng, thầy ngồi niệm  Phật ở đó,  mọi ngƣời  niệm Phật đƣa  thầy vãng 

sanh. Những ngƣời đƣa thầy vãng sanh nói với thầy rằng: Hôm nay thầy đến thế 

giới Cực  Lạc rồi,  trƣớc đây ngƣời vãng sanh đều rất tiêu sái tự tại, luôn lƣu lại 

chút gì đó để làm kỷ niệm, xin thầy làm mấy bài thơ, mấy bài kệ cho chúng con. 

Thầy  nói:Tôi  xuất  thân  thô  tục,  suốt  đời  đều  làm  việc  nặng  nhọc  khổ  cực,tôi 

không  biết  làm  thơ  cũng  không  biết  làm  kệ.  Quý  vị  nói  nhƣ  vậy  thì  tôi  có  một 

câu,  nói  với  quý  vị  để  lƣu  lại  quý  vị  làm  kỷ  niệm.Câu  gì?  Thầy  nói:“Nói  đƣợc 

không làm đƣợc thì không phải là trí huệ chân thật”.Lƣu lại câu này.  Bản thân 

thầy không nói đƣợc, nhƣng thầy đã làm đƣợc, thật buông xả và thật sự tu phƣớc. 

Trong  thƣờng  trú  làm  việc  nặng  nhọc,việc  ngƣời  khác  không  làm  thầy  đều  làm 

hết, thầy tu phƣớc, phƣớc huệ song tu. Tu huệ chính là một câu danh hiệu Phật, 

thầy không biết gì cả chỉ  rốt  ráo niệm  câu  A  Di  Đà Phật, Phật hiệu không gián 

864  Tập 402 



đoạn nên khi ra đi tự tại nhƣ thế, tiêu sái nhƣ thế. Ngài Đàm Hƣ nói vãng sanh 

nhƣ vậy, trong đời này ngài tận mắt nhìn thấy đƣợc mƣời mấy ngƣời. Làm sao là 

giả  đƣợc?  Việc  này  không  đóng  kịch  đƣợc.  Nghe  ngƣời  khác  nói  lại  cũng  rất 

nhiều,  đứng vãng sanh,  ngồi vãng sanh.  Nhƣ  ngƣời  thợ  hàn  đệ  tử  của  Đế  Nhàn 

pháp sƣ đứng nhƣ vậy vãng sanh cũng không hề bị bệnh, nói đi là đi, còn đứng ba 

ngày đợi hòa thƣợng lo hậu sự cho nữa. Chết rồi nhƣng đứng nhƣ vậy ba ngày, 

quý vị xemthật có bản lĩnh, không bị ngả xuống. Những ngƣời này tuyệt đại đa số 

đều là chuyên tu thành công. 

Những ngƣời này họ có cần học rộng chăng? Đƣơng nhiên cần học rộng. Khi 

nào  học  rộng?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  học  rộng.Hay  quá!  Ở  đây  sợ  làm  loạn  ý 

niệm, nên chỉ thâm nhập một môn, một ý niệm. Đến thế giới Cực Lạc không lo,vì 

ở đó có thời gian, vô lƣợng thọ mà. Thời gian ở cõi này không dài, cho dù sống 

trên 100 năm nhƣng cũng chỉ là một sát na. 100 năm này là một sát na, thời gian 

qua rất nhanh, không đủ dùng.Cho nên đây mới gọi là thật có trí huệ. Buông bỏ 

tất cả chuyên niệm Phật A Di Đà. Đến thế giới Cực Lạc rồi học rộng nghe nhiều 

sẽ dễ hơn. Thế giới Cực Lạc tu một ngày, chúng ta ở đây học một vạn kiếp cũng 

không bằng, đây là thật không phải giả. 

Thế giới Cực Lạc mặc dù là ngƣời hạ hạ phẩm vãng sanh ở cõi phàm thánh 

đồng cƣ, sanh đến thế giới Cực Lạc liền đƣợc oai thần 48 nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, trí huệ, thần thông, đạo lực của quý vị bình đẳng với A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, nhƣ vậy mà không tuyệt vời sao? A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là 41 vị 

pháp thân đại sĩ trong Kinh Hoa Nghiêm, họ có năng lực phân thân, có năng lực 

hóa  thân,  phân  bao  nhiêu  thân?  Hóa  bao  nhiêu  thân?  Có  thể  phân  vô  lƣợng  vô 

biên vô tận vô số thân. Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng có bao nhiêu Phật 

thì  họ  có  thể  phân  bấy  nhiêu  thân.  Đồng  thời  mỗi  thân  đều  đi  đảnh  các  vị  Phật 

này. Quý vị cúng Phật là tu phƣớc, nghe pháp là tu huệ, phƣớc huệ song tu. Một 

ngày  ở  đây  học  đƣợc,  ở  thế  giới  Ta  Bà  của  chúng  ta  học  vô  lƣợng  kiếp  cũng 

không bằng, quý vị đến thế giới Cực Lạc một ngày liền viên mãn, ngày ngày đều 

tu nhƣ vậy thật quá tuyệt diệu! Nên thế giới Cực Lạc nhanh thành Phật chính là 

nhanh ở chỗ này. Họ có thể đồng thời học, bản thân mình bất động trong giảng 

đƣờng của Phật A Di Đà nhƣng đã phân thân, trƣớc mỗi vị Phật đều có thân quý 

vị,  nên  quý  vị học  đƣợc  hết,  cùng  một  lúc  học đƣợc.  Vô  lƣợng  pháp  môn  hoàn 

thành một lần. 

Tập 402  865 



Đạo  tràng  thù  thắng,  cơ  duyên  học  tập  thù  thắng  này,  trong  tha  phƣơng  thế 

giới  không  có,  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  không  tìm  thấy,  chỉ  có  ở  thế  giới 

Cực Lạc.Cho nên Chƣ Phật xƣng tán Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật 

trung chi vƣơng”. Có nghĩa là danh hiệu này là Chƣ Phật Nhƣ Lai cùng tặng cho 

Phật A Di Đà. Ngày nay chúng ta có duyên gặp đƣợc có thể không nắm bắt sao? 

Có thể không thành tựu sao? Nếu bỏ qua đó mới gọi là thật đáng tiếc! Đặc biệt là 

chúng  ta  sanh  trong  hoàn  cảnh  hiện  tại,  hoàn  cảnh  này  là  tất  cả  địa  cầu,  xã  hội 

động loạn bất an, điều này chƣa từng có trong lịch sử. Lại gặp cảnh địa cầu thiên 

tai quá nhiều, ghi chép trƣớc đây không có nhƣ vậy. Chúng ta nên dùng thái độ 

nào để đối phó? Chính là một câu sáu chữ hồng danh, vấn đề này hoàn toàn đƣợc 

hóa giải. Cộng nghiệp của chúng sanh chúng ta không có năng lực hóa giải nhƣng 

biệt nghiệp đã đƣợc hóa giải. 

Nếu thiên tai giáng xuống chỗ chúng ta, chúng ta hoan hỷ tiếp nhận. Tôi hoan 

hỷ, Chƣ Phật Bồ Tát cũng hoan hỷ, vì sao vậy? Vì đúng dịp tiếp dẫn vãng sanh về 

thế giới Cực Lạc.Nếu còn nhiệm vụ quý vị sẽ không đi đƣợc, thiên tai đến ngay 

trƣớc mặt nhƣng vẫn bình an vƣợt qua. Nhƣ vậy là sao? Nghĩa là quý vị phải lƣu 

lại để thu dọn tàn cuộc của thiên tai, quý vị phải có nhiệm vụ giúp những chúng 

sanh khổ nạn này. Vãng sanh thành Phật thì rất tốt, lƣu lại thế gian này cứu khổ 

cứu nạn cũng tốt. 

Những đau khổ này hai câu bên dƣới nói: “thanh thanh thức tỉnh chính mình, 

 niệm  niệm  chẳng  rời  bổn  tôn”,   đây  gọi  là  tƣơng  ƣng.  Cổ  đức  thƣờng  nói:“một 

niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật”. Bổn tôn 

là Phật A Di Đà, trong tâm  thật có  Phật A Di Đà. Ngƣời niệm  Phật quan trọng 

nhất là thay đổi tâm. Ngày xƣa thầy Lý dạy những ngƣời tuổi trẻ nhƣ chúng tôi, 

thầy thƣờng nói thay đổi tâm. Thay đổi bằng cách nào? Đoạn tận, buông bỏ tất cả 

những tạp nham trong tâm, rồi để Phật A Di Đà vào. Nhƣ Trung Phong thiền sƣ 

nói trong Hệ Niệm Pháp Sự:“tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm 

tôi”, nhƣ vậy có thể không vãng sanh sao?      Tâm là Phật A Di Đà, miệng đƣơng 

nhiên niệm Phật A Di Đà,mỗi tiếng đều thức tỉnh chính mình, chính mình là Phật 

A Di Đà, điều này không phải giả. 

Ở trƣớc chúng ta học qua A Xà Vƣơng Tử, đoàn thể nhỏ của họ nghe Phật giảng 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đều  rất  hoan  hỷ.  Trong  lòng  phát  nguyện,  chúng  ta  nhất 

định phải sanh về thế giới Cực Lạc, chúng ta phải thành Phật, chúng ta phải thành 

Phật  giống  nhƣ  Phật  A  Di  Đà  vậy.  Vừa  khởi  tâm  động  niệm  đức  Phật  liền  biết 

866  Tập 402 



ngay.  Đức  Thế  Tôn  nói,  nhóm  ngƣời  của  A  Xà  Vƣơng  Tử  trong  quá  khứ  có 

duyên  với  ngài,  đƣợc  ngài  thọ  ký,  trong  tƣơng  lai  nhất  định họ  vãng  sanh,  nhất 

định  đƣợc  nhƣ  sở  nguyện.Đây  là  làm  gƣơng,  làm  mô  phạm  cho  chúng  ta.  Học 

Phật A Di Đà phải học giống Phật A Di Đà, biến thành phân thân của Phật A Di 

Đà, nhƣ vậy là đúng. 

 “Hựu vân”,   đây vẫn là trong Tịnh Tu  Tiệp Yếu nói.  “Vô  lượng quang thọ, thị 

 ngã bản giác, khởi tâm niệm Phật, phương danh thỉ giác”.  Quang là trí huệ, thọ là 

phƣớc  báo.  Vô  lƣợng  quang  thọ  chính  là  nói  trí  huệ  phƣớc  đức  cứu  cánh  viên 

mãn. Đây là bản giác vốn có trong tự tánh của mỗi ngƣời. Trong thế và xuất thế 

gian, mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm ai là ngƣời có trí huệ và phƣớc báo 

cứu cánh viên mãn? Tìm không thấy ngƣời nào. Đại Phạm Thiên Vƣơng không 

có, Ma Hê Thủ La Thiên Vƣơng cũng không, chỉ có Chƣ Phật Nhƣ Lai là đầy đủ. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai là chúng ta tu thành, tu nhƣ thế nào? Buông bỏ liền đƣợc thành 

tựu. Câu này chúng ta nghe rất quen, nhƣng vấn đề ở đâu? Vấn đề ở chỗ không 

buông đƣợc. Chúng ta nên nhớ rằng không buông đƣợc thì không thể thành tựu, 

không buông đƣợc thì không phải thật sự học Phật. Phải buông bỏ thân kiến, bắt 

đầu buông từ đâu? Bắt đầu từ tự tƣ tự lợi.Nên biết rằng chúng ta từ vô lƣợng kiếp 

đến nay bị tự tƣ tự lợi hại rất thảm, nếu không đã thành Phật từ lâu rồi, đã đến thế 

giới  Cực  Lạc  từ  lâu  rồi.  Chính  là  không  buông  đƣợc  tự  tƣ  tự  lợi,  không  buông 

đƣợc danh văn lợi dƣỡng, tham luyến luân hồi lục đạo. Trong luân hồi lục đạo,chỉ 

cần một chút không cẩn thận liền đọa ngay vào trong tam đồ địa ngục. Đọa vào 

ba đƣờng ác rất dễ, chỉ cần không cẩn thận liền rớt vào ngay. Khi đã rơi vào sẽ 

không có ngày ra khỏi. 

Trong khi giảng kinh chúng tôi nói đến ba đƣờng ác rất nhiều lần, đó là nơi tiêu 

nghiệp  chƣớng  của  chúng  ta_ở  nơi  đó  tiêu  nghiệp  chƣớng.  Phải  đoạn  tận  hết 

nghiệp chƣớng từ vô thỉ kiếp mới có thể ra khỏi, tội nghiệp chƣa hết không thể 

nào ra khỏi. Chính là nói nhiễm ô, dơ bẩn của thân này đến đó sẽ rửa sạch, rửa 

sạch  rồi  đƣợc  ra,nhƣng  ra  chƣa  bao  lâu  lại  bị  nhiễm  ô,  lại  tiếp  tục  bị  đọa  nhƣ 

trƣớc, rồi lại rửa thêm lần nữa,  làm những điều ngu ngốc nhƣ vậy. 

Vì sao có hiện tƣợng này? Vì chƣa thật sự giác ngộ. Thật sự giác ngộ thì sau 

khi đã ra khỏi, sẽ không còn làm điều ngu ngốc nữa,nghĩa là không còn tự tƣ tự 

lợi, không còn bị danh văn lợi dƣỡng dẫn dắt, thật đã buông bỏ hết những thứ đó. 

Ngũ dục lục trần, tham sân si mạn triệt để buông bỏ để cầu sanh Tịnh độ, đúng là 

Tập 402  867 



“vạn ngƣời tu vạn ngƣời đi”, không sót ngƣời nào. Do vậy kinh này không thể 

không đọc. 

Phiền não hiện hành, trong cuộc sống hằng ngày xảy ra vấn đề phải làm sao? 

Đọc kinh, buông bỏ vạn duyên. Đọc kinh này từ đầu đến cuối một hai lần thì vấn 

đề sẽ đƣợc giải quyết. Tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh thì trí huệ sanh, trí 

huệ có thể giải quyết vấn đề. Nói cách khác thật sự giải quyết vấn đề, chƣ Phật 

Bồ  Tát  làm  tăng  thƣợng  duyên,  ai  giải  quyết?  Tánh  đức  của  chính  mình  giải 

quyết. Mƣợn duyên này của Phật Bồ Tát để dẫn trí huệ đức năng trong tánh đức 

của mình ra, nhƣ vậy vấn đề liền đƣợc giải quyết. Đây là thật không phải giả.Cho 

nên chƣ Phật Bồ  Tát giáo hóa chúng sanh, giúp chúng sanh từ sơ phát  tâm đến 

thành Phật viên mãn, Phật không cho rằng mình có công lao, mình làm hay quá, 

không có. Vì sao vậy? Là tự quý vị thành tựu,Phật chỉ làm tăng thƣợng duyên cho 

chúng ta. Thân nhân duyên chúng ta đầy đủ, sở duyên duyên, vô gián duyên đều 

là chúng ta vốn có, không phải từ bên ngoài đến. 

Giống nhƣ trƣờng học hiện nay thầy giáo giúp đỡ học sinh. Thầy giáo tốt chỉ có 

thể  đem  kinh  nghiệm  thành  công  của  mình  nói  với  quý  vị.  Khi  đã  giác  ngộ,  đã 

thấu suốt tự mình biết phải làm nhƣ thế nào. Có thể làm đến cảnh giới thành công 

viên mãn, ân đức của thầy là chỉ thị phƣơng hƣớng, chỉ thị mục tiêu cho chúng ta, 

nói với chúng ta phƣơng pháp. Thành công hay thất bại là do chính mình có thật 

thực  hành  hay  không.  Thật  nghe  lời  và  y  giáo  phụng  hành,  chẳng  có  ai  không 

thành công. 

Khởi tâm niệm Phật chính là thỉ giác, thỉ giác hợp bổn giác. Bổn giác và thỉ 

giác là một giác, không hai không khác. Quý vị giác điều gì? Giác là bổn giác của 

quí  vị.  Trong  tự  tánh  vốn  có,  nhƣng  vì  mê  nên  bất  giác.Bây  giờ  buông  bỏ  mê 

hoặc thì giác ngộ hiển bày. Dùng phƣơng pháp gì? Phƣơng pháp niệm Phật là tốt 

nhất.Vì  sao  vậy?Vì  câu  A  Di  Đà  Phật  này  chính  là  đức  hiệu  của  bản  giác.  Vô 

lƣợng  giác_A  Di  Đà  Phật  dịch  thành  chữ  hán  là  vô  lƣợng  giác.  Vô  lƣợng  giác 

trong tự tánh vốn đầy đủ. Hiện nay tabất giác, đang mê. Bắt đầu từ hôm nay ngày 

ngày niệm vô lƣợng giác, khiến bản giác chính  mình hiển bày, sự việc  chính là 

nhƣ vậy. 

  “Thác  bỉ  y  chánh,  hiển  ngã  tự  tâm,  thỉ  bổn  bất  ly,  trực  xu  giác  lộ” .  Hiện  nay 

chúng ta nƣơng vào y báo của Phật A Di Đà, chúng ta phải đi về đó, nơi đó là 

hoàn cảnh tu học lý tƣởng nhất. Chánh báo là Phật A Di Đà, là thầy. Thầy tốt và 

nơi học tập tốt, chúng ta cần phải nƣơng vào đó, nƣơng vào đó sẽ hiển lộ tự tâm 

868  Tập 402 



của chúng ta. Y chánh trang nghiêm đều là tự tâm biến hiện ra, vì tâm chúng ta và 

tâm  Phật  A  Di  Đà  là  một  tâm,  không  phải  hai  tâm,  mình  và  ngƣời  không  hai. 

Điều này trong truyền thống văn hóa Trung Quốc nói đây là quan hệ luân lý.Nên 

biết rằng Phật A Di Đà và chúng ta đồng một tâm, là nhất thể, quan hệ này mật 

thiết biết bao. Không phải ngƣời một nhà, là nhất thể! Trong nhất thể của chúng 

ta, bên ngoài là nhãn nhĩ  tỷ  thiệt thân, bên trong là lục phủ  ngũ tạng_nhất thể. 

Chúng  ta  nhận  thức  đƣợc  điểm  này,  sau  đó  sẽ  giác  ngộ  ra,muôn  sự  muôn  vật 

trong biến pháp giới hƣ không giới với chúng ta là nhất thể. Vì sao vậy? Vì duy 

tâm sở hiện,tâm này chính là tự tâm, nhƣ trong Hoàn Nguyên Quán nói tự tánh 

thanh tịnh viên minh thể, năng sanh vạn pháp. 

Vô  lƣợng  vô  biên  quốc  độ  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  trong  khắp  biến pháp giới  hƣ 

không giới toàn là nó biến hiện ra. Học đại thừa nhất định phải biết, chúng ta phải 

nhận  thức,  phải  thừa  nhận  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  với  mình  là  nhất  thể. 

Thật đã minh bạch, thật đã hiểu đƣợc nhƣ vậy thì chúng ta đối với bất cứ ai cũng 

giống nhƣ đối với chính mình vậy, đây là đại thừa. Đây là pháp đệ nhất, trong tất 

cả pháp không pháp nào so sánh đƣợc. Trong triết học không nói đến, trong khoa 

học cũng không nói đến, trong Tôn giáo cũng không nói đến, chỉ có trong Phật 

pháp đại thừa mới nói rõ ràng minh bạch nhƣ vậy. Chonên nói luân lý, luân lý là 

nói đến quan hệ,chỉ có đại thừa nói một cách thấu triệt, nói một cách rốt ráo, nói 

một cách viên mãn. 

 “Thỉ  bổn  bất  ly,  trực  xu  giác  lộ” .  Giác  lộ  tiếng  Phạn  là  tát  bà  nhƣợc  hải,  đây 

chính là trực hƣớng đến tự tánh. Tự tánh là giác không phải mê, tự tánh đích thực 

là vô sở bất trí, vô sở bất năng. Chúng ta đã mê thất tự tánh, khi nào hƣớng đến 

giác lộ? Pháp thân Bồ Tát. “Thỉ bổn bất ly” là pháp thân Bồ Tát mới làm đƣợc. 

Ngày  nay  chúng  ta  biết,  chƣ  vị  Bồ  Tát  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  đều  làm 

đƣợc, đến hạ hạ phẩm vãng sanh ở cõi phàm thánh đồng cƣ họ cũng làm đƣợc. Vì 

sao vậy? Vì oai thần bổn nguyện của đức Phật A Di Đà gia trì. Nguyện 20 trong 

48  nguyện,  Phật  A  Di  Đà  nói:  phàm  là  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đây là oai thần bổn nguyện của Phật Di Đà 

gia trì. Quý vị chƣa đến cảnh giới này, cũng đến đƣợc, đồng nghĩa đến đƣợc cảnh 

giới này, đây chính là niệm bất thoái. 

Ba  loại  bất  thoái,  thứ  nhất  là  địa  vị  bất  thoái,  tuyệt  đối  không  thoái  vào  ba 

đƣờng ác, chắc chắn không đọa vào luân hồi lục đạo. Thứ hai là hành bất thoái, 

đại thừa Bồ Tát nhất định sẽ không thoái lui xuống nhị thừa, không làm A la hán, 

Tập 402  869 



làm Bích Chi Phật. Thứ ba gọi là niệm bất thoái, niệm niệm đều hƣớng về tát bà 

nhƣợc hải, nghĩa là niệm niệm hƣớng thẳng đến con đƣờng giác. Tát bà  nhƣợc 

hải trên thực tế ở thế giới Cực Lạc chính là thƣờng tịch quang, niệm niệm hƣớng 

về thƣờng tịch quang Tịnh độ, đó chính là trở về tự tánh viên mãn. Đây đều là nói 

pháp môn niệm Phật không thể nghĩ bàn. 

Hai câu bên dƣới rất quan trọng.  “Tạm nhĩ tướng vi, tiện đọa vô minh” . Nói 

không cẩn thận, “tạm nhĩ” tức không cẩn thận. Không cẩn thận bị đọa lạc, đọa lạc 

trong địa ngục. Đúng là nhất niệm bất giác, nhƣ vậy là sai. Công phu nghĩa là làm 

thế  nào  để  duy  trì  đƣợc  giác  mà  không  mê,  chánh  mà  không  tà,  tịnh  mà  không 

nhiễm, đây là tam quy y. Vì sao vừa vào cửa Phật, Đức Phật liền đem tam quy y 

dạy cho chúng ta trƣớc? Phƣơng hƣớng, mục tiêu dạy cho chúng ta. Vì sao chúng 

ta quy y Tam Bảo? Học đƣợc điều gì? Nghĩ đến điều gì? Giác Chánh Tịnh. Tám 

chữ này từ giờ từng phút cảnh tỉnh chính mình. 

       “Hựu Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín Luận vân, tu tri trì danh nhất pháp”.  Trì 

là bảo trì, không đƣợc gián đoạn. Danh là danh hiệu của Phật A Di Đà. Phƣơng 

pháp  này  là   “Tối  vi  giản  yếu”,   đơn  giản,  quan  trọng.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn  không  có  pháp  môn  nào  có  thể  sánh  đƣợc  nó.  Đơn  giản  nhất,  dễ  nhất,  ổn 

định nhất, đáng tin cậy nhất mà thành tựu lại cao, điều này thật không thể nghĩ 

bàn. Thành tựu cao nhất vì nó tƣơng ƣng với nhất tâm, đây là tự phần. Tha lực là 

đƣợc  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  đây  chính  là  vô  cùng  thù 

thắng. 

 “Hành giả, niệm Phật nhân sơ phát tâm thời, quý hữu định khóa” . Thông thƣờng 

chúng sanh trong lục đạo, thực tế mà nói căn tánh đều là trung hạ căn, không phải 

hàng thƣợng căn lợi trí. Trung hạ căn quan trong nhất là thật thà, thật thà nghĩa là 

định đoạt thời khóa. Mỗi ngày định 1000 niệm hoặc một vạn niệm hay mƣời vạn 

niệm. Tốt nhất là “tùng thiểu chí đa, do tán nhập định”,  đây là dạy phƣơng pháp 

cho chúng ta. Mới bắt đầu không nên định quá nhiều. Mỗi ngày thời tụng niệm 

buổi sáng là một bộ Kinh Di Đà. Kinh Di Đà ngắn dễ đọc, mấy phút là đọc xong, 

niệm 1000 danh Phật hiệu. Thời tụng niệm buổi tối cũng nhƣ vậy, sáng tối nhƣ 

nhau, đơn giản dễ hành trì. Quý ở chỗ kiên trì không gián đoạn, ngày ngày không 

đƣợc gián đoạn. Niệm nhƣ vậy khoảng hai ba năm khi công phu đắc lực rồi tăng 

thêm. Một ngày niệm hai ngàn hoặc ba ngàn, tăng lên dần nhƣ vậy là đúng, tuyệt 

đối không nên trèo cao té nặng. 

870  Tập 402 



Ngoài  thời  khóa  cố  định  ra  còn  có  tán  khóa.  Tán  khóa  nghĩa  là  nhớ  đến  là 

niệm,bất  luận  ở  đâu,  bất  luận  ở  nơi  nào,  chỉ  cần  không  nhiễu  loạn  ngƣời  khác, 

chỗ đông ngƣời tự mình yên tĩnh mặc niệm, niệm Phật trong tâm không cần phát 

ra âm thanh sẽ không phiền nhiễu đến ngƣời khác. 



Nhiếp tâm rất khó, nhiếp tâm là công phu chân thật. Ấn Quang đại sƣ xuất hiện 

trong thời đại của chúng ta, dụng ý rất sâu. Ngài là tây phƣơng Đại Thế Chí Bồ 

Tát tái sanh. Ngài dạy chúng ta phƣơng pháp, phƣơng pháp này ngƣời đƣơng thời 

có  thể  hành  trì  đƣợc,  ngài  ra  đời  trong  thời  đại  này.  Dùng  thập  niệm  pháp  của 

ngài niệm rất rõ ràng. Niệm bốn chữ cũng đƣợc, sáu chữ cũng đƣợc. 

Sáu chữ là A Di Đà Phật nên niệm nhƣ vậy. Ấn Quang đại sƣ niệm Phật rất 

chậm, ngài niệm từng chữ từng chữ, niệm rất rõ ràng, từng chữ rõ ràng, nghe rõ 

ràng. Cần nhƣ thế nào? Nhớ rõ ràng, không nên dùng chuỗi. Ngài nói dùng chuỗi 

phân tâm, phân thần, tâm lực rất khó tập trung. Hoàn toàn dùng tâm nhớ, chỉ nhớ 

10 số, từ một câu đến mƣời câu. Biết rõ ràng câu này là câu thứ mấy trong mƣời 

câu. Niệm xong mƣời câu lại bắt đầu từ một đến mƣời, một đến mƣời, cứ nhƣ vậy 

mà  niệm.  Dễ  nhiếp  tâm,  cũng  chính  là  tạp  niệm  không  sanh  khởi.  Vì  khởi  tạp 

niệm chúng ta sẽ quên ngay, mƣời câu này liền nhớ lẫn lộn. Nhớ không rõ không 

tính, phƣơng pháp này rất tốt, nhất định phải nhớ rõ ràng mới tính. Mới học mƣời 

câu cũng rất khó không dễ, niệm đến sáu bảy câu đã loạn. 

Ấn Quang đại sƣ nói chúng ta có thể phân thành hai đoạn, câu thứ nhất đến 

câu thứ năm. Có ngƣời hỏi tôi, con niệm đến câu thứ năm rồi bắt đầu niệm lại từ 

câu thứ nhất đến câu thứ năm đƣợc chăng? Không đƣợc. Từ câu thứ nhất đến câu 

thứ năm. Năm câu sau là thứ sáu, thứ bảy, thứ tám, thứ chín, thứ mƣời. Cần phải 


ghi nhớ bằng cách này, thậm chí dùng ba bốn cũng đƣợc. Câu thứ nhất, câu thứ 

hai, câu thứ ba, thứ tƣ, thứ năm,  thứ sáu, thứ bảy, thứ  tám, thứ chín, thứ  mƣời. 

Nhớ bằng cách này mới đƣợc, mới có thể nhiếp tâm. Nếu nhớ ba câu một hai ba, 

rồi bắt đầu nhớ lại một hai ba nhƣ vậy không đƣợc, nhƣ vậy không thể nhiếp tâm. 

Hồ  Tiểu  Lâm  dùng  phƣơng  pháp  này  bốn  tháng,  ông  ta  đến  nói  với  tôi 

phƣơng pháp này rất lợi ích. Trƣớc  đây niệm Phật tạp niệm quá nhiều sau bốn 

tháng huấn luyện này, tạp niệm ít đi không còn nữa, hoan hỷ vô lƣợng. Niệm mấy 

tiếng cũng không biết mệt mỏi, cũng không cảm thấy thời gian hình nhƣ quá dài. 

Niệm  ba  bốn  tiếng  giống  nhƣ  mấy  phút  vậy,có  cảm  giác  này.  Tổ  sƣ  truyền  lại 

phƣơng pháp này mọi ngƣời không ngại cứ thử xem. 

Tập 402  871 



Đằng sau nói  “tùng thiểu chí đa do tán nhập định” . Từ từ tự nhiên chúng ta 

thành tựu niệm Phật Tam muội.  “Tùy kỳ niệm lực, câu hà vãng sanh”.  Mục đích 

niệm Phật chỉ có một là cầu sanh Tịnh độ để thân cận Phật A Di Đà, nguyện vọng 

này nhất định có thể đạt đƣợc. 

 “Hựu An Lạc Tập vân, xưng danh diệc nhĩ, đãn năng chuyên chí, tương tục bất 

 đoạn, định sanh Phật tiền”.  Xƣng danh nghĩa là hiện nay chúng ta nói niệm Phật, 

quan  trọng  là  chuyên  chí,  chính  là  nhất  hƣớng  chuyên  niệm  mà  trong  kinh  này 

nói. Một phƣơng hƣớng, một mục tiêu là chuyên niệm Phật A Di Đà.  “Tương tục 

 bất đoạn, định sanh Phật tiền”.  Chúng ta nhất định đƣợc sanh. Mục đích chúng ta 

đã đạt đƣợc. Chúng ta đời đời kiếp kiếp ở thế gian này, nhất định không phải đời 

này mới bắt đầu học Phật, mới gặp đƣợc pháp môn này, không phải. Chúng ta đã 

có  nền  tảng  thâm  hậu  từ  vô  lƣợng  kiếp,  và  đời  này  lại  gặp  đƣợc.  Cũng  có  thể 

trong quá khứ khi lâm chung gặp duyên bất thiện, trái với nhất niệm nên lại ngụp 

lặn trong luân hồi. Trong đời này lại gặp đƣợc, nối lại đƣợc thiện duyên trong quá 

khứ. Nếu trong đời này còn lơ là, nhƣ vậy phải đợi đến đời sau kiếp sau. Đời sau 

kiếp sau không biết phải trải qua bao nhiêu thời gian phải chịu khổ chịu nạn. Nếu 

thật sự giác ngộ tôi không muốn chịu khổ thêm, không muốn chịu nạn thêm nữa, 

tôi  hy  vọng  đƣợc  thành  tựu  ngay  trong  đời  này.  Quý  vị  tƣơng  tục  không  gián 

đoạn thì đời này nhất định đƣợc sanh. 

Ở sau nói: “Kim khuyên hậu đại học giả nhược dục hội kỳ nhị đế, đản tri niệm 

 niệm bất khả đắc tức thị trí tuệ môn”. Đây là chƣ vị tổ sƣ khuyên khích ngƣời học 

đời sau, nếu muốn dung hội nhị đế, nhị đế là chân tục, là không hữu. Nếu chúng 

ta có thể dung hội,“đản tri niệm niệm bất khả đắc”, đây là trí huệ môn. Niệm hay 

không niệm? Niệm, niệm rất siêng năng. Tuy niệm nhƣng không chấp tƣớng. Ý 

này chính là nói không phân biệt không chấp trƣớc, tịnh niệm tƣơng tục. Nhƣ vậy 

là sao? Đây là công phu quan trọng thứ hai, quan trọng thứ nhất niệm đến tịnh 

niệm. Phƣơng pháp của Ấn Quang đại sƣ là giúp chúng ta đƣợc tịnh niệm. Tịnh 

niệm đã hiện tiền có cần ghi nhớ số chăng? Không cần, vì tâm thanh tịnh đã hiện 

tiền. Chúng ta ghi nhớ mục đích là đoạn trừ tạp niệm, nếu không nhớ đƣợc mƣời 

câu này tạp niệm liền khởi lên ngay,nên phƣơng pháp này chính là đô nhiếp lục 

căn  mà  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  nói.  Chúng  ta  không  nhiếp  đƣợc  lục  căn,  dùng 

phƣơng pháp này có thể đô nhiếp lục căn. Lục căn thật sự đã nhiếp đƣợc thì nhãn 

buông sắc, nhĩ buông âm thanh, tỷ buông mùi vị. Tất cả đều đạt đƣợc bình đẳng, 

tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền.  Chính  là  trên  đề  kinh  nói  “thanh  tịnh  bình  đẳng 

872  Tập 402 



giác”hiện tiền. Đây không phải là phàm phu, mà đây là Bồ Tát. Bồ Tát hƣớng lên 

trên một bƣớc, buông bỏ triệt để phiền não và sở tri chƣớng, trí huệ liền khai. 

“Nhi  năng  hệ  niệm  tương  tục  bất  đoạn,  tức  thị  công  đức  môn” .  Thành  tựu 

công đức của chính mình, đồng thời thành tựu công đức lợi tha,nên biết quý vị ở 

đây niệm Phật, ở đây dụng công là hữu hình chúng sanh, con ngƣời có thế thấy 

đƣợc chúng ta, súc sanh thấy đƣợc chúng ta, đƣợc chúng ta gia trì họ sẽ bị làm 

cảm động. Ngƣời chƣa phát tâm nhìn thấy thì phát tâm. Ngƣời đã phát tâm thấy 

đƣợc sẽ theo quý vị học tập, họ tu chơn chánh còn có vô hình chúng sanh, chúng 

ta mắt thì không nhìn thấy đƣợc. Trong đó có thiên thần có quỷ thần. Nhân số của 

họ càng nhiều, nhiều đến quý vị không thể nào tính đếm đƣợc. Những ngƣời này 

đã thấy đƣợc và cung kính quý vị, tán thán quý vị, ủng hộ quý vị, theo quý vị học 

tập nên công đức thành tựu là mình và ngƣời đều lợi. 

 “Thị cố kinh vân Bồ Tát Ma Ha Tát, hằng dĩ công đức trí tuệ dĩ tu kỳ tâm”.  Công 

đức trí huệ không thể tách rời. Đức này và đắctrong chữ đắc thất ý nghĩa tƣơng 

đồng,  ngạn  ngữ  nói  trồng  trọt  một  phần  thì  thu  hoạch  một  phần.  Trồng  trọt  là 

công, quý vị đã có công phu nên quý vị có một phần thu hoạch. Ý nghĩa cũng nhƣ 

các bậc cổ đức thƣờng nói “công bất đƣờng quyên”  nó sẽ không  mất  đi. Thành 

tựu chính mình lợi ích chúng sanh, hệ niệm tƣơng tục bất đoạn. Bồ Tát tu hành, 

tu  tâm  trƣớc  tu  thân.  Tâm  chánh  ngôn  hành  tự  nhiên  chánh,  tâm  tà  muốn  học 

chánh  họ  cũng  không  chánh  đƣợc,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  mang  theo  tập  khí  tà  ác 

khiến công đức chơn chánh của  mình đều bị phá hoại, đây là điểm tu hành khó 

nhất hiện nay. Họ không phải hữu ý mà là vô ý, nhƣng đã thành thói quen. 

Điểm này chúng ta thật sự nghĩ rằng ngƣời thành tựu trong một đời không thể 

không cẩn thận, không thể huân tập thành một thói quen xấu. Làm thế nào để tập 

thành thói quen tốt? Đó là cần thiết phải tuân thủ, phải thật sự thực hành Đệ Tử 

Quy, Cảm Úng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. Công phu thật chính là nền tảng thật 

sự. Không hạ công phu này thì công đức này không dễ thành tựu, sẽ bị những tập 

khí không tốt phá hoại. Những tập khí này tự mình không biết đƣợc, nên cho rằng 

tự mình làm cũng không tệ, làm rất tốt. Đến cuối cùng khi lâm mạng chung, khi 

vãng sanh mới bị chƣớng ngại, không đi đƣợc. Lúc này hối hận cũng đã muộn. 

Chúng  ta  nghiên  cứu  nguồn  gốc  căn  bản  của  nó,  tóm  lại  không  để  ý  đến 

“ngã”, ngã kiến rất phiền phức, ngã chƣa buông bỏ. Ngã chƣa buông bỏ và chấp 

trƣớc ngã chính là tự tƣ tự lợi, lợi hại để ngay trƣớc mắt. Quý vị muốn lợi mình 

hay lợi ngƣời khác? Đây chính là khảo nghiệm. Trƣớc lợi mình sau mới đến lợi 

Tập 402  873 



ngƣời  khác  là  không  đƣợc.  Trong  đại  thừa  quý  vị  đã  bỏ  qua  cơ  hội.  Cổ  nhân 

thƣờng nói danh cao lợi nhiều quý vị có động tâm chăng? Nhất định phải nhận 

thức đƣợc thật giả, nhƣ thế nào là thật? Nhƣ thế nào là giả? Danh văn lợi dƣỡng 

là  giả,  ngũ  dục  lục  trần  là  giả,  thất  tình  ngũ  dục  là  giả,mƣời  pháp  giới  y  chánh 

trang nghiêm vẫn là giả. Giả thì nên buông bỏ, trong cuộc sống hằng ngày phải 

luyện, ngày ngày luyện,ngày ngày tiếp xúc, ngày ngày luyện công. 

Lục  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần,  trƣớc  phải  luyện  đến  nhƣ  thế  nào? 

Luyện  đến  không  chấp  trƣớc,  nên  buông  bỏ  chấp  trƣớc.  Chấp  trƣớc  buông  bỏ 

chính là kiến tƣ phiền não buông bỏ. Tiếp tục luyện không phân biệt, không khởi 

tâm  không  động  niệm.  Đây  là  gì?  Đây  là  y  giáo  phụng  hành.  Đem  ba  căn  bản 

Nho Thích Đạo thực hành trong cuộc sống hằng ngày, đó là gì? Đó là oai nghĩ 

hữu tắc. Đó là quý vị thật sự đang tu huệ tu phƣớc. Phƣớc huệ do đây mà thành 

tựu. Làm gƣơng cho ngƣời khác mới là phƣớc huệ chân thật. 

Trƣớc tiên phải có tâm giúp tất cả chúng sanh đau khổ. Học Phật đích thực là 

vì độ chúng sanh khổ nạn mà học Phật, không phải vì chính mình, mình và ngƣời 

không  hai.  Nếu  tất  cả  chỉ  vì  mình  thì  rất  khó  thành  tựu,  vì  sao  vậy?  Ngã  chấp 

không thể phá. Tôi khởi tâm động niệm vì ngƣời khác, không có cái ta trƣớc phải 

phá trừ ngã chấp và ngã tƣớng. 

Bên dƣới nói  “Nhược thỉ học giả”.  Hàng sơ học chƣa có thể phá tƣớng nhƣng 

có thể nƣơng tƣớng chuyên chí. Chƣa phá tƣớng thì không cần phá tƣớng, không 

sao cả, có thể chấp trƣớc tƣớng. Chấp tƣớng chỉ cần chuyên chí, hai chữ này rất 

quan  trọng.  Chuyên  chính  là  chuyên  nhất,  chuyên  nhất  đến  cực  điểm  chính  là 

chuyên chí, cũng nhƣ chúng ta gọi là chí thành. Làm đƣợc chí thành tự nhiên sẽ 

cảm  thông,  cảm  ứng  sẽ  hiện  tiền.  Nhất  hƣớng  chuyên  chí  có  thể  cảm  ứng  đạo 

giao với chƣ Phật Bồ Tát. 

       “Vô bất vãng sanh, bất tu nghi dã” . Chƣa phá tƣớng, đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc là ở cõi phàm thánh đồng cƣ, quý vị nhất định đƣợc vãng sanh. Nếu đã 

phá đƣợc tƣớng rồi, đã phá ngã tƣớng sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ,nhƣng thế 

giới Cực Lạc có tam bối cửu phẩm, về sự có nhƣng về lý thì không có. Đƣợc oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, về sự có mà không có, có hay không? 

Có thật, Vì sao nói không có? Phật lực gia trì quý vị. Trí huệ, thần thông, đạo lực 

của  quý  vị  giống  với  pháp  thân  Bồ  Tát  không  sai  biệt,nhƣng  đó  không  phải  do 

chính mình đoạn phiền não chứng đƣợc, không phải, mà là Phật A Di Đà gia trì 

874  Tập 402 



cho  chúng  ta.  Cũng  chính  là  nói  hƣởng  phƣớc  báo  của  Phật  A  Di  Đà,  tự  mình 

không có phƣớc báo chỉ hƣởng phƣớc của ngài. 

Vì  thế  có  ngƣời  hỏi  Ngẫu  Ích  đại  sƣ,  thỉnh  giáo  với  ngài.  Họ  hỏi  ngài  cầu 

sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đƣợc phẩm vị nhƣ thế nào thì ngài vừa lòng? 

Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay: tôi chỉ cần hạ hạ phẩm vãng sanh là đã mãn nguyện 

lắm rồi.Ngài thật sự đã làm đƣợc. Hạ hạ phẩm vãng sanh cũng làm A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, không sai biệt. Thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng. Tuy có tứ độ 

tam  bối  cửu  phẩm  nhƣng  nó  bình  đẳng.  Bình  đẳng  chính  là  ngƣời  sanh đến  thế 

giới  Cực  Lạc,  ngƣời  của  tứ  độ  đều  ở  cùng  nhau,  quý  vị  đều  có  thể  thấy  đƣợc. 

Không nhƣ thế giới này của chúng ta, thế giới này có cách trở, có chƣớng ngại 

chúng ta không nhìn thấy A la hán. Chúng ta với ngài là không đồng không gian 

duy thứ. A la hán không thấy đƣợc Bồ Tát, Bồ Tát cũng không thấy đƣợc Phật vì 

không ở cùng nhau. 

Thế giới tây phƣơng Cực  Lạc từ hạ hạ phẩm đến thƣợng thƣợng phẩm, đều 

sinh  hoạt  cùng  nhau  trong  một  giảng  đƣờng,cùng  nhau  đi  học,  cùng  nhau  sinh 

hoạt. Điều này thế giới  mƣời phƣơng không có, chỉ có  ở thế giới Cực  Lạc.Hơn 

nữa việc lên lớp chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Quý vị xem cổ nhân vẽ bức 

tranh về thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đại giảng đƣờng của Phật A Di Đà, Phật ở 

trong  đó  giảng  kinh  thuyết  pháp,  đại  chúng  đều  nghe,  không  thấy  ai  cầm  kinh 

văn, quý vị có thấy bức tranh nào vẽ có kinh văn, có Phật A Di Đà cầm kinh văn 

chăng? Không có, vì sao vậy? Vì không cần thiết. Những gì Phật nói là từ trong 

tự  tánh  hiển  lộ  ra,  thính  chúng  nghe  xong  liền  lƣu  nhập  vào  tự  tánh,  cảnh  giới 

không thể nghĩ bàn. 

Chỉ  có  thế  giới  này  của  chúng  ta,  chúng  sanh  nghiệp  chƣớng  sâu  nặng  mới 

cần kinh văn,  thế  giới tây phƣơng  không  cần  những  thứ  này.  Vô  lƣợng  vô  biên 

đại chúng, các bạn đồng học rất đông. Họ đều là từ mƣời phƣơng thế giới đến. 

Mƣời phƣơng thế giới mỗi ngày mỗi giờ mỗi phút ngƣời vãng sanh đến thế giới 

Cực Lạc đều không thể tính đếm đƣợc, số lƣợng quá nhiều nên thế giới Cực Lạc 

rất đông vui, tất cả đều là Bồ Tát. Chỉ cần đến thế giới Cực Lạc tất cả đều là A 

Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Vật  chất  thọ  dụng  hay  tất  cả  nhu  cầu  đều  tùy  ý  niệm  mà 

hiện tiền. Không ai thiết kế, cũng không ai chế tạo, tất cả đều là tự tánh biến hiện 

ra. Tự tánh là hoàn mỹ nhất, chẳng những chúng ta không cách nào tƣởng tƣợng 

mà  A  la  hán,  Bích  chi  Phật,  Bồ  Tát  cũng  không nghĩ đến  đƣợc,    không nghĩ  ra 

đƣợc một hoàn cảnh tu học tốt đẹp nhƣ thế.Ở thế giới Cực Lạc chẳng những thấy 

Tập 402  875 



đƣợc Phật A Di Đà kiến tánh mà còn thấy đƣợc thế giới tây phƣơng nhất thiết 

trang nghiêm đều kiến tánh, nó với tự tánh hoàn toàn tƣơng đồng. 

Đây  là  dạy  chúng  ta   “y  tướng  chuyên  chí,  vô  bất  vãng  sanh,  bất  tu  nghĩ 

 dã”,  nhất định không thể hoài nghi, hoài nghi thì phiền phức rất lớn. 

Hết  giờ  rồi,  đoạn  này  chúng  ta  chƣa  học  xong.  Vấn  đề  hoài  nghi  rất  nghiêm 

trọng,bài giảng sau chúng ta tiếp tục học. 





----------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

Tập 403 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:09.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ  Kinh  Giải, trang 501, hàng thứ  ba từ  dƣới đếm lên, bắt đầu xem  ở 

giữa. Từ dƣới đến lên hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu “thị cố kinh vân Bồ Tát Ma 

 Ha Tát”,  bắt đầu xem từ đây. 

 “Hằng dĩ công đức trí huệ dĩ tu kỳ tâm”.  Trong An Lạc Tập nói, dẫn chứng đại 

kinh để nói với chúng ta, Bồ Tát_ tam hiền vị Bồ Tát: Thập trú, thập hạnh, thập 

hồi hƣớng gọi là Bồ Tát. Ma Ha Tát là gọi địa thƣợng Bồ Tát, tức là thập địa Bồ 

Tát_Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát.  “Hằng  dĩ”:  hằng  là  thƣờng  hằng,  thƣờng  không  gián 

đoạn, lấy công đức trí huệ để tu hành. Cũng chính là khởi tâm động niệm và trí 

huệ có tƣơng ƣng hay không? Có tƣơng ƣng với công đức hay không? Đây là bậc 

chân tu. 

Bên  dƣới  nói:   “nhược  thỉ  học  giả”,   đây  là  ngƣời  mới  học,  “vị  năng  phá 

 tướng”,  phá tƣớng đích thực không phải là chuyện dễ. Bồ Tát đã phá tƣớng, Ma 

Ha Tát chẳng những phá tƣớng mà đến kiến cũng đã phá. Trong Kinh Kim Cang 

nói phá tứ tƣớng là ngã tƣớng, nhân tƣớng, chúng sanh tƣớng, thọ giả tƣớng, Bồ 

Tát đều đã phá. Tứ kiến là nửa sau của bộ Kinh Kim Cang: ngã kiến, nhân kiến, 

876  Tập 403 



chúng  sanh  kiến,  thọ  giả  kiến.  Cảnh  giới  này  rất  thâm  sâu,  Ma  Ha  Tát  đã  phá 

đƣợc. 

Trong Kinh Bát Nhã nói đa phần đều là nói Biệt giáo. Biệt giáo Sơ Địa tƣơng 

đƣơng với Viên giáo Sơ Trụ. Vì thế 41 vi pháp thân đại sĩ  mà trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói đó đều là Ma Ha Tát, đều là Đại Bồ  Tát minh tâm kiến tánh, kiến 

tánh  thành  Phật.  Đây  là  điểm  bất  đồng  của  Viên  giáo  và  Biệt  giáo.  Phá  tƣớng 

không dễ, không cần phá tƣớng, đây chính là đới nghiệp vãng sanh của Tịnh độ 

tông,  không  phá  tứ  tƣớng  cũng  có  thể  thành  tựu,  nhƣ  vậy  chúng  ta  mới  có  hy 

vọng.  Tu  bằng  cách  nào?  “Y  tướng  chuyên  chí”,   tức  là  chuyên  niệm  đến  cực 

điểm. Trong kinh này dạy phát tâm bồ đề  một lòng chuyên niệm, chuyên niệm 

đến tột cùng. 

 “Vô  bất  vãng  sanh”,   ở  sau  đặc  biệt  dặn  dò,  “bất  tu  nghi  dã”,   không  nên  hoài 

nghi, đây là sự thật, hoàn toàn chính xác. Trong đại kinh nói: “Nghi” là chƣớng 

ngại lớn nhất của Bồ Tát. Có hoài nghi là không thể tinh tấn, làm phá hoại sự tinh 

tấn. Chẳng những phá hoại tinh tấn mà có khi còn bị đoạ lạc. 

 “Hiện thế hành nhân, thật ưng đế tín thử thuyết”.  Hiện nay ngƣời tu hành của thế 

gian này, thực sự nên “đế tín”, nghĩa là tin chân thành. Một nghĩa khác của “đế 

tín” chính là hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý này, hoàn toàn không có chút nghi 

hoặc  nào.  Tín  này  gọi  là  “đế  tín” không  phải  “mê  tín”,  không  phải  miễn  cƣỡng 

tin, mà là tin chân thành.  “Bất tất tiên cầu ly tướng” , đây là sự thù thắng vô cùng 

của Tịnh tông.  “Đản đương lão thật trì danh”,  tin rằng những lời Chƣ Phật Bồ 

Tát  nói  nhất  định  là  chân  thật.  Lý  này  quá  thâm  sâu,  tƣớng  thì  quá  phức  tạp. 

Chúng  ta  chỉ  cần  tin  lời  Phật  nói,  nhất  định  không  dao  động,  nhất  định  không 

hoài nghi, cứ nhƣ vậy tiếp tục niệm, trì danh niệm Phật không hề gián đoạn. 

 “Y tướng chuyên chí, vô bất vãng sanh”,  ở trƣớc nói biện pháp này, thực tế là vì 

chúng sanh hiện nay.  “Độ sanh tử hải chi chỉ nam châm dã”,  đây là nói hiện tại 

chúng ta_ hiện nay chỉ có con đƣờng này, đƣa chúng ta đi trên con đƣờng chơn 

chánh và phƣơng hƣớng chính xác. Chúng ta không có hoài nghi nhất định thành 

tựu. 

 “Thượng” , thƣợng là đoạn trƣớc.  “Quảng dẫn kinh luận, dĩ minh trì danh niệm 

 Phật thù thắng lợi ích. Chí ư trì niệm nhi vân chuyên niệm, cánh vân nhất hướng 

 chuyên niệm giả. Như Quán Niệm Pháp Môn sở vân, Phật thuyết nhất thiết chúng 

 sanh căn tánh bất đồng, hữu thượng trung hạ, tuỳ kỳ căn tánh. Phật giai khuyên 

 chuyên niệm Vô Lượng Thọ Phật danh” . Vô Lƣợng Thọ Phật danh chính là Phật 

Tập 403  877 



A Di Đà. Chƣ Phật Bồ Tát từ bi vô cùng, không nhẫn tâm thấy chúng sanh tạo 

nghiệp  thọ  báo,  trong  lục  đạo  luân  chuyển  khổ  không  sao  nói  hết.  Trong  lục 

đạo_chúng ta nhất định phải biết_chắc chắn là thời gian ở ba đƣờng ác dài, thời 

gian ở ba đƣờng thiện ngắn. Vì sao vậy? Chúng ta quan sát tƣờng tận, quan sát 

chính mình, quan sát ngƣời khác, từ sáng đến tối, từ mùng một đến 30 đây là một 

tháng,  chắc  chắn  là  ác  niệm  nhiều,  thiện  niệm  ít.  Ác  niệm  là  gì?  Vì  mình  là  ác 

niệm, vì chúng sanh là thiện niệm. Nhƣ vậy thử nghĩ xem ý niệm này của chúng 

ta là vì mình nhiều hay vì chúng sanh nhiều? Vì danh văn lợi dƣỡng nhiều hay là 

vì chánh pháp cửu trú nhiều? So sánh nhƣ vậy sẽ biết là ác niệm nhiều, hành vi ác 

nhiều.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  ở  trong  lục  đạo,  thời  gian  ở  trong  tam  ác  đạo  nhiều. 

Huống gì chúng sanh trong lục đạo có 26 loại tâm sở phiền não, thiện tâm sở chỉ 

có  11  loại.  Nói  cách  khác  thiện  không  địch  đƣợc  ác.  Ác  niệm  nhiều,  tập  khí  ác 

nặng.  Không  bị  tập  khí  ác  dẫn  dắt  hoặc  làm  ô  nhiễm  thì  đó  không  phải  ngƣời 

phàm. Không có công phu tu hành tƣơng đƣơng chẳng thể không bị hoàn cảnh 

làm  nhiễm  ô.  Bị  hoàn  cảnh  nhiễm  ô  nhất  định  lặn  ngụp  mãi  trong  luân  hồi  lục 

đạo, tâm luân hồi tạo nghiệp lục đạo. 

Phật A Di Đà đã thấu suốt, minh bạch vấn đề này, biết đƣợc chúng sanh trong 

lục đạo tu hành thành tựu rất khó, quá khó. Đích thực là trong vạn ngƣời khó có 

đƣợc một ngƣời thành tựu. Điều này khiến chúng ta nhớ đến đại pháp của Đức 

Thế Tôn 3000 năm trƣớc, lƣu truyền khắp trên thế giới. Có vài nơi lƣu truyền một 

hai  trăm  năm  thì  không  còn  nữa,  có  vài  nơi  tồn  tại  đƣợc  năm  sáu  trăm  năm. 

Đƣơng thời các đệ tử đi truyền pháp giáo hoá khắp nơi, duy nhất nhánh truyền 

đến  Trung  Quốc,  đích  thực  đã  mọc  rễ,  phát  triển  mạnh  mẽ,  đơm  hoa  kết  trái, 

thành tựu trội hơn cả Ấn Độ. Đây là nguyên nhân gì? Nguyên nhân này chúng ta 

sớm đã lãnh hội đƣợc, vì chúng ta nhận thức Phật pháp là sƣ đạo. Ngƣời Trung 

Quốc hiểu đƣợc sƣ đạo kiến lập trên nền tảng của hiếu đạo. Ngƣời bất hiếu với 

cha mẹ làm sao họ biết tôn sƣ trọng đạo? Ở nƣớc ngoài đích thực họ cũng hiểu 

đƣợc hiếu đạo. Trong nhiều điển tịch tôn giáo chúng ta thấy đƣợc, nhƣng không 

coi trọng nhƣ ngƣời Trung Quốc, không thiết tha nhƣ ngƣời Trung Quốc. Nghiêm 

chỉnh thực hành hiếu đạo là dân tộc Trung Quốc. Cho nên Phật giáo phát triển ở 

Trung Quốc tự nhiên cũng rất thuận lợi. 

Nhƣ Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, đây là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của đại thừa. 

Chính Thế Tôn cũng nói rất rõ ràng, ba điều này là “tam thế Chƣ Phật tịnh nghiệp 

chánh nhân”. Tam thế là quá khứ hiện tại và vị lai. Tất cả Bồ Tát tu hành thành 

878  Tập 403 



Phật  đều  không  thể  rời  ba  nguyên  tắc  này.  Câu  đầu  tiên  là:  “hiếu  dƣỡng  phụ 

mẫu”,  câu  thứ  hai:  “phụng  sự  sƣ  trƣởng”,  điều  này  nói  một  cách  rõ  ràng  minh 

bạch.  Vì  sao  Phật  giáo  truyền  đến  các  nơi  khác  đều  không  tồn  tại  lâu  dài?  Vì 

không có nền tảng hiếu đạo. Gốc rễ hiếu đạo của ngƣời xƣa cắm rất chặt! 

Ngày  nay  thế  giới  thiên  tai,  thông  thƣờng  nói  rằng  ngƣời  Trung  Quốc  chịu 

thiên  tai  nhẹ  hơn  ngoại  quốc,  do  nguyên  nhân  gì?  Do  tổ  tông  tu  công  tích  đức 

không giống nhau. Tổ tông của dân tộc này y theo luân lý đạo đức để lập nghiệp, 

đƣơng  nhiên  không  giống nhau.  Giáo  dục  luân  lý,  đạo  đức,  nhân  quả,  ở  Trung 

Quốc ít nhất cũng rất nỗ lực dạy học, theo tính toán của tôi ít nhất cũng một vạn 

năm, thâm căn cố đế. Hiện nay tuy đã lãng quên vấn đề này hơn một trăm năm, 

nhƣng cơ sở vẫn rất vững chắc. 

Trƣớc đây chúng tôi làm thí nghiệm ở  Thang Trì,  trong ba tháng lƣơng tâm 

cƣ dân ở tiểu trấn này liền đƣợc bộc phát, các thầy giáo dạy học ở đây đều kinh 

ngạc. Ban đầu dự tính phải dạy hai ba năm mới có chút thành tựu, không ngờ chỉ 

ba  tháng  thành  tích  đã  vƣợt  trội  rồi.  Ở  đây  chứng  minh  đƣợc  điều  gì?  Chứng 

minh tổ tiên của chúng ta đức dày, gốc rễ thâm hậu, chỉ là không có ngƣời dạy, 

có  ngƣời  dạy  lập  tức  minh  bạch,  liền  giác  ngộ  và  biết  quay  đầu.  Chứng  minh 

đƣợc hai điều thứ nhất là tánh con ngƣời vốn thiện, Tam Tự Kinh nói “nhân chi 

sơ tánh bổn thiện”. Điều thứ hai chứng minh con ngƣời rất dễ dạy, dễ dạy nhƣ 

vậy, đây cũng là gốc rễ chúng ta sâu dày, nên đƣợc tổ ban phúc, Tam Bảo gia trì. 

Vì thế con ngƣời giác ngộ rất nhanh và sớm quay đầu, điều này không thấy ở các 

khu vực quốc gia khác. Mấy năm trƣớc đây thật sự chúng tôi đã trải qua, tìm một 

địa điểm để làm nơi thí nghiệm, tìm mấy năm cũng không tìm thấy, duyên chƣa 

đủ. Sau cùng không ngờ đã làm đƣợc điều này ở tiểu trấn Thang Trì. 

Trì danh niệm Phật lợi ích rất thù thắng.  “Chí ư trì niệm”,  đây chính là “chấp 

trì danh hiệu” mà trong Kinh Di Đà nói. Trong kinh điển đại thừa dạy chúng ta 

buông bỏ tất cả, Tịnh tông là đại thừa, chỉ có pháp môn này đặc biệt buông bỏ tất 

cả, chỉ nắm giữ danh hiệu_trì danh. Trì danh tiến thêm một bƣớc nữa là chuyên 

niệm, tiếp thêm một bƣớc nữa là nhất hƣớng chuyên niệm. Trong Kinh Vô Lƣợng 

Thọ nói: “phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm”. Quán Niệm Pháp Môn nói, 

đây là nói đến tất cả chúng sanh căn tánh bất đồng, có thƣợng căn, có trung căn, 

có hạ căn,  là do nhiều đời kiếp trong quá khứ, mọi ngƣời dụng công phu không 

giống nhau, nên công đức đạt đƣợc không tƣơng đồng. Nhƣng  “kỳ tuỳ căn tánh” , 

Tập 403  879 



bất luận là hàng thƣợng trung hay hạ căn, đức Phật đều dạy quý vị chuyên niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà. Niệm bốn chữ hay niệm sáu chữ cũng đƣợc. 

Lúc Liên Trì đại sƣ còn tại thế, có đồng học đến thỉnh giáo ngài. Biết ngài là 

ngƣời  niệm  Phật,  đặc  biệt  là  lúc  cuối  đời  chuyên  tu  Tịnh  độ.  Họ  đến  hỏi  ngài 

phƣơng pháp niệm Phật nhƣ thế nào? Ngài nói tôi niệm bốn chữ A Di Đà Phật, 

trong Kinh Di Đà chỉ nói chấp trì danh hiệu, danh hiệu tức là bốn chữ. Ngƣời ta 

hỏi: vậy ngài dạy ngƣời khác thì sao? Ngài nói tôi dạy ngƣời khác niệm sáu chữ 

thêm  chữ Nam  Mô_Nam  Mô A Di  Đà Phật. Ngƣời ta hỏi vì sao ngài niệm bốn 

chữ, còn dạy ngƣời khác niệm sáu chữ? Điều này có gì không giống nhau? Đại sƣ 

nói: tôi đối với Tịnh độ, đối với thế Giới Cực Lạc Phật A Di Đà thâm tín không 

hoài  nghi.  Phát  tâm  quyết  định  cầu  vãng  sanh  ngay  trong  đời  này,  nên  tôi  chỉ 

niệm bốn chữ, hoàn toàn nghe theo giáo huấn trong kinh điển. Kinh điển dạy tôi 

chấp trì danh hiệu, danh hiệu tức A Di Đà Phật. Vì sao dạy ngƣời khác niệm sáu 

chữ? Ngƣời khác chƣa chắc thật sự muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, muốn vãng 

sanh là chỉ nói trên miệng, còn đối với thế gian này lại không buông đƣợc. Hay 

nói cách khác, họ không nhất định đƣợc vãng sanh, nên khuyên họ niệm Nam Mô 

A Di Đà Phật, là ý gì? Nam mô nghĩa là quy y. Quy y Phật A Di Đà, quy mạng 

Phật  A  Di  Đà.  Cũng  có  nghĩa  là  cung  kính,  cung  kính  Phật  A  Di  Đà_lời  khách 

sáo. Thật sự vãng sanh điều đó không cần khách khí, những lời khách sáo này có 

thể  miễn.  Nhất  tâm  chuyên  niệm,  thêm  Nam  Mô  cũng  là  xen  tạp.  Quý  vị  xem 

chuyên này, chuyên đến trình độ nhất hƣớng chuyên niệm. Khai thị này của Liên 

Trì đại sƣ ý nghĩa rất thâm sâu, rất rộng. Chúng ta phải tỷ mỷ để lãnh hội, phải 

học nhƣ Ấn Quang đại sƣ, nhất tâm chuyên niệm quyết định cầu sanh Tịnh độ. 

Bên dƣới giả thiết một vấn đáp.  “Vấn: ngũ chủng nhân duyên, chỉ ngũ niệm 

 môn”,  ngũ niệm môn ở sau sẽ nói đến,  “giai thị tịnh nghiệp, hà đặc ư niệm Phật 

 hành, chuyên trí nhất hướng chi ngôn da?”  Ngũ niệm môn là Thiên Thân Bồ Tát 

đƣa ra, ngài đƣa ra tu hành có năm môn: thứ nhất là lễ bái, thứ hai là tán thán, thứ 

ba phát nguyện, thứ tƣ quan sát, thứ năm hồi hƣớng. Đây gọi là ngũ niệm môn. 

Ngƣời đƣa ra vấn đề này hỏi, năm loại nhân duyên tất cả đều là tịnh nghiệp. Vì 

sao đặc biệt đối với “niệm Phật hành chuyên trí nhất hƣớng chi ngôn”. Trì danh 

niệm Phật vì sao phải nhất hƣớng chuyên niệm? Đáp: điều này có ba nghĩa. Thứ 

nhất  “vị chư hành vi phế nhi thuyết, niệm Phật vi lập nhi thuyết”,  “phế” chính là 

buông bỏ. Vì sao dạy chúng ta nhất hƣớng chuyên niệm? Chúng ta phải buông bỏ 

tất cả chƣ hành. Chƣ hành là gì? Tám vạn bốn ngàn pháp môn. Nếu thật sự buông 

880  Tập 403 



bỏ_nói  một  cách  cụ  thể  thì  tất  cả  kinh  điển  mà  Đức  Thế  Tôn  nói,  chúng ta  đều 

buông  bỏ  hết.  Chỉ  có  một  phƣơng  hƣớng,  một  mục  tiêu,  nỗ  lực  tinh  tấn  không 

giải  đãi,  chúng  ta  đi  một  con  đƣờng.  Ý  của  nó  nằm  ở  chỗ  này:  khiến  chúng  ta 

chuyên tâm và có thể đƣợc tam muội, sau khi đƣợc tam muội quý vị có thể khai 

ngộ nhất định vãng sanh_ý nghĩa chính là  ở đây. Dạy chúng ta niệm Phật, niệm 

Phật là vi lập nhi thuyết, ngoài ra đều buông bỏ hết, chỉ lập pháp môn này, chúng 

ta chỉ thâm nhập một môn huân tu lâu dài, đây là nghĩa thứ nhất. 

 “Nhị, vi trợ  niệm  Phật chi chánh nghiệp, nhi thuyết chư hành chi trợ  nghiệp” . 

“Trợ” là hiệp trợ, giúp đỡ chúng ta. Niệm Phật là chánh nghiệp, chánh phụ song 

tu. Phải lấy niệm Phật làm mục tiêu tu chính, còn trợ tu thì sao? Trợ tu giống nhƣ 

ngài Liên Trì và ngài Ngẫu Ích, suốt đời các ngài giáo hoá ngƣời khác cũng là tuỳ 

cơ giáo hoá. Có khi thêm một vài hành động phụ, có khi không cần thiết. Niệm 

Phật  là  hành  trì  chính,  hành  trì  phụ  cũng  là  niệm  Phật,  chính  phụ  đều  là  niệm 

Phật, điều này còn xem căn tánh nhƣ thế nào. Chánh phụ toàn là niệm Phật, đặc 

biệt dễ thành tựu, đối với hạng ngƣời nào? Ngƣời tập khí phiền não nặng, hạng 

ngƣời ngu độn, họ học giáo lý không dễ lý giải, không bằng nhất tâm niệm Phật 

là tốt nhất, thậm chí trì giới đối với họ mà nói đều khó khăn, không cần trì giới vì 

niệm  Phật,  trì  giới  đều  bao  hàm  trong  niệm  Phật.  Niệm  tốt  danh  hiệu  Phật  này 

trong tâm chúng ta đều là Phật hiệu, nhƣ vậy làm sao có thể phạm giới! Đây gọi 

là đạo cộng giới. Trong niệm Phật đầy đủ tam học giới định tuệ nên không cần 

làm thêm điều gì nữa. 

Xƣa  nay  nhìn  thấy  hàng  hạ  căn,  ngƣời  ngu  si,  đến  khi  lâm  chung  thành  tựu 

của  họ  ngƣời  thông  minh  cũng  không  sánh  bằng,  ngƣời  thông  tông  thông  giáo 

cũng không đƣợc nhƣ họ, điều này chúng ta đã thấy đƣợc. 

Đệ  tử  của  Đế  Nhàn  pháp  sƣ  là  một  ngƣời  thợ  hàn,  ai  coi  thƣờng  ông  ấy? 

Không biết chữ, không đƣợc đi học. Nghe kinh không hiểu, cũng không biết tụng, 

hoà thƣợng chỉ dạy ông một câu A Di Đà Phật, dạy ông nhất tâm chuyên niệm. 

Niệm ba năm, quý vị thấy ông ta ra đi rất tự tại, biết trƣớc giờ chết. Trƣớc vãng 

sanh một ngày, vào thành thị thăm thân thích bằng hữu, đó là gì? Từ biệt trƣớc 

lúc ra đi. Ông không nói, chỉ đến thăm mọi ngƣời, nhƣng thật sự là đến từ biệt. 

Qua ngày thứ hai ông ra đi rất tiêu sái nhẹ nhàng! Ngƣời thông tông thông giáo 

cũng không thể sánh đƣợc. 

Ở trƣớc chúng tôi nhắc đến pháp sƣ Tu Vô trong chùa Cực Lạc, ở  Cáp Nhĩ 

Tân, khi chƣa xuất gia thầy là ngƣời thợ hồ, cũng không biết chữ. Vị ấy cũng biết 

Tập 403  881 



trƣớc giờ chết, thân không tật bệnh, ra đi rất nhẹ nhàng tự tại, nói đi là đi. Sau 

cùng lƣu lại một câu đáng để chúng ta phản tỉnh sâu sắc: “Nói đƣợc mà không 

làm đƣợc không phải thật trí huệ”, thầy đã lƣu lại câu này. Hai ngƣời này đều coi 

là ngƣời xuất gia, cƣ sĩ tại gia cũng rất đáng nể. 

Khi tôi mới xuất gia, tôi vừa xuất gia liền dạy Phật học viện. Tôi dạy ở Phật 

Quang Sơn mƣời tháng gặp phải một việc. Trong một trấn nhỏ ở Đài Nam có một 

bà  lão  niệm  Phật,  niệm  thời  gian  ba  năm,  không  dài.  Tâm  địa  bà  ,  lƣơng  thiện, 

không hiểu Phật pháp nên thần gì cũng đều lạy hết, miếu gì bà cũng đều đến thắp 

hƣơng. Ba năm trƣớc bà cƣới vợ cho con trai, ngƣời con dâu này hiểu Phật giáo, 

cô ta khuyên mẹ chồng không nên đi khắp nơi lạy lung tung, nên thiết bàn Phật 

trong nhà, ở nhà chuyên niệm Phật A Di Đà. Bà lão rất có thiện căn, nghe lời con 

dâu nên không đi khắp nơi bái lạy nữa, ở trong nhà thờ Tây Phƣơng Tam Thánh, 

nên ở nhà lạy Phật niệm Phật, ba năm sau đó đứng mà vãng sanh. 

Bà  lão  rất  thông  minh,  sợ  nói  mình  sắp  vãng  sanh  ngƣời  nhà  sẽ  ồn  ào,  làm 

chƣớng ngại nên bà không nói, không nói với ngƣời nhà. Bà ra đi vào buổi tối lúc 

ăn cơm tối. Bà nói với ngƣời nhà các con ăn cơm trƣớc ta đi tắm một chút. Thực 

tế bà lo việc vãng sanh của mình. Thật đã tắm xong, tắm rất sạch sẽ và thay bộ áo 

quần mới. Phật đƣờng nhỏ trong nhà, bà đứng trƣớc bàn thờ Phật, mặt hƣớng về 

tƣợng Phật, đứng vãng sanh. Con trai và con dâu đợi bà ăn cơm, đợi rất lâu không 

thấy  bà  ra,  không  biết  là  vì  sao?  Nên  đi  tìm  bà.  Trong  phòng  không  có  ngƣời, 

nhƣng bà thật là mới vừa tắm xong. Tìm tiếp thì thấy bà đứng trƣớc Phật đƣờng, 

mặc áo quần rất tề chỉnh tay cầm xâu chuỗi, gọi bà không trả lời, đến trƣớc mặt 

xem kỹ thì bà đã vãng sanh, bà đã ra đi không có gì phiền hà. Chuyện này phát 

sinh cách đây hơn 40 năm_40 năm trƣớc phát sinh câu chuyện này. Ngƣời trong 

trấn nhỏ đó đối với câu chuyện này đều nhớ nhƣ in. Tôi nhắc đến chuyện này rất 

nhiều ngƣời đều biết, họ  nói với tôi  đây là thật không phải giả. Đây là gì? Đây 

chính là biểu hiện thành tích nhất hƣớng chuyên niệm. 

 “Tam, dĩ niệm Phật nhi vi chánh, dĩ chư hành nhi vi bang, cố vân nhất hướng dã. 

 Hạ thích kỳ nghĩa, nhất hướng chuyên niệm, hữu hạ tam nghĩa. Nhất giả phế xả 

 dư hành, chuyên lập niệm Phật”.  

Đây là nghĩa thứ nhất. Tất cả các phƣơng pháp tu hành khác đều không cần, tôi 

chỉ tiếp thu phƣơng pháp này, nhất hƣớng chuyên niệm. Chúng tôi vừa mới đƣa 

ra mấy trƣờng hợp đều là nhất hƣớng chuyên niệm, thành tựu vô cùng thù thắng, 

đây là điều chúng ta không thể không biết. 

882  Tập 403 



Chỉ đơn thuần một câu Phật hiệu, chỉ thâm nhập một môn không xen tạp các 

pháp môn khác. Chỉ đơn giản nhƣ vậy nhƣng ngƣời thợ hàn đã thành tựu, Tu Vô 

pháp sƣ đã thành tựu, bà lão ở Đài Nam cũng đã thành tựu. Tôi thấy đƣợc những 

ngƣời thành tựu rất nhiều, đều tu phƣơng pháp này. 

       “Chư  hành  câu  phế  duy  lập  niệm  Phật  danh  hiệu  nhất  pháp,  thị  danh  nhất 

 hướng chuyên niệm. Nhị giả, duy dĩ niệm Phật vi chánh nghiệp, dĩ trợ thử chánh 

 nghiệp nhi tu chư hành, niệm Phật vi chủ, dư hành vi trợ. Chủ nhiếp chư trợ, trợ 

 tuỳ  ư  chủ,  chủ  trợ  viên  dung,  đồng  nhập  Di  Đà  nhất  thừa  nguyện  hải,  cố  diệc 

 danh nhất hướng chuyên niệm dã” . 

Khách và chủ phải phân rõ ràng. Nhƣ Liên Trì và Ngẫu Ích đại sƣ họ đều rất rõ 

ràng  thấu  triệt.  Thậm  chí  đƣa  ra  trì  danh  là  chánh  và  lại  lấy  trì  danh  làm  phụ, 

chánh phụ đều là nhất hƣớng chuyên niệm. 

Một  số  chúng  sanh  căn  tánh  lanh  lợi,  không  phải  không  có,  có.  Trong  Tịnh 

Độ  Thánh  Hiền  Lục  chúng  ta  thấy  đƣợc,  và  cũng  nhìn  thấy  trong  Cao  Tăng 

Truyện, thấy đƣợc trong Tịnh Tông Lịch Đại Tổ Sƣ Lục. Họ có học kinh giáo đại 

thừa chăng? Học_Học Hoa Nghiêm, học Thiên Thai, học Bát Nhã, dùng điều này 

để trợ hành, nhƣng trợ là trợ chủ tu, trợ chúng ta nhất hƣớng chuyên niệm, lấy 

nhất  hƣớng  chuyên  niệm  làm  chủ,  trợ  là  trợ  điều  gì?  Giúp  chúng  ta  đoạn  nghi 

sanh tín. Pháp môn này là pháp khó tin, giúp chúng ta nhận thức đƣợc chân tƣớng 

sự thật, trong kinh giáo nói thật tƣớng các pháp. Vì sao vậy? Vì nhận thức càng rõ 

ràng lại càng dễ buông bỏ. Nói cách khác rất nhiều chƣớng ngại tự nhiên đột phá. 

Chƣớng ngại chính là không buông bỏ đƣợc, buông không đƣợc chính là không 

hiểu thật tƣớng các pháp. Luôn cho rằng những gì trƣớc mắt đều là thật, thế giới 

tây  phƣơng  Cực  Lạc  chỉ  nghe  nói  chứ  chƣa  từng  thấy  nên  còn  hoài  nghi,  đây 

chính là cần kinh giáo để giúp đỡ, kinh điển giúp đỡ chúng ta, bộ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ này rất hay! 

Đại kinh, cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập, Hoàng Niệm Tổ chú giải. Chúng ta cùng 

nhau học tập, đem tâm đắc học tập để chia sẽ với mọi ngƣời, chúng ta gọi nó là 

Diễn Nghĩa. Những điều này đều giúp chúng ta nhận thức về thế giới Cực Lạc, 

nhận thức về Phật A Di Đà, cũng để nhận thức thế giới Ta Bà. Chúng ta đối với 

pháp môn này, đối với phƣơng pháp nhất hƣớng chuyên niệm này thâm tín không 

hoài nghi. Nhất tâm chuyên niệm, nhất định cầu sanh Tịnh độ, những thứ muốn 

học đều buông bỏ hết, đến thế giới Cực Lạc học. Thích thứ này cũng không sao, 

tạm thời buông bỏ, đến thế giới Cực Lạc trƣớc. Đến thế giới Cực Lạc chúng ta có 

Tập 403  883 



thời gian, có thầy giỏi, có bạn tốt. Trong các bạn đồng học có ngƣời chuyên môn 

tu học pháp  môn  này.  Tu tâm  tánh,  tu pháp tƣớng, tu  duy thức, có thầy  chuyên 

môn. Chúng ta mới có năng lực tìm đƣợc, học điều gì cũng không chƣớng ngại. 

Thọ mạng dài, không nhƣ ở đây thọ mạng có hạn. Lấy thọ mạng có hạn học 

Phật  pháp  vô  hạn  làm  sao  có  thể  thành  tựu  đƣợc?  Không  cách  nào  thành  tựu 

đƣợc, chỉ có thế giới Cực Lạc, đầu tiên đạt đƣợc đức thứ nhất, đức thứ nhất của 

tịnh tông là vô lƣợng thọ, thọ mạng lâu dài, cho nên quí vị có thời gian tu học. 

Huống gì ở thế giới Cực Lạc giống nhƣ đi học vậy, ngày ngày trong giảng đƣờng, 

lúc  nào  cũng  học tập  rất  tinh  tấn,  không  có  khi  nào  bị  gián  đoạn.  Thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc không có ban đêm, vì thế giới đó là thế giới quang minh không 

cần  nhờ  vào  nhật  nguyệt.  Địa  cầu  này  nhờ  vào  ánh  mặt  trời,  không  có  mặt  trời 

không  đƣợc.  Địa  cầu  tự  chuyển  nên  hình  thành  ngày  và  đêm_ban  ngày  và  ban 

đêm. Ban ngày làm việc, ban đêm nghỉ ngơi. Thế giới Cực Lạc không có ban đêm 

nên tinh tấn không gián đoạn. 

Ngƣời ở thế giới Cực Lạc không cần ẩm thực, chúng ta ăn cơm cũng bị gián 

đoạn. Họ không cần ẩm thực, vào ngôi trƣờng đó là chỉ tu tập, tốt nghiệp là thành 

Phật,  thành  Phật  mới  rời  thế  giới  Cực  Lạc.  Thử  nghĩ  xem  đến  đâu  để  tìm  đƣợc 

hoàn cảnh tu học và thầy giáo tốt nhƣ vậy? Điều kiện tu học thiết yếu của chúng 

ta, ở đó đều đầy đủ viên mãn không thiếu thứ gì. Hồi tƣởng lại ở đây tu học cực 

khổ biết bao, chúng ta muốn hoàn cảnh thanh tịnh cũng khó tìm, chúng ta muốn 

tài liệu tu học cũng không tìm ra, giáo sƣ hƣớng dẫn cũng không tìm đƣợc, những 

ngƣời đồng tu đồng chí hƣớng cũng không thấy, thật khổ! 

Ngày nay đức Thế Tôn, chƣ Bồ Tát và chƣ vị tổ sƣ nói có một nơi đến tốt nhƣ 

vậy. Nơi đó ai cũng có thể đến, chỉ sợ chính quý vị không muốn đi thôi, nếu chịu 

đi thì ngƣời ngƣời đều có thể sanh đến thế giới Cực Lạc, ngƣời ngƣời đều có thể 

thân cận Phật A Di Đà. Phật A Di Đà xem chúng ta nhƣ ngƣời một nhà. Phật A 

Di Đà biết chúng ta là nhất thể, vì thế ngài yêu thƣơng chúng ta, quan tâm chúng 

ta, dạy dỗ chúng ta, chúng ta không hề có chút nghi hoặc nào. Hoàn toàn yên tâm 

để nƣơng tựa ngài, nhƣ vậy là đúng, nƣơng tựa ngài nhất định thành tựu. 

Trong câu thứ hai là:  “niệm Phật vi chủ, dư hành vi trợ”.  Tu công tích đức, 

đem những công đức này hồi hƣớng vãng sanh thế giới Cực Lạc, nâng cao phẩm 

vị nhƣng trợ tu nhất định là tuỳ duyên, không phan duyên. Vì sao vậy? Vì phan 

duyên  không  tƣơng  ƣng  với  việc  chánh  tu,  nó  sẽ  chƣớng  ngại  chánh  tu.  Tuỳ 

duyên sẽ không có chƣớng ngại, nghĩa là duyên của trợ tu là tự nhiên đến quý vị 

884  Tập 403 



không cần đi tìm nó. Nhƣ chúng tôi những năm gần đây ở nƣớc ngoài, vì sự kiện 

11/9 đã xuất hiện khủng bố chiến tranh, đây là việc từ trƣớc giờ chƣa từng có. 

Làm  sao  để  hoá  giải  xung  đột,  đây  là  điều  mà  mọi  ngƣời  vô  cùng  quan 

tâm.Trƣờng chúng tôi tìm đến tôi, hy vọng chúng tôi giúp họ hoá giải. Đây là tuỳ 

duyên  mà  không  phải  là  phan  duyên,  đây  là  một  chuyện  tốt.  Thế  xuất  thế  gian 

pháp đều phải kiến lập trong một xã hội an định hoà hợp. Động loạn sẽ cảm thấy 

vô cùng khó khăn. Chúng ta sanh trong thời đại động loạn này, sao không hƣớng 

về nơi mà chƣ vị tổ sƣ đã sống một đời, suốt đời không hạ sơn. 

Huệ  Viễn  đại  sƣ  thời  Đông  Tấn  là  sơ  tổ  Tịnh  độ  tông,  kiến  lập  Niệm  Phật 

Đƣờng Đông Lâm ở Lô Sơn Giang Tây, lấy Hổ Khê làm ranh giới. Ngƣời cùng 

chí hƣớng có 123 ngƣời ở tại đây niệm Phật, mục đích là cầu sanh thế giới Cực 

Lạc.  Lúc  đó  chỉ  có  một  bộ  kinh  chính  là  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  vì  Kinh  Di  Đà, 

Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật đều chƣa phiên dịch. Lúc đó ngài Huệ Viễn chỉ 

dựa  vào  bộ  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  phiên  dịch  sớm  nhất. 

Trong sự tƣởng tƣợng của chúng ta rất có thể ngài y theo bản dịch của An Thế 

Cao, bản dịch này đã thất truyền. Trong mục lục kinh điển phiên dịch đích thực 

có bản của An Thế Cao nhƣng ngày nay không tìm thấy bản này. 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  từ  triều  đại  nhà  Hán  cho  đến  nhà  Tống  thời  gian  800 

năm, tổng cộng có 12 lần phiên dịch. 12 bản dịch này có bảy bản thất truyền, lƣu 

truyền đến ngày nay chỉ còn 5 bản. Vì thế chúng ta có lý do tin rằng ngài đã dùng 

bản dịch của An Thế Cao. Bản của An Thế Cao là dịch ý, giống nhƣ bản dịch của 

ngài La Thập, rất hợp sở thích của ngƣời Trung Quốc. Kinh điển của chƣ vị cổ 

đức dịch, kinh điển của An Thế Cao chúng ta rất thích đọc, và thích đọc bản dịch 

của ngài Cƣu Ma La Thập. 

Ngài Huyền Trang phiên dịch rất nhiều nhƣng không ai đọc bản của ngài, ngoài 

bản  Tâm  Kinh  Bát  Nhã  kinh  này  lƣu  thông  rất  rộng,  còn  các  kinh  khác  rất  ít 

ngƣời đọc, chỉ dùng nó để làm tài liệu nghiên cứu tham khảo. Kinh của Ngài là 

dịch thẳng, không phải dịch ý nên dịch rất cứng nhắc. Đây là điểm khác nhau của 

văn pháp Trung Quốc và nƣớc ngoài, ngƣời Trung Quốc có chút không quen. 

Nên chánh tu chúng ta nhất định phải rõ ràng. Ví nhƣ ngày nay, quý vị thấy 

thế giới động loạn, chúng sanh quá khổ. Nếu chúng ta có duyên có thể giúp thế 

giới này khôi phục an định hoà hợp, đây là việc tốt. Có duyên nhất đinh phải làm, 

không có duyên không nhất thiết phải làm. Tự mình nhất định phải hiểu chánh trợ 

phân minh. 

Tập 403  885 



Mấy năm trƣớc tôi có nhân duyên đã làm, hiện nay tuổi lớn không muốn làm nữa. 

Hậu nhân đã có ngƣời kế thừa, ngƣời làm rất nhiều nên chúng tôi không cần làm 

vì thế tôi chỉ nhất hƣớng chuyên niệm và hạ thêm công phu vào trong Đại Kinh 

Giải.  Mỗi  ngày  cùng  học với  các  bạn  đồng  học bốn  tiếng,  hiện  nay  thể  lực  còn 

đƣợc, rất tốt! Trong đời này chúng ta nhất định vãng sanh, đây là vô lƣợng hoan 

hỷ. Không còn lãng phí thời gian, không còn lãng phí tinh lực, nhất định phải giữ 

vững nhất hƣớng chuyên niệm, chánh trợ đều là niệm Phật. 

 “Tam  giả,  dĩ  niệm  Phật  vi  chánh,  dư  hành  vi  bàng,  chánh  bang  hữu  biệt”.  

“Bàng”  là  trợ,  trợ  tu,  trợ  duyên_chánh  trợ  song  tu.  “Chủ  thứ  phân  minh,  nhất 

 hướng niệm Phật vi chủ. Tuy bất xã dư tu nhưng khả danh vi nhất hướng chuyên 

 niệm dã”, “thử luận thâm thoả”.  Câu này Hoàng Niệm Tổ cho rằng nhận xét này 

rất thoả đáng.  “Thị dĩ niệm Phật hành nhân, mạc bất kiêm tu lễ bái, tác nguyện, 

 hồi hướng đẳng niệm môn dã”.  Đây chính là ngũ niệm môn. Ngũ niệm môn thêm 

một cái nữa là tán thán, thêm  một loại quan sát tức là viên mãn. Ông đƣa ra ba 

loại. Điều này cũng phải tu, chính là lạy Phật. Đặc biệt hiện tại chúng ta tu hành, 

lạy Phật là vận động tốt nhất, ngũ thể đầu địa. Mỗi ngày có thể lạy 300 lạy, ít nhất 

lạy 300 lạy. Điều này giúp ích rất nhiều cho thân thể mạnh khoẻ hoạt động gân 

cốt.      Một mặt lạy Phật trong tâm nghĩ đến Phật A Di Đà, miệng niệm Phật A 

Di  Đà.  Khi  lạy  Phật  mặc  niệm  không  cần  phát  ra  âm  thanh.  Phát  nguyện,  hồi 

hƣớng, tán thán, quan sát đều có thể kiêm tu_Ngũ niệm môn đều có thể kiêm tu. 

Bồ  Tát  Thiên  Thân  ngài  là  ngƣời  niệm  Phật  vãng  sanh.  Trong  Tịnh  Độ  Thánh 

Hiền Lục có ngài, trong Vãng Sanh Truyện cũng có ngài. 

       “Y cứ thượng thuyết, tắc niệm Phật chi nhơn hoặc kiêm trì vãng sanh đại bi, 

 chuẩn đề đẳng chú hoặc kiêm trì tụng Tâm Kinh hoặc Kim Cang Kinh đẳng đẳng. 

 Chỉ  tu  chủ  trợ  phân  minh,  niệm  Phật  miên  mật,  diệc  gia  bất  vi  ư  nhất  hướng 

 chuyên niệm dã”.  

Đây là Hoàng Niệm Tổ đề xuất, bản thân ông cũng làm nhƣ vậy, nhƣng ông lấy 

niệm Phật làm chủ. Bất luận tu pháp môn nào ông còn có thiền có mật. Cƣ sĩ Lý 

Bính Nam  cũng nhƣ vậy,  mỗi ngày trì  chú cũng đã từng tham thiền. Hình nhƣ 

ngồi thiền thì không có, ông hoàn toàn niệm Phật, nhƣng ông có trì chú. Bất luận 

tu pháp môn nào đều hồi hƣơng thế  giới tây phƣơng Cực Lạc.  Nhƣ vậy có thể 

đƣợc, vì không trái với nhất hƣớng chuyên niệm. 

 “Vô Lượng Thọ Khởi Tín Luận cánh chương thử chỉ, chỉ thú”,  chƣơng là chƣơng 

hiển, nói rõ ý này.   “Luận viết”,  Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận  là trƣớc tác 

886  Tập 403 



của cƣ sĩ Bành Tế Thanh.  “Hành giả ký phát bồ đề tâm, đương tu bồ tát hạnh. Ư 

 thế xuất thế gian sở hữu nhất hào chi thiện, nãi chí vô biên công đức, tất dĩ thâm 

 tâm,  chí  thành  tâm  hồi  hướng  Cực  Lạc,  diệc  đắc  danh  vi  nhất  hướng  chuyên 

 niệm”.  

Cƣ sĩ Bành Tế Thanh thuộc niên đại Càn Long thời nhà Thanh là một vị cƣ sỹ tại 

gia  của  Tịnh  độ  tông.  Ông  không  xuất  gia  suốt  đời  lấy  thân  hình  cƣ  sĩ  tu  hành 

hoằng pháp. 

Khi Hoàng Niệm Tổ giới thiệu về ông, nói rằng: nếu nói nhƣ hiện nay thì ông 

là con nhà cán bộ cao cấp. Phụ thân của Bành Tế  Thanh là binh bộ thƣợng thƣ 

của hoàng đế Càn Long, phụ thân ông nhƣ hiện nay là bộ trƣởng quốc phòng, vì 

thế ông là con nhà quý tộc, không cần làm việc, cuộc sống không có gì lo lắng. 

Ngƣời này rất thông minh, chƣa đến 20 tuổi đã đậu tiến sĩ. Đây là cuộc thi cấp 

quốc gia, ông đã trúng tuyển. Thông thƣờng trúng tuyển là ra làm quan. Thi đậu 

tiến sĩ ông không ra làm quan, mà nghiên cứu Phật pháp, chứng tỏ trình độ văn 

hoá của ông rất cao, thông tông thông giáo, hiển mật viên dung là ngƣời có đại trí 

huệ trong nhà Phật. Trƣớc tác của ông rất nhiều Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín 

Luận là ông viết. 

Hành giả là ngƣời tu hành đã phát tâm bồ đề. Phát tâm bồ đề sẽ đƣợc tu Bồ 

Tát hạnh, nhƣ một vị Bồ Tát, Bồ Tát đại từ đại bi, pháp thế gian hay xuất thế gian 

có một chút thiện, đây là nói việc thiện nhỏ nhất, vô biên công đức là thiện lớn. 

Bất luận là thiện nhỏ hay thiện lớn nếu đã gặp thì đều nên làm. Đây là Bồ Tát cứu 

khổ cứu nạn, vì thế nên lấy thâm tâm chí thành tâm hồi hƣớng về cõi Cực Lạc. 

Quý vị thấy thâm tâm, chí thành tâm, hồi hƣớng tâm đều là tâm bồ đề. Thể của bồ 

đề tâm là tâm chí thành. 

Trong Quán Kinh nói thâm tâm là tự thọ dụng của tâm chí thành, hồi hƣớng 

là  từ  bi,  đại  từ  đại  bi  là  tha  thọ  dụng.  Vì  thế  Bồ  Tát  nhất  định  dùng  tâm  chân 

thành thanh tịnh tu tất cả thiện pháp trong thế xuất thế gian, ý này nói rất hay. Tu 

tất cả thiện pháp là vì ai? Vì chúng sanh chứ không phải vì mình. Lấy công đức tu 

thiện  hồi  hƣớng  vãng  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Không  cầu  gì  khác, 

tuyệt đối không cầu phú quý nhân gian, nhất định không cầu danh văn lợi dƣỡng, 

chỉ cầu sanh thế giới Cực Lạc, điều này nói rất hay. 

Hoàng Niệm Tổ đối với sự tán thán này_câu nói “cánh chương thử chỉ” nói 

rất chính xác.  “Bất tất khí xả bách vi”,  “bách vi” chính là tất cả thiện pháp.  “Nãi 

 danh chuyên niệm”,  xả bỏ tất cả pháp gọi là chuyên niệm, đó là đối với ai? Họ 

Tập 403  887 



không  có  năng  lực  này_không  có  trí  huệ,  không  có  năng  lực,  không  có  nhân 

duyên nhƣ vậy, thì không cần tu tất cả thiện pháp, chỉ chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Niệm  Phật A Di  Đà chính là chuyên tu thiện pháp. Niệm thành công danh hiệu 

Phật  A  Di  Đà,  khi  lâm  mạng  chung  biểu  diễn  cho  ngƣời  ta  thấy,  biểu  diễn  nhƣ 

vậy sẽ độ đƣợc rất nhiều ngƣời. Công đức này của họ tuyệt đối không thua chƣ vị 

cổ đức hành Bồ Tát đạo, tuyệt đối không thua ngƣời tu tất cả công đức, khi lâm 

mạng chung biểu diễn chiêu này. 

Chúng tôi ở HongKong, năm 1977 lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng kinh. 

Lúc đó bà lão của Đông Liên Giác Uyển_Hà Đông phu nhân đã vãng sanh, điều 

này  tôi  không  tận  mắt  nhìn  thấy  mà  chỉ  nghe  nói,  nhƣng  Sƣớng  Hoài  pháp  sƣ 

biết. Nhƣ cƣ sĩ Hà Lệ Hƣơng có thể họ biết. Gia đình Hà Thế Lễ là môn đồ kiền 

thành của Cơ Đốc giáo, tuy mẹ ông là ngƣời niệm Phật, nhƣng con trai con dâu 

rất  có  lòng  hiếu  thảo,  họ  không  phản  đối,  thiết  Phật  đƣờng  trong  nhà  để  bà  lão 

chuyên môn cúng dƣờng lễ bái. Bà lão vãng sanh đã mở một đại hội vãng sanh. 

Tiếp đãi ký giả, tiếp đãi giới truyền tin để biểu diễn việc vãng sanh. Bà biết trƣớc 

giờ  chết,  tự  tại  vãng  sanh.  Lần  thể  hiện  này  con  trai  và  dâu  của  bà  đều  tự  thân 

chứng kiến. Cuối cùng tất cả đều niệm Phật, đều quy y Tịnh độ tông. Đây là thật 

là biểu diễn để quý vị xem, không phải giả. 

Đạo tràng và kiến trúc của Đông Liên Giác Uyển chính là ngôi nhà cũ của gia 

đình họ, sau đó hiến cho Phật giáo để làm đạo tràng. Bà lão rất có trí huệ, khi 

vãng sanh nói với con trai và con dâu, bà nói: hôm nay mẹ vãng sanh các con ở 

bên  cạnh  mẹ  niệm  vài  câu  Phật  hiệu  đƣa  mẹ  đi,  cũng  là  thể  hiện  tình  mẹ  con 

chúng ta. Bà thật sự ra đi và mọi ngƣời thật đã thấy đƣợc chân tƣớng sự thật này, 

nên đã quay đầu trở lại niệm Phật. Thật ra đƣơng thời nếu thật có cao nhân, Chƣ 

Phật Bồ Tát đến dạy bà, dạy Hà Thế Lễ có thể không trái với Cơ Đốc giáo. Giáo 

đồ Cơ Đốc giáo cũng có thể niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc nhƣ vậy thì 

càng viên mãn. Vì sao vậy? 



Trong kinh điển có. Quý vị xem rất nhiều Bà La Môn giáo không phải đều học 

theo Đức Thế Tôn đó sao? Nhƣng vẫn không từ bỏ tôn giáo của họ. Điều này nói 

rõ Phật giáo không phải Tôn giáo, Phật giáo là giáo dục. Vãng sanh thế giới Cực 

Lạc vẫn là giáo dục, đến thế giới Cực Lạc đi học. Thế giới Cực Lạc là nhà trƣờng, 

nó không phải là thiên quốc. Trong thiên quốc có quốc vƣơng, có thiên chủ. Thế 

giới  Cực  Lạc  không  có  thiên  chủ,  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  quốc  vƣơng.  Thế 

888  Tập 403 



giới Cực Lạc là một đạo tràng. Quý vị thử nghĩ kỹ xem chúng ta đọc nhiều kinh 

nhƣ vậy, nhƣng không thấy Đức Thế Tôn nói quốc chủ của Thế Giới Cực Lạc là 

ngƣời nhƣ thế nào, không thấy nói, cũng không nói thiên vƣơng là ngƣời ra sao. 

Quý vị thấy thế giới Ta Bà này của chúng ta thiên vƣơng của sắc giới thiên, sơ 

thiền  thiên  là  đại  phạm  thiên  vƣơng.  Thiên  vƣơng  của  sơ  thiền  thiên,  tứ  thiền 

thiên  là  Ma  Hê  Thủ  La_đều  có.  Đao  lợi  thiên  ngƣời  Trung  Quốc  gọi  là  ngọc 

hoàng đại đế, trong kinh điển gọi là đao lợi thiên chủ. Nó thật sự giống nhƣ tổ 

chức chính trị của quốc gia vậy. 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  có.  Nhìn  tới  nhìn  lui  thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  có  một 

ngƣời thầy là Phật A Di Đà, ngoài ra đều là đồng học_Bồ Tát là đồng học. Địa vị 

của các vị đồng học không giống nhau, có 51 cấp bậc là thập tín, thập trú, thập 

hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, đẳng giác, đều là đồng học. Thật không thể nghĩ 

bàn,  nhiều  đồng  học  có  cấp  bậc  bất  đồng  nhƣ  vậy,  đều  học  trong  một  giảng 

đƣờng, đều nghe kinh trong một giảng đƣờng. Đây là bản lĩnh của Phật A Di Đà, 

Phật  dùng  một  âm  mà  nói  pháp,  mỗi  ngƣời  có  cảnh  giới  khác  nhau  đến  nghe, 

nhƣng đều cảm thấy nhƣ Phật đang nói với mình vậy. Mỗi loài chúng sanh đều 

tuỳ theo căn cơ của mình mà lý giải, điều này ngƣời thế gian chúng ta không làm 

đƣợc. 

Nghe  Đức  Phật  giảng  cùng  trong  một  giảng  đƣờng,  nhƣng  mọi  ngƣời  nghe 

đều rất hoan hỷ, thích hợp trình độ  quý vị, cũng thích hợp trình độ  của  tôi, và 

cũng thích hợp trình độ của phàm phu, thích hợp trình độ của thiên nhân, thích 

hợp  trình  độ  của  chƣ  vị  Bồ  Tát,  nên  chúng  ta  khẳng  định  thế  giới  Cực  Lạc  là 

trƣờng học, là trƣờng Phật giáo do Phật A Di Đà thiết lập, có tất cả các cấp bậc 

khác nhau cùng nhau lên lớp. Bản lĩnh của vị thầy này quả thật cao siêu. Quý vị 

muốn nghe kinh gì tự nhiên quý vị nghe đƣợc ngài giảng bộ kinh đó, kỳ lạ! 

Tuỳ theo tâm nguyện của mình muốn học gì, quý vị nghe những gì Phật nói 

chính là pháp môn đó. Tôi muốn nghe Hoa Nghiêm, họ muốn nghe Kinh Di Đà. 

Tôi nghe là Kinh Hoa Nghiêm, họ nghe chính là Kinh Di Đà.  Đây là dùng  một 

âm thanh thuyết pháp, nhƣng tuỳ loại chúng sanh mà đƣợc giải ngộ, hiển lộ tánh 

đức thậm thâm không thể nghĩ bàn. 

Tuy chúng ta chƣa học xong kinh Hoa Nghiêm, nhƣng những gì đã học cũng 

hiểu đƣợc một vài điều. Hoàn Nguyên Quán của Hiền Thủ quốc sƣ chúng ta đã 

học  hai  lần,  đạo  lý  minh  bạch  hơn  một  chút.  Trên  thực  tế  Đức  Phật  có  thuyết 

pháp chăng? Không cần nói đến Phật, Hoa Nghiêm là Viên giáo Sơ Trú Bồ Tát 

Tập 403  889 



họ  đều  đã  đoạn  tận  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Cũng  chính  là  nói  họ  đã 

buông bỏ hết vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Vọng tƣởng là gì? Khởi tâm động 

niệm  buông  bỏ  chính  là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm.  Không  khởi  tâm 

không động niệm thì còn có pháp gì để nói! Không có pháp gì để nói. 

Lúc  Đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt  49  năm. 

Chúng  ta  muốn  hỏi  Đức  Thế  Tôn  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Nhất  định 

không có. Không có nhƣng có thể nói pháp. Trong kinh này có câu: nói mà không 

nói, không nói mà nói. Nói đích thực có ngôn ngữ, mọi ngƣời đều nghe đƣợc. Vô 

thuyết  là  gì?  Tuy  có  ngôn  ngữ  nhƣng  ngài  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  khởi 

tâm động niệm vẫn không đƣợc, thuyết pháp cần phải phân biệt chấp trƣớc, nhƣ 

vậy mới có thể thuyết pháp. Đức Thế Tôn đích thực không khởi tâm, không động 

niệm, không phân, không chấp trƣớc. Đức Thế Tôn có thể làm đƣợc, Phật A Di 

Đà  sao  lại  không  làm  đƣợc!  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ngài  đối  với  lục  đạo 

chúng sanh trong thế giới  Ta Bà, chúng ta nhìn thấy đƣợc, không thấy đƣợc có 

chƣ thiên, có Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, chúng ta phàm phu mắt thịt không 

thấy đƣợc, điều đó không tính. Nhận xét này thật không thể nghĩ bàn. 

Đƣơng thời Phật thuyết pháp, quý vị xem trình độ thính chúng không giống 

nhau. Bất luận tại gia hay xuất gia,trong đó có Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác, 

Chƣ thiên, trong nhân gian có bậc thƣợng căn trí huệ rất cao, còn có hạ căn ngu 

si, hồ đồ không hiểu sự lý. Đức Thế Tôn đều khiến cho họ đƣợc độ, ít nhất cũng 

chứng quả Tu đà hoàn. Ngài dùng một âm thuyết pháp nhƣng tuỳ loại đƣợc giải. 

Đức Thế Tôn đã biểu diễn cho chúng ta thấy, thật có năng lực này không phải 

giả. Phật A Di Đà càng không cần phải nói. Đối tƣợng Phật A Di Đà giảng kinh 

thuyết  pháp  là  tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm.  Trong  cõi  đồng  cƣ  có  thiên  đạo,  nhân 

đạo. Trong cõi phƣơng tiện có Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, Phật trong 

mƣời pháp giới vãng sanh đến. 41 địa vị của pháp thân đại sĩ thật sự có chứng 

quả. Đây là trình độ sâu cạn không giống nhau của đại chúng trong giảng đƣờng. 

Phật lấy một âm thuyết pháp tuỳ loại đƣợc giải. Thuyết mà không thuyết không 

thuyết mà thuyết, đều có thể khiến chúng sanh nghe hiểu, sanh tâm hoan hỷ, giác 

ngộ và chứng quả. Trƣờng học nhƣ vậy có thể không đến đó sao? 

Thật sự thấu triệt rồi, thì đi càng sớm càng tốt không nên bỏ lỡ. Nếu muốn độ 

chúng sanh thì nên tự mình thành tựu, sau đó trở lại độ chúng sanh. Hiện tại tự độ 

còn chƣa xong thì làm sao có thể độ chúng sanh? Vì thế chúng ta phải hiểu rõ 

ràng minh bạch thế giới Cực Lạc, mới biết đƣợc sự thù thắng, mới biết rằng trong 

890  Tập 403 



thế xuất thế gian không thể tìm thấy đạo tràng thứ hai có hoàn cảnh tu học tốt nhƣ 

vậy.  Ở  thế  gian  này  đại  thừa  Phật  pháp  rất  hoạt  bát  linh  động,  Tịnh  tông  cũng 

không  ngoại  lệ.  Mấu  chốt  là  tự  mình,  tự  mình  phải  biết  căn  tánh  mình  nhƣ  thế 

nào, điều này rất quan trọng. Nếu không phải hàng thƣợng căn lợi trí nên thâm 

nhập  một  môn,  thành  tâm  niệm  rốt  ráo  câu  A  Di  Đà  Phật,  nhƣ  vậy  ba  năm  sẽ 

thành công, liền có thể vãng sanh. 

Nếu có nhân duyên, có năng lực, có thể làm một ít điều thiện nhỏ, giúp chúng 

sanh làm chút việc tốt. Phải làm, không thể không làm, không làm thì sao? Không 

làm là không có tâm bồ đề, không có tâm từ bi. Điều này trái với tâm bồ đề, nếu 

làm thì sao? Làm nhƣng đừng chấp tƣớng, điều này rất quan trọng. Làm mà chấp 

trƣớc quý vị sẽ bị đoạ lạc. Vì sao vậy? Vì chúng ta đoạ lạc vào trong danh văn lợi 

dƣỡng. Bất luận làm nhiều hay ít đều không chấp tƣớng, công đức chỉ hồi hƣớng 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc, hồi hƣớng vãng sanh thấy Phật, chỉ có một ý niệm 

nhƣ vậy, một mục tiêu, một phƣơng hƣớng nhƣ vậy, đó là điều hoàn toàn chính 

xác. Bất luận là làm việc thiện lớn, thiện nhỏ hay một chút việc thiện, thậm chí là 

vô lƣợng công đức, tất cả đều giúp chúng ta vãng sanh. Chúng ta có thể làm. Chƣ 

vị tổ sƣ, Chƣ Phật Bồ Tát cũng sợ chúng ta không giữ vững đƣợc duyên thù thắng 

của  mình,  mà  thoái  tâm  đoạ  lạc,  đây  là  sai  lầm.  Điều  này  xƣa  nay  thƣờng  có, 

không phải không có. Trƣớc là tuỳ duyên, sau tuỳ duyên là phan duyên. Hình nhƣ 

pháp duyên của họ ngày càng thù thắng nhƣng rốt cuộc thì sao? Rốt cuộc không 

thể vãng sanh. Đời này họ làm là gì? Phƣớc báo nhân thiên và hƣởng phƣớc đời 

sau, đó là sai. Vì  thế  những điều chƣ vị  tổ  sƣ, chƣ Phật Bồ  Tát nói trong kinh 

luận, chúng ta phải tỷ  mỷ để lãnh hội, quan sát và phản tỉnh, để chúng ta có trí 

huệ có thể phân biệt, có năng lực có thể học đƣợc, làm mà không làm không làm 

mà làm. Đƣợc nhƣ vậy thì không có vấn đề gì nữa, tức là đã làm. Sau khi đã làm 

có hiệu quả nhƣ thế nào đều không để trong lòng, nhƣ vậy là đúng. Cổ nhân nói 

 “Chỉ vấn canh vân, bất vấn thu hoạch”  mới có thể giữ đƣợc thâm tâm tức là tâm 

thanh  tịnh.  Trên  đề  kinh  này  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  thâm  tâm,  chí  thành 

tâm, hồi hƣớng Cực Lạc, đây cũng gọi là nhất hƣớng chuyên niệm. 

Cho  nên   “bất  tất  khí  xả  bất  vi,  nãi  danh  chuyên  niệm.  Dĩ  Phật  tánh  biến  nhất 

 thiết xứ, hữu khí hữu xả, bất danh niệm Phật cố”  nói rất hay! 

Vì sao vậy? Vì hữu khí hữu xả, là còn phân biệt chấp trƣớc. Chỉ cần có phân 

biệt chấp trƣớc là có phiền phức. Hữu khí đã sai mà hữu xả cũng sai. Chỉ cần có 

phân biệt chấp trƣớc là sai hoàn toàn. Nếu không có phân biệt chấp trƣớc thì hoàn 

Tập 403  891 



toàn đúng, “khí” cũng đúng mà “xả” cũng đúng, làm cũng đúng, chẳng có điều gì 

không đúng, nên tiêu chuẩn là gì? Tiêu chuẩn là tâm chân thành, thanh tịnh bình 

đẳng giác. Chúng ta dùng mƣời chữ để miêu tả tâm bồ đề là: chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Có mƣời chữ này thì xả bỏ hay làm đều đúng. 

Nếu trái với mƣời chữ này là hoàn toàn sai, đây gọi là không mất tâm bồ đề, giáo 

hoá chúng sanh, thành tựu vô lƣợng công đức. Mỗi niệm đều tƣơng ƣng với thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, nhƣ vậy là đúng. 

 “Thử luận thậm khế thời cơ”,  nhận xét của cƣ sĩ Bành Tế Thanh rất khế hợp thời 

cơ hiện đại.  “Đương tiền thế nhân, thế sự phồn đa, phan nan phanh trừ tịnh tận, 

 chung nhật niệm Phật”,  điều này không dễ, quý vị không thể buông bỏ sự nghiệp 

đóng cửa chuyên tâm niệm Phật. Hiện tại cƣ sĩ Hồ Tiểu Lâm đang làm, làm rất 

hay. Ông nói với tôi, ông ta suốt buổi sáng tụng kinh, niệm Phật, lạy Phật không 

nghe không hỏi chuyện của công ty. Sau cơm trƣa mới bắt đầu quản lý việc của 

công ty. Ông ta có thể dành bốn tiếng đồng hồ của buổi sáng để tu tập, điều này 

thông thƣờng các ông chủ khác không làm đƣợc, nhƣng ông ta làm đƣợc. Ông ta 

có  thể  làm  đƣợc  cũng  là  duyên  tu  học  của  ông  ta  thuần  thục,  không  phải  ngẫu 

nhiên. 

Quý vị xem, đầu tiên ông ta thực hành Đệ Tử Quy, thật đã làm đƣợc. Thực 

hành Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ông ta đã làm đƣợc, sau đó cả 

gia đình ông làm đƣợc. Ông tiếp tục mở rộng đến nhân công trên dƣới của công 

ty,  tất  cả  đều  làm  đƣợc.  Mỗi  nhân  công  tự  động  tự  phát,  không  cần  quản  lý, 

không cần đốc thúc. Mỗi ngƣời đều rất siêng năng, đều rất có trách nhiệm. Vì thế 

ông ta không cần đi làm buổi sáng, không cần hỏi đến mọi việc, tụng kinh niệm 

Phật làm việc của mình, đây là gƣơng tốt cho ngƣời trong thời hiện đại này. 

 “Đản  năng  thâm  tín  thiết  nguyện,  cầu  sanh  tịnh  độ,  sự  lai  tiện  tố,  sự  khứ  tức 

 niệm”.   Điều  này  phù  hợp  với  nhất  hƣớng  chuyên  niệm.  Làm  xí  nghiệp  kinh 

doanh rất nhiều việc, có việc là lập tức xử lý, xử lý xong lại niệm Phật, cứ nhƣ 

vậy hành trì là đúng. Đối với Tịnh tông, đối với Phật giáo thì giáo huấn Đức Phật 

dạy chúng ta nên làm ngƣời nhƣ thế nào, làm sao tề gia và làm việc nhƣ thế nào. 

Quản lý một công ty chính là trị quốc, tề gia trị quốc. Trong kinh điển đều có giáo 

huấn, có luân lý, có phƣơng pháp, có kinh nghiệm, có hiệu quả. Chúng ta cần nên 

cố gắng học tập,  đem nó biến thành sinh hoạt hằng ngày.  “Sự lai tiện tố, sự khứ 

 tức niệm”,  làm hết việc lập tức niệm Phật. 

892  Tập 403 



 “Thế  pháp  bổn  vô  nghi  ư  Phật  pháp”.   Pháp  thế  gian  có  chƣớng  ngại  việc  học 

Phật chăng? Không trở ngại.  “Hà huống cánh dĩ thế xuất thế gian nhất thiết thiện 

 pháp, dĩ chí thành tâm hồi hướng Cực Lạc”,  mấy câu này thật hiếm thấy. Hành 

thiện  của  thế  gian  và  hành  thiện  của  xuất  thế  gian,  dùng  tâm  chân  thành  hồi 

hƣớng thế giới Cực Lạc.  “Cố diệc danh nhất hướng chuyên niệm”, cứ Khởi Tín 

 Luận kiêm hành thế thiện, thượng đắc danh vi nhất hướng chuyên niệm”  khởi Tín 

Luận  là  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận,  không  phải  Đại  Thừa  Khởi  Tín 

Luận,  là  tác  phẩm  của  cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh.  Lời  của  ông  chúng  ta  có  thể  tin. 

Những trƣớc tác của ông có vài tác phẩm đã đƣợc lịch đại tổ sƣ khẳng định. Ấn 

Quang đại sƣ đều rất tán thán trƣớc tác của ông. 

 “Cánh hà huống kiêm tu dư xuất thế pháp”.  Dƣ là gì? Là cái khác không phải 

Tịnh  độ.  Thiện  hành  của  xuất  thế  gian  ví  nhƣ  trong  Phạm  Thất  Ngẫu  Đàm  của 

Ngẫu Ích đại sƣ nói_đây là một cuốn sách nhỏ_Tiểu phẩm này của Ngẫu Ích đại 

sƣ  viết rất hay.  “Hựu thiền giả  dục sanh tây phương, bất tất cải  vi niệm Phật. 

 Đản cụ tín nguyện tức tham thiền tức Tịnh độ hành dã”.  Đây là đoạn nhỏ trong 

Phạm Thất Ngẫu Đàm. Nói  rằng ngƣời tham thiền họ cũng muốn vãng sanh thế 

giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  với  những  ngƣời  này  không  cần 

đổi qua niệm Phật, cứ nên ngồi thiền của quý vị, đem công đức tham thiền hồi 

hƣớng cầu sanh thế giới Cực Lạc cũng đƣợc. Đây là đoạn cuối cùng của tam bối 

vãng  sanh  gọi  là  nhất  tâm  tam  bối.  Đó  không  phải  tu  pháp  môn  Tịnh  độ,  là  tu 

pháp đại thừa. 

Bất luận tu học pháp môn nào của đại thừa, chỉ cần ta có thể đem công đức tu 

học hồi hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ, tất cả đều đƣợc sanh. Cửa của Phật A Di Đà 

vô  cùng  rộng  lớn.  Nếu  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  thì  học  các  Tôn  giáo  khác  đƣợc 

chăng? Nhất định đƣợc. Quý vị tin Cơ Đốc giáo, không cần từ bỏ Cơ Đốc giáo 

đến quy y Phật, không cần. Quý vị nên nỗ lực y theo Cơ Đốc giáo để tu hành, đến 

khi lâm mạng chung đem công đức tu hành đó cầu sanh Tịnh độ, nhất định đƣợc 

sanh, vấn đề là phải thực hành mới đƣợc. Đạo lý này chính là nguyên lý cơ bản 

của Tịnh độ tông, “tâm tịnh tức Phật tịnh độ”, những điều ta tu hành không phải 

đều là tu thanh tịnh tâm đó sao? Chỉ cần tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm chân thành 

hiện tiền, tâm cung kính hiện tiền, lấy những điều này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh 

độ,  nhƣ  vậy  thì  làm  gì  có  lý  không  vãng  sanh!  Tu  Tôn  giáo  nào  cũng  không 

chƣớng ngại. 

Tập 403  893 



Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, quý vị thấy theo ngài học rất nhiều ngƣời là thầy 

truyền giáo trong Tôn giáo, còn có ngƣời quản lý trong Tôn giáo theo học tập với 

Thế Tôn. Ngài không dạy họ thay đổi Tôn giáo. Trong nhà Phật gọi là ngoại đạo, 

ngoại  đạo  không  phải  bên  ngoài  Phật  giáo  hay  các  Tôn  giáo  khác,  không  phải. 

Nghĩa của ngoại đạo là tâm hƣớng bên ngoài cầu pháp, đây gọi là ngoại đạo. Phật 

pháp tu là hƣớng nội, là minh tâm kiến tánh, là cầu trí huệ, cầu tâm thanh tịnh. 

Nhƣ  trên  đề  kinh  này  nói  nếu  tu  tâm  thanh  tịnh,  tu  tâm  bình  đẳng,  tu  giác  mà 

không mê, đây chính là học Phật. Bất luận dùng phƣơng pháp nào cũng đƣợc, chỉ 

cần  đạt  đƣợc  tâm  thanh  tịnh  cầu  sanh  Tịnh  độ  thì  tất  cả  đều  có  thể  vãng  sanh, 

chắc chắn không có chƣớng ngại. 

Ngày  ngày  niệm  Phật,  ngày  ngày  huân  tu  đại  thừa,  nhƣng  tâm  không  thanh 

tịnh, vẫn không thể đi. Không phải niệm nhiều danh hiệu Phật là có thể đƣợc, nên 

thấu triệt điều này. Niệm đến tâm thanh tịnh hiện tiền, nhất định đƣợc vãng sanh. 

Tâm thanh tịnh hiện tiền, chắc chắn phải buông bỏ nhân duyên thế gian. Vì sao 

vậy?  Vì  nó  nhiễu  loạn  khiến  tâm  chúng  ta  không  thanh  tịnh.  Những  gì  chƣớng 

ngại tâm thanh tịnh nhất định phải buông bỏ hết, đây là điều kiện cần phải đầy đủ 

để vãng sanh. Mấy câu này của Ngẫu Ích đại sƣ quá hay! 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới.  “Hựu đại sư”,  đại sƣ chính là Ngẫu Ích đại sƣ. 

 “Tằng yểm quan kết đàn”,  tức bế quan kiết đàn để tu hành. Trì chú vãng sanh cầu 

sanh Tịnh độ.  “Tịnh tác trường kệ vi thệ. Kệ vân, ngã dĩ chí thành tâm, thâm tâm, 

 hồi hướng tâm. Nhiên bích hương tam trụ, kiết nhất thất tịnh đàn, chuyên trì vãng 

 sanh chú, duy trừ thực thuỳ thời, dĩ thử công đức lực, cầu quyết sanh an dưỡng”.  

Đây là Ngẫu Ích đại sƣ, bên dƣới chú giải nói rất hay.  “Túc chứng đãn cụ vãng 

 sanh tín nguyện, tắc tham thiền trì chú giai tịnh độ hành dã”.  Ngẫu Ích đại sƣ trì 

chú, “kiết nhất thất tịnh đàn” thời gian này của ngài không dài, nhƣ đả thiền thất 

vậy_bảy ngày. Bế quan bảy ngày gọi là phƣơng tiện quan. Thông thƣơng chúng 

ta  gọi  đây  là  tinh  tấn  Phật  thất,  nhƣng  ngài  không  phải  niệm  Phật,  ngài  trì  chú. 

Trong bảy ngày này hoàn toàn niệm chú vãng sanh. 

Bài kệ này rất hay, quan trong nhất là tâm bồ đề_phát tâm bồ đề nhất hƣớng 

chuyên niệm. Tôi dùng chí thành tâm, thâm tâm, hồi hƣớng tâm đây chính là tâm 

bồ đề.  “Nhiên bích hương tam trụ”  Ngƣời xuất gia đốt liều nơi cánh tay để cúng 

Phật,  đây  là  biểu  pháp.  Ý  của  đốt  liều  là  gì?  Thắp  lên  chính  mình  để  chiếu  soi 

ngƣời khác, chính là ý này. Dù đốt liều có nhiều bao nhiêu, nhƣng không có tâm 

từ bi để giúp đỡ ngƣời khác, thì liều này không cần đốt, đốt cũng không có chút ý 

894  Tập 403 



nghĩa nào, nhƣ vậy hà tất phải đốt làm gì? Ý nghĩa đốt liều là từng giờ từng phút 

cảnh tỉnh mình, tôi đã phát lời thệ nguyện nên nhất định phải làm nhƣ vậy. Thấy 

chúng sanh gặp khó khăn, nhất định đƣa tay ra giúp đỡ họ, dụng ý của đốt liều là 

nhƣ vậy. 

Ngƣời  xuất  gia  đốt  liều  trên  đỉnh  đầu,  tại  gia  đốt  liều  trên  cánh  tay.  Ngƣời 

xuất  gia  đã  thọ  đại  giới,  trên  đầu  cũng  đã  đốt  liều.  Thông  thƣờng  đặc  biệt  phát 

nguyện cũng có thể đốt ở cánh tay. Tôi từng thấy, thấy những pháp sƣ này  thật 

hiếm  có.  Trì  giới  tu  hành  hình  giống  nhƣ  rất  thanh  tịnh,  đƣa  tay  ra  họ  phải  đốt 

mƣời mấy hai mƣơi chấm, nhƣng đối đãi với ngƣời không có từ bi. Thấy ngƣời 

khổ nạn thƣờng tránh né,nhƣ vậy là sai, hoàn toàn sai. Cho rằng đốt liềuđể cúng 

Phật, Phật không thích nhìn nó đâu. Đem những ý nghĩa tƣợng trƣng của nhà Phật 

dùng sai hết. Cho rằng tôi đốt liều nhiều Phật sẽ hoan hỷ, làm gì có đạo lý này? 

Đốt liều là tự  mình thấy, tự  mình phát nguyện này và cần phải thực hiện. Hiểu 

đƣợc điều này thì đốt một liều cũng đủ. Thấy chấm liều này là cảnh tỉnh mình, 

nên nhất định phải hiểu đạo lý này. Thấu suốt ý nghĩa là gì nó sẽ khởi tác dụng, 

không hiểu thì cho rằng nhƣ vậy là cúng Phật, Phật hoan hỷ là hoàn toàn sai lầm. 

Quý vị xem còn có ngƣời đốt đầu ngón tay cúng Phật. Bồ Tát Quan Thế Âm 

chê hai tay không đủ dùng, phải cần ngàn tay ngàn mắt, quý vị chỉ có hai cánh tay 

còn  đem  nó  đốt  mất,  nhƣ  vậy  có  thể  làm  đƣợc  việc  gì?  Quý  vị  hoàn  toàn  trái 

ngƣợc với Quan Âm Bồ Tát, quá sai lầm. Đây đều là không hiểu giáo nghĩa, nên 

đã ngộ nhận cho rằng làm nhƣ vậy là đúng. Trong kinh Phật nói nhƣ vậy là biểu 

pháp, chứ không phải dạy chúng ta đốt ngón tay thật. 

Chuyên trì chú, quý vị thấy trong từ thệ nói rất rõ.  “Duy trừ thực thùy”,  chƣ vị 

tổ  sƣ  ngày  ăn  một  bửa,  khi  ăn  cơm  không  niệm  chú,  khi  ngủ  không  niệm  chú. 

Vào thời đại đó thời gian ngủ nghỉ của tự viện am đƣờng, tiêu chuẩn thời gian là 

giữa đêm, đây là trong kinh điển nói. Ngẫu Ích đại sƣ đối với giới luật rất thông 

suốt. Cuối thời nhà Minh một mình ngài, đầu năm dân quốc lại có một ngƣời là 

Hoằng  Nhất  đại  sƣ.  Đại  sƣ  Hoằng  Nhất  rất  nhiều  điểm  giống  Ngẫu  Ích  đại  sƣ. 

Gƣơng mẫu của Ngẫu Ích đại sƣ, ngài Hoằng Nhất siêng năng học tập, học rất 

giống. 

Ở đây  “Túc chứng đãn cụ vãng sanh tín nguyện, tắc tham thiền trì  chú giai 

 tịnh độ hành”.  Bên dƣới lại nói  “Di Đà Viên Trung Sao chi U Khê đại sư”.  Kinh 

A Di Đà có ba bộ chú giải quan trọng nhất, ở đây đều có trích dẫn. Thứ nhất là Sớ 

Sao  của  Liên  Trì  đại,thứ  hai  là  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sƣ,thứ  ba  là  Viên 

Tập 403  895 



Trung Sao của U Khê đại sƣ. Học tiểu bổn Kinh Di Đà ba bộ chú giải này nhất 

định phải đọc. Đặc biệt là Sớ Sao và Yếu Giải. Suốt đời U Khê đại sƣ tu Pháp 

Hoa, Đại Bi, Quang Minh, Di Đà, Lăng Nghiêm và Đẳng Sám Vô Hƣ Nhật. Thời 

khóa  bình  thƣờng  của  U  Khê  đại  sƣ  là  lạy  Pháp  Hoa  sám,  Đại  Bi  sám,  Quang 

minh  sám,  Di  Đà  sám,  Lăng  Nghiêm  sám,  đây  là  khóa  tu  hằng  ngày  của  ngài. 

Ngài biết trƣớc giờ lâm chung. 

  “Thủ thư Diệu Pháp Liên Hoa Kinh ngũ tự, phục cao xướng kinh đề giả tái, bạc 

 nhiên nhi tịch. Như thị tắc tu sám trì kinh quân thị Tịnh độ hành dã”.  U Khê đại 

sƣ vãng sanh Tịnh độ, khi ngài lâm chung không niệm Phật, khi lâm chung ngài 

niệm Nam  mô Diệu Pháp Liên Hoa Kinh. Phƣơng pháp này Nhật Bản rất thịnh 

hành. Nhật Bản niệm Nam mô Diệu Pháp Liên Hoa Kinh giống nhƣ ngƣời Trung 

Quốc niệm Nam mô A Di Đà Phật vậy, rất nhiều. Họ học theo Trí Giả đại sƣ của 

Tông Thiên Thai. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 404 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Minh Tâm 

Thời gian:10.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 503 hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ 

U Khê đại sƣ. Bắt đầu xem U khê đại sƣ trong câu thứ nhất. 

 “U  Khê  đại  sư  nhất  sanh  tu  Pháp  Hoa,  Đại  Bi,  Quang  Minh,  Di  Đà,  Lăng 

 Nghiêm đẳng sám hối vô hư nhật, lâm chung dự tri thời chí, thủ thư Diệu Pháp 

 Liên Hoa Kinh ngũ tự, phục cao xướng kinh đề giả tái, phách nhiên nhi tịch. Như 

 thị tắc tu sám trì kinh, quân thị Tịnh độ hành dã”. 

Đây là nói rõ ngƣời niệm Phật có thể kiêm tu kiêm trì. U Khê đại sƣ vãng sanh 

Tịnh độ. Di Đà Kinh Viên Trung Sao là chú giải của ngài. Học tiểu bổn Kinh Di 

896  Tập 404 



Đà,  có  ba  loại  chú  giải  quan  trọng  nhất  thời  cổ  đại,  hầu  nhƣ  ngƣời  tu  Tịnh  độ 

chẳng  có  ai  không  đọc,  đó  chính  là  Sớ  Sao  của  Liên  Trì  đại  sƣ,  Yếu  Giải  của 

Ngẫu Ích đại sƣ, Viên Trung Sao của U Khê đại sƣ. Hai ngài Ngẫu Ích và Liên 

Trì chuyên tu Tịnh độ, còn U Khê đại sƣ ngài kiêm tu sám pháp. 

Ngài  mỗi  ngày  lạy  Pháp  Hoa  Sám,  Đại  Bi  Sám,  Quang  Minh  Sám,  Di  Đà 

Sám. Lăng Nghiêm Sám, ngài chuyên tu sám pháp khi lâm chung biết trƣớc giờ 

chết. Tuy tu nhiều sám pháp nhƣ vậy nhƣng cuối cùng ngài hồi hƣớng đều là cầu 

sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  niệm  niệm  không  quên  tây  phƣơng,  tất  cả 

công  đức  đều  hồi  hƣớng  cầu  sanh  Tịnh  độ,  đây  cũng  đƣợc  xem  là  nhất  hƣớng 

chuyên niệm. Vị tổ sƣ này làm tấm gƣơng sáng cho chúng ta noi theo.Lâm chung 

biết  trƣớc  giờ  đi.  Tự  mình  không  phải  viết  về  A  Di  Đà  Phật,  mà  viết  về  Diệu 

Pháp  Liên  Hoa  Kinh,  còn  đọc  to  đề  kinh,  lớn  tiếng  niệm  Phật.  Nam  Mô  Diệu 

Pháp Liên Hoa Kinh, Nam Mô Diệu Pháp Liên Hoa Kinh. Ngƣời xuất gia ngƣời 

Nhật Bản, chúng ta thƣờng nghe  thấy.  Vì  chƣ vị tổ sƣ Nhật Bản này trong thời 

nhà Đƣờng đa phần đều là học trò của Thiện Đạo đại sƣ, và học trò của Trí Giả 

đại sƣ. Trí Giả đại sƣ chuyên tu Pháp Hoa nên tông phái của họ chính là niệm đề 

kinh. Quý vị đến chùa nghe niệm Nam Mô Diệu Pháp Liên Hoa Kinh. Ngài niệm 

nhƣ vậy không phải niệm A Di Đà Phật. Thiện Đạo đại sƣ truyền lại là niệm Nam 

Mô  A  Di  Đà  Phật.  Điều  này  ở  Nhật  Bản  rất  phổ  biến,  đƣợc,chứ  chẳng  phải  là 

không đƣợc. Chỉ cần đem tất cả công đức hồi hƣớng Tịnh độ. 

Phẩm  này  của  chúng  ta  là  tam  bối  vãng  sanh,  tất  cả  có  bốn  đoạn.  Ba  đoạn 

trƣớc là nói về thƣợng bối, trung bối, hạ bối. Đoạn cuối cùng tu tất cả kinh điển 

đại thừa, tất cả đều đƣợc. Cuối cùng đem tất cả công đức tu học hồi hƣớng cầu 

sanh Tịnh độ, tất cả đều đƣợc sanh. Đây là pháp môn Di Đà vô cùng thù thắng, 

vô cùng rộng lớn. Thực tế mà nói chẳng những tu học bất cứ pháp môn nào của 

Phật giáo có thể sanh thế giới Cực Lạc,mà trong sự tƣởng tƣởng của tôi thì các 

tôn  giáo  khác,  tức  là  quý  vị  đọc  Thánh  Kinh,  đọc  Tâm  Cựu  Ƣớc,  đọc  Cổ  Lan 

Kinh. Nếu đem công đức sở học một đời của họ hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ nhất 

định cũng có thể đƣợc sanh. Đây mới là công đức nguyện lực không thể nghĩ bàn 

của Phật A Di Đà, ngài không phân chia bất cứ tôn giáo nào.Cho nên điều kiện 

tuyệt đối để vãng sanh, chúng ta nên nhớ: tâm tịnh tức Phật độ tịnh. Bất luận tu 

pháp môn nào, bất luận tu pháp môn nào chỉ cần tu đến tâm thanh tịnh liền có thể 

vãng sanh,. Tâm tịnh tức Phật độ tịnh, không nhất định phải niệm Phật A Di Đà, 

không  nhất  định  phải  đọc  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ.  Pháp  môn  thù  thắng  vô  cùng, 

Tập 404  897 



rộng  lớn  vô  biên.Quý  vị  xem  nó  bao  dung,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp 

trƣớc. Chỉ cần tâm địa thiện lƣơng thanh tịnh, quý vị muốn đến thế giới Cực Lạc 

ở đó đều thu nhận, đối đãi bình đẳng, không có phân biệt cao thấp. Cho nên tất cả 

Chƣ Phật tán thán, điều này chúng ta liên tƣởng đến tất cả  thiên thần tán thán. 

Chƣ  Phật  tán  thán  Phật  A  Di  Đà  là  “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

vƣơng”,tôi tin rằng chƣ Phật cũng sẽ tán thán ngài là quang trung cực tôn, chƣ 

thần chi vƣơng. Tịnh tông thật không thể nghĩ bàn. 

Từ đó cho thấy,  “phát tâm bồ đề trì danh hiệu Phật.  Tuy kiêm tu dư pháp diệc 

 đắc  danh  vi  nhất  hướng  chuyên  niệm”.  Nhất  hƣớng  chuyên  niệm  này,  hiện  tại 

chúng ta lãnh hội đƣợc một cách sâu sắc, chính là một phƣơng hƣớng chuyên cầu 

Tịnh độ, đây chính là nhất hƣớng chuyên niệm. Bất luận tu pháp môn gì tôi chỉ 

nhất  tâm  cầu  sanh  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  pháp  môn  nào  cũng  đƣợc,  đều  có  thể 

thành tựu tâm thanh tịnh và thiện tâm thiện nguyện của chúng ta. 

 “Đản đa môn kiêm tu tổng vị nhược nhất môn thâm nhập”. Đây là lời của Hoàng 

Niệm Tổ, là thật. Vì thâm nhập một môn tâm họ chuyên nên dễ đƣợc niệm Phật 

tam muội, họ tƣơng ƣng viên mãn với Tịnh độ, đó chính là chúng ta một đời thọ 

trì. Liên Trì đại sƣ suốt đời thọ trì Kinh A Di Đà, đây là nguyên nhân gì? Kinh 

Vô Lƣợng Thọ nguyên bản quá nhiều, không dễ dàng. Đặc biệt là trong thời cổ 

đại muốn tìm năm bản dịch không dễ, ngay cả Vƣơng Long Thƣ có địa vị nhƣ 

vậy  cũng  không  tìm  thấy,  cuốn  hội  tập  của  ông  chỉ  có  bốn  loại.  Đại  Bảo  Tích 

Kinh Vô Lƣợng Thọ Hội, ông không tìm thấy nên không phải là việc dễ. Cổ nhân 

thời đó kinh sách đều là sách viết tay vì thế phân lƣợng rất ít, không dễ đạt đƣợc. 

Không nhƣ hiện tại kỹ thuật in ấn phát triển, giá thành lại thấp. Lúc  nhỏ tôi 

biết chúng tôi ở Tỉnh An Huy chỉ có hai bộ rƣỡi Đại Tạng Kinh. Có hai bộ hoàn 

chỉnh, còn một bộ thiếu sót không đủ. Nhƣ hiện nay trong gia đình bình thƣờng 

có thể trƣng bày một bộ Đại Tạng Kinh, ngày xƣa không thể tƣởng tƣợng đƣợc 

điều  này,  hàng  quý  tộc  hào  phú  cũng  không  làm  đƣợc,  trừ  phi  là  Hoàng  đế. 

Hoàng  cung  của  Hoàng  đế  có  thể  trƣng  bày  một  bộ  còn  những  ngƣời  khác  là 

chuyện không thể. 

Hiện nay trong gia đình bình dân có thể trƣng bày một bộ Đại Tạng Kinh, nên 

câu nói này vô cùng quan trọng, chúng ta cần phải ghi nhớ: “Đa môn kiêm tu tổng 

 bất như nhất môn thâm nhập. Nhất tâm chuyên chí, xưng niệm Di Đà. Tắc dị sử 

 thục xứ biến sanh, sanh xứ biến thục”.  Câu này vô cùng quan trọng. Nhƣ thế nào 

là  sanh  xứ?  Nhƣ  thế  nào  là  thục  xứ?  Điều  này  bên  dƣới  có  chú  giải.  “Cái, 

898  Tập 404 



 ái,nhiễm,  tham,  trước,  thị  chúng  sanh  chi  thục  xứ”, điều  này  không  học  cũng 

biết.Huống  gì  xã  hội  hiện  tại  này  đang  phổ  biến  tuyên  dƣơng  ái  nhiễm  tham 

trƣớc.  Ái  nhiễm  tham  trƣớc  là  văn  hóa  của  xã  hội  ngày  nay,  toàn  thế  giới  chứ 

không  phải  riêng  địa  phƣơng  nào.  Ngƣời  ở  đâu  không  tham  không  ái?  Ái  này 

chính là tự tƣ tự lợi, nhiễm ô tham trƣớc,đó chính là tổn ngƣời lợi mình, chính là 

làm những điều này, đây là chúng sanh thục xứ. Đây là tâm luân hồi tạo nghiệp 

luân hồi. 

 “Bồ đề chánh niệm thị chúng sanh chi sanh xứ_sanh sớ”.  Chúng ta gọi họ là phát 

tâm bồ đề. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, thật sự rất xa lạ. 

Có thích chăng? Thích, có thể phát tâm chăng? Không phát đƣợc. Tập khí phiền 

não nuôi dƣỡng đã thuần thục, đã chín muồi rồi. Còn giáo huấn của Thánh hiền, 

thậm chí đến luân lý đạo đức nhân quả đều rất xa lạ, không biết ân cha mẹ, không 

biết ân sƣ trƣởng. Hiện tại xã hội này vô cùng phổ biến, cho nên giáo huấn thánh 

hiền không dễ hoằng dƣơng. Đó chính là một số ngƣời không có tâm tôn trọng, 

không có tâm kính ngƣỡng đối với giáo huấn thánh hiền, không nhận biết về nó. 

Hiện tại khoa học kỹ thuật phát triển, đặc biệt là in ấn. Hiện tại còn có ti vi, có 

mạng  internet,  có  băng  đĩa.  Điều  này  cổ  nhân  trong  mơ  cũng  không  giám  nghĩ 

đến. Nhân duyên thù thắng nhƣng ngƣời ta không học đƣợc. Tâm không ở trong 

đạo, tâm ở trong thế duyên tham sân si mạn. Ở đây dùng bốn chữ rất hay là ái 

nhiễm tham trƣớc, tâm đang ở đây. Bồ đề chánh niệm là sanh xứ của chúng sanh. 

 “Sanh xứ chuyển thục, thục xứ chuyển sanh”, đây chính là nói công phu, chuyển 

nhƣ thế nào? Đó chính là học mà đƣợc thực hành, liền có thể chuyển lại đƣợc. 

Học  rồi  mà  không  tập  vĩnh  viễn  không  chuyển  đƣợc.  Hiện  nay  ngƣời  học  rất 

nhiều, ngƣời tập rất ít. Tập là gì? Thực hành. Đem luân lý đạo đức nhân quả mà 

mình  đã  học  thực  hành  trong  cuộc  sống,  thực  hành  trong  công việc,  thực  hành 

trong  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật.  Nhất  định  huân  tu  lâu  dài,  học  tập  thời  gian  dài. 

Thực hành từ từ mới có thể thuần thục, thục xứ chúng ta phải xa rời nó. Hiện tại 

thuần thục nhất là gì? Ti vi, mạng internet và băng đĩa. Chúng tôi rất ít đến những 

nơi khác, khi đến nƣớc ngoài tham gia hoạt động đều đến sân bay. Quý vị xem 

tiệm miễn thuế trong sân bay, những đĩa phim đó có bao nhiêu loại? Tôi thấy có 

ít nhất là mấy nghìn loại. Nội dung trong đó là gì? Đó đều là giáo dục. Chonên 

hiện  nay  những  băng  đĩa,  ti  vi,  mạng  internet  dạy  hƣ  con  ngƣời  hết  rồi.  Những 

thứ đó rất quen thuộc đã mọc rễ trong tâm họ, nhổ cũng nhổ không đƣợc. Hàng 

ngày còn vun xới cho nó, cho nó lớn lên. Nhƣ vậy sanh xứ lại càng thêm xa lạ. 

Tập 404  899 



Quý vị đến những tiệm bán đĩa, tìm một đĩa nói về luân lý đạo đức nhân quả, 

không tìm thấy,nhƣng quý vị muốn tìm đĩa về bạo lực, sắc tình, sát đạo dâm vọng 

thì  có  đủ.Chonên  ngày  nay  giúp  chúng  sanh  chuyển  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  đƣợc 

vui,  rất  khó,  thật  sự  là  điều  rất  khó!  Nên  có  ngƣời  nói  ngày  nay  độ  quỷ  dễ  độ 

ngƣời khó. Lời nói này là thật không phải hƣ vọng. Quỷ đã nếm đƣợc mùi đau 

khổ nên họ dễ giác ngộ. Con ngƣời hiện nay đang mê mờ trong dục vọng khó mà 

quay đầu đƣợc. Khó hơn độ quỷ, độ súc sanh. 

Sáng  sớm  hôm  qua,  Sơn  Đông  có  một  đám  bạn  cũ.  Họ  đều  là  cán  bộ  địa 

phƣơng đến thăm tôi, bàn về điều gì? Bàn đến vấn đề sâu bệnh của nhà nông. Họ 

nói  bị  ép  không  thể  không  dùng  thuốc  sâu,  không  giết  những  sâu  bệnh  này  sẽ 

không có thu hoạch. Chúng tôi bàn luận từ điều này. Tôi nói đất Khánh Vân quý 

vị có trƣờng hợp, năm trƣớc Tề Tố Bình trồng tiểu mạch_400 mẫu tiểu mạch. Tôi 

nói phát sinh sâu bệnh, việc này mọi ngƣời đều biết. Tề cƣ sĩ điện thoại cho tôi 

nói phải làm sao, có cần phun thuốc sâu chăng? Tôi khuyên bà ta: đệ tử Phật nhất 

định  không  nên sát  sanh.  Bà  ta  hiểu  nên  nói  rằng:Thà  con  không  cần  400  mẫu 

tiểu  mạch  này,  cúng  dƣờng  cho  chúng,con  cũng  không  giết  chúng.  Ý  niệm  này 

vừa sanh khởi, bà ta liền dẫn đại chúng cầm một cái khánh đi trên bờ ruộng niệm 

Phật  A  Di  Đà.  Đang  niệm  thì  trời  đổ  mƣa,  nổi  giông  gió.  Đến  ngày  thứ  hai  thì 

không còn  một con  sâu nào nữa. Tôi nói điều này quý vị đều nhìn thấy, quý vị 

không giết nó, nó sẽ tự nhiên không còn, thu hoạch đƣợc mùa. 

Tề cƣ sĩ rất vui mừng gọi điện thoại cho tôi. Những ngƣời nông dân lân cận 

thấy thế đều cảm thấy rất kinh ngạc. Đây là gì? Cảm ứng! Những con sâu này đã 

bị quý vị làm cảm động, nên chúng tự động ra đi, vì thế hà tất phải giết chúng. 

Quý vị giết chúng thì oan oan tƣơng báo, càng giết càng nhiều. Họ nghe đều gật 

đầu, đích thực thuốc trừ sâu đó càng dùng càng nặng, nặng đến cuối cùng nhƣ thế 

nào? Nặng đến cuối cùng những thực vật bị phun thuốc này, con ngƣời ăn vào sẽ 

bị trúng độc, đây là gì? Đây chính là những con sâu này báo  thù. Vì thế  không 

nên dùng thủ đoạn tàn bạo này để ứng phó, nhất định phải dùng tâm từ bi. Dùng 

phƣơng pháp nhân ái hòa bình để xử lý việc này. Vì thế phải thay đổi quan niệm, 

quan niệm không thay đổi công phu tu hành nhất định không đắc lực. 

Sanh  xứ  chuyển  thục,  thục  xứ  đã  biến  thành  sanh.  Chúng  ta  đối  với  xã  hội 

hiện tại ô nhiễm nghiêm trọng nhất là những tin tức trên ti vi, mạng internet, báo 

chí, tạp chí. Chúng ta có thể không xem để giữ tâm thanh tịnh của chính  mình. 

Họ có quyền xuất bản, tôi có quyền không xem. Không xem đƣợc chăng? Sống 

900  Tập 404 



trong xã hội này tôi đã 50 năm không xem,chẳng phải cũng sống rất tốt đây sao? 

Không có bất cứ tổn thất nào, sống cũng rất bình thƣờng, sống một cách an lạc. 

Hằng ngày xem những thứ này, họ sống không đƣợc thoải mái. Họ sống rất buồn 

phiền, tôi sống rất an vui. Quý vị hỏi tôi, tôi nói với quý vị mỗi ngày thiên hạ thái 

bình, không có chuyện gì. Bình an qua ngày không có chuyện gì cả. Quý vị tiếp 

xúc chuyện này chuyện nọ quá nhiều, nó quấy nhiễu quý vị. Tôi không tiếp xúc 

sẽ không bị phiền nhiễu. 

Trong xã hội này gọi là hoàn cảnh tri thức bộc phát, suốt đời tôi còn có thể 

sống cuộc đời thanh tịnh,đây là thầy giáo dạy,Chƣ  Phật Bồ Tát dạy, chúng ta y 

giáo  phụng  hành.  Chúng  ta  dùng  phƣơng  pháp  này  đem  sanh  xứ  chuyển  thục, 

đem thục xứ  chuyển sanh. Một chuyển biến lớn nhƣ vậy ngƣời tài năng mỏng 

một  chút,  ngƣời  trì  độn  một  chút,  cũng  chính  là  nói  ngƣời  ngu  si  một  chút  nên 

nhƣ thế nào? Vạn duyên buông bỏ, nhất tâm niệm Phật. Tuy trì độn, tuy ngu si 

biết đâu niệm Phật vài năm thành tựu còn cao hơn những ngƣời thông minh lanh 

lợi. Trƣờng hợp này rất nhiều! Họ niệm năm ba năm niệm đến nhất tâm, nhƣng 

ngƣời  thông  minh  niệm  suốt  một  đời  tâm  thanh  tịnh  cũng  không  thể  hiện  tiền. 

Ngƣời ngu si, ngƣời không có trí huệ, ngƣời không biết chữ theo nhƣ trong kinh 

này nói, họ rất có thể là thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh. Họ niệm đến lý nhất tâm 

bất loạn, điều này ở sau sẽ nói đến. 

Thông  minh  trí  huệ,  quảng  học  đa  văn,  vãng  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc đa phần đều vãng sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ, không thể so sánh với 

những ngƣời đạt nhất tâm bất loạn. Lý nhất tâm bất loạn sanh vào cõi thật báo, sự 

nhất tâm  bất loạn  sanh vào cõi phƣơng tiện.  Ở đây Hoàng Niệm  Tổ đƣa  ra  cho 

chúng  ta  mấy  câu:   “Đa  môn  kiêm  tu  tổng  bất  như  nhất  môn  thâm  nhập.  Nhất 

 hướng chuyên niệm, thành tựu không thể nghĩ bàn. Sanh xứ chuyển thục, phương 

 hữu khả năng, ư lâm chung khổ bách chi tế”.  Lâm chung là gì? Nghiệp báo hiện 

tiền,  thậm  chí  tƣớng  địa  ngục  hiện  tiền.  Ngay  lúc  này  quý  vị  có  thể  niệm  đƣợc 

câu Phật hiệu, cảm ứng là Đức Phật đến tiếp dẫn mà đƣợc vãng sanh. 

Trong Vãng Sanh Truyện thời nhà đƣờng có trƣờng hợp giết trâu. Ông ta là 

Trƣơng Thiện Hòa. Trƣơng Thiện Hòa suốt đời giết trâu, khi sắp lâm mạng chung 

nhìn thấy ngƣời đầu trâu đến đòi mạng. Nhân duyên của ông ta rất tốt, ông ta lớn 

tiếng cầu cứu, vừa đúng lúc có một ngƣời xuất gia đi ngang qua nhà ông ta, nghe 

ông ta lớn tiếng kêu cứu nên đi vào xem có chuyện gì? Rất nhiều ngƣời đầu trâu 

đến hỏi tôi đòi mạng. Ngƣời xuất gia này liền dạy ông ta nên mau mau lớn tiếng 

Tập 404  901 



niệm Phật A Di Đà. Ông ta nghe nhƣ vậy lập tức lớn tiếng niệm A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật. Niệm mấy câu nhƣ vậy thì không còn thấy ngƣời đầu trâu nữa,thấy 

Phật A Di Đà đã đến tiếp dẫn. Đây là nhất tâm, vì sao vậy? Vì ông ta không có ý 

niệm nào khác, ép ông ta chẳng thể không nhất tâm, chonên tâm của ông là tâm 

gì? Là nhất tâm bất loạn, công đức niệm Phật đó thật không thể nghĩ bàn. 

Ông ta vãng sanh là phẩm vị gì? Nếu là lý nhất tâm bất loạn, ông sanh vào cõi 

thật  báo.  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  ông  ta  đến  cõi  phƣơng  tiện,  ông  ta  không  phải 

trong cõi phàm thánh đồng cƣ, hay quá! Ông ta bị ép nhất tâm bất loạn. Trong giờ 

phút cấp bách ông không có ý niệm gì ngoài câu niệm Phật, đây là nhất tâm.Cho 

nên ngƣời tu hành chân chánh, đối với bất cứ ai cũng không giám khinh thị, quý 

vị không nên xem thƣờng họ, biết đâu khi lâm chung phẩm vị của họ cao hơn ta, 

ta không bằng họ. Câu này rất có lý, đau khổ bức bách khi lâm chung, cảnh giới 

địa ngục hiện tiền khiến quý vị sợ hãi, niệm lên một câu Phật hiệu, đó thật sự là 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  dùng  tâm  đó  niệm  câu  Phật  hiệu  này.  Điều  này  phù 

hợp nguyện thứ 18 của Phật A Di Đà, lâm chung một niệm đến mƣời niệm nhất 

định đƣợc vãng sanh. 

Địa vị sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc_Thiện Đạo đại sƣ nói rất hay, tam 

bối cửu phẩm ở chỗ gặp duyên bất đồng. Nhƣ Trƣơng Thiện Hòa gặp đƣợc nhân 

duyên  quá  thù  thắng!  Nhân  duyên  nhƣ  ông  ta  không  phải  ai  cũng  có  thể  gặp 

đƣợc. Suốt đời tạo nghiệp cực ác biết đâu việc kích thích lại càng lớn. Lúc lâm 

chung tƣớng địa ngục hiện tiền, quý vị cảm thấy vô cùng sợ hãi. So với các thiện 

duyên  bình  thƣờng  khác  càng  dễkhởi  phát  chánh  niệm  của  quý  vị.  Khi  ở  trong 

một niệm này không có vọng tƣởng nào, cũng không có xen tạp nào, đây chính là 

nhất tâm bất loạn và đƣợc vãng sanh. 

 “Cảm Phật tiếp dẫn, nhi đắc vãng sanh dã. Thị cố Thiện Đạo đại sư thị viết, đại 

 thánh bi lân, trực khuyên chuyên xưng danh tự giả”. 

“Đại  thánh”là  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni,  Phật  A  Di  Đà.  Các  ngài  lân  mẫn  chúng 

sanh, chúng sanh mê hoặc điên đảo, tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp. Họ thấy rõ 

ràng nếu đọa vào ác đạo thì phiền phức rất lớn. Muốn ra khỏi ác đạo thật không 

dễ  chút  nào.  Tội  nghiệp  quý  vị  chƣa  tiêu  trừ  thì  không  thể  rời  xa  ác  đạo,  tội 

nghiệp không phải tạo trong một đời, tất cả ác nghiệp trong đời đời kiếp kiếp cần 

phải trả hết trong đƣờng ác mới có thể ra khỏi đƣợc. Khi ra khỏi tập khí ác còn rất 

nặng,  quý  vị  lại  đầu  thai  làm  ngƣời,  tập  khí  tham  sân  si  mạn  của  quý  vị  rất 

nặng,vì  thế  nếu  không  gặp  đƣợc  thiện  hữu,  từ  nhỏ  dạy  dỗ  quý  vị  thật  tốt,  nếu 

902  Tập 404 



không rất dễ bị nhiễm ô. Sau khi nhiễm ô, trong đời này quý vị tiếp tục đang tạo 

ác nghiệp. 

Nói  cách  khác  thọ  mạng  của  quý  vị  hết  lại  đọa  vào  trong  ác  đạo.  Đời  đời  kiếp 

kiếp vô lƣợng kiếp cũng không ra khỏi luân hồi lục đạo. Chonên chƣ Phật Bồ Tát 

từ bi dạy ngƣời chuyên niệm Phật A Di Đà, đây chính là danh từ khuyến chuyển. 

 “Chánh do xưng danh dị cố”,  pháp môn này dễ “tương tục tức sanh”,  danh hiệu 

Phật câu này tiếp câu kia. Nhất định phải nhớ nguyên tắc mà Bồ Tát Đại Thế Chí 

nói  với  chúng  ta.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  tu  pháp  môn  niệm  Phật  thành  tựu,  kinh 

nghiệm niệm Phật của ngài rất phong phú. Phƣơng pháp ngài dạy chúng ta là: “đô 

nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”.  Đô  nhiếp  lục  căn  nghĩa  là  gì?  Vạn  duyên 

buông bỏ, thế xuất thế gian pháp đều không để trong lòng, tâm thanh tịnh của quý 

vị đã hiện tiền. 

Chỉ có một câu Phật hiệu, không những tƣơng lai đƣợc vãng sanh mà phẩm vị 

vãng sanh của quý vị thật không thể nghĩ bàn. Quý vị phải thật sự tin tƣởng và 

thật sự y giáo phụng hành! Còn việc giúp chúng sanh là tùy duyên. Tự mình chƣa 

thành tựu, chƣa thành Phật, khi hành Bồ Tát đạo chỉ nên tùy duyên. Không phải 

nói quý vị đừng làm, tuyệt đối không đƣợc phan duyên, tuyệt đối không đƣợc tìm 

duyên. Có duyên thì làm, không có duyên thì thôi. Có duyên làm rồi thì quên nó 

đi, không để ý đến hậu quả, kết quả sau đó nhƣ thế nào không nên để ý đến, đó 

chính là công đức. Đem tất cả những công đức này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ, 

đây đều là phù hợp với nhất hƣớng chuyên niệm. Nếu nghĩ tôi đã làm nhất định 

phải đạt đến kết quả nhƣ thế nào. Nhƣ vậy tâm quý vị sẽ không thanh tịnh, tâm 

quý vị sẽ có tạp niệm. Có kết quả tốt quý vị liền sanh tâm hoan hỷ. Không có kết 

quả tốt quý vị liền nhăn mày nhíu mặt. Quý vị hoàn toàn bị cảnh giới bên ngoài 

xuay chuyển, nhƣ vậy là sai lầm. Sau khi làm xong việc tốt, tâm địa là một mảnh 

thanh tịnh, nhƣ vậy là hoàn toàn đúng, không bị bên ngoài quấy nhiễu.Đối với lục 

đạo này nhất định không có chút lƣu luyến nào. Đây là chính xác, là hoàn toàn 

đúng. Đây chính là Hiền Thủ đại sƣ dạy chúng ta trong Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán:“tùy duyên diệu dụng”. Phổ Hiền Bồ Tát dạy chúng ta là hằng thuận chúng 

sanh là tùy duyên, tùy hỷ công đức là diệu dụng điều này chúng ta cần phải biết. 

Sau khi học đƣợc rồi cuộc sống của quý vị sẽ hạnh phúc sẽ mỹ mãn. Vì sao vậy? 

Vì ngày ngày an vui, pháp hỷ sung mãn. 

Khổng Tử nói: học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Mỗi ngày sống trong 

hỷ duyệt, đây là hạnh phúc. Xƣng danh dễ nhất định phải tƣơng tục. 

Tập 404  903 



 “Nhược  năng  niệm  niệm  tương  tục,  tất  mạng  vi  kỳ  giả”,  tất  mạng  chính  là  một 

đời. Suốt đời ta đều là niệm niệm tƣơng tục. Bên dƣới nói mƣời ngƣời là mƣời 

ngƣời vãng sanh, một trăm ngƣời thì một trăm ngƣời thành Phật không sót một ai, 

vạn ngƣời tu vạn ngƣời đi. “Hà dĩ cố? Vô tạp duyên đắc chánh niệm cố”,  nên nhớ 

tạp  duyên  này,  thứ  này  không  phải  là  điều  tốt.  Không  tạp  duyên  đƣợc  chánh 

niệm.  “Dữ Phật bổn nguyện tương ưng cố”,  phải rời xa tạp duyên. Trong thế gian 

này, xã hội này, thiệt thòi cũng nên hoan hỷ, không nên tính toán, mắc lừa cũng 

hoan hỷ đừng so đo, vì sao vậy? Vì nó là giả. Thiệt thòi hay bị mắc lừa thì thƣờng 

nên nghĩ rằng:“phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

Đức Phật nói càng cứu cánh hơn:“tất cả pháp đƣơng xứ xuất sanh tùy xứ diệt 

tận”,nên  trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “Nhất  thiết  pháp,  tất  cánh  không,  bất  khả 

đắc”.Thiện nhân thiện quả bất khả đắc, ác nhân ác báo cũng bất khả đắc. Nhƣ vậy 

tâm  quý  vị  đã  thanh  tịnh,  không  để  những  thứ  này  trong  lòng,  không  còn  tính 

toán so đo. Cũng chính là nhất định không chấp trƣớc, nhất định không phân biệt. 

Tâm vĩnh viễn trú trong thanh tịnh bình đẳng giác, ngƣời này có thể không vãng 

sanh  sao?  Tâm  tịnh  tức  Phật  độ  tịnh.  Họ  tƣơng  ƣng  viên  mãn  với  thế  giới  Cực 

Lạc, với Phật A Di Đà, tƣơng ƣng với bổn nguyện của Phật. 

 “Bất vi giáo cố”,  niệm Phật không cần niệm nhiều, nhớ mấy câu là suốt đời thọ 

dụng vô cùng.  “Thuận Phật ngữ cố”,  tùy thuận giáo huấn của Phật.  “Nhược xả 

 chuyên  niệm  tu  tạp  niệm  giả”,  có  không  ít  ngƣời  tự  cho  rằng  rất  giỏi  giang,  rất 

thông  minh,  là  bậc  lợi  căn,  bậc  thƣợng  căn.  Họ  từ  bỏ  chuyên  niệm,  để  tu  tạp 

niệm, họ học rất nhiều. Hạng ngƣời này hiện nay gọi là nhà Phật học, quảng học 

đã văn. Họ vãng sanh nhƣ thế nào?  “Bách trung hy đắc nhất nhị”,  hy là hy hữu, 

trong  một  trăm  ngƣời  khó  có  đƣợc  một  hai  ngƣời  vãng  sanh.  “Thiên  Trung  hy 

 đắc  tam  tứ”,   Lý  Bính  Nam  thƣờng  nói_Liên  Xã  Đài  Trung  là  do  ông  sáng 

lập_Ông không phải nói ai khác mà nói các ngƣời tu theo Liên Xã Đài Trung. 

Năm tôi theo Thầy khi Liên Xã Đài Trung tròn mƣời năm. Tôi nhớ năm đó tôi 

32  tuổi_31  hay  l  32  gì  đó_Thầy  Lý  thành  lập  Liên  Xã  Đài  Trung  này  đã  mƣời 

năm. Có bao nhiêu ngƣời tu học theo Liên Xã? 20 vạn ngƣời, trong Liên Xã đều 

có danh sách. Tôi theo Thầy Lý mƣời năm, khi tôi rời Liên Xã Đài Trung thì số 

ngƣời của Liên xã_đây là thêm mƣời năm nữa, tổng cộng là 20 năm_danh sách số 

ngƣời trong đó đã lên đến 50 vạn. Tôi nói vui với Thầy_Tôi nói thầy ơi! Nếu thầy 

muốn làm Thị Trƣởng Đài Trung chỉ cần nói một tiếng mọi ngƣời mỗi vị đồng tu 

bỏ cho thầy một phiếu, thầy nhất định trúng tuyển.Thầy sẽ không làm những việc 

904  Tập 404 



này đâu. Thầy nói nhƣ thế nào? Các bạn niệm Phật của chúng ta, trong một vạn 

ngƣời có thể vãng sanh chỉ có ba năm ngƣời, không đáng gì. Nguyên nhân là gì 

vậy? Đối với thế duyên không buông bỏ đƣợc.  Ở đây nói tạp duyên không buông 

bỏ  đƣợc,  nên  chánh  niệm  cũng  không  khởi  dậy.  Nói  cách  khác  khởi  tâm  động 

niệm vẫn là tự tƣ tự lợi, vẫn không rời đƣợc danh văn lợi dƣỡng, vì thế khi lâm 

mạng chung chính là một thách thức, ngƣời thật sự có thể vãng sanh thật không 

nhiều. 

Đây chính là ngoài tạp tu và chuyên tu ra, còn một nhân tố quan trọng, đó là đối 

với chân tƣớng của hai thế giới chƣa hiểu biết rõ ràng. Chân tƣớng sự thật là Ta 

Bà rất đau khổ, Cực Lạc rất an vui, nhận thức không rõ ràng. Tham luyến thế giới 

Ta Bà này là sai. Một chút lợi ích nhỏ nhặt này quý vị cũng bị mê hoặc,nhƣ vậy 

lợi ích lớn thì không cần phải nói. 

Ngƣời  xƣa  thƣờng  nói  danh  cao  lợi  dày.  Danh  cao  là  quan  lớn,  bộ  trƣởng, 

tổng thống, quý vị có động tâm chăng? Lợi nhiều nhƣ trăm ức, ngàn ức quý vị có 

động tâm chăng? Động tâm là  xong rồi.Chỉ  có thật sự  thấu triệt chân tƣớng sự 

thật, trong kinh đức Phật dạy chân tƣớng các pháp thật sự thông đạt, quý vị mới 

thật sự buông bỏ đƣợc. 

Đức  Thế  Tôn  thuyết  pháp  49  năm  thật  không  uổng  phí,  49  năm  rất  cực  khổ. 

Giảng kinh thuyết pháp mục đích là gì? Tất cả là giúp chúng ta đoạn nghi sanh 

tín, đây là cửa ải đầu tiên. Đối với giáo huấn của Phật thật sự có lòng tin thì nghi 

vấn sẽ đƣợc giải quyết hoàn toàn. Nếu quý vị không nghe, không học, thì lòng tin 

của quý vị, lòng tin kiên định không kiến lập đƣợc, rất dễ bị mê hoặc. Khổ vì thọ 

mạng nhân gian ngắn, việc khổ quá nhiều, chonên nói việc không nhƣ ý thƣờng 

đến tám chín phần. Hiện nay không phải tám chín phần, hiện nay là chín mƣời 

phần, làm gì có nhƣ ý! 

Nâng  cao  cảnh  giới  lên  đƣợc  một  bậc.  Ngƣời  Trung  Quốc  nói  Ngọc  Hoàng 

Đại Đế, trong Phật pháp gọi là Đao Lợi Thiên Chủ phƣớc báo lớn. Cao hơn một 

bậc  nữa  là  Đại  Phạm  Thiên  Vƣơng,  thiên  chủ  của  sơ  thiền.  Tiếp  tục  hƣớng  lên 

cảnh giới cao nhất Thiên chủ Tứ Thiền Ma Hê Thủ La Thiên Vƣơng, phƣớc báo 

rất lớn. Phạm vi thống trị là thế giới Ta Bà, đây là một đại thiên thế giới. Địa vị 

này cho quý vị, quý vị có nhận chăng? Quý vị có cần chăng? Ngƣời tu hành chân 

chánh không cần! Họ cần gì? Họ muốn đến thế giới Cực Lạc. Nói cách khác vãng 

sanh  thế  giới  tây  phƣơng  cực  Lạc  phẩm  vị  họ  thấp  nhất,  tệ  nhất  cũng  là  hạ  hạ 

phẩm  vãng  sanh.  Trí  huệ,  phƣớc  báo  của  họ  vƣợt  qua  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

Tập 404  905 



Vƣơng. Phải hiểu rõ ràng minh bạch ta mới không cần nó, ta cần nó là bị mắc lừa 

lớn đấy. Ta đến thế giới Cực Lạc, trí huệ phƣớc báo, thần thông đạo lực, Ma Hê 

Thủ La thiên chủ làm sao có thể sánh đƣợc? Phƣớc báo của họ dù lớn đến đâu khi 

mạng chung cũng không ra khỏi luân hồi lục đạo.Không ra khỏi luân hồi lục đạo, 

nhƣ  ngạn  ngữ  nói  trèo  cao  té  nặng.  Thọ  mạng  của  Tứ  Thiền  Thiên-  Tứ  không 

Thiên đã hết, tuyệt đại đai số đều là ba đƣờng ác, trong ba đƣờng ác đọa vào địa 

ngục, đây chính là té nặng. Chonên hiểu rõ đƣợc chân tƣớng sự thật, đối với thế 

duyên thật sự buông bỏ. Thật buông bỏ tâm quý vị sẽ thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

thì sanh trí huệ. 

Thế gian muôn hình muôn vẻ, nghiệp nhân quả báo, quý vị đều thấy một cách 

rõ ràng, quý vị thấy một cách thấu suốt, vì sao thấu suôt? Tâm thanh tịnh chiếu 

kiến, không cần học nó. Chiếu kiến tất cả chúng sanh tạo nghiệp. Họ tạo rồi nhất 

định phải thọ báo. Hiện tại không thọ báo, tƣơng lai thọ báo càng nặng. Chẳng 

phải chƣ Phật Bồ Tát không từ bi, vì sao mở to mắt nhìn họ thọ báo? Vì họ tạo 

nghiệp thì nhất định phải bị xử phạt. Chỉ đến khi gặp cơ duyên dạy họ,  khuyên 

họ, đây là điều Phật Bồ Tát có thể làm. Quý vị đang chịu khổ chịu nạn, có ý niệm 

hối hận, quý vị vừa động tâm, chƣ Phật Bồ Tát liền biết ngay. Chỉ cần có thể ăn 

năn, Chƣ Phật Bồ Tát sẽ giúp chúng ta. Quý vị hoàn toàn không có ý niệm sám 

hối, Chƣ Phật Bồ Tát sẽ không đến, vì sao vậy? Vì đến cũng vô dụng, không giúp 

đƣợc gì. Những chân tƣớng sự thật này đều phải biết, trong kinh điển nói về vấn 

đề này rất nhiều. Chúng ta xem tiếp đoạn sau. 

 “Tổng chi trì danh niệm Phật, thị chư Phật bổn hoài, cứu cánh phương tiện, kinh 

 trung chi kinh. Thử thành vi vạn cổ bất di chi luận”.  

Mấy câu này vô cùng quan trọng, không phải ngƣời thật sự thâm nhập kinh tạng, 

thì không dễ tin tƣởng, thật sự gọi là pháp khó tin. Bổn hoài của Chƣ Phật là gì? 

Ở trƣớc chúng ta đọc đƣợc câu: “nhất thiết giai thành Phật”, đây là bổn hoài của 

chƣ Phật. Chƣ Phật hy vọng tất cả chúng sanh mau mau thành Phật, hy vọng mọi 

ngƣời lập tức thành Phật, đây là bổn hoài Chƣ Phật. 

Phật  A  Di  Đà  thật  sự  đã  làm  đƣợc.  Dùng  biện  pháp  dễ  nhất,  đơn  giản  nhất, 

phƣơng tiện nhất, trực tiếp nhất, ổn định nhất, nhanh nhất và còn thành tựu cao 

nhất là trì danh niệm Phật. Thực tế mà nói biện pháp này rất vi diệu, trong tám 

vạn bốn ngàn pháp môn đều không có. 

Quý vị xem pháp  môn tốt nhƣ vậy, khiến quý vị viên  mãn thành Phật trong 

một đời. Bây giờ chúng ta dùng phƣơng pháp này đến thế giới Cực Lạc. Đến thế 

906  Tập 404 



giới  Cực  Lạc  không  bỏ  pháp  môn  này,  vẫn  là  pháp  môn  này  thành  Phật,  vì  sao 

vậy? Vì nó nhanh! Đến thế giới Cực Lạc lại học thêm  thiên kinh vạn luận, nhƣ 

vậy không biết đi bao nhiêu đƣờng vòng.Thiên kinh vạn luận có cần học chăng? 

Không cần học. Vì sao vậy? Vì kiến tánh  sẽ biết hết tất cả. Mọi ngƣời  đều biết 

ngài Huệ Năng không biết chữ, chƣa từng học. Thiên kinh vạn luận ngài có hiểu 

chăng?  Không  có  gì  không  hiểu,  toàn  bộ  đều  thông  suốt.  Chỉ  cần  kiến  tánh  là 

thông tất cả, thế xuất thế gian pháp đều từ trong tự tánh hiển lộ ra. Quý vị kiến 

tánh đã tìm ra căn nguyên, quý vị không có điều gì không biết. 

Trí huệ_trí huệ vô lƣợng, đức năng vô lƣợng tự tánh vốn tự đầy đủ. Ngài Huệ 

Năng kiến tánh, báo cáo của ngài nói với Ngũ Tổ rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”, không thiếu điều gì cả. Đức Phật nói câu này càng rõ ràng minh bạch 

hơn. Vốn tự đầy đủ, đầy đủ những thứ gì? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ, 

Phật nói:“tất cả chúng sanh đều có trí huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”, điều này rõ 

ràng hơn nhiều, đó chính là vốn tự đầy đủ. Trí huệ đầy đủ, trí huệ viên mãn, đức 

tƣớng cứu cánh. Đức là năng lực, đức năng, tƣớng là tƣớng hảo, ngƣời thế gian 

chúng  ta  gọi  là  phƣớc  báo.  Tƣớng  hảo  là  phƣớc  báo,  vạn  đức  vạn  năng.  Đức 

chính là năng lực, vô sở bất năng. Trí huệ là vô sở bất tri, kiến tánh là đạt đƣợc tất 

cả. 

Đây chính là nói không cần thiết làm những điều phức tạp dài dòng, thành tựu 

rất nhanh nhẹn dứt khoát. Nói đến sau cùng chính là câu A Di Đà Phật này, mấy 

ngƣời nhận thức đƣợc danh hiệu này? Mấy ngƣời hiểu đƣợc danh hiện này? Mấy 

ngƣời thật sự biết niệm danh hiệu này? Quá ít!Ngƣời nào thật sự niệm, thế xuất 

thế gian tất cả pháp đều buông bỏ hết. Nhất tâm chân niệm, ngƣời này thành Phật. 

Đây chính là Thiện Đạo đại sƣ nói vạn ngƣời tu vạn ngƣời đi, quý vị phải thật sự 

hành  trì.  Muốn  hiểu  đƣợc  danh  hiệu  Phật  này  thật  không  đơn  giản,  nhất  định 

không thể coi thƣờng nó. Quý vị phải tôn trọng nó, phải coi trọng nó, nhất định 

không thể xa rời nó. Rời nó quý vị chắc chắn sẽ lặn ngụp trong luân hồi lục đạo, 

ở trong luân hồi, quý vị nhất định đọa địa ngục, không thể không biết. Chonên nó 

là  cứu  cánh  phƣơng  tiện,  phƣơng  tiện  trong  phƣơng  tiện,  kinh  trong  các  kinh. 

Kinh là đƣờng gần, là con đƣờng thành Phật gần nhất. Đƣờng nhanh trong con 

đƣờng nhanh, không có con đƣờng nào trực tiếp, ổn định, nhanh hơn con đƣờng 

này, không tìm thấy. 

 “Thử thành vi vạn cổ bất di chi luận” ,câu này là lời rất thật. Bên dƣới đƣa ra ví 

dụ để chứng minh cho chúng ta: “nhân nhân lâm chung, vạn khổ giao bách. Trừ 

Tập 404  907 



 trì  danh  hiệu,  dư hành  nan  khởi”, đây  là  đƣa  ra  ví  dụ  để  chứng  minh.  Vì  ngƣời 

trong khi lâm chung, khổ khi lâm chung không thể hình dung đƣợc. Trong kinh 

dùng  một ví dụ: rùa sống bị lột  mai, để quý vị suy nghĩ ý nghĩa này. Rùa đang 

sống  mà  lột  mai  của  nó.  Nếu  con  rùa  sống  này  là  chính  mình,bị  ngƣời  ta  lột 

maixem sự thống khổ này sẽ nhƣ thế nào? Phật nói ngƣời khi sắp lâm chung, thần 

thức rời xa thân thể, sự đau khổ này giống nhƣ rùa sống bị lột mai vậy, đau khổ 

mà họ chịu không thể nói hết đƣợc, chúng ta  ở bên cạnh nhìn thấy nhƣng hoàn 

toàn không biết gì. 

Trong kinh điển Đức Phật nói, con ngƣời khi lâm mạng chung trong vòng tám 

tiếng  đồng  hồ  không  nên  đụng  vào  họ.  Chẳng  những  không  nên  đụng  vào  thân 

thể họ, đến dƣờng họ ngủ cũng không nên động đến, để họ ra đi đƣợc yên tĩnh. Vì 

sao vậy? Vì đụng chạm vào dƣờng của họ, họ cũng cảm thấy rất đau khổ. Chúng 

ta không biết! Trong tình hình này tất cả pháp môn đều không đủ năng lực, chỉ có 

niệm Phật A Di Đà. Niệm Phật A Di Đà mặc dù họ không tin, không niệm theo, 

cũng không muốn vãng sanh, nhƣng có thể làm giảm nhẹ thống khổ cho họ. Phật 

hiệu này có sức mạnh lớn lao nhƣ vậy, nên ƣu điểm trợ niệm lúc lâm chung rất 

lớn. 

Họ  không  học  Phật,  họ  không  biết  vãng  sanh,  nhƣng  làm  họ  bớt  đau  khổ. 

Giảm nhẹ đau khổ của họ chính là giúp đầu ốc họ tĩnh táo, họ sẽ không đọa địa 

ngục. Sao đọa địa ngục? Mơ mơ hồ hồ nên đọa địa ngục, đầu ốc không tỉnh táo sẽ 

đi vào địa ngục. Vì thế khi lâm chung gặp ngƣời trợ niệm cho họ, thông thƣờng 

nói linh tánh cao một chút họ không đọa vào ba đƣờng ác. Ngƣời nghiệp chƣớng 

sâu nặng họ sẽ không đọa địa ngục, nên giúp đỡ này lợi ích rất lớn lao! 

 “Như  Quán  Kinh  vân”,   đây  là  dẫn  chứng  ví  dụ  trong  kinh  điển.  “Ngũ  nghịch 

 thập ác chi nhân ưng đọa ác đạo, lâm mạng chung thời ngộ thiện tri  thức giáo 

 linh niệm Phật. Bỉ nhân khổ bức bất hoàng niệm Phật, thiện hữu cáo ngôn. Nhữ 

 nhược  bất  năng  niệm  bỉ  Phật  giả”.  Niệm  này  là  chỉ  quán  tƣởng,  khi  lâm  mạng 

chung  không  có  cách  nào  tƣởng  nhớ  Phật.  “Ưng  xưng  Vô  Lượng  Thọ 

 Phật”, “xƣng” là chúng ta niệm  ra tiếng, chính là niệm câu  Phật hiệu này, niệm 

danh hiệu Phật.  “Như thị chí tâm linh thanh bất tuyệt, cụ túc thập niệm xưng Nam 

 Mô A Di Đà Phật. Xưng Phật danh cố, ư niệm niệm trung, trừ bát thập ức kiếp 

 sanh tử chi tội. Mạng chung chi thời, kiến kim liên hoa, do như nhật luân trú kỳ 

 nhân tiền. Như nhất niệm khoảnh, tức đắc vãng sanh Cực Lạc thế giới”.  

908  Tập 404 



Đoạn văn này thật không thể nghĩ bàn. Tạo thập ác ngũ nghịch là đọa địa ngục, 

ngũ nghịc thập ác là đọa vô gián địa ngục, không phải địa ngục bình thƣờng. Khi 

lâm  mạng  chung  gặp  đƣợc  thiện  hữu,  thiện  hữu  hiểu  đƣợc  Phật  pháp,  thấu  triệt 

đƣợc chân tƣớng sự thật, dạy họ niệm Phật. Niệm Phật có bốn loại. Kinh Quán 

Vô Lƣợng Thọ Phật nói thật tƣớng niệm Phật, đƣơng nhiên họ không làm đƣợc. 

Quán  tƣởng  niệm  Phật  phổ  biến  nhất.  Trong  Thập  Lục  Quán  Kinh,  14  loại  là 

quán  tƣởng  niệm  Phật,  một  loại  quán  tƣợng  niệm  Phật,  nghĩa  là  nhìn  tƣợng 

Phật_quán tƣợng niệm Phật. Còn một loại nữa là trì danh niệm Phật. Vì thế tổng 

cộng 16 loại, gọi là thập lục quán. Trì danh niệm Phật xếp ở cuối cùng, thứ mƣời 

sáu. Càng ở sau cùng chính là càng quan trọng. Giống nhƣ biểu diễn trên vũ đài 

vậy,  tiết  mục  sau  cùng  thƣờng  là  tiết  mục  trọng  điểm,  hay  nhất  để  ở  sau  cùng. 

Cách dạy học của đức Thế Tôn cũng nhƣ thế, hay nhất để ở sau cùng. 

Quý  vị  xem  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm,  chƣơng  hai  mƣơi  lăm  viên  thông ,  

Quan Thế Âm Bồ Tát nhĩ căn xếp ở sau cùng. Nếu chiếu theo thứ tự sắp xếp, thì 

phải sắp ở vị trí thứ hai, thứ nhất là nhãn căn, thứ hai là nhĩ căn, lục căn. Lục căn, 

lục trần, lục thức, chiếu theo thứ tự này. Quan Âm Bồ Tát không theo thứ tự này, 

mà lại để ngài ở sau cùng - thứ 25. Đại Thế Chí xếp ở thứ 24. Đúng lẽ Đại Thế 

Chí nên xếp vào thứ 23, nhƣng ngài đƣợc xếp ở thứ 24, đây đều là pháp môn đặc 

biệt. Ngƣời thƣờng tâm ý thô thiển, vì Quan Âm Bồ Tát rất rõ ràng, từ thứ hai lại 

sắp đến cuối cùng, vừa nhìn thấy lập tức hiểu đƣợc. Đại Thế Chí là 23 và 24 hai 

bên đổi lại thì đã sơ suất. 

Cho rằng chƣơng hai mƣơi lăm viên thông,Quan Thế Âm Bồ Tát là số một, 

không ai nhắc đến Đại Thế Chí, tôi cũng không để ý. Tôi học Kinh Lăng Nghiêm 

với thầy Lý. cũng đã giảng Lăng Nghiêm sáu bảy lần, nhƣng không để ý! Rất lơ 

là. Làm sao phát hiện đƣợc? Bị một hòa thƣợng ngƣời Nhật hỏi tôi, tôi liền phát 

hiện. Hòa thƣợng ngƣời Nhật này cũng là một giáo thọ, giáo thọ trƣờng đại học 

Đài Loan. Có mấy bạn học, mấy bạn học Phật, sinh viên của đại học Đài Loan. 

Họ dẫn thầy mình_ở Nhật Bản cũng là ngƣời xuất gia học Phật_đến chùa Lâm Tế 

thăm tôi. Họ hỏi tôi học gì? Khi đó tôi đang học Lăng Nghiêm, chƣa học xong. 

Ông hỏi tôi tu pháp môn gì? Tôi nói tôi tu Tịnh độ, niệm Phật A Di Đà. Ông ta 


cũng rất ngạo mạn, tƣ cách thái độ rất cao, hình nhƣ có chút mùi vị chế nhiễu. 

Ông  nói  pháp  sƣ  học  Lăng  Nghiêm  sao  lại  tu  Tịnh  độ?  Kinh  Lăng  Nghiêm  và 

Tịnh độ có sự liên quan gì? Ông ta hỏi tôi câu này. Vừa hỏi câu này tôi lập tức 

liền giác ngộ đƣợc. Thông thƣờng ngƣời ta cho rằng Kinh Lăng Nghiêm có liên 

Tập 404  909 



quan với Mật Tông. Trong đó có năm đệ thần chú Lăng Nghiêm .  Có quan hệ với 

Thiền, chonên tu thiền, tu mật chẳng ai không đọc Kinh Lăng Nghiêm. Vì thế ông 

ta rất hiếu kỳ,nó có quan hệ nhƣ thế nào với Tịnh độ? 

Lúc đó tôi nghĩ đến Quan Âm, Thế Chí liền phát hiện, Bồ Tát  Đại  Thế Chí 

cũng là pháp môn đặc biệt.Không sắp xếp theo thứ tự, trong 25 vị là hai không 

phải  một.  Vì  thế  tôi  vừa  nghĩ  đến  điều  này  liền  thẳng  thắn  nói  với  ông  ta.  Tôi 

nói:Tôi hỏi ông Bồ Tát Quán Thế Âm, Bồ Tát Đại Thế Chí có quan hệ nhƣ thế 

nào với Tịnh độ? Tôi hỏi đã thật sự làm khó ông ta. Đây là hai cánh tay của Phật 

A Di Đà. Tôi nói trong hội Lăng Nghiêm hai vị này là biểu pháp, tƣợng trƣơng 

cho pháp môn đặc biệt, không sắp xếp theo thứ tự. Tôi nói nhƣ thế, ông ta cũng 

giác ngộ đƣợc, cũng không còn gì để nói. 

Nói  cách  khác  Kinh  Lăng  Nghiêm  có  sự  liên  quan  mật  thiết  với  Tịnh  độ.  Mọi 

ngƣời chỉ biết “Quán Thế Âm Bồ Tát nhĩ căn viên thông”,  phản văn văn tự tánh, 

tánh thành vô thƣợng đạo, đây là thiền, ngƣời tham thiền. “Đại Thế Chí Bồ Tát 

niệm  Phật  viên  thông  chƣơng”cũng  là  pháp  môn  đặc  biệt,  cũng  không  sắp  xếp 

theo thứ tự. Tôi cũng ngày hôm đó ông ta hỏi mới phát hiện đƣợc, đã nhắc nhở 

tôi. Đích thực rất nhiều ngƣời đã sơ suất điều này vì nó không rõ ràng lắm. 

Quý vị xem thứ 23 là Di Lặc Bồ Tát. 23 vốn là Đại Thế Chí Bồ Tát, 24 là Di 

Lặc Bồ Tát. Hai vị này thay đổi một chút thành Di Lặc Bồ Tát 23, Đại Thế Chí 

Bồ Tát 24. Hai vị này thay đổi vị trí, thông thƣờng ngƣời ta rất mơ hồ không thấy 

rõ  đƣợc.  Quan  Âm  Bồ  Tát  từ  trên  rớt  xuống  dƣới,  khoảng  này  rất  lớn  nên  mọi 

ngƣời vừa nhìn đã biết  nên “nhĩ căn viên thông chƣơng” là tu học trong Thiền 

tông.  Chỉ  biết  nó  với  Thiền  và  Mật  có  sự  liên  quan,  chứ  không  biết  nó  có  liên 

quan với Tịnh độ. 

Vì sao không để Bồ Tát Đại Thế Chí sau cùng? Pháp môn này của Đại Thế 

Chí là phổ độ lục đạo chúng sanh, trong tất cả quốc độ Chƣ Phật khắp biến pháp 

giới hƣ không giới_phổ độ. Nhĩ căn của Bồ Tát Quán Thế Âm khế nhập căn cơ 

chúng sanh trên địa cầu, sự việc chính là nhƣ vậy. Pháp môn niệm Phật bao gồm 

cả pháp môn của Bồ Tát Quán Thế Âm. 

Điều  này  nếu  không  phải  có  ngƣời  hỏi  tôi,  tôi  cũng  không  nghĩ  đến.  Kinh 

Lăng Nghiêm giảng rất nhiều lần nhƣng không phát hiện ra, lần hỏi này đã hỏi ra 

đƣợc vấn đề. Thầy dạy học trong lớp thời gian cũng dài, học sinh thƣờng đƣa ra 

vấn đề khiến trí huệ của thầy đƣợc khai mở. Khi không ai hỏi thì qua đi một cách 

910  Tập 404 



mơ hồ, vừa hỏi liền phát hiện. Phát hiện này đối với kinh điển phải thuần thục, 

kinh điển không thuần thục thì không phát hiện đƣợc. 

Tôi học kinh Lăng Nghiêm với thầy Lý, thầy giảng một lần, tôi giảng lại một 

lần nên ấn tƣợng rất sâu sắc. Thầy giảng bộ kinh này một tuần vào tốithứ tƣ tại 

thƣ  viện  Từ  Quang,  tôi  là  buổi  tối  thứ  năm.  Chúng  tôi  có  bảy  ngƣời  cùng  học 

giảng kinh. Tôi giảng lại bộ kinh này, cũng là giảng bộ kinh này từ đầu đến cuối. 

Đây cũng là các bạn đồng học giúp tôi, thành tựu tôi. Chúng tôi bảy ngƣời kể cả 

Chu Gia Lân, Từ Tỉnh Thị, chúng tôi cùng học với nhau. 

Đây là nói công đức niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. Trong này quan trọng 

nhất  là  “nhƣ  thị  chí  tâm”  câu  này  thật  hiếm  có!  Chí  tâm  là  chân  thành  đến  cực 

điểm. Chí tâm này trong Quán Kinh nói là tâm chí thành, là thể của tâm bồ đề. 

Thâm  tâm,  hồi  hƣớng  phát  nguyện  tâm  đều  là  dụng  của  tâm  bồ  đề.  Có  thể  có 

dụng, thâm tâm là tự thọ dụng, hồi hƣớng phát nguyện tâm là tha thọ dụng. Trong 

Đại Thừa Khởi Tín Luận nói là trực tâm. Chí thành tâm chính là trực tâm, thâm 

tâm, đại bi tâm. Hồi hƣớng phát nguyện chính là đại bi tâm. Thâm tâm thì các bậc 

cổ đức nói không rõ ràng lắm. Hiếu thiện, hiếu đức đây là các bậc cổ nhân thƣờng 

nói.  Sau  này  tôi  giảng  về  thâm  tâm,  tôi  giảng  rất  cụ  thể,  đem  năm  chữ  trên  đề 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  giải  thích  thành  thâm  tâm.  Chính  là  thanh  tịnh  bình  đẳng 

giác,  đây  là  tự  thọ  dụng.  Bất  luận  chúng  ta  học  pháp  môn  gì,  niệm  Phật  cũng 

không ngoại lệ. Tự thọ dụng là thanh tịnh tâm, bình đẳng tâm, giác mà không mê. 

Chúng ta học Phật có thọ dụng hay không chính là ở nơi năm chữ này. Nếu 

chúng  ta  học  Phật  tâm  không  thanh  tịnh,  học  nhƣ  vậy  thì  uổng  phí,  học  cả  đời 

cũng vô dụng. Không đạt đƣợc tâm thanh tịnh, chứng tỏ quý vị không buông bỏ 

đƣợc những thứ lung tung. Buông bỏ tâm liền thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí 

huệ không sanh phiền não. Trong xã hội phức tạp này vẫn sanh trí huệ không sinh 

phiền não. Ngƣời khác hủy báng, sĩ nhục, hãm hại quý vị vẫn sanh trí huệ không 

sinh phiền não, vì sao vậy? Vì không có oán hận, không có báo thù. Chẳng những 

không có oán hận, không có báo thù,nếu công lực quý vị sâu, quý vị còn cảm ơn 

họ. Vì sao cảm tạ họ? Vì họ tiêu nghiệp chƣớng giúp quí vị, làm sao không cảm 

kích đƣợc? Họ đến kiểm tra chúng ta, kiểm tra chúng ta liền đủ tƣ cách. Ta không 

sanh  sân  nhuế,  không  có  báo  thù,  hoan  hỷ,  tự  mình  đã  nâng  cao  cảnh  giới.  Họ 

không khảo nghiệm, ta không biết mình đến trình độ nào. Khảo nghiệm mới hiểu 

đƣợc mình đến đƣợc giai đoạn nào, đã biết. 

Tập 404  911 



Cho  nên  bất  luận  là  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh.  Trong  nghịch  cảnh  không  có 

oán  hận,  trong  thuận  cảnh  không  có  tham  luyến,  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của 

quý vị đã hiện tiền. Đây là bồ đề tâm chân thọ dụng_tự thọ dụng, đối với ngƣời 

khác một lòng từ bi. Đối với ngƣời tạo ngũ nghịch thập ác vẫn hoan hỷ giúp đỡ 

họ,  tuyệt  đối  không  từ  bỏ  họ.  Trong  mắt  mình  họ  là  một  vị  Phật.  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói tất cả chúng sanh vốn là thành Phật. Ngƣời tạo thập ác ngũ nghịch họ 

là  Phật,  vì  sao  làm  việc  xấu?  Vì  nhất  thời  hồ  đồ.  Điều  này  nên  tha  thứ  cho  họ, 

không nên để trong lòng, nhất niệm hồ đồ nên làm việc xấu. Họ sẽ tỉnh lại, họ sẽ 

giác ngộ,nên nhất định phải xem tất cả mọi ngƣời, đến chúng sanh trong ác đạo 

nhƣ  ngạ  quỷ,  địa  ngục,  súc  sanh  đều  phải  xem  họ  nhƣ  Phật,  nhƣ  vậy  là  đúng. 

Chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  đã  sanh  tâm  cung  kính,  đã  khởi  tâm  từ  bi. 

Thấy con kiến, con kiến Bồ Tát. Chúng ta dùng tâm này để câu thông, con kiến 

rất hoan hỷ. Xƣa nay chƣa ai gọi nó là Bồ Tát, chúng ta gọi chúng là Bồ Tát. Xƣa 

nay chƣa ai tôn trọng chúng, chúng ta tôn trong chúng. Chúng ta tôn trọng chúng, 

chúng có thể không tôn trọng chúng ta sao? 

Tôi có một ví dụ,tôi ở Đồ Văn Ba -Úc Châu, không đủ phòng dùng, nên xây 

dựng một ký túc xá ở phía sau, có bốn phòng, khi có các bạn đồng tu đến có thể 

tiếp đãi. Khi phòng vừa xây xong tôi dọn vào ở, sáng sớm ngày thứ hai dậy vào 

nhà vệ sinh. Trong nhà vệ sinh toàn bộ là kiến, không thể bƣớc chân vào. Điều 

này rất phiền phức, nhà mới vậy chúng đến từ đâu? Nghĩ không ra,nên tôi chắp 

tay thƣa với kiến Bồ Tát, tôi nói sáng sớm thức dậy tôi muốn rửa mặt, cần dùng 

nhà vệ sinh, quý vị vào từ đƣờng nào thì hãy ra từ đƣờng đó. Tôi cho quý vị nửa 

tiếng đồng hồ, tôi ra bên ngoài niệm Phật, nửa tiếng sau tôi trở lại dùng nhà vệ 

sinh.Tôi liền ra ngoài niệm Phật. Sau nửa tiếng trở lại không còn con kiến nào cả. 

Là chúng tôi tôn trọng nó, thật sự không biết từ đâu đến. Tìm không thấy nó từ 

đâu đến, đi ra từ đâu, hoàn toàn không có. 

Nên chúng tôi trồng rau có mƣời mấy năm kinh nghiệm. Đối với những côn 

trùng này chúng tôi đều gọi chúng  là Bồ  Tát. Chúng tôi sống với nhau rất hòa 

bình, quan tâm lẫn nhau. Chúng ta nhất định không đƣợc sát hại. Chúng cần thức 

ăn,  trong  vƣờn  rau  chúng  tôi  vạch  ra  một  gốc,  rau  trong  này  chuyên  dành  cho 

chúng. Chúng tôi quan tâm rất  chu đáo. Đích thực sâu bọ ăn rau đều đến  mảnh 

rau  đó.  Quý  vị  thấy  trên  lá  cây  đều  là  từng  chấm  từng  chấm  vậy.  Không  vạch 

riêng cho chúng, chúng không động đến. Rau bên đó lên rất tốt, tuyệt đối không 

bị  sâu  ăn.  Chúng  tôi  trồng  hơn  30  loại  cây  rau  quả,  hiện  nay  đều  thu  hoach  rất 

912  Tập 404 



nhiều. Chim ăn chúng tôi cũng chỉ định mấy gốc cây chuyên cung cấp cho chim, 

không chỉ định quý vị phải lƣu lại cho chúng tôi. Rất hợp tác, rấtuy tín. 

Chúng  ta  giao  tiếp  với  những  động  vật  nhỏ  này,  đáng  tin  cậy  hơn  cả  con 

ngƣời. Chúng tin tƣởng chúng ta, chúng ta cũng tin tƣởng chúng không hoài nghi, 

rất  uy tín nên súc sanh dễ độ hơn con ngƣời. Hiện nay vƣờn rau của chúng tôi, 

rừng cây trái của chúng tôi đều cài đặt máy niệm Phật, để chúng đều nghe đƣợc 

danh  hiệu  Phật.  Có  khi  cũng  mở  băng  kinh,  khiến  chúng  đều  có  thể  nghe  đƣợc 

Phật  pháp,nên  rau  xanh  lên  rất  tƣơi  tốt,  trái  cây  cũng  đặc  biệt  ngon.Nông  phu 

trồng rau quả lân cận đều rất hâm mộ, liền đến tham quan xem chúng tôi trồng ra 

sao? Chúng tôi đem phƣơng pháp bày cho họ. Họ dùng thuốc dùng phân bón rau 

quả sinh trƣởng không nhƣ chúng tôi, nên chúng tôi cũng dạy họ cách này để họ 

cùng làm. Có ngƣời làm rất thành công, thật sự bớt rất việc nhiều. Phải dùng lòng 

yêu  thƣơng  để  đối  ngƣời  đối  sự  đối  vật,  không  thể  dùng  sân  hận.  Dùng  chánh 

diện tuyệt đối không dùng phản diện, đến thiên địa quỷ thần những loại bò bay 

cựa động đều có thể sống hòa bình. 

Chỉ cần sanh ra trên địa cầu này, chúng ta nên sống hòa đồng, quan tâm lẫn 

nhau,  hợp  tác  với  nhau  đây  là  việc  tốt.  Đây  là  thành  quả  suốt  mƣời  mấy  năm 

chúng ta làm ra. Phàm những ai dùng phƣơng pháp của chúng tôi đều làm thành 

công. Không phải tôi làm thành công ngƣời khác làm không thành, đều làm thành 

công! Rất nhiều ngƣời học Phật đến tham quan vƣờn rau chúng tôi đều học đƣợc. 

Đối với những côn trùng này nhƣ kiến trùng gián chỉ cần dùng lòng thƣơng yêu 

đối đãi chúng. Chúng đến cắn một miếng nhất định không thể giết nó, chúng ta 

đồng ý cúng dƣờng chúng một bữa, đây là bố thí cúng dƣờng. Nếu không bằng 

lòng cúng dƣờng quý vị nên tránh chúng không nên giết chúng. Đạo lý này phải 

hiểu càng giết càng nhiều, đó chính là oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt. 

Cúng  dƣờng  vài  lần  chúng  sẽ  biết,  lần  sau  chúng  sẽ  không  đến  đây,  không 

còn đến làm phiền nữa. Tất cả đều có thọ tƣởng hành thức, đến cây cỏ hoa lá đều 

có thọ tƣởng hành thức, đều có kiến văn giác tri,vì thế cây cỏ hoa lá có thể câu 

thông, sơn hà đại địa có thể câu thông. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  rất  rõ  ràng:  từ  nhất  thể  khởi  nhị  dụng.  Nhị 

dụng: thứ nhất chính là hoàn cảnh, y báo.  Dụng thứ hai là chánh báo, chánh báo 

là chính mình. Điều này nhất định phải rất rõ ràng. Y báo là hoàn cảnh sinh hoạt 

của  chúng  ta.  Trong  hoàn  cảnh  có  nhân  sự  hoàn  cảnh,  nhà  Phật  gọi  là  y  chánh 

trang  nghiêm.  Chánh  báo  chắc  chăn  là  chính  mình,  ngoài  mình  ra  toàn  bộ  là  y 

Tập 404  913 



báo. Trong y báo có hoàn cảnh nhân sự, có hoàn cảnh vật chất, có hoàn cảnh tự 

nhiên. Chƣ Phật Bồ Tát là tôi, nhân sự hoàn cảnh trong y báo, chƣ Phật Bồ Tát. 

Chánh báo là chính mình. 

Thông  thƣờng  Phật  vì  chúng  ta  giới  thiệu  thế  giới  Cực  Lạc.  Chánh  báo  của 

thế  giới  Cực  Lạc  là  Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  đến  thế  giới  Cực  Lạc  chúng  ta  là 

hoàn cảnh y báo của Phật A Di Đà. Trái lại chính chúng ta là chánh báo, Phật A 

Di Đà là y báo của chúng ta, thế giới Cực Lạc là y báo của chúng ta. Tất cả mọi 

ngƣời vãng sanh đến thế giới Cực Lạc toàn là y báo của chúng ta. Y báo này nhất 

định  phải  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch.  Y  chánh  là  một  không  phải  hai,  vĩnh  viễn 

không thể tách rời. 

Chúng ta đối với chính mình nhƣ thế nào thì cần đối đãi với ngƣời khác nhƣ 

thế, đối đãi y báo của chúng ta. Trong y báo bao gồm_nên nhớ rằng nhân sự, vật 

chất  là  hoàn  cảnh  tự  nhiên.  Đối  với  chúng  ta_thông  thƣờng  nói  một  cách  thích 

hợp_chính là đối với nhân sự của chúng ta. Còn đối với vạn vật vạn vật đa phần 

là  chỉ  động  vật,  thêm  nữa  chính  là  thực  vật  nhƣ  cây  cỏ  hoa  lá,  sơn  hà  đại  địa. 

Trong đó còn bao gồm cả hoàn cảnh tự nhiên nhƣ sáng tối, gió mƣa đều thuộc 

hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Hiện  tƣợng  tự  nhiên  hình  thành  vật  chất  hữu  hình  và  vô 

hình, hiện nay chúng ta gọi là dao động, mắt thịt chúng ta không nhìn thấy đƣợc, 

hoặc là nói sanh vật bất đồng không gian duy thứ, và chúng ta là nhất thể, đều từ  

trong thanh tịnh viên minh thể lƣu xuất ra, lƣu xuất nên là nhất thể.Nhất thể thì 

phải biết tƣơng thân tƣơng ái, trong nhất thể nhất định phải biết bao dung. 

Họ mê thất tự tánh nên không biết là nhất thể, họ mới làm ra rất nhiều hành 

động  trái  với  tự  tánh.  Nếu  biết  họ  tuyệt  đối  không  làm  trái,  mà  tùy  thuận  tánh 

đức. Tâm tùy thuận tánh đức đó, tâm bao dung đó là loại thứ ba trong ba loại chu 

biến,  hàm  dung  không  hữu.  Hàm  không,  không  là  hƣ  không,  tâm  bao  thái  hƣ. 

Dung  là  dung  hữu,  hữu  chính  là  ba  loại  hiện  tƣợng,  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện 

tƣợng tự nhiên và hiện tƣợng tinh thần, nó có thể bao dung. Tâm ôm trọn cả hƣ 

không pháp giới, không có gì không bao dung. Bao dung đến mức độ nào? Nhất 

thể. 

Nếu nói bao dung nhƣ cha mẹ, vợ con, con cái. Điều này có thể bao dung, vẫn 

không phải nhất thể. Bao dung đến nhất thể giống điều gì? Giống ngũ quan của 

chúng ta: nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, lục phủ ngũ tạng,những thứ này rất thân thiết, là 

nhất  thể.  Phải  xem  vạn  sự  vạn  vật  trong  vũ  trụ  là  lục  phủ  ngũ  tạng  của  chính 

mình, mắt tai mũi lƣỡi là nhất thể, ai làm đƣợc? Chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ 

914  Tập 404 



Tát làm đƣợc. Trong mắt các ngài tuyệt đối không xem chúng ta là ngƣời ngoài, 

xem chúng ta nhƣ làcục cƣng của mình, cách nhìn của các ngài là nhƣ vậy. Pháp 

thân Bồ Tát cũng dùng cách nhìn này, vì sao? Vì họ hoàn toàn minh bạch. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm bậc Sơ trú trở lên. Trong mắt họ biến pháp giới hƣ 

không giới và chính mình là nhất thể. Không thể thừa nhận đó là mê thất tự tánh, 

họ không xa rời tự tánh, chỉ là hoàn toàn  mê  thôi. Cha  mẹ  mình  mà con không 

quen biết. Phật pháp dạy chúng ta, không gì khác ngoài  việc dạy chúng ta quay 

đầu. Dạy chúng ta tìm về cội nguồn, dạy chúng ta tìm lại chính mình. Minh tâm 

kiến  tánh  chính  là  tìm  đƣợc  cội  nguồn,  tìm  đƣợc  nguồn  gốc  thì  tất  cả  mọi  việc 

đều viên mãn. 

Trong kinh có câu: “nhƣợc nhân thức đắc tâm”, đây chính là chân tâm chính 

là tự tánh. Phải thật sự nhận chân đƣợc  “đại địa vô thốn thổ”  đây là bao hàm tất 

cả. Vừa rồi cũng đã nói giữa vũ trụ này không ngoài ba loại hiện tƣợng là: hiện 

tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên, tất cả đều là tự tánh 

biến hiện ra. Rời tự tánh không có pháp nào khả đắc, điều này nói một cách thân 

thiết biết bao. Cảnh giới này là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, là cảnh giới minh 

tâm kiến tánh. Ngày nay chúng ta không kiến tánh đƣợc, vì sao vậy? Vì chúng ta 

cách cảnh giới này quá xa. 

Nói  cách  khác,  chúng  ta  mê  quá  sâu  nặng.  Tiếp  cận  cảnh  giới  này,  nhƣ  vậy  thì 

chúc mừng quý vị, quý vị sắp đƣợc thành Phật. Vì sao vậy? Vì quý vị đã tiếp cận 

thật tƣớng các pháp, đây là chân tƣớng không phải giả. Không thừa nhận đối với 

điều này còn hoài nghi thì quý vị đối với tự tánh còn cách rất xa, phải làm sao? 

Học tập đại thừa, kinh giáo đại thừa dần dần kéo quý vị gần hơn. Sau khi đến gần 

quý  vị  phải  buông  bỏ,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  giải  ngộ,  không  thể  hiện  thực. 

Hiện thực chính là thể nghiệm trong cuộc sống hằng ngày, quý vị có thể thƣơng 

ngƣời  chăng?  Thƣơng  ngƣời  nhƣ  thể  thƣơng  thân,  đây  chính  là  khảo 

nghiệm,chính là sở tri, sở giải của quý vị. Có thể thật sự thay đổi đƣợc ý niệm của 

quý  vị  chăng?  Thật  sự  thay  đổi  đƣợc  là  quý  vị  thành  Bồ  Tát,  thành  Phật.  Chƣa 

thật  sự  thay  đổi,  tuy  quý  vị  biết  nhƣng  quý  vị  không  phải  Bồ  Tát,  cũng  không 

phải Phật, mà vẫn còn phàm phu. Quý vị chƣa làm đƣợc nên sau khi giải ngộ phải 

có chứng ngộ. Chứng ngộ là gì? Đem  tất cả những gì ta giải ngộ đƣợc  và cuộc 

sống sinh hoạt của quý vị dung hợp thành nhất thể, đó gọi là chứng ngộ. Giải và 

hành  hợp  nhất,  giải  chính  là  hành,  hành  chính  là  giải.  Hành  giải  là  một  không 

phải hai, quý vị đã chứng. Điều này rất cần thiết. 

Tập 404  915 



Chỉ  có  giải  không  có hành,  dùng  cách  nói  hiện  nay,  nó  là  tri  thức.  Nếu  giải 

hành hợp nhất đó là trí huệ. Tự tánh vốn đầy đủ trí huệ Bát Nhã, biểu hiện ở bên 

ngoài  tự  tánh  vốn  đầy  đủ  đức  tƣớng.  Đức  là  đức  năng,  tƣớng  là  tƣớng  hảo,  tự 

nhiên  biểu  hiện  ra  bên  ngoài.  Đây  chính  là  đức  thứ  hai  của  tứ  đức  trong  Hoàn 

Nguyên Quán “oai nghi hữu tắc”.Tất cả ngôn hành cử chỉ của quý vị, có thể làm 

tấm gƣơng tốt nhất cho chúng sanh mê hoặc điên đảo trong lục đạo. Quý vị biểu 

hiện tấm gƣơng là Bồ Tát là Phật, chƣ Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian giống nhƣ 

quý vị đây, thì quý vị chính là Phật sống, Bồ Tát sống, đã làm đƣợc. Chí tâm nhƣ 

vậy, dùng tâm này để niệm Phật là chân tâm niệm Phật không phải giả tâm niệm 

Phật.  Trong  tâm  này  không  có hoài nghi,  không  có  xen  tạp.  Chính  là  tịnh  niệm 

mà Bồ Tát Đại Thế Chí nói, không có chút vọng niệm nào xen lẫn vào trong đó. 

Âm thanh không gián đoạn, câu này niệm tiếp câu kia.      Niệm điều gì? Đầy đủ 

mƣời niệm. Ở đây đƣa ra một ví dụ chỉ có mƣời niệm.  “Xưng Nam Mô A Di Đà 

 Phật, dĩ xưng Phật danh cố. Ư niệm niệm trung, trừ bát thập ức kiếp sanh tử chi 

 tội.  Mỗi  nhất  niệm,  trừ  bát  thập ức  kiếp  sanh  tử  trọng  tội”. Ở  đây  tám  mƣơi  ức 

nhân với mƣời, tám trăm ức! Tám trăm ức kiếp sanh tử trọng tội. Mƣời niệm này 

 “mạng  chung  chi thời,  kiến  kim  liên  hoa  do  như  nhật luân”,  quang  minh  giống 

nhƣ mặt trời vậy.  “Trú kỳ nhân tiền” , ngƣời này ở trƣớc họ đã thấy đƣợc.  “Kim 

 liên hoa như nhất niệm khoảnh”,   nhất niệm  khoảnh là nói thời gian rất nhanh. 

Nhất niệm này hiện nay chúng ta hiểu đƣợc chính là nhất niệm mà Bồ Tát Di Lặc 

nói. Một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm, nhất niệm ở đây quý vị nghĩ 

xem nó nhanh biết bao. 

Hiện tại chúng ta dùng dây làm đơn vị,là mấy phân của một giây. Một giây có 

thể khảy móng tay năm lần, nhân năm là 1600 triệu. Một giây là một trên 1600 

triệu,  đây  gọi  là  nhất  niệm  khoảnh.  Quý  vị  xem  nhanh  biết  bao  nhiêu,  họ  liền 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, ngồi trên hoa sen vàng mà đi, phẩm vị tuyệt đối 

không  thấp.  Quý vị  phải  nghĩ  đến  ngũ  nghịch  thập  ác,  không  phải  làm  việc  tốt, 

làm việc xấu ngũ ngịch thập ác. Tƣớng địa ngục hiện tiền bị khổ bức bách, khiến 

họ không có vọng niệm, quý vị thấy chí tâm nhất niệm thập niệm đã ngồi trên đài 

liên hoa ra đi phẩm vị là hạ bối vãng sanh sao? Không thể! Phẩm vị của họ rất có 

thể là thƣợng bối vãng sanh, trực tiếp sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Quá lợi 

hại,  quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  hiển  thị    pháp  môn  niệm  Phật  rất  thù  thắng, 

pháp môn niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. 

916  Tập 404 



Đây là gì? Họ gặp duyên không giống nhau. Chứng minh lời của Thiện Đạo 

đại sƣ  hoàn toàn chính xác. Không nên nhìn thấy họ  là thiện nhân, là ác nhân, 

chiêu sau cùng luôn ở chỗ gặp duyên khác nhau. Ác nhân này, duyên của họ quá 

thù thắng khiến họ trong khoảng sát na, khi lâm mạng chung họ không cách nào 

nghĩ đến điều ác, ác niệm không sanh khởi đƣợc. 

Thiện hữu dạy họ câu Phật hiệu này. Câu Phật hiệu này đƣa họ đến thế giới Cực 

Lạc,  có  thể  đƣa  họ  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  liền  thành 

Phật, đây là chí tâm nhất niệm vãng sanh. Chúng ta tin rằng họ nhất định không 

phải về cõi đồng cƣ. Hoa sen báu, rất có thể là cõi thật báo. Cõi thật báo 41 địa vị 

chính là địa vị đầu tiên Viên giáo Sơ trú. Trong đại thừa thƣờng nói đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, họ là cảnh giới này. Đến thế giới Cực Lạc hoa khai kiến 

Phật, chứng vô sanh pháp nhẫn. Có thể chăng? Về lý mà nói đích thực có thể, vì 

sao vậy? Vì quý vị vốn là Phật. 

Chƣ vị cổ đức nói thƣợng thƣợng phẩm là trên tứ độ. Thƣợng trung phẩm là sơ 

địa đến tam địa_sơ nhị tam, dần dần hạ thấp xuống, có nhận xét này. Thiện Đạo 

đại  sƣ  căn  cứ  trên  kinh  điển  nói  rằng,  họ  khẳng  định  nhân  duyên  không  giống 

nhau,  tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm  luôn  ở  chỗ  gặp  duyên  không  giống  nhau.  Gặp 

duyên là trong sát na khi lâm mạng chung duyên đó nhất định là phẩm vị mà quý 

vị vãng sanh. 

 “Kinh vân bất năng quán Phật”,  đây là thật, vì sao vậy? Tu thập ngũ quán trong 

thập lục quán. Ngoài niệm Phật ra thì đều rất khó! Tâm phải rất tỷ mỷ, phải rất 

bình  tĩnh  mới  đƣợc.  Lâm  chung  khi  tƣớng  địa  ngục  hiện  tiền  cảm  thấy  sợ  hãi! 

Tâm làm sao có thể yên tĩnh lại, làm sao có thể bình tĩnh lại? Nên không thể thấy 

Phật. Bình thƣờng tu quán đến lúc đó cũng không đƣợc, cũng không cách nào tu 

đƣợc, duyên không giống nhau. Lúc này chỉ có niệm Phật. 

 “Đản nhưng năng niệm Phật danh hiệu, thị hiển trì danh chi pháp, thật vi chí dị 

 dã. Lâm chung dị niệm, nhân đắc vãng sanh, thị vi chí ổn dã, ổn đương!”.  Thật có 

thể giúp quý vị thành tựu. Hiển lộ ra phƣơng pháp trì danh thật không thể nghĩ 

bàn. Phƣơng pháp trì danh này chúng ta nhất định không thể sơ suất, không thể 

xem thƣờng. Nhất định phải khẳng định nó ở trong vô lƣợng pháp mônthật sự là 

pháp môn đệ nhất, đích thực là pháp môn đệ nhất. Bất luận pháp môn nào cũng 

không thể thành tựu, chỉ có pháp môn này có thể thành tựu. Chẳng những thành 

tựu mà còn có thể đạt đƣợc thành tựu cao nhất, nhƣ ở đây nói ví dụ này phẩm vị 

của họ rất cao. Nhất định họ là pháp thân Bồ Tát. 

Tập 404  917 



Cũng chính là nói chí tâm của họ là lý nhất tâm bất loạn, không có chút tạp 

niệm nào, cũng không có chút hoài nghi nào, mới có hiệu quả thù thắng nhƣ vậy. 

Chứng tỏ pháp môn niệm Phật thật không thể nghĩ bàn,nhƣng tạo tội nghiệp nặng 

nhƣ vậy, khi lâm chung, cơ duyên này có thể gặp đƣợc hay không, đây là vấn đề 

lớn! Đây là đƣa ra một ví dụ, trƣờng hợp này là thật không phải giả, để chúng ta 

biết  đƣợc  sự  thù  thắng  của  pháp  môn  này,  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn.  Pháp 

môn dễ tu, chúng ta hiện tại cần phải nắm bắt.  Mỗi niệm không buông  lơi, lâm 

chung nhất định sẽ thành công. 

Chúng  ta  đối  với  thế  gian  này  nhất  định  không  còn  chút  tham  luyến  nào.  Ở 

trên thế gian này đều tùy duyên, có cũng tốt, không có cũng tốt, tuyệt đối không 

so đo tính toán những điều này. Tâm chúng ta trƣớc sau đều giữ đƣợc thanh tịnh, 

giữ  đƣợc  giác  mà  không  mê,  duy  trì  chánh  mà  không tà,  tịnh  mà  không nhiễm. 

Bình thƣờng có thể làm đƣợc nhƣ vậy thì vãng sanh là điều có thể. Tâm chúng ta 

tự tại biết bao, an vui biết bao! Tuy chƣa đến thế giới Cực Lạc nhƣng đã đăng ký 

ở thế giới Cực Lạc rồi, nhất định về đƣợc đó! Nơi này không nên đăng ký. Nếu 

đăng ký cõi Ta Bà này nhƣ vậy thì phiền phức rất lớn. Thế giới bất luận nhƣ thế 

nào  cũng tốt,  mọi  thứ đều tốt, nhƣng không liên quan đến tôi. Tôi là ngƣời của 

thế giới Cực Lạc, chỉ ở tạm nơi đây vài ngày, giống nhƣ ở nhà trọ vậy, đƣợc chân 

thật tự tại! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

918  Tập 404 



Tập 405 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:10.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 504, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ 

ở giữa. 

Từ  “kinh vân lâm chung bất năng quán Phật. Đản năng niệm Phật danh hiệu, 

 thị hiển trì  danh chi pháp thật vi chí dị dã. Lâm  chung dị niệm, nhân đắc vãng 

 sanh, thị vi chí ổn dã. Ư niệm niệm trung, trừ bát thập ức kiếp sanh tử chi tội, thị 

 vi chi đốn dã. Ngũ nghịch thập ác chi nhân, lâm chung thập niệm tức đắc vãng 

 sanh. Đới nghiệp phàm phu đốn tề phổ tế, thị vi chí viên dã”. 

Chúng ta xem đoạn này trong kinh Phật nói, lâm chung không thể quán Phật. Ở 

trƣớc chúng tôigiảng đến Kinh Thập Lục Quán. Kinh Vô Lƣợng Thọ là Tịnh tông 

khái  luận.  Đối  với  Phật  A  Di  Đà  và  thế  giới  Cực  Lạc  giới  thiệu  rất  tƣờng  tận, 

khiến chúng ta nhận thức Tịnh độ, nhận thức Phật A Di Đà. 

Đối với Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phậ, nó chú trọng ở phƣơng pháp. Đã có 

tín  nguyện,  thì  phải  niệm  Phật  nhƣ  thế  nào.  Chonên  Đức  Thế  Tôn  đƣa  ra  mƣời 

sáu phƣơng pháp, toàn bộ đều là niệm Phật. Niệm Phật tóm lại mà nói thì không 

ngoài  bốn  loại  lớn:  Thật  tƣớng  niệm  Phật,  quán  tƣởng  niệm  Phật,  quán  tƣợng 

niệm Phật và trì danh niệm Phật. Bốn loại lớn này đều bao hàm hết tất cả. Trong 

thập lục quán có  mƣời bốn loại là  quán tƣởng,  một loại là quán tƣợng, loại sau 

cùng  là  trì  danh,nên  trì  danh  niệm  Phật  là  quán  sau  cùng  trong  thập  lục  quán, 

cũng là một phƣơng pháp vô cùng quan trọng. Mƣời lăm phƣơng pháp trƣớc khi 

không dùng đến, thì phƣơng pháp sau cùng có thể dùng đƣợc. 

Niệm sau cùng khi lâm chung, ngƣời vãng sanh đoạn khí, niệm sau cùng này 

quan  trọng  nhất.  Niệm  này  nếu  quên  không  nhớ  đến  Phật,  thì  đời  này  chúng  ta 

sống  một  cách  uổng  phí,  lại  lặn  ngụp  trong  luân  hồi  lục  đạo.  Có  thể  vãng  sanh 

hay không quyết định ở niệm sau cùng này,cho nên trong nguyện thứ 18 nói:“lâm 

chung  nhất  niệm,  thập  niệm  đều  có  thể  vãng  sanh”,  đây  là  thời  khắc  mấu  chốt. 

Thời khắc này chính là thời khắc đau khổ sau cùng, thần thức xa rời thân thể. Xa 

rời thân thể, thống khổ này đến mức độ nào? 

Tập 405  919 



Trong kinh Phật đƣa ra một ví dụ ví nhƣ rùa sống bị lột mai. Rùa đang còn 

sống nhƣ vậy mà lột mai của nó ra, khiến chúng ta nghĩ đến thông khổ này. Thần 

thức rời xa thân thể cũng giống nhƣ vậy, cho nên đây là thời khắc đau khổ nhất. 

Thông  thƣờng  trong  lúc  đau  khổ  này  thì  phƣơng  pháp  nào  cũng  không  dùng 

đƣợc, vì sao vậy? Con ngƣời đến lúc quá thống khổ, thậm chí phƣơng pháp mà 

bình thƣờng tu đến, lúc này cũng quên mất, không khởi lên đƣợc,đâylà thời khắc 

quan trọng. Lúc này họ có thể gặp đƣợc thiện tri thức, thiện tri thức có thể khuyên 

họ niệm Phật, một câu nhắc nhở, niệm Phật dễ, còn có thể niệm danh hiệu Phật. 

Câu danh hiệu Phật này có thể giúp họ vãng sanh. 

Nhƣ ở trƣớc nói: “như thị chí tâm, linh thanh bất tuyệt”,  tâm lúc này ngoài câu 

niệm Phật ra, họ không còn ý niệm nào nữa. Thật sự là tâm thanh tịnh, tâm bình 

đẳng, cho nên nhất niệm này vãng sanh đến thế giới Cực Lạc.Phẩm vị  cao hay 

thấp phải xem nhân duyên. Nếu nhân duyên thù thắng rất có thể đến thƣợng bối 

vãng sanh. Đây chính là Thiện Đạo đại sƣ nói với chúng ta:“tứ độ tam bối cửu 

phẩm ở chỗ gặp duyên không giống nhau”. Câu này nói hay quá, đây là lời chân 

thật. 

 “Niệm Phật danh hiệu vãng sanh Tịnh độ thị hiển trì danh chi pháp, thật vi chí dị 

 dã”. Điều  này  là  dễ  dàng  đến  cực  điểm,  khi  lâm  mạng  chung  dễ  niệm.  Phƣơng 

pháp khác đến lúc này đều không khởi lên đƣợc, nhƣng niệm Phật thì đƣợc, câu 

Phật  hiệu  này  có  thể  khởi  lên  đƣợc.  “Nhân  đắc  vãng  sanh,  thị  vi  chí  ổn 

 dã”,  phƣơng pháp vững chắc nhất chính là niệm Phật.   “Ư niệm niệm trung, mỗi 

 nhất  niệm  tiêu  bát  thập  ức  kiếp  sanh  tử  chi  tội”,  tiêu  nghiệp  chƣớng  rất  nhanh 

nhƣng quý vị nên nhớ rằng_điều này ở sau có nói đến_một niệm  tiêu 80 ức kiếp 

tội nặng sanh tử là dùng tâm nhƣ thế nào để niệm? Tâm chí thành. 

Bậc cổ đức nói tâm này là gì? Tâm này là lý nhất tâm bất loạn, chân thành đến tột 

cùng,  tâm  này  là  tâm  Phật,  sự  nhất  tâm  cũng  không  đạt  đƣợc,  đây  là  lý  nhất 

tâm.Là sự nhất tâm, là lý nhất tâm,hay công phu thành phiến, đều ở lúc gặp duyên 

không  giống  nhau.  Họ  có  thành  tựu  thù  thắng  nhƣ  vậy.Chi  nên   “chí  đốn”,   đốn 

đến cực điểm. Đốn là đốn siêu, không có thứ lớp. Từ bác địa phàm phu nâng cao 

đến địa thƣợng Bồ Tát, đây gọi là chí đốn. 

Ngũ nghịch thập ác, nhất định đọa vào địa ngục, mà là vô gián địa ngục, đây 

là tội cực nặng. Lâm chung mƣời niệm tức đắc vãng sanh, gọi là đới nghiệp phàm 

phu,phàm  phu  mang  theo  nghiệp  cực  nặng.Quý  vị  xem  đốn  tề  bổ  xứ,  họ  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc với bổ xứ Bồ Tát bình đẳng. Đây là chí viên, viên mãn đến 

920  Tập 405 



tột cùng. Mấy câu kinh văn này đã nói tận cùng công đức trì danh niệm Phật, có 

nhiều ƣu điểm nhƣ vậy. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn cũng không tìm thấy. 

Thật sự là viên đốn đến cực điểm. 

 “Trì danh diệu pháp ký chí giản dị ổn thỏa, hựu phục tối cực viên đốn. Thị cố 

 thập phương Như Lai đồng tán, thiên kinh vạn luận cộng chỉ”. 

Phƣơng pháp tu hành này của Tịnh độ tông đơn giản nhất, dễ nhất và chắc chắn 

nhất.  “Hựu tối cực viên đốn”,  viên là viên mãn, đốn là đốn siêu. Siêu ở đây nghĩa 

là luôn vƣợt lên cho đến đẳng giác Bồ Tát, vì thế mƣời phƣơng Nhƣ Lai không có 

ai không tán thán. 

Ở trƣớc chúng ta đọc đến, Đức Thích Ca thay mặt Chƣ Phật tán thán Phật A 

Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng” chƣ Phật tán thán.  “Thiên 

 kinh vạn luận cộng chỉ”, “chỉ”ở đây là chỉ quy. Vô lƣợng vô biên pháp môn đến 

cuối cùng đều quy về Tịnh độ. Chúng ta thấy Hoa Nghiêm đến sau cùng, có thể 

nói  là  bất  luận  tu  học  pháp  môn  nào,  thành  tựu  sau  cùng  đều  vãng  sanh  về  thế 

giới Hoa Tạng, cõi báo của đức Phật Tỳ Lô Giá Na. Đến thế giới Hoa Tạng, theo 

hai vị Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền trờ về Cực lạc, đi về thế giới Cực Lạc học tập 

với  Phật  A  Di  Đà.  Đây  chính  là  vì  sao  mƣời  phƣơng  Nhƣ  Lai  cùng  tán  thán, 

“ngàn kinh vạn luận cùng chỉ”, ví dụ rất rõ ràng để ngay trƣớc mắt. 

Câu  sau  cùng  này  Hoàng  Niệm  Tổ  khuyên  chúng  ta,  “thế  chi  hành 

 nhân”,  ngƣời tu hành ở thế gian này, thực tế nên  “tốc phát đại tâm”,   mau  mau 

phát tâm. Phát tâm nhƣ thế nào? Phát chân tín tâm đối với thế giới Cực Lạc, đối 

với  Phật  A  Di  Đà,  không  còn  hoài  nghi  nữa.  Lòng  tin  chân  thật,  thật  sự  phát 

nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Phát  tâm  này  sau  đó  nhất 

hƣớng  chuyên  niệm,  chính  là  dùng  phƣơng  pháp  trì  danh.  Một  phƣơng  hƣớng, 

một mục tiêu chuyên niệm Phật A Di Đà, nhƣ vậy là đúng. 

Đoạn bên dƣới nói  “bổn kinh”,  chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ.  “Dĩ phát bồ đề 

 tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm  vi  tôn”, “tôn”  là  tôn  chỉ  tu  hành.  Phƣơng  pháp  tu 

hành trong kinh này là gì? Chính là dùng nhất hƣớng chuyên niệm, dùng phƣơng 

pháp này.  “Nhân thượng nhị giả, bất khả phân cách”. Ở trƣớc nói phát tâm bồ đề 

nhất hƣớng chuyên niệm, hai điều này không thể tách rời nhau, nó là nhất thể. Vì 

sao  vậy?  Vì  phát  tâm  bồ  đề  là  tín  là  nguyện.  Tin  thật  nguyện  thiết,  nhất  hƣớng 

chuyên  niệm  là  hạnh.  Tín-  nguyện  -  hạnh,  ba  điều  kiện  thiếu  một  cũng  không 

đƣợc. Cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc chính là ba chữ này. 

Tập 405  921 



Ngẫu Ích đại sƣ chú Di Đà Kinh Yếu Giải. Trong chú giải lấy ba chữ này làm 

trọng tâm. Quý vị xem ba phần, trong phần tựa ngài chia ra ba đoạn tín- nguyện- 

hạnh, phần chánh tông cũng là tín- nguyện- hạnh, sau cùng phần lƣu thông vẫn là 

dùng tín- nguyện- hạnh. Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay. Ấn Quang đại 

sƣ đối với ngài tán thán nói rằng:“cho dù cổ Phật tái sanh viết chú giải cho Kinh 

Di Đà cũng không thể hơn bản này”. Chúng ta biết Ấn Quang đại sƣ là Bồ Tát 

Đại Thế Chí tái sanh. Bồ Tát Đại Thế Chí tán thán nhƣ vậy. Ngẫu Ích đại sƣ là 

ngƣời  nhƣ  thế  nào?  Tuy  không  nói  ra  nhƣng  trong  tâm  chúng  ta  đều  biết  nếu 

không phải Phật A Di Đà tái sanh thì nhất định là Bồ Tát Quán Thế Âm rồi. 

Chƣ  Phật  Bồ  Tát  từ  bi,  biết  chúng  sanh  trong  thời  mạt  pháp  nghiệp chƣớng 

sâu nặng. Đọa lạc không thể nói là tám chính phần, hầu nhƣ toàn bộ đều đọa lạc. 

Ngƣời thật sự có thể niệm Phật vãng sanh thật hiếm có, nên thế gian mới có nhiều 

thiên tai nhƣ vậy. Nếu ngƣời niệm Phật vãng sanh nhiều thế gian này không thể 

có thiên tai. Vì sao vậy? Ở trƣớc có nói ngƣời niệm Phật là ngƣời có trí huệ nhất, 

ngƣời có phƣớc báo nhất trong thế gian. Ngạn ngữ xƣa có câu: “ ngƣời phƣớc ở 

đất phƣớc ”,  ngƣời có trí huệ, có phƣớc báo ở đây, thì làm sao có thiên tai đƣợc? 

Thời đại này, chúng ta sanh trong thời đại này, lớn lên trong thời đại này, đối 

với tiền nhân hậu quả trong thời đại này đều rất rõ ràng minh bạch. Phổ biến trên 

xã hội này đều lãng quên đi luân lý, đạo đức, nhân quả. Mê muội tôn sùng khoa 

học.  Không  thể  nói  khoa  học  không  tốt  nhƣng  khoa  học  không  phải  vạn  năng, 

khoa học cũng có tệ hại, khoa học cũng có lƣu lại hậu di chứng rất nghiêm trọng. 

Điều này nhiều ngƣời học khoa học đều biết. Trung Quốc không phải không có 

khoa học, Kinh Dịch chính là khoa học. Mấy ngàn năm trƣớc Trung Quốc cũng 

có sự manh nha của khoa học, nhƣng cổ nhân không muốn phát triểntheo phƣơng 

hƣớng này, nên đã tiêu diệt nó. Nguyên nhân gì hiện nay chúng ta đã biết. Khoa 

học nếu không có luân lý, đạo đức, nhân quả làm nền tảng thì hại của nó nhiều 

hơn lợi. Nếu có luân lý, đạo đức, nhân quả làm nền tảng vững chắc, khoa học đối 

với nhân loại lợi rất nhiều, hại sẽ ít lại. Đạo lý là ở đây. 

Vì thế chúng ta quan sát tƣờng tận, ngƣời xƣa của chúng ta có trí huệ, có sứ 

mệnh, có tâm từ bi. Không nhẫn tâm để khoa học kỷ thuật mang tai họa đến, đến 

tiêu diệt nhân loại, vì thế không phát triển theo phƣơng pháp này. 

Ba điều kiện tín- nguyện- hạnh, đây gọi là ba tƣ lƣơng tu học của Tịnh tông. 

Tƣ lƣơng: ví dụ chúng ta đi du lịch cần thiết phải mang theo trong túi ít tiền, đây 

là tƣ. Còn phải  mang theo ít lƣơng  thực, hiện nay không cần  mang theo lƣơng 

922  Tập 405 



thực. Vì sao vậy? Sự nghiệp du lịch phát triển có thể nói là tƣơng đối viên mãn. 

Ra  khỏi  nhà  chuyện  ăn  ở  đi  đều  không  có  vấn  đề,  chỉ  cần  đem  theo  tiền  là  đủ. 

Điều này vào thời cổ đại thì không đƣợc, thời xƣa quý vị tốn bao nhiêu ngày cũng 

tìm không ra một nhà trọ, phải vào nhà dân ngủ nhờ. Ăn uống tự mình đem lƣơng 

khô, hành trình du lịch rất gian nan. 

Kinh Phật truyền đến Trung Quốc từ thời cổ đại, rất nhiều trƣờng hợp đều là 

tập quán sinh hoạt trong quá khứ. Vì thế các bậc cao tăng dịch kinh, chú giải kinh 

điển đều dùng những điều kiện sinh hoạt tín- nguyện- hạnh đƣơng thời gọi nó là 

ba tƣ lƣơng, thiếu một cũng không đƣợc. 

 “Di Đà Yếu Giải vân, thâm tín phát nguyện, tức vô thượng bồ đề”.  Câu này nói 

quá hay,  Ấn  Quang đại sƣ đặc biệt tán thán, vì sao vậy? Vì điều kiện  mà trong 

Kinh Vô Lƣợng Thọ nói là phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm. Nhƣ thế nào 

gọi là tâm bồ đề? Tâm bồ đề phát bằng cách nào? Vấn đề này rất quan trọng, từ 

xƣa đến nay bao nhiêu ngƣời đã thảo luận về vấn đề này, ý kiến rất nhiều, nhận 

xét  rất  nhiều.  Những  lời  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  đơn  giản,  nắm  bắt  trọng  điểm  và 

tƣờng  tận  rõ  ràng.  Đối  với  Tịnh  tông  quý  vị  chân  tín,  thâm  tín,  lại  có  thể  phát 

nguyện cầu sanh, phát nguyện chính là cầu sanh về  thế giới Cực Lạc, sanh về thế 

giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà. Phát tâm này chính là tâm vô thƣợng bồ đề. 

 “Hợp thử tín nguyện, tức vi Tịnh độ chỉ nam” đây là gì? Phƣơng hƣớng, mục tiêu 

vô cùng chính xác.  “Do thử chấp trì danh hiệu, nãi vi chánh hành”,  quý vị theo 

phƣơng hƣớng này để hƣớng đến mục tiêu, rồi tiếp tục nhất hƣớng chuyên niệm, 

chấp trì danh hiệu chính là nhất hƣớng chuyên niệm, đây là chánh hành, điều kiện 

đã đầy đủ. 

Bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Ý nói tâm vô thƣợng bồ đề là kim 

chỉ nam cho ngƣời tu Tịnh độ. Ngƣời hành nghề hàng hải dựa vào kim chỉ nam 

để định phƣơng hƣớng. Giữa biển rộng mênh mông, bốn mặt đều là nƣớc. Nƣớc 

liền trời, trời liền nƣớc. Truyền ở trên biển lớn, quý vị theo phƣơng hƣớng nào để 

đi, để có thể đạt đến mục đích của mình, đều dựa vào kim chỉ nam. Không có kim 

chỉ nam ta không thể phân biệt đƣợc phƣơng hƣớng. Hiện nay máy bay phi hành 

trên  không  trung  không  có  kim  chỉ  nam  cũng  không  nhận  ra  phƣơng  hƣớng. 

Chúng ta dùng ví dụ này.  “Dục xuất sanh tử khổ hải, trực đăng Cực Lạc bỉ ngạn 

 giả, tắc lại bồ đề tâm dĩ vi đạo dẫn”.  Bồ đề tâm giống nhƣ kim chỉ nam vậy. Hiện 

tại  chúng  ta  muốn  ra  khỏi  biển  khổ  sanh  tử,nghĩa  là  luân  hồi  lục  đạo,  điều  này 

nhất định phải nhận thức rõ ràng.  Tôi không  muốn tiếp tục lặn ngụp trong luân 

Tập 405  923 



hồi lục đạo, đời này tôi thật sự muốn rời xa nó, vì sao vậy? Không có nhận thức 

nhƣ vậy thì đối với thế gian này không thể buông đƣợc. Tuy muốn đến thế giới 

Cực  Lạc  nhƣng  không  đi  đƣợc,  cần  thiết  phải  buông  bỏ  thế  gian  này.  Lúc  nào 

buông bỏ? Buông bỏ ngay lúc này. Không nên đợi đến khi lâm chung mới buông 

bỏ, không kịp đâu. 

Ngay lúc này nên buông bỏ nhƣ thế nào? Nhƣ chúng ta đi du lịch vậy. Trên 

đƣờng đi nơi ở là nhà trọ, chúng ta xem nơi đây nhƣ nhà trò tức là đã buông bỏ. 

Tôi rời ở đây ngày mai lên đƣờng, ở đây không có thứ nào mang theo đƣợc, đây 

là nhà trọ. Mỗi ngày đều quán nhƣ vậy, mỗi niệm đều quán nhƣ vậy, đối với thế 

gian này không lƣu luyến, không vƣớng bận, không âu lo. Quý vị đi một cách tự 

tại nhẹ nhàng. Phƣơng pháp tu học này vô cùng quan trọng, tự mình có phƣơng 

hƣớng nhất định. Chúng ta sống trong đời này phƣơng hƣớng chính là thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, mục tiêu chính là Phật A Di Đà. Một lòng muốn thân cận Phật 

A Di Đà, muốn thấy Phật A Di Đà. 

  “Trực đăng Cực Lạc bỉ ngạn giả, tắc lại bồ đề tâm dĩ vi đạo dẫn. Cố tri phát bồ 

 đề tâm giả, tu tịnh nghiệp giả, tất bất khả thiểu dã”.  Bồ đề tâm chính là tin thật 

nguyện thiết, không thể thiếu.  “Hựu do thử bồ đề tâm, nhi trì danh hiệu, nãi vi 

 chánh  hành”.  Không  có  tâm  bồ  đề  trì  danh  hiệu,  không  thể  vãng  sanh.  Ta  còn 

tham  luyến  đối  với  thế  gian  này,  còn  phân  biệt  chấp  trƣớc,  chƣa  triệt  để  buông 

bỏthì dù niệm danh hiệu Phật có nhiều, niệm có tốt đến đâu cũng không thể vãng 

sanh. 

Bên dƣới nói rất hay.  “Thị  vị,  cẩu  vô  bồ  đề  tâm,  tuy  trì  danh  hiệu,  diệc  phi 

 chánh  hành  dã”, đây  không  phải  thật  sự  tu  Tịnh  độ.  “NhưDi  Đà  Yếu  Giải  vân, 

 nhược vô tín nguyện”,  họ không tin họ hoài nghi đối với Tịnh độ vãng sanh thấy 

Phật. Chúng ta biết số ngƣời có tâm trạng này không ít, nguyên nhân gì? Có thể 

nói đều là vô tình hoặc cố ý bị ảnh hƣởng khoa học giáo dục. Điều kiện đầu tiên 

của khoa học chính là đem bằng chứng đến, tôi sẽ tin quý vị. Không đƣa ra bằng 

chứng tôi sẽ không tin. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Quý vị đem bằng chứng ra. Phật 

A  Di  Đà  ở  đâu?  Chúng  ta  không  lấy  bằng  chứng  ra  đƣợc,mà  khoa  học  rất  coi 

trọng hoài nghi, hoài nghi mới có thể phát hiện chân lý. Giáo lý thánh hiền nhất 

định không thể có nghi, có nghi quý vị sẽ không đạt đƣợc chút lợi ích nào. 

Ngày nay Phật pháp suy yếu, khoa học hƣng thịnh. Phật pháp đã suy yếu, đây là 

đạo lý nhất định, vì sao vậy? Vì mọi ngƣời hoài nghi đối với nó. Chƣ Phật Bồ Tát 

từ  bi  đến  tột  cùng  cũng  không  giúp đƣợc.  Quý  vị  không  tin  nên  không  thể  tiếp 

924  Tập 405 



thu, chỉ có số ít ngƣời, số ít ngƣời này thiện căn, phƣớc đức, nhân duyên_ngƣời 

trong quá khứ có thiện căn phƣớc đức sâu dày họ có thể tiếp nhận. 

Thiện căn là năng tín, năng giải, đây là thiện căn. Thật chịu niệm Phật, phát 

nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ,  ngƣời  này  rất  có  phƣớc.  Phƣớc  báo  của  thế  xuất  thế 

gian không gì lớn hơn điều này. Địa vị cao không phải là phƣớc, sở hữu tài sản 

nhiều cũng không phải là phƣớc. Ở trƣớc đã nói qua, cho dù mời quý vị làm Ma 

Hê Thủ La Thiên Vƣơng địa vị cao nhất, trong tam giới không ai cao hơn,thống 

lĩnh Ta Bà tam thiên đại thiên thế giới.Vì sao nói họ không có phƣớc? Sau khi 

chết vẫn phải lăn lộn trong luân hồi lục đạo.Đó chính là không có phƣớc. Vì sao 

nói ngƣời niệm Phật có phƣớc? Vì sau khi chết sanh về thế giới Cực Lạc không 

còn luân hồi sanh tử nữa. Đây mới là phƣớc báo chân thật, trí huệ chân thật. 

Đối với pháp môn này không hoài nghi là trí huệ, y giáo phụng hành là phƣớc 

báo chân thật. Phƣớc báo trong cõi trời cõi ngƣờiđâu gọi là phƣớc báo, điều này 

chúng ta không thể không biết. Ở đây Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay nếu không có 

tín, không có nguyện, thì cho dù trì niệm danh hiệu này đến gió thổi không vào, 

mƣa rời không ƣớt, đây là ví dụ,  “như đồng tường thiết bích tương tợ, diệc vô đắc 

 sanh chi lý, bất năng vãng sanh”,  không có tín, không có nguyện thì dù niệm Phật 

nhiều cũng vô dụng, không thể vãng sanh. Đây là điều chúng ta không thể không 

biết. 

 “Phản chi”,  trái lại tuy phát tâm bồ đề, nhƣng không có nguyện hạnh cầu sanh 

Tịnh độ, tu pháp môn khác không phải căn cơ của Tịnh độ cũng không thể vãng 

sanh, đây là điều chúng ta cần phải biết. Chúng ta thƣờng phản tỉnh, phải chăng 

mình thuộc hạng chúng sanh này. Tâm bồ đề cũng đã phát, tuy đã phát tâm bồ đề, 

đối với Phật pháp năng tin năng giải, nhƣng không có nguyện vọng cầu sanh Tịnh 

độ, hạng ngƣời tu hành này rất nhiều! 

Lúc trẻ khi tôi mới tiếp xúc với Phật pháp, đại khái phải khoảng mƣời năm. 

Khi  đã  thật  tin,  thật  phát  tâm  bồ  đề,  rất  dụng  tâm  học  tập  kinh  giáo  đại  thừa, 

nhƣng đối với Tịnh độ không có hứng thú. Ban đầu là bài xích Tịnh độ, về sau 

Sám  Vân  pháp  sƣ,  thầy  Lý,bảo  tôi  đọc  Ấn  Quang  Pháp  Sƣ  Văn  Sao.  Thầy  Lý 

tặng cho tôi một bộ văn Sao để tôi xem, sau khi tôi đọc Văn Sao rồi đối với Tịnh 

độ không còn bài xích. Tôi rất hoan hỷ, rất tán thán nhƣng không cầu sanh Tịnh 

độ. Thầy dùng phƣơng tiện thiện xảo, hiện nay chúng tôi cảm ân, nhƣng lúc đó 

không nghe lời, cho rằng Tịnh độ quá dễ, đây là phƣơng pháp mà Đức Thích Ca 

độ các bà lão không phải đối với phần tử tri thức. 

Tập 405  925 



Cho  đến  lúc  chính  mình  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  hình  nhƣ  đã  giảng  mƣời 

năm. Lần đầu tiên tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm hình nhƣ là giảng 17 năm, giảng 

đến một nửa. Tứ Thập Hoa Nghiêm mới giảng một nửa, Bát Thập cũng giảng một 

nửa. Một hôm đột nhiên nghĩ đến một vấn đề, Văn Thù và Phổ Hiền tu pháp môn 

gì mà thành tựu? Thiện Tài Đồng Tử học pháp môn gì mà thành tựu? Tôi khởi lên 

nghi vấn này, vẫn chƣa giảng đến, tôi đã lật ở phía sau Kinh Hoa Nghiêm, lật đến 

quyển  thứ  39  của  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  thấy  đƣợc  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  phát 

nguyện cầu sanh Tịnh độ. Tôi xem đến đoạn kinh văn này sởn tóc gáy, vô cùng 

kinh ngạc. Tiếp tục tỷ  mỷ xem 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử.  53 lần 

tham bái mới giảng đến một nửa. đây là lần thứ hai khi xem kỹ  mới thấy đƣợc, 

Thiện Tài Đồng Tử tu Tịnh độ. Thầy là Văn Thù Sƣ Lợi Bồ Tát phát nguyện cầu 

sanh Tịnh độ. Thiện Tài là môn sinh đắc ý là đệ tử trung thành của Bồ Tát Văn 

Thù Sƣ Lợi, Ngài có thể học pháp môn không giống với thầy mình sao? Đại khái 

là không thể. Khi xem xong quả nhiên không sai. 

Văn Thù Bồ Tát dạy ngài ra đi tham học, nhƣ vậy là sao? Ngài đã đƣợc căn 

bản trí. Cách nói thông thƣờng thì ngài đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, 

cũng chính là chứng đƣợc quả vị Sơ trụ của Viên giáo. Trong hội của Bồ Tát Văn 

Thù ngài đã tốt nghiệp. Bồ Tát Văn Thù dạy ngài ra đi tham học, giới thiệu cho 

ngài một vị thiện tri thức để ngài đi tham bái, đó là Kiết Tƣờng Vân tỳ kheo, đây 

là  một  ngƣời  xuất  gia.  Kiết  Tƣờng  Vân  tỳ  kheo  là  Sơ  trú  Bồ  Tát,  Sơ  trú  có  thể 

nhìn thấy Sơ trú. Kiết Tƣờng Vân tỳ kheo chuyên tu pháp môn niệm Phật, ngài tu 

BanChâu  Tam  Muội.  BanChâu  Tam  Muội  một  kỳ  90  ngày,  90  ngày  không  thể 

ngủ, không thể ngồi xuống, nên cũng gọi Phật Lập Tam Muội. Có thể đứng, có 

thể đi nhƣng không thể ngồi cũng không thể nằm. 

Tu khổ hạnh nếu không có thể lực tốt nhất định không làm đƣợc, 90 ngày là 

một kỳ. Chuyên niệm Phật A Di Đà cầu sanh thế giới Cực Lạc. Ngài là tu Tịnh độ 

là  nhất  hƣớng  chuyên  niệm.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  mới  biết  vị  thiện  tri  thức  đầu 

tiên_ngƣời  Trung  Quốc  nói  tiên  nhập  vi  chủ,  Ấn  độ  cũng  dùng  phong  tục  tiên 

nhập  vi  chủ  này.  Tiếp  tục  xem  về  sau,  sau  cùng  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại 

nguyện  vƣơng  đạo  quy  Cực  Lạc.  Nói  cách  khác  pháp  môn  Thiện  Tài  Đồng  Tử 

học,  từ  trƣớc  đến  sau  đều  là  niệm  Phật  A  Di  Đà,  chúng  ta  mới  thoát  nhiên  đại 

ngộ.  51  vị  thiện  tri  thức  đó,  là  gì?  Thông  thƣờng  chúng  ta  nói  học  rộng  nghe 

nhiều. Bất cứ pháp môn nào ngài đều xem, ngài đều học, nhƣng không tu chỉ xem 

mà thôi. Biết, thấu triệt nhƣng không tu pháp môn này,nên sau khi tham bái đều 

926  Tập 405 



có  cảm  ân,  có  lễ  tạ.  Lễ  từ:“lễ”  là  lễ  bái,  cảm  ân  cảm  tạ  họ,“từ”  là  không  học, 

không tu pháp môn này. 

Pháp môn này tôi biết đó là cầu hậu đắc trí,vô sở bất tri. Vô sở bất tri vậy học 

nó làm gì? Học nó là vì độ chúng sanh, chúng sanh căn tánh không giống nhau, 

không  phải  dùng  một  phƣơng  pháp  có  thể  phổ  độ.  Quý  vị  muốn  tiếp  độ  tất  cả 

chúng sanh căn tánh bất đồng,thì phải hiểu tất cả pháp môn không giống nhau, 

chính là ý này. Đó là gì? Vì họ mà học chứ không phải vì mình. Vì mình chính là 

nhất hƣớng chuyên niệm, nên 53 lần tham bái là nhất hƣớng chuyên niệm, ngài 

trƣớc sau đều triệt để cầu sanh Tịnh độ, muốn thân cận Phật A Di Đà. 

Điều này trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy đƣợc, lúc này ý niệm của tôi 

hoàn toàn thay đổi, đối với Tịnh độ thật sự đã nhận thức, đã minh bạch đƣợc nên 

mới  chuyên  tu.  Chuyên  tu_lúc  đó  Kinh  Hoa  Nghiêm  mới  giảng  một  nửa,  phần 

sau không muốn giảng nửa_Tôi chuyên giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ. Vì cƣ sĩ Mai 

Quang Hy, trƣớc Kinh Vô Lƣợng Thọ có một đoạn lời bạt rất dài, lời bạt này tôi 

đã  đọc  mấy  lần.  Ông  ta  nói  rất  rõ  ràng,  nói  với  chúng  tasự  liên  quan  của  Tịnh 

tông và Hoa Nghiêm. Chƣ vị cổ đức nói Hoa Nghiêm là đại bổn Kinh Vô Lƣợng 

Thọ. Kinh Vô Lƣợng Thọ tức là trung bổn Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà tức là tiểu 

bổn  Hoa  Nghiêm.  Kinh  văn  phân  lƣợng  rộng  hẹp  không  giống  nhau  nhƣng  nội 

dung hoàn toàn không sai khác. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ với Kinh Hoa Nghiêm đã là giống nhau, tôi giảng Kinh 

Vô Lƣợng Thọ là đƣợc, không tiếp tục giảng Kinh Hoa Nghiêm nữa, vì thế dừng 

lại không giảng Kinh Hoa Nghiêm, giảng đến một nữa thì không giảng. Còn Kinh 

Vô Lƣợng thọ giảng hết lần này đến lần khác, đã giảng đƣợc mƣời lần. Vì sao lại 

giảng  Hoa  Nghiêm?  Ở  đây  đều  có  nguyên  nhân.  Ba  vị  khởi  thỉnh.  Thứ  nhất  là 

Khai Tâm pháp sƣ ở Đài Nam, pháp sƣ đã vãng sanh. Vị thứ hai chính là cƣ sĩ 

Hoàng Niệm Tổ.      Hai vị này khuyên tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm. Họ nói nếu 

tôi không giảng sợ rằng về sau không còn ai giảng. Vị sau cùng chính là bà Phật 

tử họ Hàn, trƣớc lúc vãng sanh hai ngày bà đƣa ra yêu cầu này, tôi đã đáp lời mời 

của bà. Chúng tôi hy vọng bệnh cô mau lành ai ngờ cô đã ra đi. Bà hy vọng tôi 

giảng lại từ đầu một lần Kinh Hoa Nghiêm lƣu lại băng đĩa để hậu nhân làm tài 

liệu tham khảo, đây là nguyện vọng của bà. Sau khi bà ra đi tôi chấp nhận lời mời 

của cƣ sĩ Lý Mộc Nguyên ở Singapore, đến Singapore giảng kinh, thỉnh thoảng 

nhắc đến sự việc  này. Cƣ sĩ  Lý  Mộc Nguyên  rất cảm động,  liền thay  mặt ba vị 

nàykhởi  thỉnh  giảng  Hoa  Nghiêm.  Vì  thế  đây  là  nhân  duyên  của  Kinh  Hoa 

Tập 405  927 



Nghiêm, đây là nhân duyên lần thứ hai giảng bộ kinh này. Do đó tại Cƣ Sĩ Lâm 

Singapore  mở  khóa  giảng  bộ  kinh  này,  cũng  giảng  suốt  mƣời  mấy  năm,  giảng 

hơn bốn ngàn tiếng đồng hồ rồi. 

Đến nay tôi mới thật sự thấu hiểu, đƣơng thời Đức Thế Tôn giảng kinh chƣa từng 

có ngày gián đoạn. Một ngày giảng mấy tiếng? Ít nhất là tám tiếng. Lúc Đức Thế 

Tôn tại thế ngƣời đời sau chƣa ai có thể sánh đƣợc. Khi tôi còn trẻ gặp nhiều tai 

nhiều  nạn,  không  có  phƣớc  báo,  không  có  đạo  tràng.  Nếu  tôi  có  đạo  tràng  cố 

định,  một  ngày  giảng  bốn  tiếng  có  thể  nói  là  điều  rất  bình  thƣờng.  Tôi  cũng 

không  mất  sức  cũng  không  vất  vả.  Rất  nhiều  đại  kinh  đều  có  thể  giảng  lại  một 

lần. Vì không có đạo tràng nên tiếp nhận lời mời ở các nơi, nơi nào mời liền đến 

nơi đó. Đoạn đƣờng đi bỏ lỡ rất nhiều thời gian. Hoằng pháp ở nƣớc ngoài bỏ lỡ 

thời gian càng nhiều, vì ngƣời nƣớc ngoài công việc rất bận rộn, một tuần chỉ có 

thứ sáu thứ bảy. Tối thứ sáu, thứ bảy và chủ nhật có thể nghe kinh, nhƣ vậy cũng 

là không tệ. Tối thứ sáu hai tiếng, sáng sớm thứ bảy hai ba tiếng, buổi chiều hai 

ba tiếng. Chủ nhật chỉ có thể giảng buổi sáng, buổi chiều họ phải chuẩn bị ngày 

mai đi làm, đây là tình huống thông thƣờng ở nƣớc ngoài. 

Chúng tôi không có phòng ghi âm cũng không có những thiết bị này, vì thế 

thời  gian  đọc  kinh  niệm  Phật  nhiều  hơn,  thời  gian  giảng  kinh  tƣơng  đối  giảm 

thiểu. Cho đến lúc về già chúng tôi mới có những thiết bị khoa học kỷ thuật cao 

này.  Chúng  tôi  dùng  mạng  internet  cũng  gần  20  năm,  dùng  truyền  hình  vệ  tinh 

chín năm, điều này ảnh hƣởng rất lớn. 

Việc này trƣớc đây thầy Phƣơng Đông Mỹ nói với tôi. Thầy nói đây là công 

cụ tốt nếu có cơ hội dùng nhất định phải dùng công cụ này. Vì thế dùng công cụ 

này hiệu quả giảng kinh đã đƣợc  mở rộng, thính chúng  có ở khắp nơi trên  toàn 

cầu. Rất nhiều ngƣời học Phật nghe kinh, họ đối với tôi rất quen thuộc nhƣng tôi 

không biết họ, chƣa từng gặp  mặt.  Cũng có bộ phận đƣơng nhiên là thiểu số từ 

đƣờng xa đến tìm tôi, đây là thiểu số trong thính chúng, cơ duyên này có thể khi 

du lịch ở nƣớc ngoài, biết tôi ở đâu họ liền đến đó,  chúng tôi liền tụ hội thời gian 

ngắn, công cụ này rất tốt! 

Đáng tiếc ngƣời truyền bá sự nghiệp này đã sơ suất. Những nội dung truyền 

bá là mặt phụ, tạo thành xã hội ô nhiễm nghiêm trọng, đem đến cho xã hội ảnh 

hƣởng phản diện, những điều này đều là sự thật. Tôn giáo đều là tốt, không siêng 

năng đem giáo dục Tôn giáo, tinh thần Tôn giáo, và dạy học tốt đẹp của Tôn giáo 

phát triển rộng rãi, cũng có thể không ai nhắc nhở.  Nếu năm đó không  có thầy 

928  Tập 405 



Phƣơng  nhắc  nhở,  tôi  cũng  không  nghĩ  đến  điều  này,  cũng  không  giám  tƣởng 

tƣợng, vì điều này kinh phí rất lớn, không ai ủng hộ. 

Khoa học càng tiến bộ, tiến bộ đến bây giờ. Thật là ngày ngày càng tiến bộ, tháng 

tháng  không  giống  nhau.  Hiện  nay  giá  thành  hạ  thấp  rất  nhiều,  bây  giờ  muốn 

thành lập một đài truyền hình rất dễ, kinh phí không nhiều. Vào thời điểm 20 năm 

trƣớc thì đó là việc vô cùng khó khăn. 

Tu  tịnh  nghiệp,  dùng  phƣơng  thức  này  để  truyền  bá,  liên  kết  toàn  cầu  nhận 

biết Tịnh độ, yêu thích Tịnh độ. Các bạn đồng học thật sự muốn cầu sanh thế giới 

Cực Lạc, có thể cùng nhau chia sẽ thời gian dài. Nhân duyên thù thắng này không 

dễ có đƣợc, chúng ta nên quý trọng. 

Bộ chú giải của Hoàng Niệm Tổ thật hiếm có. Chúng ta đọc bộ chú giải này 

đồng nghĩa là đã đọc các kinh điển luận chú liên quan đến Tịnh độ, có hơn 190 

loại. Vì thế sau khi đã đọc xong, trong vô tình đối với những lời khai thị và giáo 

huấn của các bậc cổ đức trong đạo Phật, trong cuốn chú giải này chúng ta đều đọc 

đƣợc hết. Giúp chúng ta tín nguyện kiên cố, khuyến khích chúng ta nhất hƣớng 

chuyên niệm, điều này thật hiếm có. 

Chúng ta biết, bất luận mình là hiền hay ngu, là thƣợng căn hay hạ căn, đều 

nên nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, không nên pháp môn nào cũng học. 

Vì sao vậy? Vì không kịp thời gian nữa. Nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu 

chúng  ta  sẽ  thành  tựu,  chúng  ta  có  niềm  tin  thành  tựu.  Tham  học  quá  nhiều, 

chúng ta sẽ bị phân tâm, thời gian của chúng ta không đủ dùng, tinh lực cũng bị 

phân tán. Nói cách khác không chắc chắn thành tựu. Chỉ có thể nói rằng, đối với 

thƣờng thức Phật học đƣợc phong phú hơn một chút, còn tự mình rất khó thành 

tựu. Một chút Phật học thƣờng thức này thì làm đƣợc gì? Có lợi ích gì? Thực tế 

mà nói, không có lợi ích gì. 

Thật  vậy,  tổ  sƣ  thƣờng  khuyên  chúng  ta,  Đức  Phật  cũng  khuyên  chúng  ta 

trƣớc  phải  thành tựu chính  mình. Chính  mình thành tựu sau đó độ  chúng sanh. 

Nếu không thì lãng phí tinh thần, tinh lực, thời gian của mình, chƣớng ngại việc 

vãng sanh trong đời này của mình, điều này không thể không nỗ lực tƣ duy. Vì 

thế không có tâm nguyện cầu sanh Tịnh độ, tu học gọi là quảng học đa văn, đây 

cũng không thể vãng sanh. 

 “Thị  cố  kinh  trung,  tam  bối  vãng  sanh,  câu  vân  phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng 

 chuyên niệm”.  Tam bối là thƣợng bối, trung bối và hạ bối. Thƣợng bối là thƣợng 

căn lợi trí. Hạ bối là phàm phu bình thƣờng. Trong kinh khuyên chúng ta chính là 

Tập 405  929 



câu:  phát  bồ  đề  tâm  nhất  hƣớng  chuyên  niệm.  Thƣợng  căn  phải  chuyên  niệm, 

trung căn phải chuyên niệm, hạ hạ căn thì không cần phải nói  nữa. Ngoài nhất 

hƣớng chuyên niệm ra quý vị tu không thành. 

 “Cái thử thật vi tam bối vãng sanh, tất bị chi chánh nhân”,  quý vị nhất định phải 

đầy đủ. Đoạn bên dƣới nói  “tu chư công đức”,  nhất hƣớng chuyên niệm chỉ học 

đến đây. Bên dƣới nói  “tu chư công đức”.  

 “Kiến Di Đà đệ thập cửu”,  nguyện thứ 19.  “Văn danh phát tâm nguyện”,  nguyện 

thứ 19 chủ yếu nói về phát tâm bồ đề.  “Nguyện viết, văn ngã danh hiệu, phát bồ 

 đề tâm, phụng hành lục ba la mật”,  phụng hành lục ba la mật chính là tu các công 

đức.  “Hựu Hán Dịch, Ngô Dịch đồng chi. Viết, kỳ tối thượng đệ nhất bối giả, tựu 

 vô vi đạo. Đương tác Bồ Tát đạo, phụng hành lục ba la mật kinh giả, tác sa môn 

 bất  đương  khuy  thất  kinh  giới.  Chí  tinh  nguyện  dục  sanh  vô  lượng  thanh  tịnh 

 Phật  quốc,  đương  niệm  chí  tâm  bất  đoạn  tuyệt  giả”.  Bên  dƣới  là  lời  của  Hoàng 

Niệm Tổ.  “Tổng thượng nhị kinh, tắc tri tu chư công đức chánh chỉ phụng hành 

 lục  độ”. Đoạn  kinh  văn  này  nói  đệ  nhất  bối,  cao  nhất  là  thƣợng  căn  thƣợng  trí. 

Thƣợng phẩm thƣợng sanh tức vô vi đạo, đƣơng tác Bồ Tát đạo. 

Hàng thƣợng thƣợng căn rất gần với tánh đức. Vô vi, bên dƣới còn có vô sở 

bất vi. Nếu chỉ có vô vi không có vô sở bất vi sẽ không thể độ chúng sanh. Chỉ có 

tự lợi không thể lợi tha nên nói tiếp là đƣơng tác Bồ Tát đạo, đƣơng tác Bồ Tát 

đạo chính là vô sở bất vi. Tôi độ mình còn phải độ chúng sanh. Hai câu này hợp 

lại  chính  là  đức  thứ  nhất  của  tứ  đức  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  “tùy  duyên  diệu 

dụng”,“đƣơng tác Bồ Tát đạo phụng hành lục ba la mật kinh”, đây là tùy duyên. 

Diệu  dụng,  diệu  dụng  chính  là  vô  vi  đạo.  Trong  kinh  giáo  đại  thừa  nói  Bồ  Tát 

“tác nhi vô tác, vô tác nhi tác”, vô tác chính là vô vi, diệu dụng. Nhi tác chính là 

vô sở bất vi, chính là tùy duyên, tùy duyên diệu dụng là những điều đại Bồ Tát tu. 

Phàm phu là tùy duyên, tùy theo mà thay đổi, nhƣ vậy là không diệu dụng. Tùy 

duyên bất biến_Ngày xƣa tôi ra giảng kinh đem tùy duyên bất biến nói thành bốn 

câu.Trong  kinh  nói:“tùy  duyên  bất  biến,  bất  biến  tùy  duyên”.  Tôi  thêm  vào  hai 

câu:“tùy duyên tùy biến, bất biến bất tùy duyên”. Bất biến bất tùy duyên là A la 

hán, tùy duyên tùy biến là phàm phu, bất biến tùy duyên là  Phật, tùy duyên bất 

biến là Bồ Tát. Tôi đem nó phân ra nhƣ vậy, để nói chúng ta không thể học phàm 

phu tùy duyên tùy biến, theo cảnh giới bên ngoài mà thay đổi. Bị cảnh giới ảnh 

hƣởng theo nó  mà chuyển, nhƣ vậy  chính là rơi vào trong lục đạo. Đây là tâm 

luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Cũng không học A la hán, A la hán bất biến bất tùy 

930  Tập 405 



duyên.  Chính  mình  đã  thành  tựu,  không  độ  chúng  sanh.  Chúng  sanh  khó  độ, 

không độ tha. Phải học Bồ Tát, phải học Phật, Phật là bất biến tùy duyên. Bồ Tát 

là trong tùy duyên học bất biến, đây là công phu. 

Tùy duyên, không bị duyên xoay chuyển, không bị duyên ảnh hƣởng. Đây là 

Bồ Tát, đƣơng tác Bồ Tát đạo. Tùy duyên là tùy duyên gì? Chính là phụng hành 

lục  ba  la  mật.  Tùy  thuận  bố  thí,  tùy  thuận  trì  giới,  tùy  thuận  nhẫn  nhục.  Trong 

cuộc sống hằng ngày sáu loại này đều phải tu. Rốt cuộc cái nào trƣớc sau? Không 

có thứ tự. 

Bình thƣờng trong cuộc sống ăn cơm mặc áo, công việc, đối nhân tiếp vật, tất 

cả đều tu. Từng giờ từng phút tƣơng ƣng với Bồ Tát lục ba la mật. Tiếp đãi ngƣời 

trên mặt nở nụ cƣời hoan hỷ đây là bố thí, bố thí hoan hỷ đây là nội tài bố thí. Đối 

với ngƣời cung kính thăm hỏi thân thiết đây là trì giới bố thí, trì giới cũng là bố 

thí. Vì thế trong một động tác, trong một ngôn ngữ, lục ba la mật đều ở trong đó. 

Lục ba la mật cần tu nhƣ thế nào? Khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác. Ở trong 

đó làm gì? Ở trong đó hành lục ba la mật, hoàn toàn làm đƣợc lục ba la mật. Nhƣ 

vậy mới thành tựu viên mãn Bồ Tát đạo. 

Bên dƣới nói: “tác sa môn bất đương khuy thất kinh giới”.  Sa môn, ngƣời xuất 

gia gọi là sa môn, ngƣời tại gia cũng là sa môn. Sa môn nghĩa là gì? Tinh cần tu 

giới  định  tuệ  tức  diệt  tham  sân  si,  đây  gọi  là  sa  môn.  Vì  thế  sa  môn  là  tên  gọi 

thông thƣờng của ngƣời tu hành, họ y giáo phụng hành. Bất luận tại gia hay xuất 

gia_nhƣng  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc_tại  Ấn  Độ  bất  luận  là  tại  gia  hay 

xuất  gia,  bất  luận là  Phật  giáo  hay  các  Tôn  giáo  khác,  chỉ  cần  là  ngƣời  tu  hành 

chơn chánh đều gọi là sa môn, nó là một danh từ phổ thông. Phật giáo truyền đến 

Trung  Quốc,  ngƣời  xuất  gia  ở  Trung  quốc,  đây  là  danh  xƣng  chuyên  dùng  của 

họ,nhƣng  có  một  vài  cƣ  sĩ  cũng  gọi  là  sa  môn.  Sa  môn  -  ngƣời  tu  hành  chơn 

chánh,  không  nên  tổn  thất  kinh  giới,  ý  này  là  gì?  Ngƣời  tu  hành  chơn  chánh 

chẳng thể không học kinh, chẳng thể không trì giới, chính là ý này. Bất luận tại 

gia hay là xuất gia, kinh giới là quan trọng. Giới ở đâu? Giới ở trong kinh. Bất cứ 

trong bộ kinh nào cũng có giới. Bộ kinh này của chúng ta có thể nói 48 phẩm, thì 

mỗi phẩm đều có giới. Phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm, đây là giới. Đặc 

biệt nói về giới luật, 32, 33, 34, 35, 36, 37, mấy phẩm này đều nói về giới luật. 

Ngũ giới thập thiện, nghiệp nhân quả báo, hai thời tụng sáng tối của Tịnh tông, 

đặc biệt đã đề xuất những đoạn kinh văn này, là kinh văn cần phải đọc tụng vào 

thời khóa phải tu của buổi tối, từ phẩm 32 đến phẩm 37. Thời khóa sáng thì đọc 

Tập 405  931 



48 nguyện, phẩm thứ sáu. Chúng ta chọn ra hai đoạn kinh văn để làm thời khóa 

sáng tối của chúng ta, rất quan trọng! Thời kinh sáng chú trọng ở tín nguyện, thời 

kinh tối chú trọng sự sám hối. Tụng đoạn kinh văn này ngày ngày đối chiếu, hiện 

nay mỗi ngày khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của tôi có trái với giáo huấn 

của Đức Phật hay không. Đây gọi là chân tu, gọi là y giáo phụng hành. 

 “Chí tinh nguyện dục sanh vô lượng thanh tịnh Phật quốc”.  Chí là đến tột cùng, 

tinh  là  thuần  mà  không  tạp.  Chính  là  nói  quý  vị  chỉ  có  một  nguyện  không  có 

nguyện  thứ  hai.  Trong  đời  này  tôi  chí  tinh  nguyện,  nguyện  này  là  gì?  Chính  là 

muốn sanh tây phƣơng Tịnh độ. Nhƣ vậy phải làm sao?  “Đương niệm chí tâm bất 

 đoạn  tuyệt  giả”,  chúng  ta  ƣng  đƣơng  niệm,  niệm  Phật,  niệm  chí  tâm.  Chí  tâm 

chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là chí tâm. 

Trung Phong thiền sƣ trong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự nói rất rõ ràng:“Tâm 

tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi”. Đây là chí tâm, đây là thật 

không phải giả. “Nơi đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là nơi đây”. Nếu thật sự chí 

tâm niệm Phật nơi ta ở chính là Tịnh độ. Tịnh độ tƣợng trƣng cho điều gì? Tịnh 

độ tƣợng trƣng nơi này là phƣớc địa, nơi này không có thiên tai. Ngƣời phƣớc ở 

đất  phƣớc,  đất  phƣớc  ngƣời  phƣớc  ở.  Nơi  này  đúng  lý  có  thiên  tai,nhƣng  có 

ngƣời tu hành chơn chánh ở đây thì ở đó sẽ không có thiên tai. Từ đó cho thấy, 

chúng ta tu hành chơn chánh, độ chính mình đồng thời cũng lợi ích ngƣời khác. 

Hoàn cảnh cƣ trú xung quanh không có thiên tai, đây là giúp đỡ ngƣời khác. Một 

đạo tràng kiến lập nơi đây, ở đây là đất phƣớc, vì sao vậy? Nơi đây có rất nhiều 

ngƣời tu hành chơn chánh, có trí huệ, có phƣớc báo. 

Chí  tâm  niệm  còn  phải  không  đoạn  tuyệt,  không  đoạn  tuyệt  chính  là  tƣơng 

tục. Mục tiêu niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí là tịnh niệm tƣơng tục, tƣơng tục 

chính  là  bất  đoạn.  “Tổng  thượng  nhị  kinh,  tắc  tri  tu  chư  công  đức  chánh  chỉ 

 phụng  hành  lục  độ”.  Phải  biết  trƣớc  lục  độ,  nền  tảng  của  nó  là  thập  thiện,  tam 

quy, ngũ giới. Không có thập thiện thì không có gốc rễ. Ngày nay Phật giáo tu 

hành rất khó khăn, đó là gì? Vì không thể thực hành thập thiện, gốc rễ không có. 

Chúng ta thấy sự việc này, cũng là điều đáng để ta suy nghĩ. 

Vì  sao  thời  cổ  đại,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  tu  thập  thiện  rất  tốt,  vì  thế 

ngƣời thành tựu rất nhiều.Hiện nay vì sao không hành đƣợc thập thiện? Chúng ta 

truy tìm căn nguyên của nó, là giáo dục chúng ta có vấn đề. Giáo dục gì? Giáo 

dục gia đình. Dân tộc Trung Quốc năm ngàn năm rất coi trọng giáo dục gia đình, 

cũng  chính  là  nói  giáo  dục  cắm  rễ  của  trẻ  nhỏ.Ai  dạy  chúng?  Cha  mẹ  dạy. 

932  Tập 405 



Trongcổ lễ của Trung Quốc, có lễ phụ nữ mang thai. Khi mang thai nên làm nhƣ 

thế nào? Đoan chánh tâm niệm. Họ phải biết khởi tâm động niệm đều ảnh hƣởng 

đến  thai  nhi,  vì  thế  không  thể  có  ý  niệm  không  tốt.  Nhất  định  phải  thanh  tịnh, 

phải giữ lễ. Nhƣ Chu Văn Vƣơng khi mẹ ông mang thai ông_điều này lịch sử có 

ghi chép_bà ta có thể đoan chánh tâm hành. “Mục bất thị ác sắc”, mắt không nhìn 

những điều không tốt. Tai không nghe âm thanh dâm dục, miệng không nói ra lời 

ngạo mạn. Thân khẩu ý đều phải giữ gìn, vì sao vậy? Bà ảnh hƣởng đến thai nhi, 

khi đứa bé này sanh ra dễ dạy, mƣời tháng công phu không uổng phí. Đứa trẻ rất 

lƣơng thiện, rất dễ dạy. Sau khi sanh ra đứa trẻ biết nhìn biết nghe. Chúng đang 

bắt chƣớc, ở trong thai mẹ là đã bắt chƣớc rồi, huống gì khi đã sanh ra! Vì thế Đệ 

Tử Quy không phải dạy trẻ em đọc, không phải nói cho trẻ em nghe, đạo lý này 

cần phải biết. 

Đệ Tử Quy là gì? Sống trong gia đình cha mẹ làm gƣơng để con cái noi theo. 

Khiến đứa trẻ khi vừa mới mở mắt chúng đã nhìn thấy, thấy cha mẹ mình đối đãi 

với  ông  bà  mình  nhƣ  thế  nào.  Ngƣời  làm  cha  làm  mẹ  trong  gia  đình  phải  thực 

hành  Đệ  Tử  Quy  cho  linh  hoạt,nên  đứa  trẻ  từ  khi  sanh  ra  cho  đến  năm  ba 

tuổi_một ngàn ngày_đây gọi là giáo dục cắm rễ, chúng thấy và học hỏi hết. Đạo 

lý  thì  chúng  không  hiểu  nhƣng  chúng  bắt  chƣớc  theo,  tự  nhiên  chúng  đều  làm 

đƣợc. Đây làm giáo dục cắm rễ, đấy là gốc rễ của giáo dục thánh hiền là nguồn 

gốc của giáo dục Phật giáo. 

Giáo  dục  Đức  Phật  đến  Trung  Quốc,  có  thể  phát  triển  rộng  rãi  là  nhờ  điều 

này. Truyền thống giáo dục Trung Quốc cung cấp dinh dƣỡng tốt nhất cho Phật 

pháp, khiến nó có thể sinh trƣởng đơm hoa kết trái ở Trung Quốc. Trong đại thừa 

có  đƣợc  nhiều  ngƣời  thành  tựu  nhƣ  vậy.  Phật  pháp  đến  Trung  Quốc  2000 

năm_chúng ta suy tính, suy tính bảo thủ nhất thì thành tựu trên 3000 ngƣời, 3000 

ngƣời này đã thành Phật.  Nhƣ ngài  Huệ  Năng đại triệt đại ngộ,  minh tâm  kiến 

tánh. 

Trong Ngũ Đăng Hội Nguyên ghi chép là  1700 ngƣời, trong Cảnh Đăng Lục 

cũng có ghi chép, trong giáo môn cũng có.Tịnh độ tông niệm Phật vãng sanh và 

trong các kinh luận khác đều có rất nhiều. Trong Mật tông thành tựu ít nhất trên 

3000 ngƣời thành Phật, điều này không đáng nễ sao! Mảnh đất rộng lớn, vùng đất 

báu, vùng đất phƣớc này của Trung Quốc, rất nhiều ngƣời thành Phật, thành Bồ 

Tát  nhƣ  vậy.  Ngày  nay  Trung  Quốc  động  loạn,  tuy  hơn  1000  năm  lãng  quên 

truyền thống văn hóa, nhƣng quá khứ tổ tiên tích công đức dày vì thế Trung Quốc 

Tập 405  933 



có thiên tai_chúng ta tạo nghiệp bất thiện, đƣơng nhiên chiêu cảm đến thiên tai, 

nhƣng tuyệt đối không diệt vong. Trên toàn thế giới tìm không thấy đất nƣớc thứ 

hai có thể so sanh với Trung Quốc. Vì thế nên nhớ từ xƣa đến nay các bậc thánh 

hiền dựng nên sự nghiệp, đƣợc thiên nhiên ƣu đãi không phải không có nguyên 

nhân. Con cháu đời này của chúng ta không tốt nhƣng tổ tiên chúng ta tốt. 

Chúng  ta  không  tốt  là  vì  đời  này  của  chúng  ta  đã  mất  đi  truyền  thống  giáo 

dục,  mắc  lừa  ngƣời  ngoại  quốc,  học  ngƣời  ngoại  quốc  mà  vứt  bỏ  truyền  thống 

của chính minh, đây gọi là đại bất hiếu. Đại bất hiếu phải gặp thiên tai, phải chịu 

quả báo nhƣng tuyệt đối sẽ không diệt vong. 

 “Quán Kinh trung thượng phẩm thượng sanh giả, ưng cụ chư giới hành, đọc tụng 

 đại thừa cập tu hành lục niệm”.  Lục niệm bên dƣới có chú giải là niệm Phật, niệm 

Pháp, niệm  Tăng,  niệm giới, niệm  thí, niệm  thiên.    “Hồi  hướng phát nguyện,  kỳ 

 thật diệc tức phụng hành lục độ dã”.  Thực tế mà nói thì Phật pháp nói đầy đủ trên 

mọi  phƣơng  diện.  Lục  niệm  là  điều  phổ  biến  trong  đại  thừa,  tu  học  đại  thừa 

không  ai  không  tu  lục  niệm.  Trƣớc  là  niệm  Tam  Bảo:  niệm  Phật,  niệm  Pháp, 

niệm Tăng. Tam Bảo là giác chánh tịnh, ý nghĩa này nhất định phải hiểu rõ ràng. 

Trong  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  ngài  Huệ  Năng  nói  rất  rõ  ràng.  Ngài  là  nói  tam 

quy y, quy  y Phật, quy y Pháp, quy  y  Tăng. Ngài không dùng Phật Pháp Tăng, 

ngài dùng Giác Chánh Tịnh. Quý vị xem trong Pháp Bảo Đàn Kinh tổ sƣ truyền 

thụ tam quy, ngài nói quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh, ngài đã dùng chữ nhƣ 

vậy.Ngài dùng nhƣ vậy khiến chúng ta tƣởng tƣợng ra, đại khái trong thời đại của 

ngài,  Phật  pháp  ở  thế  gian  đã  có  rất  nhiều  ngƣời  ngộ  nhận,  chấp  tƣớng.  Quy  y 

Phật nhất định là nặn bằng đất điêu bằng gỗ, quy y Pháp nhất định là kinh điển, 

quy y Tăng là ngƣời xuất gia, nhƣ vậy là sai. Những thứ đó là gì? Là tƣợng trƣng 

cho Tam Bảo. Nó tƣợng trƣơng cho điều gì quý vị phải biết. Tất cả Phật tƣợng là 

tƣợng trƣngcho tánh đức. Tƣợng Bồ Tát, tƣợng A la hán tƣợng trƣng cho tu đức. 

Tất cả đều là tƣợng trƣng cho chính mình, điều này phải nên biết. 

Phật tƣợng trƣng cho đại giác, đại triệt đại ngộ. Pháp tƣợng trƣng cho chánh 

tri  chánh  kiến.  Tăng  tƣợng  trƣng  cho  sự  thanh  tịnh  hòa  hợp,  lục  căn  thanh  tịnh 

không nhiễm chút trần. Quý vị hiểu đƣợc nghĩa này là thật sự đã quy y. Nhìn thấy 

tƣợng Phật liền nghĩ đến chúng ta phải giác mà không mê, thật sự đã quy y. Nhìn 

thấy quyển kinh lập tức nghĩ đến chánh mà không tà. Trong kinh điển là chánh tri 

chánh kiến. Thấy ngƣời xuất gia chúng ta liền nghĩ đến sáu căn thanh tịnh, không 

nhiễm chút trần. Tịnh mà không nhiễm là Tăng bảo, Giác mà không mê là Phật 

934  Tập 405 



bảo, Chánh mà không tà là Pháp bảo. Phải hiểu rõ ràng rằng, ở đây không có chút 

mê tín nào.  Nhìn thấy ngƣời xuất gia này họ trì giới hay không, không liên quan 

đến chúng ta. Họ là ngƣời xuất gia tốt hay ngƣời xuất gia không tốt cũng không 

liên quan. Quý vị nhìn thấy tƣớng này lập tức nghĩ đến chính mình, lục căn thanh 

tịnh,  không  nhiễm  chút  trần,  quý  vị  thật  đã  quy  y.  Niệm  Tam  Bảo  là  niệm  nhƣ 

thế, ngàn vạn lần không nên ngộ nhận. 

Bên dƣới là niệm giới. Thập thiện, tam quy, ngũ giới, thập giới có thực hành 

đƣợc hay chăng? Nhớ  mà không thực hành cũng vô dụng, phải làm. Thí tƣợng 

trƣng cho điều gì? Cổ nhân thƣờng nói:“kỷ sở bất dục, vật thí ƣ nhân”. Nói cách 

khác tôi không muốn ngƣời khác đối đãi xấu với tôi, tôi cũng không nên đối đãi 

xấu với ngƣời khác. Tôi thích thấy ngƣời khác hoan hỷ, tôi thấy ngƣời nhất định 

rất hoan hỷ, đây chính là thí, trƣớc là thí. Tôi muốn ngƣời khác tán thán tôi, thì 

tôi phải tán thán ngƣời khác trƣớc, tôi muốn ngƣời khác giúp đỡ tôi, thì tôi phải 

giúp đỡ ngƣời trƣớc. Cho nên bố thí phải hiểu cách yêu thƣơng ngƣời khác, yêu 

thiên địa vạn vật. Bố thí ái tâm, bố thí quan hoài, bố thí quan tâm, bố thí giúp đỡ. 

Quý vị là ngƣời có thể làm nhƣ vậy thì không có gì không thuận lợi. 

Điều ở sau là niệm thiên. Thiên dùng cách nói hiện nay là đại tự nhiên. Đối 

đãi đại tự nhiên có tâm kính sợ, tôn trọng. Nhƣ cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa. Bây 

giờ  thời  tụng  kinh  sáng  hằng  ngày  của  chúng  ta  đều  liệt  nó  ra.  Thời  khóa  sáng 

chúng  ta  nhất  định  phải  lễ  lạy  cây  cỏ  hoa  lá  chúng  linh,  sơn  hà  đại  địa,  mƣời 

phƣơng quốc độ vi trần thế giới sơn hà đại địa này đây là niệm thiên. Thiên có 

nghĩa là quang minh, có nghĩa là từ bi kiết tƣờng. Chúng ta phải hiểu, phải thấu 

triệt. Thực tế mà nói tất cả đều nâng cao cảnh giới của chính mình, nâng cao tánh 

đức của  mình và tăng trƣởng trí huệ của mình, hồi hƣớng phát nguyện. Những 

công đức này, ngày ngày không gián đoạn tu học những công đức này, hồi hƣớng 

cho thế giới Cực Lạc, phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, đây chính là phụng hành lục 

ba la mật, chính là tu các công đức. Điều này phải làm hằng ngày, phải làm từng 

giờ từng phút. 

Trong sinh hoạt hằng ngày học tập tất cả cung kính. Đối với tất cả đều cung 

kính,  tức  là  cung  kinh  tánh  đức  của  chính  mình,  vì  tất  cả  pháp  đều  từ  tánh  đức 

biến  hiện  ra.  Chúng  ta  tin  tƣởng  sâu  sắc  rằng  ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài 

pháp không có tâm. 

Câu bên dƣới là: “nguyện sanh kỳ quốc”, đây là trong nguyện thứ 18,  “sở hữu 

 thiện căn tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc”,  ngã quốc là Phật A Di Đà 

Tập 405  935 



tự  xƣng.  Nguyện  thứ  19,  “Phục  dĩ  thiện  căn  hồi  hướng,  nguyện  sanh  ngã 

 quốc”,  và  trong  nguyện  thứ  21,  “Chí  tâm  hồi  hướng,  dục  sanh  Cực  Lạc,  vô  bất 

 toại giả”,  nguyện thứ 22 ,  “Phát bồ đề tâm, yểm hoạn nữ thân, nguyện sanh ngã 

 quốc”,  quý vị thấy nguyện thứ 18, 19, 21 và 22 đều nói đến nguyện sanh thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc, nguyện này rất quan trọng, vô cùng quan trọng. Phải đem 

thiện căn, thiện hạnh của chính mình, niệm niệm hồi hƣớng, cầu sanh Tịnh độ. 

Mấy câu kinh văn này là Phật  A Di  Đà khuyên chúng ta phát nguyện vãng 

sanh, hiển thị vô tận từ bi ân đức rộng lớn vô biên. Đức Phật quá hiểu chúng ta, 

chúng ta trầm luân trong lục đạo, từ vô lƣợng kiếp đến nay không ra khỏi luân hồi 

lục  đạo.  Trong  lục  đạo  chịu  đau  khổ  cùng  cực  là  do  nguyên  nhân  gì?  Mê  hoặc 

điên đảo, không hề biết đến chân tƣớng sự thật, vẫn cứ cho rằng mình đúng. Mình 

nghĩ là đúng, mình làm là đúng, nào ngờ tất cả đều là sai, sai hoàn toàn. Đến khi 

nào mới có thể giác ngộ? Ở trên thế gian này đọc tụng đại thừa tu hành Phật pháp 

đây là một điều mở mang kiến thức. Thật sự giác ngộ ở đâu? Vãng sanh thế giới 

Cực Lạc quý vị thật sự đã giác ngộ. Vì khi chƣa vãng sanh thế giới Cực Lạc thật 

là bán tín bán nghi, vì sao nói nhƣ vậy? Đây là sự thật. Quý vị chƣa buông bỏ, 

không  nhất  tâm  chuyên  chú.  Thật  đã  thấu  triệt,  buông  bỏ  vạn  duyên  thì  không 

sao. Cũng chính là nói, Việc gì họ cũng không quan tâm, họ chỉ quan tâm một 

việc,  chính  là  thật  tâm  niệm  Phật.  Từ  sáng  đến  tối  họ  niệm  Phật  không  gián 

đoạn,chính là việc này, ngoài việc này ra thì không quan tâm điều gì nữa. Tinh 

chuyên niệm Phật nhƣ vậy, cần bao nhiêu thời gian là biết trƣớc giờ chết? Nhất 

định không ngoài ba năm họ sẽ thành công. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  chúng  ta  thấy  đƣợc  trƣờng  hợp  này,  trong 

Vãng  Sanh  Truyện  cũng  thấy  ví  dụ này,  trong  chƣ  vị  đồng học  cũng  thấy  đƣợc 

trƣờng hợp này, hiện tại nhìn thấy đƣợc. Đây không phải giả, điều này không thể 

gạt ngƣời. Đối với thế gian này không có chút tham luyến nào. Thân thể này lƣu 

lại ở thế gian, không phải vì mình, mình không có gì. Lƣu lại thế gian, lƣu lại thế 

gian là để giúp ngƣời khác, làm gƣơng cho ngƣời khác. Vì thế quý vị đối với mọi 

việc đều thấy một cách rõ ràng minh bạch, hoàn toàn không chút mê hoặc. Mê là 

ở đâu? Có ta là mê, không có  ta liền rõ ràng. Vì thế  bất luận tiểu thừa hay đại 

thừa,  điều  kiện  đầu  tiên  là  phá  thân  kiến,  không  thể  chấp  trƣớc  thân  này  là  ta. 

Hạng ngƣời nào có thể làm đƣợc? Phá đƣợc thân kiến, ý niệm tự tƣ tự lợi bị quét 

sạch. Tuyệt đối không có ý niệm  tự  tƣ tự lợi nào, vì sao? Không có cái  ta, tâm 

lƣợng đã rộng lớn. Cái gì là ta? Biến pháp giới hƣ không giới muôn sự muôn vật 

936  Tập 405 



là ta. Ngƣời xƣa có câu ngạn ngữ, mọi ngƣời đều biết. Ngƣời mẹ yêu quý con họ, 

đặc biệt là trẻ hai ba tuổi, xem chúng nhƣ ruột gan của mình. Đó thật sự là gì? Là 

cảm xúc nhất thể, mẹ con liền tâm. Trẻ con tuy không biết nói, nhƣng khi trẻ có 

tình huống ra sao ngƣời mẹ điều có thể cảm nhận đƣợc, đó là nhất thể. Dần dần 

lớn khôn lại quên mất tình cảm này, rất xa rất mỏng manh. 

Chƣ Phật Bồ Tát đối với a tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hƣ không 

giới, cũng giống nhƣ mẹ chăm sóc con nhỏ, chăm sóc khúc ruột của mình. Chúng 

sanh  đông  đảo  đều  là  khúc  ruột  của  Nhƣ  Lai,  nhƣng  chính  chúng  ta  hoàn  toàn 

không có cảm xúc này, còn hoài nghi đối với ngài, thậm chí còn phê bình ngài, 

đây là đại bất kính, đại bất hiếu. Thế giới Cực Lạc là vì chúng ta  mà kiến lập, 

không  phải  vì  chính  ngài,  đặc  biệt  là  vì  chúng  sanh  trong  luân  hồi  lục  đạo.  Vì 

sao? Vì mê quá sâu, nghiệp chƣớng quá nặng. Chúng sanh trong luân hồi lục đạo 

cũng có thể nhất niệm thành Phật. Nguyên nhân này chúng ta phải khẳng định, 

không nên hoài nghi, vì sao vậy? Vì chúng sanh tạo ác nghiệp họ nhất niệm có 

thể thành Phật, vì sao? Vì họ vốn là Phật. Vì thế phải xem nhân duyên. 

Lời của Thiện Đạo đại sƣ nói rất hay:“thƣờng ở chỗ gặp duyên không giống 

nhau”, nếu nhân duyên họ đặc biệt thù thắng lập tức liền đƣợc thành Phật.  Tuy 

tạo  tội  cực  kỳ  sâu  nặng  nhƣ  ngũ  nghịch  thập  ác,  ý  niệm  họ  vừa  thay  đổi  họ  đã 

giác  ngộ,  đại  triệt  đại  ngộ_họ  đã  thành  Phật.  Nhân  duyên  của  pháp  môn  niệm 

Phật vô cùng thù thắng, nó là viên mãn, nó là cứu cánh nhƣng chúng ta có thể gặp 

đƣợc chăng? Quan trọng nhất là tâm mình. Vì thế trong kinh nói tâm duyên sau 

cùng là giác định. Điều này ở sau chúng ta sẽ đọc đến, chính là trong phẩm này. 

Tâm  quan  trọng  hơn  bất  kỳ  điều  gì.  Tâm  nhất  định  phải  thuần  tịnh  thuần  thiện, 

tuyệt đối không để cảnh giới bên ngoài làm ô nhiễm tâm chúng ta. Cảnh giới bên 

ngoài tốt không có tham luyến. Cảnh giới bên ngoài không tốt không có oán hận. 

Luôn luôn giữ đƣợc bình thƣờng tâm, bình thƣờng tâm là chân tâm. Bị cảnh giới 

bên ngoài làm ô nhiễm là vọng tâm, chân tâm không bị ô nhiễm. Cũng tức là mỗi 

thời  khắc  đều  nên  bảo  hộ  chân  tâm,  không  để  bên  ngoài  làm  ô  nhiễm.  Phƣơng 

pháp tốt nhất là ngày ngày đọc tụng đại thừa. 

Nếu cảm thấy trong tâm tôi đã bị ô nhiễm không còn tự tại. Tâm động, quý vị 

liền niệm Phật, tụng kinh, nhƣ vậy có thể trở lại bình thƣờng. Bình thƣờng là hỷ 

duyệt, là trí huệ, là đức năng, đƣơng nhiên là tƣớng hảo. Vì sao vậy? Tƣớng tùy 

tâm  chuyển.  Tâm  tốt  tƣớng  sẽ  tốt,  tâm  mạnh  khỏe  thân  liền  mạnh  khỏe,  đây  là 

Tập 405  937 



đạo lý nhất định. Tâm thanh tịnh tâm liền thanh tịnh, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý 

này. Tu hành là tu cái gì? Chính là tu điều này. 

Hôm  nay  hết  giờ  rồi,  trong  tứ  nguyện  đều  nói  đến  nguyện  sanh  kỳ  quốc. 

Chúng ta học đến nguyện 21. Hôm nay chỉ học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 406 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:11.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xemĐại Thừa 

Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  506,  hàng  thứ  6,  bắt  đầu  xem  từ  hai  chữ  cuối 

cùng.  Nguyện  thứ  22   “Phát  bồ  đề  tâm,  yểm  hoạn  nữ  thân,  nguyện  sanh  ngã 

 quốc”  bắt đầu xem từ đây. 

Ở trên đƣa ra bốn nguyện, bốn nguyện trong 48 nguyện là nguyện 18, 19, 21, 

và  22,  đều  nói  đến  nguyện  sanh  về  cõi  nƣớc  tôi,  đều  là  ý  này.  Nguyện  này  vô 

cùng quan trọng,dù tu có giỏi bao nhiêu, nếu không nguyện vãng sanh,  thì nhất 

định không thể  đƣợc vãng sanh. Vì  thế  nguyện sanh là điều kiện  tiên quyết để 

vãng  sanh.  Trong  nguyện  này  có   “phát  bồ  đề  tâm,  yểm  hoạn  nữ  thân”, đƣơng 

nhiên  chúng  ta  vừa  xem  là  biết  ngay  đây  là  nói  với  nữ  đồng  tu,  cũng  có  ngƣời 

thích nữ thân. 

Chúng  ta  biết  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  chƣ  đại  Bồ  Tát  vĩnh  viễn  là  hằng  thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức, xƣa nay chƣa từng bức bách ngƣời nào.Nhƣng thế 

giới Cực Lạc không có nữ thân, đây là nguyên nhân gì? Chắc chắn là Phật A Di 

Đà khi còn ở nơi nhân địa phát đại tâm nhƣ vậy. Ngài đa tham quan vô lƣợng vô 

biên quốc độ của Chƣ Phật, chắc là thấy đƣợc có nam nữ ở cùng nhau, hoàn cảnh 

này sẽ có địa ngục. Nếu không có nam nữ sống cùng nhau hoặc nƣớc này tất cả là 

nữ giới hay tất cả nam giới thì nơi đây không có địa ngục. Hình nhƣ thấy đƣợc sự 

thật này, cho nên tỳ kheo Pháp Tạng liền có sự suy nghĩ, tƣơng lai ngài kiến lập 

938  Tập 406 



đạo tràng lớn, thế giới Cực Lạc là đạo tràng lớn, trong đó hoàn toàn là thế giới 

bình  đẳng,  có  nam  nữ  là  không  bình  đẳng.  Cho  nên  thuần  làthân  ngƣời  nam, 

ngƣời nữ vãng sanh về thế giới Cực Lạc đều trở thành thân ngƣời nam.Tƣớng tốt 

của thân hoàn toàn tƣơng đồng với Phật A Di Đà.Nhƣ vậy là sao? Ngạo mạn sẽ 

không sanh khởi, tự ty cũng không sanh khởi. Đây là hai loại phiền não nghiêm 

trọng trong vô lƣợng thế giới,hai loại phiền não này rất khó tiêu trừ. Thế giới tây 

phƣơng vì sao dễ đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác, đƣợc tâm thanh tịnh, đƣợc tâm 

bình đẳng, giác mà không mê? Chính là ở thế giới đó tất cả đều bình đẳng, chẳng 

có pháp nào không phải tùy niệm mà sanh. 

Thế giới này của chúng ta không biết giới khoa học đã nghĩ bao nhiêu năm, 

hy vọng giấc mộng này có thể thành hiện thực. Chính là vật chất biến hóa có thể 

phát sanh tùy theo ý niệm của chúng ta. Nghĩ điều gì liền biến ra điều đó, tự tại 

biết bao. Nguyện vọng này của các nhà khoa học ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

đã thành hiện thực từ lâu rồi. Thế giới tây phƣơng tất cả pháp đều từ tâm tƣởng 

sanh, thế giới này của chúng ta cũng vậy,nhƣng thế giới tây phƣơng Cực Lạc thù 

thắng  hơn  chúng  ta,  đích  thực  vừa  nghĩ  đến  liền  hiện  tiền.  Chúng  ta  so  với  thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc khoảng cách còn kém quá xa,nên đọc kinh văn này nhất 

định phải hiểu, đức Phật A Di Đà không có thiên lệch. Luôn hy vọng xã hội có 

thể hài hòa,luôn hy vọng tham sân si mạn trong căn bản phiền não có thể tự nhiên 

tiêu trừ.Trong hoàn cảnh của ngài, ý niệm  này không sanh khởi đƣợc,tuy phiền 

não  chƣa  đoạn  nhƣng  không  có  duyên,  không  có  duyên  phiền  não  không  khởi 

hiện hành, đây chính là điểm hay của ngài. 

 “Như thị chư nguyện trung”,  bốn nguyện ở trƣớc đƣa ra.  “Giai dĩ phát nguyện 

 hồi  hướng,  cầu  sanh  Tịnh  độ  vi  khuyến  dã”.  Khuyến  ở  đây  tức  là  nguyện  vãng 

sanh,là Phật Di Đà và Chƣ Phật vô tận từ bi. Chúng ta phải nên thể hội đƣợc ân 

đức lớn của Chƣ Phật Bồ Tát đối với chúng ta, chúng ta mới sanh khởi tâm báo 

ân. Ân đức của Chƣ Phật Bồ Tát đối với chúng ta, chúng ta hoàn toàn không biết, 

vô tình biến thành vong ân bội nghĩa, nhƣ vậy là có tội. 

Ân đức Chƣ Phật Bồ Tát phổ biến thí cho tất cả chúng sanh trong biến pháp 

giới hƣ không giới, bình đẳng thí cho, không phân biệt, không chấp trƣớc. Cảm 

thọ  chúng  sanh  không  giống nhau.Trong  Phật  pháp  nói  hàng  thƣợng  căn  lợi  trí, 

họ thấu triệt. Hàng trung hạ căn cần có ngƣời chỉ điểm nói rõ giải thích cho họ thì 

họ sẽ biết. Đối với hàng hạ ngu thì khó, ngƣời tà kiến khó vì họ không tin. Điều 

này trong nhà Phật có một danh từ gọi là xiển đề tức, đây là tiếng phạn, nghĩa là 

Tập 406  939 



hạng  không  có  thiện  căn.  Sao  lại  nói  họ  không  có  thiện  căn?  Họ  không tin.  Dù 

nói có rõ ràng đến đâu, mạch lạc đến đâu họ cũng không tin. Họ không nhìn thấy, 

nhìn thấy họ mới tin. Đến lúc lâm chung cảnh giới địa ngục hiện tiền họ mới tin, 

lúc này không còn kịp nữa. 

Trong nhiều Tôn giáo đều nói ngƣời tin đƣợc cứu. Phật Bồ Tát và thánh hiền 

cũng không ngoại lệ. Nếu quý vị có thể tin, có thể tiếp thu, có thể lý giải thì quý 

vị sẽ đạt đƣợc lợi ích. Quý vị không lý giải, không tin Chƣ Phật Bồ Tát từ bi cũng 

không gia trì đƣợc. 

Chúng  ta  xem  nhị  độ  của  Thế  Tôn  khuyến  cáo  đối  với  chúng  ta   “A  Di  Đà 

 Kinh  viết,  chúng  sanh  văn  giả,  ưng  đương  phát  nguyện,  nguyện  sanh  bỉ  quốc. 

 Hựu  nhược  hữu  tín  giả,  ưng  đương  phát  nguyện,  sanh  bỉ  quốc  độ.  Hựu  vân, 

 nhược hữu nhân dĩ phát nguyện, kim phát nguyện, đương phát nguyện dục sanh A 

 Di Đà Phật quốc giả. Thị chư nhơn đẳng, giai đắc bất thoái chuyển ư A Nậu Đa 

 La  Tam  Miệu  Tam  Bồ  Đề”. Đây  là  đƣa  ra  trong  Kinh  A  Di  Đà,  Kinh  A  Di  Đà 

không dài. Ba lần khuyên chúng ta phát tâm vãng sanh Tịnh độ. Cho thấy nguyện 

sanh vào nƣớc này là then chốt để vãng sanh thế giới Cực Lạc. Đây là thật, có 

muốn đến đó chăng? 

Hiện nay chúng ta đang sống trong xã hội động loạn, trên địa cầu thiên tai nên 

mỗi niệm đều hy vọng cầu vãng sanh Tịnh độ, càng sớm càng tốt. Vãng sanh sớm 

một ngày thì an lạc sớm một ngày, sớm một ngày xa rời đau khổ. Vãng sanh trể 

một ngày thì  ở cõi Ta Bà này  chịu khổ thêm  một ngày, sự thật không phải nhƣ 

vậy đó sao? So sánh hai thế giới khác biệt nhau hoàn toàn. 

Ở thế gian này những gì chúng ta hy vọng đạt đƣợc, ở thế giới Cực Lạc cần 

có đều có, không thiếu món nào. Phẩm chất tốt hơn chúng ta nơi đây quá nhiều. 

Phòng  nhà  chúng  ta  ở  ở  đây  chẳng  qua  làm  bằng  sắt  xi  măng  gạch  ngói  tạo 

nên,còn thế giới Cực Lạc là thất bảo tạo thành. Thế gian này đại địa là bùn đất, 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc đại địa là lƣu ly. Lƣu ly ngƣời bây giờ  gọi là ngọc 

bích, viên ngọc màu xanh, trong suốt,từ trên mặt có thể nhìn thấu suốt bên trong. 

Bất luận là về sinh hoạt vật chất hay sinh hoạt tinh thần, không thể nào so sánh 

đƣợc, vậy tại sao không đi! 

Phật A Di Đà hoan nghênh chúng ta đến, đại chúng ở thế giới Cực Lạc cũng 

hoan nghênh chúng ta. Chúng ta học tập đại thừa nhiều năm nhƣ vậy trong tâm đã 

có dự định, đều rất rõ ràng. Thế giới Cực Lạc là do tự tánh chúng ta biến hiện ra, 

liên quan mật thiết với chúng ta. Đây thật sự là quê cũ của mình, không đi không 

940  Tập 406 



đƣợc. Trong mƣời phƣơng quốc độ thế giới tây phƣơng Cực Lạc là dễ đi nhất, 

hầu nhƣ không có điều kiện. Chỉ cần tin, chỉ cần muốn đi. Niệm một câu A Di Đà 

Phật, mƣời câu A Di Đà Phật đều đƣợc, mấu chốt là quý vị có muốn hay không. 

Trong  Yếu  Giải  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  rất  hay:  có  thể  vãng  sanh  hay  không 

quyết  định  ở  chỗ  có  tín  nguyện  hay  không,  đây  là  điều  có  thể  vãng  sanh  hay 

không. Phẩm vị cao thấp ở chỗ công phu trì danh sâu hay cạn, đó là phẩm vị đến 

thế giới Cực Lạc. Có thể đến thế giới Cực Lạc hay không là nói tín nguyện.Điều 

này  nói  quá  hay!  Vì  thế  chỉ  cần  có  tín,  có  nguyện,  nhất  niệm  cũng  có  thể  vãng 

sanh. Điều này ở sau còn có khai thị rất tƣờng tận, khai thị của Hoàng Niệm Tổ 

nói rất hay. Nhất niệm này rất chú trọng, ngƣời có thể nói rõ nhất niệm này không 

nhiều. Phẩm vị quý vị vãng sanh về thế giới Cực  Lạc, điều này cần hỏi quý vị, 

xem  quý  vị  dùng  tâm  nhƣ  thế  nào  niệm  danh  hiệu  Phật.  Tôi  nhất  tâm  xƣng 

niệm.Nhất tâm có  lý nhất tâm, có sự nhất tâm. Lý nhất tâm niệm câu Phật hiệu 

này, quả báo là thƣợng bối. Tam bối: thƣợng trung hạ tam bối là thƣợng bối vãng 

sanh.  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  là  trung  bối  vãng  sanh.  Nếu  tập  khí  phiền  não  của 

chúng ta nhất phẩm cũng chƣa đoạn, đây  chỉ là nhất thời chế phục tập khí phiền 

não này, đây là hạ bối vãng sanh. Ba loại tâm này cũng trong khoảng một niệm 

phát ra, đây đều ở nơi nhân duyên. 

Duyên có thuận cảnh, có nghich cảnh. Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh chỉ 

cần duyên này thúc đẩy quý vị thành công, ngoài Phật A Di Đà ra thì không còn ý 

niệm nào cả, tự nhiên tƣơng ƣng với lý nhất tâm,sanh về thế giới Cực Lạc là sanh 

vào cõi thật báo trang nghiêm. 

Trong kinh nói cho đến ngƣời ngũ nghịch thập ác khi lâm chung gặp duyên 

bức  bách,  họ  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà  còn  tất  cả  đều  buông  bỏ.  Quý  vị  thấy  ngũ 

nghịch  thập  ác,  nhất  niệm  vãng  sanh,  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  thật 

không thể nghĩ bàn,nhƣng nhân duyên này không phải ai cũng có thể gặp đƣợc. 

Chƣ vị tổ sƣ nói nhân duyên này là có, không thể phủ định, nhƣng trong ngàn vạn 

ngƣời hiếm đƣợc một ngƣời, không phải đều có thể gặp đƣợc. Thật sự là lý nhất 

tâm, trong một sát na chân tâm xuất hiện, chân tâm chính là lý nhất tâm. Đó thật 

là trong vạn vạn ngƣời mới có đƣợc một ngƣời. 

Chúng ta thử nghĩ xem công phu này có thể luyện chăng? Đƣợc, có thể luyện. 

Luyện nhƣ thế nào? Nhất định phải đọc tụng đại thừa, thƣờng nghe giáo huấn đại 

thừa, từ từ vun bồi tri kiến của chúng ta. Vứt bỏ tri kiến phàm phu, tri kiến luân 

hồi phải buông bỏ, để tiếp thu tri kiến Phật. Đem tri kiến Phật biến thành tri kiến 

Tập 406  941 



của  mình.  Phật  biết  điều  gì?  Phật  biết  tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh.  Đức  Phật 

biết  toàn  thể  vũ  trụ  với  mình  là  nhất  thể.  Đức  Phật  biết  trong  tự  tánh,  chẳng 

những không có phân biệt chấp trƣớc, đến khởi tâm động niệm cũng  không có. 

Ngày nay chúng ta thƣờng đọc kinh đại thừa nên cũng biết, biết nhƣ thế nào? 

Biết đƣợc không tƣơng ƣng, không làm đƣợc. Lục căn tiếp xúc cảnh giới lục trần, 

vẫn là bệnh cũ - khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, đến thân kiến cũng 

chƣa buông bỏ. Từng giờ từng phút vẫn nghĩ đến danh văn lợi dƣỡng, điều này là 

sai, đây là tri kiến phàm phu. Tri kiến phàm phu nói cho thấu đáo chính là tâm 

luân hồi. Luân hồi tâm thì kiến giải của quý vị chính là luân hồi kiến, những việc 

quý vị làm chính là nghiệp luân hồi. Thiện thì nghiệp báo ở trong ba đƣờng thiện, 

ác thì quả báo ở trong ba đƣờng ác, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Chúng ta có thể nhớ lời trong Kinh Bát Nhã, dùng trong cuộc sống hằng ngày 

“nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”.Nếu vun bồi điều này 

thành thói quen, thì đây là tâm gì? Đây là lý nhất tâm. Tƣơng ƣng với tự tánh viên 

mãn,  vạn  pháp  giai  không.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói:“mộng  huyễn  bào  ảnh”, 

đây là gì? Đây là chúng ta hiện tại đối diện với xã hội, đối diện mƣời pháp giới, là 

mộng huyễn bào ảnh, không có thứ nào là thật. Niệm niệm không rời thanh tịnh 

bình đẳng giác, trong cảnh giới này nhất niệm mƣời niệm, sanh đến thế giới Cực 

Lạc là cõi thật báo trang nghiêm. Chúng ta có thể luyện đƣợc chăng? Đƣợc! chỉ 

cần thay đổi bệnh tập khí, bệnh tập khí không thay đổi đƣợc là không hiểu đƣợc 

chân tƣớng sự thật. Mỗi giờ mỗi phút chúng ta nghĩ đến nhớ đến, nghĩ đến là ý, 

ghi nhớ là niệm:“Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

Sáu căn tôi tiếp xúc cảnh giới lục trần, ý niệm đã động. Ý niệm động lập tức 

niệm  câu  này:“phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  ý  niệm  liền  đoạn  tận.Đây 

gọi là luyện công phu. Tuyệt đối không so đo với ngƣời khác, nhƣ thế nào cũng 

tốt. Việc tốt cũng tốt, việc xấu cũng tốt, vì sao vậy? Vì đều là hƣ vọng. Việc tốt 

đồng nghĩa với hƣ vọng, việc xấu cũng đồng nghĩa với hƣ vọng, tất cả đều trở về 

số  không,  chẳng  phải  không  việc  gì  đó  sao,  thiên  hạ  thái  bình  rồi.  Trở  về  số 

không là sao? Trở về số không là đã thành Phật, Phật chính là không. Trong khi 

học tập  chúng ta thƣờng nhắc đến câu trở về tự tánh. 

Đức Phật dạy chúng ta diệu pháp, quả nhiên trở về tự tánh, tâm niệm trở về tự 

tánh,một câu A Di Đà Phật gọi là lý nhất tâm bất loạn. Phàm phu, tiểu thừa không 

thể trở về đƣợc, không quay đầu đƣợc, không trở về tự tánh đƣợc. Họcoi những 

huyễn tƣớng này là thật, ở trong đó khởi tâm động niệm. Ngƣời Trung Quốc nói 

942  Tập 406 



ở trong đây sanh khởi thất tình lục dục. Chúng ta sai là sai  ở đây, đời đời kiếp 

kiếp  đều  sai  ở  chỗ  này,  nhƣ  vậy  thì  không  đến  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc.  Duyên 

chúng ta gặp là thù thắng, vì sao vậy? Vì những đạo lý  này trong đại thừa giáo 

chúng ta đều hiểu, đây gọi là giải ngộ. 

Tiến  thêm  một  bƣớc,  giải  ngộ  giúp  chúng  ta  khế  nhập.  Chính  là  nói  thật  sự 

giúp  chúng  ta  buông  bỏ,  chúng  ta  thật  sự  đạt  đƣợc  lợi  ích.  Tất  cả  pháp  của  thế 

xuất thế gian đều thấy rõ ràng, thấu triệt, đây là trí huệ. Nhƣ nhƣ bất động, đây là 

tự tánh, tự tánh bổn định. Đại sƣ Huệ Năng nói:“đâu ngờ tự tánh vốn không dao 

động”,vốn không dao động nhất định không có chút ảnh hƣởng nào, vì thế hành 

vi  của  họ  tự  nhiên  tƣơng  ƣng  với  tánh  đức.  Nƣơng  trí  huệ  không  nƣơng  phiền 

não.  Trí  huệ  đó  là  trí  huệ  bát  nhã  vốn  có  trong  tự  tánh,  không  phải  cầu  mà  có, 

điều này cần nên biết. 

Ngƣời thế gian nƣơng vào tri thức, họ học rất nhiều. Gặp việc gì đều nghĩ tri 

thức giải quyết vấn đề. Tri thức  có thể giải quyết chăng? Có thể giải quyết. Tri 

thức có giới hạn, có hậu di chứng. Trí huệ từ trong tự tánh sanh ra, không phải từ 

bên ngoài vào. Trí huệ từ trong định sanh ra, nhân giới đƣợc định, nhân định khai 

huệ, nó vốn có trong tự tánh. Trí huệ không phải cầu từ bên ngoài, cầu bên ngoài 

là  tri  thức.  Những  thứ  bên  ngoài  chúng  ta  có  cần  chăng?  Có  thể  cần,  nó  không 

chƣớng ngại. Quý vị vừa thấy liền minh bạch, vừa nghe đã giác ngộ, vừa tiếp xúc 

đã thông đạt thấu triệt, không có chƣớng ngại. 

Thiện Tài Đồng Tử biểu diễn cho chúng ta thấy 53 lần tham bái. 53 lần tham 

bái ngày nay gọi là cầu tri thức, nhƣng Thiện Tài Đồng Tử đã đến nhất tâm bất 

loạn,  nên  ngài  cầu  tất  cả  đều  là  trí  huệ.  Hậu  đắc  trí,  vô  sở  bất  tri.  Ngƣời  khác 

giống nhƣ ngài nhƣng họ đạt đƣợc là tri thức còn ngài đạt đƣợc là trí huệ, không 

giống nhau. Nếu hỏi vì sao không giống nhau? Vì dụng tâm không giống nhau. 

Thiện Tài dùng tâm thanh tịnh, ngƣời khác dùng là tâm nhiễm ô. Thiện Tài Đồng 

Tử dùng chân tâm, ngƣời khác dùng vọng tâm. Chân tâm chính là nhất tâm, chính 

là nhất niệm, chính là chân nhƣ, là tự tánh. Vọng tâm là A lại da là khởi tâm động 

niệm, là phân biệt là chấp trƣớc, có nhiễm tịnh, có thiện ác. Vì thế công phu tu 

hành có sai khác, đích thực luôn ở chỗ dụng tâm không giống nhau. 

Quý vị dụng là tâm gì, nhƣ thế sẽ biết vun bồi trí thiên chân quan trọng biết 

bao. Thiên là tƣơng ƣng với đại tự nhiên, không có chút tạo tác nào đây là thiên 

nhiên.  Thiên  tánh  chính  là  bản  tánh,  chính  là  tự  tánh,  tất  cả  mọi  ngƣời  đều  có. 

Quý vị xã bỏ hƣ vọng thì chân thật liền hiện tiền, vì chân thật là vốn có. Chỉ là 

Tập 406  943 



những hƣ vọng này chƣớng ngại nó khiến quý vị không phát hiện, nhƣng nó có 

thật. Ngay trƣớc mặt nhƣng quý vị không nhận ra, không cảm giác đƣợc sự tồn 

tại của nó. Nếu nó không tồn tại tất cả hiện tƣợng cũng đều không có. 

Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  đem  vạn  tƣợng  trong  vũ  trụ  chia  thành  ba  loại 

lớn: Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên. Nếu không 

có chân tâm ba loại hiện tƣợng này liền không có. Nhất định phải nhớ trong Kinh 

Hoa  Nghiêm  nói:muôn  sự  muôn  vật  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  đều  là 

tâm  hiện  thức  biến,năng  hiện  là  tự  tánh.Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  tự  tánh 

thanh  tịnh  viên  minh  thể  chính  là  nó  hiện.  Nó  năng  hiện,  nó  năng  sanh.  Mƣời 

pháp giới y chánh trang nghiêm là do thức biến, thức là gì? A lại da, A lại da biến 

ra. A lại da phải nƣơng vào chân tâm, nếu chân tâm không hiện, A lại da biến nhƣ 

thế nào? Nếu chân tâm không hiện đến A lại da cũng không có. A lại da cũng là 

tâm hiện,nó là vọng tâm. Nó có khởi tâm động niệm, có phân biệt chấp trƣớc. Vì 

thế tâm hiện là nhất chân pháp giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm. A lại da 

đem nó biến thành mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm, nên bản chất của mƣời 

pháp giới y chánh trang nghiêm  chính là cõi thật báo. Minh bạch điều này, biết 

đƣợc  sự  việc  này_Trung  Phong  thiền  sƣ  biết  và  minh  bạch,  vì  thế  ngài  mới 

nói:“Nơi đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ chính là nơi đây”. Nếu ngài không biết thì 

không  thể  nói  ra  lời  này.  “Tâm  tôi  tức  là  Di  Đà,  Di  Đà  tức  là  tâm  tôi”.  Trung 

Phong thiền sƣ nếu chƣa nhập vào cảnh giới này làm sao nói ra đƣợc nhƣ vậy! 

Chúng  ta  ngày  nay_Trung  Phong  thiền  sƣ  có  thể  nhập  vào  cảnh  giới  này, 

chúng ta vì sao không thể? Chúng ta ngày nay bao nhiêu năm học đại thừa kinh 

giáo, nguyên lý đã rõ ràng, phƣơng pháp cũng đã rõ, cho đến kinh nghiệm hiệu 

quả mọi thứ đều rõ ràng. Chỉ kém hơn một chút, chƣa nỗ lực buông bỏ. Là buông 

bỏ một chút nhƣng chƣa đủ nỗ lực. Cố gắng buông bỏ, triệt để buông bỏ, chúng ta 

tùy thời nhất niệm vãng sanh. Địa vị sau khi vãng sanh đƣợc nâng lên rất nhiều. 

Đức Phật nói thế giới Ta Bà tu hành một ngày bằng thế giới Cực Lạc tu hành 

100  năm,  ý  này  chúng  ta  đã  hiểu.  Đây  là  trí  huệ  chân  thật,  lợi  ích  chân  thật. 

Không  biết,  không  minh  bạch  có  thể  tha  thứ,  không  cần  nói  đến  họ.  Chúng  ta 

trong đời này học rất nhiều kinh điển đại thừa. Lời vàng ngọc của Chƣ Phật Bồ 

Tát,  giáo  huấn  chân  thật,  chúng  ta  đã  nghe  nhiều,chẳng  thể  nói  là  không  hiểu, 

chính là không thay đổi đƣợc tập khí phiền não. Bây giờ là thời khắc then chốt, 

chúng ta biết sẽ có thiên tai. Thiên tai khi nào bộc phát không ai biết đƣợc. Nhất 

định có, vì sao nói nhất định có? Điều này từ nhân quả chúng ta thấy đƣợc. Mọi 

944  Tập 406 



thiên tai đều là tâm hành bất thiện chiêu cảm ra. Tiêu chuẩn thiện ác trong giáo 

dục truyền thống,lấy luân lý làm tiêu chuẩn. 

Ngày  nay  có  đƣợc  mấy  ngƣời  không  trái  với  luân  lý?  Ngũ  thƣờng  là  tiêu 

chuẩn,  nhân  lễ  nghĩa  trí  tín  có  mấy  ngƣời  làm  đƣợc?  Tứ  duy  là  tiêu  chuẩn,  lễ 

nghĩa liêm sĩ. Bát đức hiếu đệ trung tín, nhân ái hòa bình, không làm đƣợc. Ngƣời 

biết nó không nhiều, ngƣời thực hành nó không thấy. Khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ  tạo  tác  hoàn  toàn  trái  với  bốn  khoa  này,  nhƣ  vậy  có  thể  không  có  thiên  tai 

sao? 

Phật  pháp  nói  càng  đơn  giản:  thập  thiện,  tam  quy,  ngũ  giới,  lục  độ,  thập 

nguyện. Rất đơn giản, đối chiếu thử. Các vị đồng học trong nhà Phật, bất luận là 

tại  gia  hay  xuất  gia  có  làm  đƣợc  hay  không?  Đến  thập  thiện  cũng  không  làm 

đƣợc, những điều khác không cần nói. Thập thiện là căn bản. Tiểu thừa đem thập 

thiện triển khai thành 3000 oai nghi. Bồ Tát triển khai thập thiện thành tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh, nhƣng quy nạp lại chính là mƣời điều. Điều này tƣơng ứng với 

câu nói của Tu Vô pháp sƣ:“nói đƣợc mà không làm đƣợc thì không trí huệ phải 

chân”. Nói đƣợc không làm đƣợc vẫn là mê hoặc điên đảo. Nếu trí huệ hiện tiền 

nhất định làm đƣợc. 

Vì sao không khai trí huệ? Không hành trì, không y giáo phụng hành. Thật sự 

hành trì trí huệ liền khai. Hành trì một phần trí huệ khai một phần, hành trì mƣời 

phần trí huệ khai mƣời phần.Nên đem sở học biến thành sinh hoạt của mình. Nhƣ 

vậy  quý  vị  đang  sống  nhƣ  thế  nào? Cuộc  sống  của  Phật  Bồ  Tát,  cuộc  sống  của 

Phật Bồ Tát là đƣợc đại tự tại, ngày này chúng ta gọi là mạnh khỏe an vui, đƣợc 

đại tự tại, quý vị đã thực hành đƣợc. Thật đã thực hành tức tùy thời có thể vãng 

sanh, hình nhƣ có đƣờng dây nóng để nói chuyện với Phật A Di Đà, tùy thời cảm, 

tùy thời ứng. Muốn khi nào đi Phật nhất định đến tiếp dẫn. Quý vị nghĩ xem tự tại 

biết bao, an vui biết bao. Không có chút do dự hoài nghi nào, không có, ai aicũng 

làm đƣợc. 

Thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  đích  thực  là  mƣời  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh 

ngƣời ngƣời bình đẳng. Phật A Di Đà chí công vô tƣ, không hề có chuyện đối với 

ngƣời này tốt hơn, đối với ngƣời kia kém hơn một chút, không có. Tất cả đều đối 

đãi bình đẳng, ngài thật làm đƣợc nhƣ thế chúng ta cần phải học hỏi theo ngài. 

Đây chính là thật sự làm đƣợc không khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động 

niệm thì bình đẳng không còn. Phân biệt, chỉ còn một chút phân biệt chấp trƣớc 

thì đã tạo nghiệt. 

Tập 406  945 



Vì thế phát nguyện, nguyện sanh quan trọng hơn bất kỳ điều gì. Phật Bồ Tát 

từ bi, không mệt nhọc phiền phức, trong kinh luận phổ biến nhắc nhở chúng ta, 

không ngừng lặp lại. 

Đoạn sau nói: “Lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật dữ chư thánh chúng, hiện 

 tại kỳ tiền. Thử chánh đệ nhị thập, lâm chung tiếp dẫn nguyện chi thành tựu”. 

48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  hoàn  toàn  đã  thành  hiện  thực.  Ngƣời  niệm  Phật, 

ngƣời cầu vãng sanh, khi lâm chung Phật A Di Đà và chƣ thánh chúng, hiện tiền 

đến tiếp dẫn, ngƣời này nhất định đƣợc vãng sanh. Nếu ngƣời niệm Phật khi lâm 

chung không thấy đƣợc Phật A Di Đà, không thấy đƣợc Quan Âm Thế Chí,nhƣ 

vậy không thể đi, nhất định phải đợi họ đến. Khi lâm mạng chung họ không đến 

thì  chắc  chắn  mình  có  nghiệp  chƣớng,  nhất  định  phải  sám  trừ  nghiệp  chƣớng. 

Nghiệp chƣớng chỉ cần sám trừ, Phật Bồ Tát lập tức hiện tiền. Không phải ngài 

không đến, là nghiệp chƣớng làm chƣớng ngại. Cho nên lâm chung có thiện hữu, 

có  thiện  tri  thức  giúp  họ  trợ  niệm,  mỗi  niệm  nhắc  nhở  họ,  công  đức  vô  lƣợng! 

Chúng  ta  biết  đƣợc  điều  này,  đƣơng  nhiên  tốt  nhất  là  lúc  bình  thƣờng  chúng  ta 

nên tiêu trừ nghiệp chƣớng, hóa giải nghiệp chƣớng, lâm chung không có chƣớng 

ngại. 

Chúng ta xem xem đây là sự việc cách  chúng ta không lâu. Ngƣời đệ tử làm thợ 

hàn  của  Đế  Nhàn  pháp  sƣ,  lâm  chung  không  có  chƣớng  ngại.  Vô  Tu  pháp  sƣ 

Chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân lâm chung cũng không chƣớng ngại,còn một vài cƣ 

sĩ niệm Phật khi ra đi đứng mà vãng sanh, ngồi vãng sanh, không có chút chƣớng 

ngại  gì.  Đây  là  sao?  Bình  thƣờng  biết  buông  xả.  Cũng  chính  là  nói  họ  bình 

thƣờng trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì tồn tại. 

Quý vị muốn hỏi họ, quý vị hỏi đông họ A Di Đà Phật. Quý vị hỏi tây họ A Di 

Đà Phật. Bất luận quý vị hỏi họ điều gì họ trả lời quý vị đều là A Di Đà Phật. 

Ngoài Phật A Di Đà ra họ không biết thêm gì nữa, biết cũng không để trong lòng. 

Tâm họ thuần tịnh biết bao, thanh tịnh biết bao, không có chút nhiễm ô nào khi 

lâm chung Phật đƣơng nhiên hiện tiền. 

Phật có đến hay không? Không đến. Có đƣa họ vãng sanh thế giới Cực Lạc 

chăng? Không đi. Quý vị nói có đến có đi là sai lầm, là tri kiến phàm phu. Vì sao 

vậy? Thể của pháp giới là thể bất tƣ nghì. Không có thời gian thì không có trƣớc 

sau, không có không gian là không có cự ly. Biến pháp giới hƣ không giới đều 

ngay đây. Mƣời phƣơng tam tế, ở ngay một niệm này, điều này chúng ta đã hiểu, 

chúng ta đã thấy trong Hoàn Nguyên Quán. Trong đối thoại của Di Lặc Bồ Tát và 

946  Tập 406 



Thích Ca Mâu Ni Phật chúng ta đƣợc nghe, biến pháp giới hƣ không giới chính là 

một  niệm.  Trong  một  niệm  chính  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Trong  một 

niệm không có trƣớc sau. Trong một niệm không có đến và đi, không có khoảng 

cách. Một niệm chính là một niệm ngay đây. Nếu đoạn một niệm nàythì hƣ không 

pháp giới cũng không còn,vì hƣ không pháp giới là sở hiện, một niệm ngay đây 

này là năng hiện, năng sở không hai. 

Trƣớc mắt chúng ta cảnh giới này tồn tại, chính là một niệm này chƣa đoạn. 

Một niệm này vừa diệt thì niệm sau lại khởi lên, niệm niệm tƣơng tục. Nếu một 

niệm này đoạn, cảnh giới hoàn toàn không còn. Hoàn toàn không có  chẳng phải 

tất cả đều không có, đã trở về tự tánh. Trong Tịnh độ tông nói là trở về thƣờng 

tịch quang. Trong  thƣờng tịch quang không có hiện tƣợng, hiện tƣợng vật chất, 

hiện  tƣợng  tinh  thần  và  hiện  tƣợng  tự  nhiên  đều  không  có  nhƣng  những  hiện 

tƣợng này đều do thƣờng tịch quang biến hiện. Thƣờng tịch quang sao lại biến 

hiện? Chúng sanh có cảm, nó tự nhiên có ứng. Chỉ cần chúng sanh có cảm thì liền 

hiện tƣớng. Tất cả tƣớng hiện ra toàn là chúng sanh sở cảm. 

Chúng ta hỏi Nhƣ Lai có hiện tƣớng hay không? Nhƣ Lai không có. Cảm ứng 

đạo giao, bốn chữ này ý nghĩa rất thâm sâu, rộng sâu vô tận, hoàn toàn là cảm 

ứng. Nói cách khác tự tâm của ta cảm ứng tự tâm của Phật A Di Đà xuất hiện. Tự 

tâm quý vị cảm ứng tự tâm Phật A Di Đà của quý vị xuất hiện, chính là ý này. 

Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn, nhƣ vậy quý vị sẽ hiểu. 

Tự  tánh  Phật  A  Di  Đà  của  tôi,  với  Phật  A  Di  Đà  do  Pháp  Tạng  tỳ  kheo  sở 

thành ở thế giới Cực Lạc là một không phải hai. Không những tôi và Phật A Di 

Đà là một không phải hai mà tôi với mƣời phƣơng tam thế tất cả Chƣ Phật Nhƣ 

Lai, tất cả Chƣ Bồ Tát cũng là một không phải hai. Niệm vị Phật nào thì vị Phật 

đó hiện tiền. Niệm vị Bồ Tát nào thì vị Bồ Tát đó hiện tiền tất cả đều là đƣơng xứ 

xuất sanh, tùy xứ diệt tận. Tùy xứ, đƣơng xứ chính là ý niệm. Bồ Tát Di Lặc nói 

một giây là  một trên 1600 triệu. Nhất niệm đó chính là nhất niệm đó hiện, nhất 

niệm hiện, niệm niệm hiện, nếu không phải niệm niệm hiện chúng ta không cảm 

nhận đƣợc. Vì thế tƣớng mà chúng ta thấy là tƣớng tƣơng tự tƣơng tục,vì chúng 

ta không có phân biệt, không có chấp trƣớc. Giống nhƣ đây là tƣớng tƣơng tục, 

trƣớc và sau hoàn toàn giống nhau, không phân biệt, không chấp trƣớc. Nếu phân 

biệt chấp trƣớc vừa khởi, tƣớng trƣớc sau liền không giống nhau, khác nhau rất 

nhiều, không có tƣớng tƣơng đồng. 

Tập 406  947 



Tiến sĩ Giang Bổn làm thí nghiệm nƣớc nói với chúng tôi, mƣời mấy năm làm 

thí nghiệm, mấy chục vạn lần, tìm không thấy hai đồ án hoàn toàn tƣơng đồng. 

Có  tƣơng  đồng  chăng?  Có,  nhất  định  có.  Ai  làm  thí  nghiệm  sẽ  xuất  hiện  hiện 

tƣợng tƣơng đồng? Ngƣời lý nhất tâm bất loạn họ làm thí nghiệm nhất định tƣơng 

đồng, vì sao vậy? Vì họ nhất niệm bất sanh, họ thật đã chứng đƣợc nhất tâm. Họ 

làm thí nghiệm phản ứng sẽ là tƣơng đồng. Không phải lý nhất tâm thì không làm 

đƣợc nhƣ vậy. Ý muốn nói là lý nhất tâm chính là minh tâm kiến tánh, ngƣời đại 

triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  họ  làm  thí  nghiệm  này,  tƣớng  phản  ứng  nhất 

định tƣơng đồng. 


Pháp thân Bồ Tát_Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới không đƣợc, vẫn không 

giống nhau,  pháp thân  Bồ  Tát  làm  thí  nghiệm  sẽ  giống  nhau.  Hiểu  đƣợc  đạo  lý 

này quý vị sẽ biết vì sao cõi thật báo trang nghiêm của thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc,  tƣớng  đều  là  vĩnh  hằng  bất  biến.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  hóa  sanh,  hiện 

tƣớng giống nhƣ Phật A Di Đà. Cây cỏ hoa lá ở thế giới Cực Lạc luôn xanh tƣơi, 

không nhƣ thế giới này của chúng ta mùa xuân sanh màu hạ trƣởng. Thế giới Cực 

Lạc không có hiện tƣợng này, vì sao không có hiện tƣợng này? Nó không có A 

lại da, nó chỉ có tâm hiện không có thức biến, nên nó giống nhau. Sau cùng tƣớng 

này của nó cũng không vĩnh hằng, thật là “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

Đẳng giác Bồ Tát phẩm tập khí vô minh sau cùng đều đã đoạn tận, không còn 

thấy  nữa,  giống  nhƣ  tỉnh  lại  sau  giấc  mộng  vậy,  cảnh  trong  mộng  cũng  không 

còn.  Chân  tƣớng,  họ  trở  về  cõi  thƣờng  tịch  quang.  Thƣờng  tịch  quang  là  thật, 

thƣờng tịch quang ở ngay trƣớc mắt, nó tồn tại mọi lúc mọi nơi. Nó là bản thể của 

tất cả pháp, tất cả pháp rời xa nó sẽ không còn, nhất định phải nƣơng vào nó. Bản 

thân nó không là gì cả,cho nên nó ở trƣớc  mặt chúng ta, nhƣng chúng ta không 

cảm nhận đƣợc nó tồn tại, hoàn toàn không có cảm nhận. 

Nhƣ chúng ta xem ti vi, mở màn hình liền bị nó thu hút, không biết màn hình 

ti vi tồn tại, tất cả những hình ảnh đều phải dựa vào màn hình mà hiện ra, không 

có màn hình làm sao nó hiển hiện đƣợc? Nhƣng chúng ta xem ti vi đều sơ suất, 

không  nghĩ  đến  màn  hình.  Chúng  ta  ở  thế  gian  này  đã  sơ  suất  điều  gì?  Không 

nghĩ đến bản thể, tự tánh, chân nhƣ, thật tƣớng. Không nghĩ đến những điều này, 

đây gọi là mê. Nó thật sự tồn tại, nó vĩnh viễn tồn tại, nó là thật. Tƣớng là giả, sát 

na đang biến hóa. Nó là thật, vĩnh viễn tồn tại, nó không phải hiện tƣớng. Điều 

này Phật nói rất rõ ràng:“duy chứng phƣơng tri”. Chứng nhƣ thế nào? Buông bỏ 

948  Tập 406 



khởi tâm động niệm, vọng tƣởng chấp trƣớc quý vị liền chứng đƣợc, quý vị liền 

thấy đƣợc, gọi là minh tâm kiến tánh. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta thấy,ở Trung Quốc ngài 

Huệ Năng là một đại biểu tốt nhất, biểu diễn cho chúng thấy. Phật giáo ở Trung 

Quốc 2000 năm nay, ngƣời đạt đến cảnh giới nhƣ ngài Huệ Năng thật không ít. 

Chúng ta tính toán, tính toán đại khái sơ lƣợc không dƣới 3000 ngƣời. 3000 năm 

nay  không  dƣới  3000  ngƣời.  Những  ngƣời  này  đều  là  minh  tâm  kiến  tánh,  đại 

triệt đại ngộ. Họ muốn vãng sanh thì hoàn toàn sanh về cõi thật báo trang nghiêm. 

Thông thƣờng địa vị của họ trong đại thừa_Địa vị trong Kinh Hoa Nghiêm là 41 

vị pháp thân đại sĩ. Đây là nói lâm chung tiếp dẫn, hiện tại kỳ tiền. 

 “Di Đà nguyện hải sở huệ chân thật chi lợi dã”, đây chính là loại thứ ba trong ba 

loại chân thật, đem đến lợi ích chân thật, trong hội vô lƣợng thọ tất cả đều đã hiện 

thực. 

 “Xưng Tán Tịnh Độ Kinh vân, thị thiện nam tử hoặc thiện nữ nhơn. Lâm mạng 

 chung thời, vô lượng thọ Phật, dữ kỳ vô lượng thanh văn đệ tử Bồ Tát chúng câu, 

 tiền hậu vi nhiễu, lai trú kỳ tiền, từ bi gia hộ, linh tâm bất loạn. Ký xã mạng dĩ, 

 tùy Phật chúng hội, sanh vô lượng thọ Cực Lạc thế giới thanh tịnh Phật độ”. 



Đoạn kinh văn này cung cấp tin tức cho chúng ta. Thiện nam tử, thiện nữ 

nhơn, đây là ngƣời niệm Phật cầu vãng sanh. Có chánh tín, có phát nguyện khi 

lâm mạng chung_Vô Lƣợng Thọ Phật chính là Phật A Di Đà_Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn chúng ta. 

Phật dẫn theo đại chúng, trong đó có hàng Thanh văn, A la hán, có hàng Bồ 

Tát. Những ngƣời này đều có duyên với quý vị, ngƣời không có duyên sẽ không 

đến cùng Phật. Những ngƣời này là ai, nhân duyên gì? Đều là từ vô lƣợng kiếp 

đến nay, trong đời quá khứ là gia thân quyến thuộc, là thầy là bạn học, đều có liên 

quan với quý vị. Họ đã niệm Phật vãng sanh từ lâu, hôm nay nghe nói quý vị đến, 

nên theo Phật cùng đến tiếp dẫn quý vị. Cho nên đến thế giới Cực Lạc không cô 

đơn. Đến thế giới Cực Lạc ngƣời quen nhiều hơn rất nhiều sơ với ở thế giới này. 

Đời đời kiếp kiếp trong vô lƣợng kiếp đến nay bằng hữu thân thích đều đến tiếp 

dẫn quý vị, thật không thể nghĩ bàn. 

Ngƣời mà quý vị tƣởng nhớ, ngƣời quý vị luyến mộ đều thấy đƣợc. Rất kỳ lạ 

khi  thấy  đƣợc  liền  quen  ngay,  không  xa  lạ,  đây  là  nguyên  nhân  gì?  Điều  là  oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nếu quý vị hiểu rõ chân tƣớng sự thật, 

quý vị có thể không đi sao? Gia thân quyến thuộc đời trƣớc của tôi và đời trƣớc 

Tập 406  949 



nữa, cứ nhƣ vậy cho đến vô lƣợng kiếp trƣớc, chonên theo Phật đến tiếp dẫn quý 

vị,  là vô lƣợng Thanh văn đệ tử, Bồ Tát chúng câu hội, trƣớc sau vây quanh. Nói 

cách khác quý vị thấy kinh văn này liền biết, vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc vốn là đại đoàn của những ngƣời có duyên từ trong vô lƣợng kiếp này, đây là 

thành tựu viên mãn. 

Quý vị gặp những ngƣời này họ đều hỏi thăm quý vị. Rất có thể hỏi quý vị 

sao bây giờ mới đến. Chúng tôi đến đây đều đã thành Bồ Tát đều đã thành Thanh 

văn sao quý vị bây giờ mới đến? 

  “Từ bi gia hộ, linh tâm bất loạn”,  hai câu này vô cùng quan trọng. Vì thế đại sƣ 

Cƣu Ma La Thập phiên dịch Kinh A Di Đà ngài phiên dịch là nhất tâm bất loạn, 

thật ra văn bản tiếng phạn không phải ý này, văn bản tiếng phạn là  “nhất tâm hệ 

 niệm”  Huyền Trang đại sƣ dịch là trực dịch, ý của văn bản tiếng phạn. Cƣu Ma 

La Thập là dịch ý, không y theo nguyên văn để dịch nhƣng ngài không dịch sai, 

ngài  dịch  là  nhất  tâm  bất  loạn,vì  thế  có  ngƣời  nhìn  thấy  nhất  tâm  bất  loạn  cảm 

thấy  quá  khó,  không  phải  phàm  phu  có  thể  làm  đƣợc.  Nhất  tâm  hệ  niệm  phàm 

phu có thể làm. 

Vì sao nói đại sƣ La Thập không dịch sai? Quý vị thấy câu này là  “từ bi gia hộ 

 linh tâm bất loạn”,  khi nào? Là một niệm lúc quý vị lâm chung. Phật đến tiếp dẫn 

quý vị, trƣớc là Phật quang chiếu đến, Phật quang chiếu đến chính là gia trì, chính 

là từ bi gia hộ. Khiến công phu quý vị nâng lên đến nhất tâm bất loạn. Phật quang 

vừa chiếu thì công phu quý vị nâng cao lên một bậc, công phu quý vị chỉ là thành 

phiến. Công phu thành phiến Phật liền có thể giúp quý vị nâng lên đến nhất tâm 

bất loạn, chính là đạo lý này. 

 “Kỳ xả mạng dĩ” , thật ra ở đây chính là xả thân. Thân, chúng ta nói đã chết, đã 

đoạn  khí,  linh  hồn  của  họ  tùy  theo  chúng  hội  Phật.  Chúng  ở  đây  là  vô  lƣợng 

Thanh văn, đại chúng Bồ Tát.  “Sanh vô lượng thọ Cực Lạc thế giới thanh tịnh 

 Phật độ”,  họ đến thế giới Cực Lạc, thật sự đã vãng sanh. Điều này ở sau nói rất 

hay.  “Kinh trung từ bi gia hộ, linh tâm bất loạn, thị vi Tịnh tông chi tâm tủy”, ở 

đây Hoàng Niệm  Tổ nói rất hay.  “Nhân Phật lực gia bị, hành nhân tâm thỉ bất 

 loạn”, ở đây nói rõ đại sƣ La Thập dịch không sai. Ngài La Thập đại sƣ dịch là từ 

trên quả vị ngƣời  niệm Phật vãng sanh  mà nói. Họ vãng sanh thế giới Cực Lạc 

đích thực là nhất tâm bất loạn. Đƣơng nhiên nhân hành của ngƣời vãng sanh thì 

hoàn toàn sai khác. 

950  Tập 406 



Linh tâm bất loạn ở đây, chúng ta thƣờng nói là nhất định phải niệm đến công 

phu thành phiến, mới có hiệu quả này. Nếu công phu chƣa thành phiến, nhƣ vậy 

vãng  sanh  thật  sự  phải  nhờ  trợ  niệm  giúp  đỡ.  Không  có  trợ  niệm  giúp  đỡ  sợ 

không thể vãng sanh. Mọi ngƣời ở trƣớc  mặt họ, lúc lâm chung  mỗi niệm nhắc 

nhở họ, không để họ đi sai đƣờng. Mỗi niệm cảnh tỉnh, công đức này rất lớn, họ 

mới không có vọng niệm và ý niệm sai lầm hiện ra, nhƣ vậy là đƣợc. Phẩm vị của 

họ thật sự rất cao, vì thế trợ niệm lúc lâm chung đích thực là điều cần thiết. Tự 

mình có công phu thực sự, nhƣ vậy không cần phải nói. Nhƣ ngƣời thợ hàn đệ tử 

của Đế Nhàn hòa thƣợngông ta không cần vì ông có chân công phu. 

Nhƣ ở trƣớc chúng ta nói Tu Vô Pháp sƣ chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, cũng 

không cần điều này. Thầy còn mời vài ngƣời đến giúp ông trợ niệm. Đó là gì? Đó 

là  thị  hiện  làm  nhƣ  vậy  để  mọi  ngƣời  noi  theo,  rất  tiêu  sái!  Nguyên  nhân  trong 

kinh  luận  nói  rất  rõ,  bình  thƣờng  phải  buông  bỏ,  không  buông  bỏ  không  đƣợc, 

công phu chính ở chỗ buông bỏ. Thông thƣờng ngƣời không buông đƣợc, nguyên 

nhân đều ở chỗ đối với chân tƣớng sự thật, không hoàn toàn minh bạch.      Thấu 

triệt đƣợc chân tƣớng sự thật nhƣ vậy gọi là nhìn thấu. Nhìn thấu chính là đã thấu 

đạt chân tƣớng, đã biết. Điều này trong Kinh Kim Cang nói rất hay:“phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”,nên ghi nhớ câu này, thƣờng để trong tâm, từng giờ từng 

phút  khởi  tác  dụng.  Chúng  ta  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  âm  thanh,  khởi  tâm  động 

niệm, câu này có thể kịp thời cảnh tỉnh. “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, 

quý  vị  thật  sự  có  thể  buông  bỏ.  Nếu  không  đƣợc  cảnh  tỉnh,  nhất  định  là  tùy 

nghiệp lƣu chuyển. 

Tùy nghiệp lƣu chuyển là gì? Dẫn khởi phiền não của quý vị, vì sao vậy? Vì 

quý vị có phân biệt, có chấp trƣớc. Phiền não là gì? Dẫn phát thất tình lục dục, 

tham sân si mạn của quý vị. Dẫn dắt những thứ này ra nhƣ vậy là không tốt. Dẫn 

những thứ này ra gọi là tạo nghiệp luân hồi, quý vị đang lặn ngụp trong luân hồi 

lục đạo. Nếu cảnh tỉnh từng phút từng giây, quý vị đối với tất cả cảnh giới, thuận 

cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên đều không quan tâm, không bị 

nó quấy nhiễu. Trong tâm quý vị khởi lên chính là câu A Di Đà Phật, đây chính là 

nhất tâm bất loạn. Bình thƣờng có công phu này thì khi vãng sanh nắm chắc hơn. 

Nắm chắc từ đâu mà có? Nắm chắc là không bị thế gian này lôi cuốn, biết đƣợc 

thế gian này đều là giả, không có điều gì là thật. Vì thế quý vị luôn duy trì tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng. Giác mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà không 

nhiễm. Quý vị đã duy trì giác chánh tịnh, quý vị bảo trì đƣợc thanh tịnh bình đẳng 

Tập 406  951 



giác mà trên đề kinh nói. Điều này bảo chứng tự mình nhất định đƣợc vãng sanh 

Tịnh độ, lâm chung không cần trợ niệm. Quý vị sẽ ra đi một cách tự tại, một cách 

tiêu sái. 

 “Nhân Phật lực gia bị, hành nhân tâm thỉ bất loạn, ư thị thập niệm tương tục, 

 tiện đắc vãng sanh. Cố xưng Tịnh độ vi quả giáo”. 

Khác với các Tông phái khác, các tông phái khác là tu nhân chứng quả. Tịnh tông 

trực tiếp dạy quý vị đƣợc quả báo thật là đƣợc quả báo không thể nghĩ bàn. Điều 

này trên mặt lý nói quá rõ ràng. 

Quý vị thấy ở trƣớc những gì chúng ta đã học, c ngƣời ngũ nghịch thập ác tạo 

tội nghiệp cực nặng, lâm chung tƣớng địa ngục hiện tiền, họ rất sợ hãi. Gặp đƣợc 

thiện  hữu  cảnh  tỉnh  họ  mau  mau  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Sau  khi  họ  nghe 

đƣợc lập tức niệm liên tục A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Lúc này tâm họ là chân 

tâm không có chút vọng tâm nào. Chân tâm niệm Phật công đức không thể nghĩ 

bàn. 

Tuy nhất niệm thập niệm vãng sanh nhƣng phẩm vị cao. Cao ở đâu? Họ dùng 

chân  tâm.  Ngày  ngày  chúng  ta  niệm  Phật,  một  ngày  niệm  mấy  vạn  danh  hiệu. 

Chúng ta là vọng tâm, khi niệm Phật xen tạp vọng niệm, không thể sánh đƣợc với 

họ, phẩm vị vãng sanh cao hơn chúng ta. Điều này có đạo lý, ngƣời ta dùng chân 

tâm,  tâm  chúng  ta  xen  tạp  vọng  niệm,  không  thể  sánh  bằng  họ.  Nhất  niệm  của 

họchúng ta  mƣời  vạn niệm  cùng không bằng  một niệm  của ngƣời ta. Dùng tâm 

không giống nhau, quả báo không tƣơng đồng, nhƣng việc này không dễ. 

Ngƣời suốt đời tạo nhiều ác nghiệp khi lâm chung tƣớng địa ngục hiện tiền, 

họ  có  thể  chuyển  đổi  đƣợc  chăng?  Có,  có  hạng  ngƣời  này  nhƣng  rất  ít.  Nếu 

chuyển đổi đƣợc thì thật không thể nghĩ bàn, họ đƣợc nâng cao lên rất nhiều. So 

với ngƣời bình thƣờng niệm Phật cầu sanh quả vị cao còn cao hơn. Vì thế chúng 

ta không thể coi thƣờng ngƣời  tạo tội nghiệp, biết đâu khi họ vãng sanh, địa vị 

cao hơn chúng ta, đây là thật. 

Chúng  ta  cũng  có  thể  liên  tƣởng  đến  vì  sao  họ  có  tình  hình  này  phát  sanh? 

Chắc chắn trong quá khứ đã từng tu Tịnh độ. Trong nhiều đời kiếp căn cơ Tịnh 

độ của họ rất sâu dày. Trong đời này không gặp đƣợc thiện duyên,mà gặp phải ác 

duyên, đã học hƣ. Khi lâm chung có ngƣời cảnh tỉnh họ, thiện căn đời trƣớc trong 

A lại da thức liền phát khởi, họ mới có thể làm đƣợc. Trong đời trƣớc không có 

thiện căn sâu dày thì không thể. Vì thế không phải mỗi ngƣời tạo nghiệp ác lâm 

952  Tập 406 



chung đều có thể quay đầu. Thời gian ngắn nhƣ vậy, thời gian trong khoảng sát 

na thật sự đã quay đầu. 

Cổ nhân chúng ta thƣờng nói:“lãng tử hồi đầu kim bất hoán”. Ngƣời làm ác 

này khi quay đầu  là ngƣời rất tốt. Ngƣời tốt trong số  ngƣời tốt, ngƣời tốt  bình 

thƣờng không sánh bằng họ. Đây chính là nói “Buông hạ đồ đao, lập địa thành 

Phật”,đây là điều có thể, không phải chỉ là lời ví dụ. Tịnh độ đích thực là quả giáo, 

là pháp môn dùng tha lực. Hoàn toàn dựa vào oai thần 48 nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì. 

 “Thị dị hành đạo”,  dị hành đạo này là so sánh với tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

Tịnh tông là dễ hành.  “Thị phổ bị vạn loại chi từ hàng, quân tại thị dã”, “quân tại 

thị” chính là khi lâm chung xả báo thân đƣợc Di Đà từ bi gia hộ, khiến tâm bất 

loạn  chính  là  chỉ  câu  này.  Nhƣ  vậy  ngƣời  niệm  Phật  chúng  ta,  trong  cuộc  sống 

hằng ngày có ý muốn cầu sanh Tịnh độ mãnh liệt, đối với thế gian này phải lãnh 

đạm, đối với thế duyên phải vô cùng lãnh đạm, lâm chung mới không có chƣớng 

ngại. Đối với thế duyên không buông đƣợc, đó là sức mạnh quấy nhiễu rất lớn. 

Thế duyên là luân chuyển trong luân hồi. Ham muốn vãng sanh mãnh liệt, là sanh 

Tịnh  độ.  Nhân  tố quyết  định  có  thể vãng  sanh hay  không  là  phải  chân  tín,  phải 

hoằng nguyện, phải đại nguyện cầu sanh. 

 “Kinh  vân  hạ  bối  giả”, ở  đây  trong  tam  bối  vãng  sanh  nói  đến  hạ  bối.  “Lâm 

 chung  mộng  kiến,  diệc  đắc  vãng  sanh,  cánh  hiển  thử  bất  khả  tư  nghị  chi  tha 

 lực”,  trong hạ bối Quán Kinh nói đều là chúng sanh tạo ác. Kinh Quán Vô Lƣợng 

Thọ  Phật  nói  chínphẩm,  thƣợng  tam  phẩm  là  đại  phàm  phu,  trung  tam  phẩm  là 

tiểu  phàm  phu,  hạ  tam  phẩm  là  ác  phàm  phu.  Đều  là  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác, 

phàm phu tạo ác vãng sanh. Điều này đích thực toàn dựa vào Phật A Di Đà từ bi 

gia hộ. Đây là nguyện lực không thể nghĩ bàn của Phật A Di Đà. 

 “Lâm chung mộng kiến”  lâm chung thật sự đã thấy, thấy Phật đến tiếp dẫn họ. Vì 

sao  nói  là  mộng  kiến?  Họ  nói  hình  nhƣ  nằm  mộng,  nhƣ  mộng  mà  không  phải 

mộng. Cũng chính là nói không đƣợc rõ ràng, hình nhƣ là ở trong mộng, Thật ra 

thấy Phật thật sự đến tiếp dẫn họ  

đến thế  giới tây phƣơng Cực Lạc.Đoạn dƣới nói: “thất  bảo  hoa  trung,  tự  nhiên 

 hóa sanh”,  hai câu này là kinh văn.  “Thử vân tự nhiên hóa sanh giả, biểu phi thai 

 noãn thấp hóa tứ sanh trung chi hóa sanh”. Điều này với mƣời pháp giới không 

giống nhau. Trong mƣời pháp giới, thiên đạo có hóa sanh. Đƣờng súc sanh thai 

noãn thấp hóa bốn loại đều có. Đƣờng địa ngục là hóa sanh, trong đƣờng ngạ quỷ 

Tập 406  953 



có thai sanh. Thiên đạo, đặc biệt là tứ thiền thiên tất cả đều là hóa sanh. Tứ không 

thiên họ không có thân thể, họ không cần sắc thân,vì thế tứ thiền thiên chúng ta 

thƣờng gọi là linh giới. Ngƣời Trung Quốc nói họ chỉ cần duy trì trạng thái linh 

hồn, không cần thân thể. Họ tu định, tu tứ không định. Đây thật là phàm phu cao 

cấp trong lục đạo. 

Nhƣ  Khổng  Lão  Phu  Tử  nói  Lão  tứ  có  nói  một  câu:   “Ngô  hữu  đại  hoạn,  vi 

 ngô hữu thân”,  họa hoạn lớn nhất của tôi là vì có thân thể, không có thân thể tốt 

biết bao. Nhƣ vậy tứ không thiên chính là hạng ngƣời  này, không cần thân thể. 

Tình huống của họ hoàn toàn ở trong thiền định, đây là lục đạo mƣời pháp giới. 

Có bốn loại sanh:  noan thai thấp hóa. 

Thế giới Cực Lạc hóa sanh thêm vào tự nhiên, tự nhiên hóa sanh. Đây biểu thị 

không phải thế gian này của chúng ta, không phải hóa sanh trong thai noãn thấp 

hóa, ý nghĩa hoàn toàn không tƣơng đồng. Vì sao vậy? Vì lục đạo mƣời pháp giới, 

thai noãn thấp hóa, mê  mà không giác. Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì là giác mà không mê, hoàn toàn 

không tƣơng đồng. 

 “Như Pháp Hoa Văn Cú”  Văn Cú là chú giải do Trí Giả đại sƣ trƣớc tác_chú giải 

Kinh Pháp Hoa. Trong đây có một đoạn văn dẫn chứng Thai Kinh. Trong Thai 

Kinh nói: “Liên hoa sanh giả, phi thai noãn thấp hóa chi hóa sanh dã, phi hóa nhi 

 ngôn hóa nhĩ”, điều này có kinh làm chứng.  “Hựu diệc phi Niết Bàn Kinh sở vị 

 chi  thấp  sanh.  Bỉ  kinh  vân,  am  la  thọ  nữ  đẳng,  nhân  thọ  hoa  nhi  sanh,  sanh  vi 

 thấp sanh”,  hoa sen ở thế giới Cực Lạc trong ao thất bảo. Am la thọ nữ là hoa trên 

cây, hoa trên cây có. 

Trƣớc  đây  tôi  ở  Singapore  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Khi  khai  giảng  Kinh 

Hoa Nghiêm trƣớc cửa chúng tôi ở có một cây tiên nhân chƣởng, không sai là cây 

tiên nhân chƣởng nở 108 đóa hoa. Ngƣời có thông linh thấy đƣợc trong mỗi đóa 

hoa đều có tiên tử. Họ thấy đƣợc đó là gì? Đó là hóa sanh, đó là hóa sanh trong 

đóa hoa. Đây thuộc về hóa của thai noãn thấp hóa mà chúng ta nói ở đây, không 

giống  với  thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  liên  hoa  hóa  sanh,  hoàn  toàn 

không tƣơng đồng. 

Liên hoa hóa sanh, thân tƣớng sanh ra hoàn toàn giống với Phật A Di Đà nên 

quý vị không thấy, không phải hóa sanh nhƣ trẻ em lớn dần lên, không phải. Họ 

biến hóa giống nhƣ thân tƣớng Phật A Di Đà vậy, đây là oai thần bổn nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì. Hiện thân tƣớng là kim sắc thân, tử ma chân kim sắc thân. 

954  Tập 406 



Tƣớng hảo không phải 32 tƣớng 80 vẽ đẹp. Trong Quán Kinh nói thân có tám vạn 

bốn ngàn tƣớng, mỗi một tƣớng có tám vạn bốn ngàn tốt. 

Quán Kinh nói ra số chữ cũng có, trong kinh không nói ra số chữ mà nói báo 

thân Nhƣ Lai, thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng đẹp, nên đây tuyệt đối 

không phải thai noãn thấp hóa mà thế gian chúng ta thƣờng nói. Gọi là tự nhiên 

hóa sanh, vì thế không hóa sanh mà nói là hóa sanh. Bên dƣới giải thích am la thọ 

nữ. 

 “Cái uế độ thảo mộc, thường hữu thấp khí”, đây là điều không tránh khỏi, nếu nó 

không có độ ẩm, nó sẽ khô cằn. Cây này sẽ chết mất nên nhất định có khí ẩm. 

 “An la thọ nữ đẳng, thác thử thấp khí nhi sanh, nãi danh thấp sanh. Kim Tịnh 

 tông trung, liên hoa dữ nhân câu thị đồng thời nhi hữu”,  tự nhiên hóa hiện, không 

cần nhờ khí ẩm. Nƣớc tám công đức trong ao thất bảo có khí thấp chăng? Có thấp 

sanh  chăng?  Không.  Nƣớc  tám  công  đức  và  nƣớc  ở  thế  gian  này  không  giống 

nhau, hoàn toàn không tƣơng đồng. 

Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật nói rõ và giới thiệu rất tƣờng tận. Liên hoa và 

ngƣời đồng thời mà có tự nhiên hóa hiện. Vì thế không phải thấp sanh mà thế giới 

này của chúng ta nói.  “Trí tuệ dõng mãnh”,  sanh  đến thế giới Cực Lạc.  “Vị trí 

 tuệ  minh  liễu  nhuệ  lợi,  năng  phá  phiền  não  kiêu  mạn  tặc  quân,  cố  vân  dõng 

 mãnh”,  phàm phu sanh đến thế giới Cực Lạc, phiền não đã đoạn nhƣng tập khí 

chƣa đoạn,nên đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Tập khí tuy có 

nhƣng không khởi tác dụng. Đây gọi là gì? Phục phiền não. Trí huệ của Đức Phật 

gia  trì  quý  vị,  thần  thông  gia  trì  quý  vị,  oai  đức  gia  trì  quý  vị.  Đặc  biệt  trong 

nguyện  20  nói:  đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  nguyện  này  quả  thật  cao  siêu! 

Đây chính là đƣợc sự gia trì viên mãn của Phật. 

A Duy Việt Trí là phẩm vị thấp nhất, trong Kinh Hoa Nghiêm là Viên giáo Sơ 

trú Bồ Tát. Phật giáo Trung Quốc thƣờng nói minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, đây chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát đã đoạn phiền 

não vô minh, đã thành Phật, thật sự đã thành Phật. Họ không ở trong mƣời pháp 

giới  đƣơng  nhiên  không  ở  trong  lục  đạo.  Họ  đã  vƣợt  ra  mƣời  pháp  giới,  họ  đã 

sanh về đâu? Tu các pháp môn khác, đại khái đều đến thế giới Hoa Tạng, cõi thật 

báo trang nghiêm của Phật Tỳ Lô Giá Na, đều đi về đó, không còn ở trong mƣời 

pháp giới. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc cũng là cõi thật báo trang nghiêm của Phật A 

Di  Đà,  đây  là  thƣợng  bối  vãng  sanh  mà  trong  kinh  nói,  sanh  vào  cõi  thật  báo, 

Tập 406  955 



trung bối sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ, hạ bối sanh vào cõi phàm thánh đồng 

cƣ. Đây là nhân địa không tƣơng đồng nên quả báo có sai biệt,nhƣng đại nguyện 

của Phật A Di Đà nâng cao lên toàn bộ đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều làm, 

tất cả đều làm, không nói hạ phẩm hạ sanh không ở trong đó, không nói lời này. 

Không  nói  lời  này,  hay  nói  cách  khác  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  làm  A  Duy 

Việt Trí Bồ Tát, điều này thật đáng nể! 

Tự  mình  không  chứng  đƣợc  cũng  chính  là  vô  minh  phiền  não  chƣa  phá, 

nhƣng đến thế giới Cực Lạc hƣởng thụ, trí huệ, thần thông, đạo lực, phƣớc báo 

bình đẳng với A Duy Việt Trí Bồ Tát, đãi ngộ nhƣ nhau. Điều này trong mƣời 

phƣơng  quốc  độ  không  có,  chỉ  có  ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  đây  là  thật 

không  thể  nghĩ  bàn!  Hèn  gì  mƣời  phƣơng  Chƣ  Phật  tán  thán  Phật  A  Di  Đà 

“quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”,thành Phật, chúng ta biết Phật Phật 

đạo đồng,trí huệ, đức năng, thần thông, đạo lực hoàn toàn bình đẳng, nhất định 

không sai khác,nhƣng trong không sai biệt có sai biệt, đó là gì? Trong nhân địa 

phát nguyện không giống nhau nên quả báo cũng không giống nhau. 

Phật A Di Đà khi ở nơi nhân địa phát nguyện quá lớn lao mà nguyện của ngài 

không  phải  hƣ  nguyện,  mỗi  nguyện  đều  thực  hiện  viên  mãn,  thực  hiện  nhƣ  thế 

nào?  Tu  hành,ngài  dùng  thời  gian  năm  kiếp  tu  hành,  chính  là  mỗi  nguyện  của 

ngài đều làm đƣợc, đều hiện thực. Sau khi thành Phật thế giới Cực Lạc tự nhiên 

do  nguyện  lực  mà  thành  tựu  trang  nghiêm.Đạo  tràng  lớn  này,  thanh  tịnh  trang 

nghiêm không phải ngƣời thiết kế, cũng không phải ngƣời kiến tạo. Tự nhiên hóa 

sanh, thế giới Cực Lạc là tự nhiên hóa sanh, Phật A Di Đà cũng là tự nhiên hóa 

sanh. Phàm vãng sanh đến thế giới Cực Lạc tất cả đều là tự nhiên hóa sanh, tuyệt 

diệu không sao nói đƣợc. 

Điều này có thể sao? Có thể tin đƣợc sao? Có thể. Vì sao vậy? Phàm việc gì 

nó có lý của nó. Chỉ cần có lý thì điều đó có thể. Tự nhiên hóa sanh của thế giới 

Cực Lạc có lý, lý là gì? Trong kinh đại thừa Đức Phật thƣờng nói, tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh. Đây chính là đạo lý, y cứ tự nhiên hóa sanh của thế giới Cực Lạc, 

từ  tâm  tƣởng  sanh  ra.  Tâm  tƣởng  này  là  ở  nơi  nhân  địa,  không  phải  ở  quả  địa. 

Nhân  địa  tâm  tƣởng,  quả  địa  tự  nhiên  hóa  sanh,  đây  thật  không  thể  nghĩ  bàn. 

Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, nhìn thấy sự tƣớng này, hiện tƣợng này của thế 

giới Cực Lạc. Nhƣ vậy chúng ta nên cảnh giác hiện nay chúng ta khởi tâm động 

niệm  có  sự  liên  quan  rất  lớn.  Không  thể  nói  khởi  tâm  động  niệm  là  việc  rất  sơ 

suất, nhƣ vậy quý vị đã sai. Bất luận quý vị có ý hay vô ý, có tâm hay  vô tâm, 

956  Tập 406 



khởi tâm động niệm đều hình thành, quý vị không thể tƣởng tƣởng đƣợc quả báo 

này là gì? Tự nhiên hiện tiền. Trong lục đạo, trong mƣời pháp giới cũng không 

ngoại lệ. Thế giới Cực Lạc có thể, ở thế giới này của chúng ta cũng có thể, vì thế 

giới này không phải thật. 

Trong Kinh Kim Cang nói rất hay:“nhất thiết hữu vi pháp, nhƣ mộng huyễn 

bào ảnh”. Hữu vi pháp này là nói thế gian, trong Phật pháp nói mƣời pháp giới y 

chánh trang nghiêm, không phải thật là mộng huyễn bào ảnh. Khi nào mộng của 

lục đạo tỉnh lại? Quý vị có thể đối với tất cả pháp của thế xuất thế gian không còn 

chấp trƣớc thì mộng này đã tỉnh lại. Khi tỉnh lại thì lục đạo sẽ không còn. Tất cả 

đều không chấp trƣớc chính là A la hán, không chấp trƣớc chính là đã đoạn tận 

kiến tƣ phiền não. Hoa Nghiêm gọi là không chấp trƣớc, đại thừa gọi là kiến tƣ 

phiền não. Đây là nhân của lục đạo, nhân không có thì quả lập tức không có. Lục 

đạo không còn, đã tỉnh lại. Tỉnh lại là sao? Tứ thánh pháp giới. Quý vị thấy đƣợc 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Tứ thánh pháp giới đã xuất hiện, thật ra tứ 

thánh pháp giới vẫn là một giấc mộng. 

Quý vị tiến thêm một bƣớc đối với tất cả pháp trong thế xuất thế gian không 

phân biệt, không khởi tâm, không động niệm, tứ thánh pháp giới không còn nữa. 

Vì thế lục đạo là mộng trong mộng. Tứ thánh pháp giới không còn, những gì quý 

vị thấy đƣợc đó thật sự, phải chúc mừng vì nhất chân pháp giới hiện tiền, tức là 

cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, trên thực tế cũng là cõi thật báo 

trang nghiêm của chính mình, không rời chính mình. Cõi thật báo trang nghiêm 

của chính tôi và cõi thật báo của Chƣ Phật, của Phật A Di Đà là một không phải 

hai. Đây gọi là nhất niệm tƣơng ƣng. Cho thấy “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

vọng”, Phật không nói cõi đó là ngoại lệ, không có. Chỉ có cõi thƣờng tịch quang 

là thật. 

Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  tuy  nó  không  có  biến  hóa.  Nhà  Phật  nói  chân  và 

vọng.  Chân,  vĩnh  hằng  bất  biến  là  chân.  Phàm  có  biến  hóa  chính  là  hƣ  vọng. 

Trong mƣời pháp giới hữu tình chúng sanh đều có sanh lão bệnh tử, thực vật có 

sanh trụ dị diệt, khoáng vật, nhƣ tinh cầu có thành trụ hoại không, có cuộc tang 

thƣơng, nó có biến hóa. Có biến hóa chính là giả là không phải thật. Trong nhất 

chân  pháp  giới  nó  không  có  biến  hóa.  Nó  có  tƣớng  nhƣng  nó  vẫn  là  giả.  Đó  là 

thành tựu gì? Bây giờ chúng ta đã biết tập khí vô thỉ vô minh thành tựu. Chỉ cần 

còn tập khí vô thỉ vô minh tồn tại,thìcòn có cõi thật báo. Tập khí vô thỉ vô minh 

Tập 406  957 



đã đoạn tận, cõi thật báo cũng không còn. Thật vậy, đức Phật nói:“phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”, không nói cõi thật báo ngoại lệ. 

Thƣờng tịch quang là thật. Thƣờng tịch quang ba loại hiện tƣợng đều không 

có. Hiện tƣợng vật chất không có, hiện tƣợng tinh thần không có, hiện tƣợng tự 

nhiên cũng không có,nhƣng nó có thể sanh tất cả hiện tƣợng, có thể sanh ra vạn 

pháp. Nó là thật, nó mới là bản thể của vũ trụ vạn hữu. Thƣờng tịch quang chính 

là tự tánh, chính là pháp tánh, chính là chân nhƣ, có thể sanh vạn pháp. 

Hết giờ rồi, ý của đoạn này chƣa giảng xong. Bài học sau chúng ta bắt đầu giảng 

từ đây. Bắt dầu học từ đoạn  “Trí huệ dõng mãnh”. 







-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 407 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:11.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 507, hàng thứ năm từ dƣới đếm lên. Bắt đầu xem 

từ  “trí huệ dõng mãnh” . 

 “Trí huệ dõng mãnh, vị trí huệ minh liễu nhuệ lợi, năng phá phiền não kêu mạn 

 tặc quân, cố vân dõng mãnh. Như Trí Độ Luận vân, trí huệ tiễn cân lợi, phá kêu 

 mạn chư tặc. Hựu Duy Ma Kinh vân, dĩ trí huệ kiếm, phá phiền não tặc”,  chúng ta 

xem đến đây. 

Đây là nói ngƣời vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đích thực là đƣợc oai thần bổn 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đặc biệt là nói cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thân vẫn là thân con ngƣời, vì sao 

vậy? Nhất phẩm phiền não đều chƣa phá, hoàn toàn nhờ Phật lực, nguyện lực của 

Phật.  Lâm  chung  nhất  niệm  mƣời  niệm,  đây  chính  là  đầy  đủ  chân  thật  nguyện 

thiết. Nhất niệm mƣời niệm đƣợc sanh vào nƣớc này. Sanh đến thế giới Cực Lạc 

958  Tập 407 



liền  đƣợc  oai  thần  bổn  nguyện  gia  trì,  tức  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Trí  huệ 

không có gì khác với pháp thân Bồ Tát nên đến bên đó trí huệ hiện tiền. Trí huệ 

này có thể phá phiền não, trong phiền não đặc biệt đƣa ra kiêu và mạn. Phiền não 

rất nhiều, hai loại này thuộc căn bản phiền não. 

Trong  kinh  luận  của  Pháp  Tƣớng  Tông  nói:  tứ  đại  phiền  não  thƣờng  tƣơng 

tùy, đây là gì? Là chánh báo. Bắt đầu từ khi mê những thứ này liền hiện tiền, đây 

chính  là  Mạt  na  thức.  Tám  thức  51  tâm  sở  cũng  là  trong  nhất  niệm  hình  thành. 

Tuy  có  thứ  đệ  trƣớc  sau,  nhƣng  phàm  phu  chúng  ta  tâm  ý  thô  thiển,  không  có 

năng lực phân biệt thứ đệ của nó. Chúng ta cảm nhận hình nhƣ nó đồng thời phát 

sanh, tốc độ nó quá nhanh, trong một niệm nó đã thành tựu. Nhất niệm này chính 

là  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  một  khảy  móng  ta  có  32  ức  trăm  ngàn  niệm,  tốc  độ  đích 

thực là quá nhanh. 

Trong  nhất  niệm  này  hiện  ra  toàn  thể  vũ  trụ,  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới, 

đây  là  y  báo.  Chánh  báo  này  của  chúng  ta  đồng  thời  khởi  lên.  Chánh  báo  mạt 

na_mạt na tứ đại phiền não. Ngã kiến: ngã kiến lúc này không nhất định có thân 

tƣớng. Bây giờ chúng ta gọi là linh hồn hoặc là linh tánh. Tóm lại mà nói, cho 

rằng đây là tôi, chấp cái này là tôi. Có cái tôi này tham sân si liền khởi lên. Ngã 

ái, ngã ái là tham. Ngã mạn, mạn là thuộc sân nhuế. Ngã si, tham sân si với bản 

ngã đồng thời khởi lên. Kiêu mạn là một phần của sân nhuế, nghi cũng đồng thời 

khởi lên. Trong phiền não nói tham sân si mạn nghi đồng thời khởi lên, nên gọi là 

kiêu  mạn, pháp thế gian cũng nói nhƣ thế. Ngạo không thể  trƣởng, đây là pháp 

thế gian, nó không nói đoạn phiền não, nó chỉ hạn chế quý vị không thể tiếp tục 

tăng trƣởng. quý vị có thể khống chế đƣợc nó.Nhƣng trong Phật pháp nhất định 

phải đoạn, không đoạn không thể kiến tánh, không thể khai trí huệ, cũng không 

thể đƣợc định ,nên nó là chƣớng ngại rất lớn trong việc tu hành. Nếu ngạo mạn 

nghiêm  trọng  một  chút,  rất  khó  thành  tựu,  vì  sao  vậy?  Vì  ngay  cả  việc  trì  giới 

cũng không làm đƣợc, thì định huệ đƣơng nhiên là không có. Nên kiêu mạn, kiêu 

ngạo, ngã mạn buông bỏ hết, có thể phá. Điều gì có thể khiến nó buông bỏ? Trí 

huệ, những thứ này chƣớng ngại trí huệ. Trí huệ phải cao hơn nó, sẽ chế phục nó. 

Cao hơn nữa nó sẽ không còn. 

Trong giáo lý đại thừa Đức Phật thƣờng nói:“chuyển phiền não thành bồ đề”, 

thật ra phiền não và bồ đề là một. Khi mê trí huệ biến thành phiền não, khi giác 

ngộ phiền não biến thành bồ đề.  Đích thực  chỉ  ở nơi  mê ngộ khác nhau.  Từ đó 

cho thấy, tu học Phật pháp mục đích cuối cùng là khai trí huệ. Tóm lại mà nói,nói 

Tập 407  959 



một cách rõ ràng A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, danh từ này có thể dịch 

mà  không  dịch,  vẫn  dùng  âm  dịch,  đây  là  thuộc  về  tôn  trọng  không  dịch.  Học 

Phật  cầu  điều  gì?  Chính  là  cầu  điều  này.  Dịch  thành  chữ  hán  rất  dễ,  chỉ  có  sáu 

chữ: Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác,trong sáu chữ này có ba giai đoạn. 

Trƣớc là từ chánh giác, chánh giác thật sự đã giác ngộ, chính là A la hán. Tiến 

thêm một bƣớc là chánh đẳng chánh giác. Đẳng đồng nghĩa với chánh không phải 

tà,đồng nghĩa với Phật, họ chƣa thành Phật chỉ là Bồ Tát. Bồ Tát đồng nghĩa với 

Phật, kém hơn Phật  một bậc. Đến khi viên mãn gọi là Vô Thƣợng Chánh Đẳng 

Chánh Giác. Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác là trí huệ Phật, Chánh Đẳng 

Chánh Giác là trí huệ của Bồ Tát, Chánh Giác là trí huệ của A la hán. A la hán 

bao gồm Bích Chi Phật cùng  một đẳng cấp. Phải trí huệ  mới có thể đoạn phiền 

não. 



Định công, thiền định là phục phiền não.Nó là trƣớc đƣợc định, nhân giới đƣợc 

định vì thế giới rất quan trọng. Giới là điều kiện phải đầy đủ của ngƣời học Phật. 

Giới bắt đầu học từ đâu? Bắt đầu học từ thập thiện nghiệp đạo. Thập thiện nghiệp 

đạo trong Phật pháp bất luận đại thừa hay tiểu thừa, đều gọi nó là căn bản giới. 

Đầy  đủ  thập  thiện  nghiệp  đạo  mới  có  thể  nhập  Phật  môn.  Đầy  đủ  thập  thiện 

nghiệp đạo, trong nhà Phật gọi là thiện nam tử thiện nữ nhơn. Mới có tƣ cách, có 

điều kiện lễ Phật làm thầy, lạy Phật làm thầy, làm học trò của Phật. Khi lạy thầy, 

thầy đem tam quy truyền cho họ. Tam quy là gì? Là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất 

của việc tu học Phật pháp. 

Quý vị tu gì? cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung dạy cho quý vị. Ngƣời xƣa 

đều  nhƣ  vậy,  tức  đem  mục  đích  tu  học  một  đời  của  quí  vị  nói  với  quý  vị,  con 

đƣờng này quý vị không đƣợc đi sai. 

Tam quy chính là giác chánh tịnh. Trong Pháp Bảo Đàn Kinh ngài Huệ Năng 

truyền thọ quy y_Trƣớc đây khi chúng tôi mới đọc bộ sách này, khi đó chƣa thật 

sự học Phật. Tôi là ở trong nhà một ngƣời bạn là đồng sự thời kỳ kháng chiến của 

phụ thân tôi, ông ta là một tƣớng quân. Khi đến Đài Loan chúng tôi lại gặp nhau. 

Khi nghỉ tết ông ta mời tôi đến nhà ở một tuần. Trên giá sách của họ có Lục Tổ 

Đàn Kinh. Tiền Chú của Đinh Phƣớc Bảo là bìa mềm. Tôi mở ra xem rất hứng 

thú, một tuần sau đã xem xong nó, vô cùng hoan hỷ. 

Trong  Đàn  Kinh  nói  tam  quy  không  giống  với  Phật  pháp  thông  thƣờng  của 

chúng ta. Khi Lục Tổ nói tam quy_Ngài nói quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh. 

960  Tập 407 



Ngài nói nhƣ vậy, tiếp theo ngài có giải thích. Phật là giác, pháp là chánh, tăng là 

tịnh,ngài giải thích nhƣ vậy. Ở trƣớc đầu tiên đƣa ra giác chánh tịnh,về sau chúng 

ta học Phật liền nghĩ đến vấn đề này, vì sao ngài nói nhƣ vậy? 

Thông thƣờng truyền thọ tam quy đều là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng, 

không nói đến giác chánh tịnh. Điều này khiến chúng ta liên tƣởng đến, khi Huệ 

Năng đại sƣ ra đời Phật pháp là thời đại Đông Hán truyền lại. Đến thời ngài Huệ 

Năng  đã  gần  1000  năm,  đại  khái  Phật  pháp  truyền  có  vấn  đề.  Thông  thƣờng 

ngƣời ta nhắc đến Phật pháp liền nghĩ đến tƣợng Phật đƣợc nặn bằng đất, khắc 

bằng  gỗ.  Kinh  điển,  ngƣời  xuất  gia  sanh  ngộ  nhận  rất  lớn.  Ba  loại  này  sau  khi 

Phật diệt độ gọi là trú trì tam bảo, nó là tƣợng trƣng. 

Nhìn  thấy  tƣợng  Phật  phải  nghĩ  đến  giác  mà  không  mê,  đây  là  chân  quy  y. 

Nhìn thấy kinh sách liền nghĩ đến chánh mà không tà. Kinh sách, tiếp tục suy ra 

điều này, bất luận xem đƣợc sách nào chỉ cần nhìn thấy sách liền nghĩ đến chánh 

mà không tà, nó khởi tác dụng này. Nhìn thấy ngƣời xuất gia bất luận là già hay 

trẻ, nam hay nữ lập tức liền nghĩ đến lục căn thanh tịnh, không nhiễm chút trần. 

Hiểu  đƣợc  ý  nghĩa  biểu  pháp  này,  quý  vị  sẽ  biết  mọi  ngƣời,  mọi  sự,  mọi  vật. 

Cảnh giới mà lục căn chúng ta tiếp xúc căn bản là từng giờ từng phút không hề 

gián đoạn, nhắc nhở chúng ta phải hiểu đạo lý này nên cần phải có gốc của mƣời 

thiện nghiệp. 

Hiện  tai  Phật  pháp  đã  suy  yếu,  suy  yếu  ở  đâu?  Suy  yếu  ở  chỗ  chúng  ta  bỏ 

quên gốc rễ, đối với đại thừa vô cùng hoan hỷ. Đại thừa không có nền tảng của 

tiểu thừa thì không học đƣợc, sở học của quý vị là gì? Là tri thức.Đối với nghĩa 

chân thật của Nhƣ Lai quá xa vời.  Kệ khai kinh nói rất hay: “Nguyện giải Nhƣ 

Lai chân thật nghĩa” ,quý vị không có nền tảng làm sao hiểu đƣợc nghĩa chân thật 

của  Nhƣ  Lai?  Vì  thế  ngày  nay  Phật  pháp  muốn  hồi  phục  rất  khó,  khó  điều  gì? 

Khó ở chỗ không có nền tảng. 

Ai chịu hạ công phu vào chỗ cắm  rễ? Rễ đó, nếu  công phu cắm không sâu, 

hay  là  chúng  ta  nói  nó  không  có  cảm  ứng.  Căn  càng  sâu  thì  càng  có  cảm  ứng, 

chúng ta với Phật Bồ Tát đã thấu suốt. Hiện tại quý vị nói kinh giáo không mấy ai 

thích học. Ngƣời trẻ tuổi rất nhiều, quý vị bảo họ tu thập thiện nghiệp, họ không 

thấy thú vị, thậm chí họ chịu không nổi. Vì thế chúng ta biết họ nghiên cứu kinh 

giáo là tri thức. Đối với thân tâm của họ có lợi ích chăng? Không có lợi ích, thật 

sự không có lợi ích. Ngƣời có cội rễ thì đƣợc lợi ích, vì thế cội rễ này, ngày nay 

Tập 407  961 



chúng ta còn phải thêm vào đó cội rễ Đệ Tử Quý, Cảm Ứng Thiên, truyền thống 

văn hóa Trung Quốc, cội rễ của ba loại này đều phải học tốt tu tốt. 

Đệ Tử Quy là gốc của Nho giáo. Thái Thƣợng Cảm Ứng Thiên là gốc của đạo 

giáo.  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  là  gốc  của  Phật.  Gốc  của  Phật  giáo  kiến  lập  trên 

nền tảng của Nho và Đạo giáo. Không có Nho giáo và Đạo giáo thập thiện nghiệp 

đạo này không làm đƣợc. 

Chúng ta rất rõ ràng sau thời nhà Đƣờng thì không cần tiểu thừa, không tu tiểu 

thừa, dùng Nho và Đạo thay thế, thành quả cũng rất tốt. Nếu không có Nho Đạo, 

lại không có tiểu thừa quý vị trực tiếp học đại thừa, đó là điều không thể. 

Chính Đức Thế Tôn đã từng nói: đệ tử Phật không trƣớc học tiểu thừa sau học 

đại thừa thì không phải đệ tử Phật, Phật không thừa nhận quý vị. Ngƣời học Phật 

nhất định phải nghe lời, đức Phật nói nhƣ thế nào chúng ta liền làm nhƣ thế. Chƣ 

vị tổ sƣ có trí huệ dùng Nho và Đạo thay tiểu thừa, thí nghiệm này đã thành công, 

điều này hơn một ngàn năm nay thí nghiệm thành công. Chúng ta có thể tiếp thu 

không có chút hoài nghi nào. 

Tuy y theo phƣơng pháp này tu học, kinh tiểu thừa vẫn phải nên xem vài bộ. 

Tôi  ở  Đài  Trung  theo  thầy  Lý  học  kinh  tiểu  thừa  khoảng  hơn  20  loại.  Thầy  Lý 

cũng coi trọng Nho giáo và Đạo giáo, kinh tiểu thừa cũng phải xem, đây là cắm 

rễ. Then chốt vẫn là Chƣơng Gia đại sƣ dạy một cách đơn giản quan trọng: nhìn 

thấu, buông bỏ. Đặc biệt là trong thời đại hiện nay của chúng ta, thời đại này nếu 

đầu ốc tỉnh táo một chút, dễ dàng buông bỏ. Quý vị không thể không nhìn thấu, 

không nhìn thấu phiền phức sẽ rất lớn, vì sao vậy? Vì quý vị không ra khỏi luân 

hồi lục đạo, đây là việc lớn. 

Đời đời kiếp kiếp trong quá khứ chúng ta chắc chắn đã từng gặp đƣợc Phật 

pháp, nhất định có tu hành trong Phật pháp, nhƣng không thành công, không thể 

thành công. Chúng ta có duyên với Tịnh độ, có nhân duyên rất sâu dày, đời này 

lại gặp đƣợc. Nếu đời này còn không thể nhìn thấu, nhƣ vậy vẫn phải luân chuyển 

trong luân hồi. 

Thầy Lý nói phải luân hồi nhiều kiếp, không phải thời gian ngắn, rất gian khổ! 

Nếu chúng ta giác ngộ, đã biết, không muốn trôi lăn trong luân hồi, nhƣ vậy thì 

phải  y  giáo  phụng  hành.  Nắm  bắt  vài  cƣơng  lĩnh  trong  kinh  nói,  từng  giờ  từng 

phút cảnh tỉnh mình là đƣợc. Những điều trong 600 quyển Kinh Đại Bát Nhã nói 

tôi  tổng  kết  thành  12  chữ.  Đức  Phật  giảng  22  năm,  ngài  nói  những  gì?  “Tất  cả 

962  Tập 407 



pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” ý này chính là đối với tất cả pháp 

đều phải nhìn thấu không nên để trong lòng, để trong lòng là sai. 

Tất cả pháp có thể thọ dụng, không thể khống chế, không thể chiếm hữu. Có 

ý  niệm  khống  chế  là  sai,  là  tạo  nghiệp.  Có  ý  niệm  chiếm  hữu  cũng  tạo  nghiệp, 

đến thân cũng không thể chiếm hữu. Thánh nhân trong thế xuất thế gian đều cảnh 

cáo  chúng  ta:“thân  ngƣời  vô  thƣờng”.  Quý  vị  có  thể  biết  ngày  mai  còn  có  thể 

sống ở nhân gian  sao? Thiên tai nhân họa rất nhiều! Ngƣời chết  mất  mạng  mỗi 

ngày có bao nhiêu ngƣời? Đây chính là thuộc tai họa ngoài ý muốn, trên mạng 

nhìn  thấy  số  lƣợng  thật  đáng  sợ,  đây  là  cảnh  cáo  chúng  ta.  Chúng  ta  nghe  đến 

những tin tức này, thấy hình ảnh này, phải cảnh giác, đây là vô thƣờng. 

Đối với thân đều buông bỏ, trí huệ sẽ liền sanh khởi. Mỗi niệm chỉ vì thân thể 

này sẽ rơi vào trong phiền não, quý vị không thể thoát ra đƣợc,nên học Phật điều 

đầu tiên cần phải biết thân này không phải là ta. Thật minh bạch, không còn chấp 

trƣớc, ngƣời này trong tiểu thừa đã chứng đƣợc sơ quả, trong đại thừa là Bồ Tát 

Sơ  tín  vị.  Trong  sinh  hoạt  hằng  ngày  quý  vị  có  thể  tùy  duyên,  vì  sao  vậy?  Vì 

không chấp trƣớc, không phân biệt, tất cả đều tốt. Ngƣời này không ngu ngốc, rõ 

ràng  minh  bạch,  đối  với  ngƣời  không  tranh,  đối  với  thế  gian  không  mong  cầu, 

tâm đã thanh tịnh. Tâm đã thanh tịnh thân liền thanh tịnh, vì sao vậy? Vì cảnh tùy 

tâm chuyển. Đây là thật, hoàn toàn không hƣ vọng. 

Chúng ta thấy rất nhiều ngƣời xuất gia thân thể không tốt, có nhiều bệnh khổ. 

Quý vị quan sát tƣờng tận xem họ phiền não trùng trùng, họ rất cố chấp. Đây là gì? 

Đây là nguyên nhân họ mắc bệnh. Trong các kinh điển Đức Phật đều dạy chúng 

ta  buông  bỏ,  nhƣng  không  buông  đƣợc,  kinh  biết  giảng  nhƣng  họ  không  buông 

đƣợc. Những điều này chúng ta không thể không biết, chúng ta không thể không 

làm rõ, phải hành trì. Nên hành trì từ đâu? Thực hành ngay trong cuộc sống hằng 

ngày, bắt đầu làm từ trong việc ăn cơm mặc áo. Đại thừa chính là cuộc sống, cuộc 

sống chính là đại thừa. Công việc là đại thừa, đối nhân tiếp vật là đại thừa. Phải 

thƣờng nghĩ mình là ngƣời của thế giới tây phƣơng Cực Lạc, tôi đến đây là để du 

lịch,  để  tham  quan,  để  xem  tình  hình  sinh  hoạt  của  tất  cả  chúng  sanh  nơi  này. 

Đƣơng nhiên phải có duyên với mình, không có duyên quý vị không thấy đƣợc. 

Phàm  thấy  đƣợc,  tiếp  xúc  đƣợc  tất  cả  đều  là  có  duyên.  Có  thể  giúp  đỡ  thì  phải 

toàn tâm toàn lực giúp đỡ. Biết đƣợc tất cả có nhân duyên với mình là cùng một 

thể, đây là luân lý trong Phật pháp nói. Luân lý là nói về mối quan hệ. 

Tập 407  963 



Tất cả chúng sanh, cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, hiện tƣợng tự nhiên giống 

nhƣ thân thể của một ngƣời. Lục phủ ngũ tạng, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân cùng một 

thể, mối quan hệ rất mật thiết. Quý vị có thể thƣờng quán xét nhƣ vậy, tâm từ bi 

trong  tự  tánh  liền  hiển  lộ.  Không  thể  kiến  tánh,  mê  thất  tự  tánh,  tâm  từ  bi  này 

cũng không thể phát ra đƣợc. 

Tôi muốn yêu thƣơng ngƣời khác, vì sao vậy? Tôi muốn đi quan tâm ngƣời 

khác,  vì  sao  vậy?  Ở  sau  rất  nhiều  câu  hỏi.  Biết  đƣợc  là  một  tự  tánh  thanh  tịnh 

viên minh thể thì những vấn đề này sẽ không còn, hoàn toàn không có. Chúng ta 

quan tâm họ, yêu thƣơng họ. Đây là điều nên làm,vì là yêu thƣơng chính mình mà. 

Mình và ngƣời là một không phải hai, chúng ta ngày càng gần với tự tánh. Trí 

huệ dần dần tăng trƣởng, tập khí phiền não dần dần bị đào thải. Chuyển phiền não 

thành bồ đề nhất định phải dựa vào giới định huệ. Vì định huệ có sức mạnh rất 

lớn. Định có thể chế phục phiền não, huệ có thể chuyển phiền não, vì thế gọi là 

dõng mãnh. 

Hai câu này trong Đại Trí Độ Luận là từ ví dụ mà nói.  “Trí huệ tiển cân lợi, phá 

 kêu mạn chư tặc”  dùng binh khí để làm ví dụ. Trong Kinh Duy Ma Cật nói lấy 

kiếm trí huệ phá giặc phiền não. Trong Kinh Tâm Địa Quán nói:  “Pháp bảo do 

 như trí tuệ lợi kiếm, cát đoạn sanh tử, ly hệ phược cố” , pháp bảo là tất cả kinh 

luận chƣ Phật và chƣ vị tổ sƣ truyền lại. Kinh luận giúp chúng ta phát khởi trí huệ 

hiện  tiền.  Nếu  chúng  ta  không  có  sự  nhắc  nhỏ  của  kinh  luận,  trí  huệ  vĩnh  viễn 

không thể hiện tiền. 

Thực tế mà nói chúng ta đƣợc những kinh luận này, cần phải có thiện tri thức 

chỉ dẫn, không có thiện tri thức chúng ta xem không hiểu. Đọc kinh là việc tốt, 

cũng có thể khai trí huệ, nhƣng đọc mãi cảm thấy chán ghét. Không hiểu ý nhƣng 

ngày ngày phải đọc, cảm thấy khô khan vô vị. Đọc mấy năm, càng đọc càng bực 

bội, sau cùng cũng bỏ cuộc. Thậm chí đi học các tông phái khác, việc này thƣờng 

xảy ra. Vì thế thiện tri thức quan trọng hơn bất cứ điều gì. Ngày nay thiện tri thức 

ngày càng ít. Nguyên nhân ngày càng ít, vì ngƣời thật sự tu học Phật pháp, gặp 

chƣớng ngại, gặp khó khăn. Đầu tiên là phong khí ảnh hƣởng chúng ta, phong khí 

là gì? Phong khí là không tôn trọng. 

Ngƣời trong xã hội hiện nay đề xƣớng nhân bản chủ nghĩa, lấy ngƣời làm gốc. 

Đặc biệt là đối với cổ thánh tiên hiền đều có hoài nghi, không có tâm tôn trọng, 

điều này đã trở thành phong khí, xã hội phổ biến điều là nhƣ vậy. Nếu chúng ta 

đối với kinh điển thật tâm cung kính, tôn trọng. Ngƣời khác thấy cho rằng chúng 

964  Tập 407 



ta  mê  tín,  chẳng  những  không  đƣợc  động  viên  mà  còn  bị  một  số  ngƣời  khinh 

thƣờng, tạo thành chúng ta đối với cổ thánh tiên hiền mất đi tín tâm. Ngày nay 

chúng ta biết, bất luận Phật pháp hay thế pháp tất cả đều học đƣợc trong sự cung 

kính. Nếu trong thái độ chúng ta không có chút  tâm cung kính này, chúng ta sẽ 

không học đƣợc bất kỳ điều gì. 

Tâm cung kính này từ nhỏ đã học nhƣng hiện nay không dạy cho nhi đồng. 

Cha mẹ không dạy chúng ta, ngƣời lớn trong gia đình không dạy chúng ta, thầy 

giáo trong trƣờng cũng không dạy. Thiên tánh của chúng ta có phần mỹ đức này 

đã bị mai một, do đó điển tịch thánh hiền còn nhƣng chúng ta không thâm nhập 

đƣợc. 

Hiện  tại  phƣơng  pháp giáo  dục trẻ  em  có  vấn  đề.  Một  ngƣời  trong  đời,  giai 

đoạn  tuổi  tác  không  tƣơng  đồng,  năng  lực  của  họ  cũng  không  giống  nhau. 

Khoảng trƣớc 12 tuổi sức ghi nhớ mạnh nhất, ngƣời xƣa hiểu đƣợc, sau 13 tuổi 

đến 20 tuổi lúc này trí huệ đã khai mở, cần nên tận tƣờng giảng giải cho họ, cùng 

họ nghiên cứu thảo luận. Vì thế trƣớc 12 tuổi chỉ đọc, chỉ đọc thuộc không giảng, 

phù hợp tiêu chuẩn trong Phật pháp nói. Trƣớc 12 tuổi đặt nền tảng cho họ chính 

là căn bản trí, căn bản trí là gì? Căn bản trí là định. Đứa trẻ nên dạy họ tâm định, 

không  nên  suy  nghĩ  này  nọ,  vì  thế  dạy  chúng  ta  học  thuộc  bài.  Học  thuộc  sẽ 

không suy nghĩ lung tung, những gì cần học thì ngày ngày học. Ngƣời lớn kêu lại 

đọc một đoạn cho tôi nghe, đó là gì? Tu thiền định, dùng phƣơng pháp thuộc lòng 

để tu thiền định. Vì thế đứa trẻ giống nhƣ một ngƣời lớn vậy, có quy cũ. Đến 20 

tuổi đại khái những gì cần thuộc đều đã thuộc hết. Những phƣơng pháp này đều 

ghi  trong  Ngũ  Chủng  Di  Quy.  Trần  Hoằng  Mối  cũng  là  một  học  giả  thời  nhà 

Thanh,  ông  ta  đối  với  tiểu  học  có  nghiên  cứu  rất  sâu  sắc.  “Đồng  mong  dƣỡng 

chánh” không thể không học. Lúc nhỏ đặt nền tảng vững chắc, lớn lên học sẽ rất 

dễ dàng, rất phƣơng tiện. Thật chịu học, không có gì không thành tựu. 



Bây giờ phải làm sao? Gặp ngƣời trẻ tuổi thật sự hiếu học, thật sự giác ngộ, 

có sứ mạng đối với truyền thống văn hóa. Nhƣ vậy chúng ta khuyên dạy họ, đầu 

tiên là nêu đức hạnh, điều thứ hai là tác phẩm văn cổ.      Phƣơng pháp học tác 

phẩm văn cổ phải dùng cách ngày xƣa, chính là thuộc lòng. Khoảng trƣớc 30 tuổi 

vẫn đƣợc, sau ba mƣơi tuổi rất khó, vì sao vậy? Vì sức ghi nhớ dần suy yếu. Năm 

sáu mƣơi tuổi thƣờng không nhớ đƣợc nữa. Bảy tám mƣơi tuổi chuyện vừa mới 

nghĩ đến quay lại là quên ngay. Vì thế ký ức sẽ suy yếu dần, yếu dần theo tuổi tác. 

Tốt nhất là trƣớc 20 tuổi, trƣớc 20 tuổi là thời đại học tập hoàng kim,vì thế nếucó 

Tập 407  965 



thời gian hai năm, nỗ lực thuộc lòng 50 biến văn cổ, sẽ nắm bắt đƣợc nền tảng 

của  văn  ngôn  cổ.  Đây  là  gì?  Chìa  khóa,  chìa  khóa  của  Tứ  Khố  Toàn  Thƣ,  chìa 

khóa  của  Đại  Tạng  Kinh.  Nếu  không  có  chìa  khóa  này  Đại  Tạng  Kinh  chƣng 

trong nhà quý vị cũng không thâm nhập đƣợc, chỉ vô dụng mà thôi. Tứ Khố Toàn 

Thƣ để trong nhà cũng vô dụng, quý vị không có năng lực để thọ dụng nó. Quý vị 

thấy nền tảng này quan trọng biết bao! 

Nếu ngƣời lớn trong nhà có trí huệ, họ biết điều này, dạy trẻ em thuộc lòng. 

Chúng ta đã sai, cha mẹ không siêng năng dạy chúng ta. Bây giờ chúng ta đã hiểu, 

chúng ta phải dạy ngƣời đời sau, hy vọng đời sau vƣợt trội hơn chúng ta, đời sau 

tiếp tục dạy đời sau nữa. Đại khái khoảng ba bốn đời sau truyền thống văn hóa có 

thể  phục  hƣng.  Truyền  thống  văn  hóa  trong  thời  đại  chúng  ta  chắc  chắn  không 

còn cách nào. Đời sau cũng rất khó khăn, rất gian nan. Ít nhất phải sau đời thứ ba. 

Chúng ta có tâm này, hiểu điều này, biết đƣợc điều này là sai lầm trong quá khứ 

cần phải chỉnh đốn lại, cố gắng nỗ lực bồi dƣỡng trẻ em. Tìm một hoàn cảnh tốt 

để dạy học, rời xa thành thị. Tìm một nơi non nƣớc hữu tình, cổ nhân nói địa linh 

nhân kiệt. Họ không có ô nhiễm, không bị hoàn cảnh bên ngoài ảnh hƣởng. Tâm 

họ đã định, tâm đã an. Cố gắng dẫn dắt họ, bồi dƣỡng họ. Phải hai ba đời sau mới 

thấy đƣợc hiệu quả. 

Truyền thống văn hóa ít nhất đã lãng quên từ năm đời trƣớc, phục hƣng cũng 

phải  cần  năm  đời.  Không  thể  nói  ngay  trong  đời  này  của  chúng  ta  có  thể  phục 

hƣng, điều này tuyệt đối không làm đƣợc, vì thế trí huệ quan trong hơn bất cứ 

điều  gì.  Ngày  nay  chúng  ta  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đời  sau,  điều  này  là  đúng. 

Chúng ta tự mình tu học, phải vô cùng gian nan, vậy đời sau thì sao? Vẫn phải để 

họ chịu khổ, nếu cúng dƣờng quá ƣu ái quá con ngƣời sẽ làm biếng giải đãi. 

Đức  Thế  Tôn  lãnh  đạo  những  đệ  tử  này  có  câu:  Tỳ  Kheo  thƣờng  mang  ba 

phần bệnh. Bệnh này là gì? Khổ, lấy khổ làm thầy. Trong cuộc sống vật chất khổ 

một chút đối với thế gian này quý vị mới có thể buông xả, mới không đến nỗi lƣu 

luyến. Vì thế Đức Thế Tôn không lập chùa, sống đời du mục. Buổi tối đi đến đâu 

thì nghỉ ở nơi đó. Họ sinh ra ở vùng nhiệt đới nên cuộc sống rất đơn giản, ba y 

một bát là đủ. Nơi đó không có mùa đông, buổi tối trãi tấm nệm trên đất để ngủ, 

đó chính là một tấm vải bố trải trên đất, trong kinh Phật gọi là ngọa cụ, bây giờ 

đem nó trải làm nệm lạy Phật. Trƣớc đây nó không phải để lạy Phật là trải ở dƣới 

để ngủ. Đắp ở trên là ba y, ba bộ y phục. Đây chính là một tấm y, ba tấm y nhƣ 

vậy là đủ. Cuộc sống của ngài nhƣ vậy là có thể đƣợc, gọi ba y một bát, thanh bần 

966  Tập 407 



một  chút  cũng  tốt!  Đối  với  thế  gian  không  lƣu  luyến.  Tâm  lìa  đau  khổ  sẽ  kiên 

định, cuộc sống quá đầy đủ sinh ra lƣu luyến. 

Chùa xây cất  xa hoa phú lệ đó không phải là tu hành.Mỗi ngƣời  ở trong đó 

không  những  tham  luyến  mà  còn  đấu  tranh.  Mỗi  ngƣời  đều  muốn  chiếm  đạo 

tràng, đều muốn khống chế, đều muốn chiếm hữu. Tất đều là tạo nghiệp luân hồi. 

Không những là nghiệp luân hồi  mà còn là nghiệp địa ngục. Điều này chúng ta 

không  thể  không  biết.  Thật  sự  có  ngƣời  theo  chúng  ta  học  tập,  phát  tâm  theo 

chúng  ta  học  tập  sống  đời  sống đơn  giản.  Không  thể  ngày  ăn  một  bửa,  cơm  tối 

cũng phải bỏ, cần giảm thực. 

Trong quá khứ tự viện tùng lâm là quốc gia kiến lập, các bậc đại phú trƣởng 

giả xây dựng. Cuộc sống trong tự viện buổi tối không ăn, cơm trƣa là bửa cơm 

chính, buổi sáng ăn một ít, chỉ một món, không có hai món. Lúc tôi xuất gia là 60 

năm trƣớc, ở Đài Loan cuộc sống trong chùa rất cực khổ. Trong chùa bất luận là 

bao nhiêu ngƣời khi ăn cơm đều là ăn qúa đƣờng. Một món ăn, một tô canh. Món 

ăn  này  đƣợc  bao  nhiêu?  Mỗi  ngƣời  một  đĩa  rau,  chính  là  cái  đĩa  mà  hiện  nay 

chúng ta dùng đựng nƣớc tƣơng, chỉ lớn bấy nhiêu đó thôi. Tôi đến chùa giảng 

kinh, đó là khách nên cho tôi một đĩa lớn một chút. Lớn không bao nhiêu, bây giờ 

gọi là đĩa nhỏ, cuộc sống đích thực rất thanh bần. 

Tại sao xuất gia? Vì tu hành, vì liễu sanh thoát tử. Khi  ở Đài Loan  Tịnh độ 

tông rất thạnh, vì cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực lạc họ không phải vì điều gì 

khác. Vì thế trong xã hội ngày nay Ấn Quang đại sƣ có cái nhìn rất xa, đúng là tổ 

sƣ, thành lập đạo tràng chỉ dựng mái nhà tranh nhỏ, đừng xây chùa lớn. Loại nhà 

tranh nhỏ này ngƣời ta không cần. Tặng ngƣời ta cũng không cần, họ coi thƣờng 

quý vị, quý vị có thể an tâm làm việc đạo. Cuộc sống đơn giản, thấy quý vị khổ 

nhƣ vậy họ sẽ không đến. 

Ai đến? Ngƣời thật sự muốn tu hành sẽ đến, tự nguyện đến. Muốn sống cuộc 

sống thoải mái một chút họ sẽ không đến, họ nói quý vị sống nhƣ vậy quá khổ. 

Chúng ta tiếp dẫn phải tiếp dẫn hạng ngƣời nào, không thể không biết, điều này 

đều cần trí huệ. Vì thế tríhuệ giúp chúng ta liễu sanh tử xuất tam giới. 

Trong  Tâm  Địa  Quán  Kinh  nói  pháp  bảo  là  kiếm  sắc  trí  huệ.  Hiện  nay  kỷ 

thuật in ấn phát đạt, Đại Tạng Kinh quý vị rất dễcó đƣợc. Thực tế nói ngày nay 

Phật  giáo  rơi  vào  cảnh  khốn  khó,  đây  là  gặp  đại  tai  họa.  Chúng  ta  có  thể  thâm 

nhập kinh tạng chăng? Không thể, không có thời gian nhiều nhƣ vậy. Vì thế nhất 

Tập 407  967 



định phải biết giáo huấn từ bi của Chƣ Phật Bồ Tát dạy chúng ta, thâm nhập một 

môn, huân tu lâu dài. 

Ngay nay trong thời đại này, một đời hai đời phải dùng phƣơng pháp này cứu 

Phật giáo. Chính là thâm nhập một môn, gốc giới luật cắm rất chặt. Đối với văn 

tự phải nắm đƣợc chìa khóa, sau đó lại học tập dạy học. Phải đề xƣớng thâm nhập 

một môn, huân tu lâu ngày. Phải giúp họ đƣợc định, khai trí huệ, họ sẽ suốt đời 

cảm kích quý vị. Cách chỉ đạo này của quý vị rất hiệu quả. Thông một bộ kinh, 

họ khai trí huệ liền thông. Không phải đại triệt đại ngộ, đại triệt đại ngộ là họ kiến 

tánh, họ đã thành Phật. Họ thông triệt thế xuất thế gian pháp. Chƣa đến cảnh giới 

đó, chúng ta gọi là đại ngộ, đây là điều không thể. Đại ngộ là cảnh giới gì? Có thể 

thông  một  tông  phái,  nghĩa  là  những  thứ  cùng  sở  học  với  tôi  đều  quán  thông, 

không học mà thông. 

Quý  vị  nói  tôi  hộc  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  Kinh  A  Di  Đà  và  Kinh  Quán  Vô 

Lƣợng chƣa học nhƣng quý vị xem qua tự nhiên thông suốt. Nghĩa là những gì có 

liên quan đến Tịnh độ tông, chỉ cần xem qua là hiểu. Đây là điều xƣa kia thầy Lý 

dạy tôi. Thƣợng căn lợi trí khai trí huệ, thông giáo lý, đó chính là hoàn toàn thông 

triệt. Không phải hàng thƣợng thƣợng căn, hàng thƣợng trung căn, bất đắc dĩ mà 

cầu thứ hai, quý vị phải thông giáo nghĩa. Giáo nghĩa là gì? Nhất tông. Giáo lý 

của Tịnh độ tông chúng ta có thể thông, đã thông kinh giáo của Tịnh độ tông, các 

tông  phái  khác  có  thể  biết  cái  này  đoán  ra  đƣợc  cái  nọ.  Chính  mình  thật  sự  đã 

đƣợc  độ,  cũng  là  thật  sự  nắm  chắc  việc  vãng  sanh.  Những  thứ  khác  thông  và 

không thông cũng chẳng sao, muốn học đến thế giới Cực Lạc học tiếp, không ở 

đây làm giang dỡ công phu của tôi, lãng phí thời gian của tôi. 

Có nhân duyên, có ngƣời trẻ tuổi theo chúng ta học, hết sức vun bồi cho họ, 

hết  sức  giúp  đỡ  họ.  Ngày  sau  có  ngƣời  kế  thừa,  Phật  pháp  sẽ  không  đoạn  diệt, 

chánh pháp mới có thể cửu trú. 

Tiếp  sau  trí  huệ  dõng  mãnh  chính  là   “Thần  thông  tự  tại”   có  trí  huệ  họ  sẽ 

thông. Nghĩa của chữ thần là thông suốt vô ngại, đƣợc tự tại. Chữ thần này trong 

Lục Thƣ là hội ý. Nếu dùng chữ triện viết ra quý vị sẽ rất rõ ràng. Bên cạnh một 

chữ thị, bên trái nó là thị, thị của thị phạm. Ở trên một nét ngang ngắn, bên dƣới 

nét ngang dài. Chữ này là thƣợng, viết theo chữ triện cổ. Nếu ở trên là nét ngang 

dài, bên dƣới nét ngang ngắn chính là hạ. Chữ cổ, trong chữ triện, hạ là viết nhƣ 

vậy, nhƣng đây là thƣợng. Dƣới chữ thƣợng có ba gạch xuống, đây tƣợng trƣng 

cho điều gì? Thƣợng thiên thùy tƣợng. Dùng ý bây giờ nói, phù hiệu của chữ thị 

968  Tập 407 



là tƣợng trƣng cho hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần, 

nó tƣợng trƣng cho những điều này. 

Bên  này  chữ  thân  quý  vị  xem  dùng  thể  chữ  triện  viết  sẽ  rất  rõ  ràng,  nó  có 

nghĩa  là  thông.  Trong  đó  điền  là  chƣớng  ngại,  chƣớng  ngại  ba  đạo.  Nó  có  thể 

quán thông từ trên xuống dƣới chính là thông đạt, thiên thƣợng thùy tƣợng, dùng 

cách  nói  hiện  nay  là  thông  đạt  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện 

tƣợng vật chất. Thông đạt, đây gọi là thân. Vì thế thân và thông cùng một nghĩa, 

hoàn toàn thông suốt. 

Nhƣ  thế  nào  mới  thật  sự  hoàn  toàn  thấu  triệt,  kiến  tánh  sẽ  thấu  triệt.  Chƣa 

kiến tánh có thể thông một bộ phận, kiến tánh liền thông hoàn toàn. Thần thông 

tự tại là thông tất cả, tự tánh bát nhã hiện tiền. Tất cả pháp trong thế xuất thế gian, 

không có gì họ không thông  “thần thông vô ngại”.  

       “Như  kinh  vân,  năng  ư  chưởng  trung  trì  nhất  thiết  thế  giới”  mđây  là  thần 

thông tự tại, là thật chăng? Hiện nay chúng ta huân tập kinh điển đại thừa cũng 

không ít thời gian. Câu này chúng ta khẳng định, hoàn toàn không có chút hoài 

nghi  nào,  là  thật.  Vì  sao  vậy?  Trong  tay  họ  có  thể  nắm  giữ  tất  cả  pháp  giới,  vì 

trong tay chúng ta cũng giữ tất cả pháp giới. Điều này có gì hoài nghi? Không hề 

có hoài nghi. Chỉ là nói họ có thể thấy đƣợc tất cả thế giới. Chúng ta giữ tất cả thế 

giới, không nhìn thấy tất cả thế giới, chúng ta kém hơn ở chỗ này. 

Nếu quý vị hỏi trong tay tôi không có năng lực giữ tất cả thế giới. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói:  “ Giới tử nạp tu di” đã từng học qua chƣa? Đã học qua. Trong 

kinh luận đại thừa nói_trƣớc kinh này chúng ta đã đọc qua. Một sợi lông, một hạt 

vi trần. Điểm vi tế của sợi lông hạt bụi này, ngày nay gọi là lƣợng tử, không thể 

nhỏ hơn. Cũng chính là nhất niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, hiện tƣợng trong một 

niệm đó là gì? Có hiện tƣợng vật chất, có hiện tƣợng tinh thần. Trong nhà Phật 

nói ngũ uẩn sắc thọ tƣởng hành thức, nó đầy đủ. Vi điểm nhỏ nhƣ vậy, Đức Phật 

nói  nó  có  thể  dung  chứa  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  quốc  độ  của  tất  cả  Chƣ 

Phật đều ở trong đó. Trong vi trần có thế giới, trong thế giới lại có vi trần, trùng 

trùng vô tận, đây là tánh đức. 

Trong  bàn  tay  này  của  chúng  ta,  quý  vị  nói  có  thể  giữ  bao  nhiêu  vi  trần? 

Trong vi trần có thế giới chỉ là chúng ta không có năng lực phát hiện. Đức Phật 

vừa nhìn, không sai, đích thực trong tay quý vị, tam thiên đại thiên thế giới đều ở 

trong tay quý vị. Tam thiên đại thiên thế giới là một cõi Phật. Quý vị tiếp tục suy 

nghĩ  tƣờng  tận,  vô  lƣợng  vô  biên  quốc  độ  chƣ  Phật  đều  trong  lòng bàn  tay,  tự 

Tập 407  969 



tánh không có lớn nhỏ. Tƣớng lớn nhỏ dung hợp, lớn  nhỏ không phải hai, điều 

này có gì hy hữu? Thế giới vi trần ai có thể vào đƣợc? Việc này trong kinh Hoa 

Nghiêm  chúng  ta  đã  học,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  có  thể  vào  trong  thế  giới  vi  trần  để 

tham học. Trong vi trần thế giới có cõi nƣớc của Chƣ Phật, Phổ Hiền Bồ Tát có 

thể vào trong đó để lễ Phật nghe kinh nghe pháp. Vi trần không phóng to, thế giới 

không thu nhỏ. So với các kinh điễn nói “giới tử nạp tu di ”  ý nghĩa đó càng sâu 

sắc, càng huyền diệu. Hạt cải rất lớn chúng ta có thể thấy đƣợc. Mao trần, vi điểm 

chúng ta mắt thịt không nhìn thấy đƣợc, trong đó có thế giới nên chân tƣớng sự 

thật này không phải ví dụ. Phật và pháp thân Bồ Tát đều biết. 

Chúng ta xem đoạn tiếp theo, sau khi có trí huệ, tự nhiên có thần thông. Thần 

thông nhất định trƣớc phải có trí huệ, thiền định phát trí huệ. Vì thế trí huệ hiện 

tiền, thần thông sẽ tự tại. 

 “Hựu  Quán  Kinh  trung  tường  minh  thượng  bối  chi  tam  phẩm.  Thượng  thượng 

 phẩm, thượng trung phẩm, thượng hạ phẩm. Tư tiết lục gia tường Nghĩa Sớ, Vô 

 Lượng Thộ Kinh Nghĩa Sớ. Đệ nhất vị thượng phẩm thượng sanh, phát bồ đề tâm, 

 tu hành kinh thất nhật, tắc sanh bỉ quốc. Kiến bỉ Phật thân, văn thuyết diệu pháp, 

 tắc ngộ vô sanh pháp nhẫn, đương tri thử thị thất địa vô sanh dã”. 

Chƣ vị cổ đức nói, những Bồ Tát vãng sanh họ cũng không phải nói tùy tiện, đích 

thực họ có căn cứ. Trong Quán Kinh nói thƣợng phẩm thƣợng sanh, có phát tâm 

bồ đề, có nhất hƣớng chuyên niệm. Tu hành kinh bảy ngày là nhất hƣớng chuyên 

niệm,  sanh  đến  nƣớc  này  thấy  đƣợc  Phật  A  Di  Đà.  Nghe  Phật  A  Di  Đà  thuyết 

pháp, ngộ vô sanh pháp nhẫn, đây là thất địa. 

Thứ hai là thƣợng phẩm trung sanh, không cần đọc tụng kinh điển đại thừa. 

 “Đản thiện giải nghĩa lý, thâm tín nhân quả, bất báng đại thừa. Thử công đức 

 nguyện sanh bỉ quốc, tức đắc vãng sanh. Bỉ quốc thất bảo trì trung, đại liên hoa 

 trung. Kinh nhất túc tắc khai, kinh nhất tiểu kiếp đắc vô sanh pháp nhẫn, thử diệc 

 thị thất địa vô sanh”.  Căn của thất địa có lợi độn không giống nhau. Căn lợi thì 

thƣợng phẩm, liệt căn thì trung phẩm, thƣợng phẩm trung sanh. Không giống với 

ở trƣớc là, họ không cần đọc tụng kinh điển đại thừa, nhƣng họ có thể thiện giải 

nghĩa  lý.  Thiện  giải  nghĩa  lý  thật  không  đơn  giản.  Phải  đầy  đủ  điều  kiện,  điều 

kiện  này  chính  là  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  huệ  mới  có  thể  thiện 

giải nghĩa lý. Tâm không thanh tịnh sanh phiền não, không giống nhau. 

Thâm tín nhân quả với Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, cùng một ý nghĩa với những 

gì câu thứ ba nói “Phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả”,nhân quả này không phải 

970  Tập 407 



nhân quả bình thƣờng. Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả, họ tin nhân quả này. 

Nhân quả này rất nhiều quyền giáo Bồ Tát đều không tin. Niệm Phật có thể thành 

Phật, đặc biệt là niệm Phật  A Di Đà. Bất báng đại thừa, đại thừa  ở đây  cũng là 

đặc biệt chỉ Tịnh tông. Tịnh tông là đại thừa trong đại thừa, không có pháp môn 

nào thù thắng hơn Tịnh tông. Công đức này, lấy công đức này nguyện sanh vào 

nƣớc này, liền đƣợc vãng sanh.  “Cực Lạc thế giới thất bảo trì đại liên hoa trung, 

 kinh nhất túc hoa khai, hoa khai kiến Phật”,  nhƣng vẫn không thể chứng vô sanh 

pháp nhẫn, chứng vô sanh pháp nhẫn nhất định phải trải một tiểu kiếp. Một tiểu 

kiếp này nghe kinh nghe pháp tu hành, mới có thể chứng đƣợc vô sanh pháp nhẫn. 

Chúng  ta  biết  ngƣời  của  thế  giới  Cực  Lạc  đều  là  vô  lƣợng  thọ,  chonên  trải  qua 

một tiểu, một kiếp đại kiếp cũng không sao, thọ mạng rất dài! 

Phẩm  trƣớc  thấy  Phật  nghe  pháp  chứng  đƣợc  vô  sanh  nhẫn.  Phẩm  này  trải  qua 

một tiểu kiếp chứng đƣợc pháp vô sanh. Sai biệt là ở đây. 

Thứ  ba   “Thượng  phẩm  thượng  sanh,  thử  nhân  diệc  tín  nhân  quả,  bất  báng 

 đại thừa. Bỉ quốc hoa trung, nhất nhật nhất dạ nãi khai” , ở đây chậm hơn ở trên, 

ở trên một đêm đã nở, họ cần một ngày một đêm.  “Phục kinh tam tiểu kiếp đắc 

 bách pháp minh môn, trú hoan hỷ địa”  hoan hỷ địa chính là sơ địa.  “Kim thượng 

 phẩm đắc sơ địa vô sanh, cố tri tiền thượng phẩm thị thất địa vô sanh. Hựu Di 

 Đà Sớ Sao cánh vị, thượng thượng phẩm vãng sanh trung, tối thượng giả khả chí 

 bát địa”  bát địa là bất động địa.  “Sao vân, tắc thượng thượng phẩm trung, từng 

 nhất địa dĩ chí bát địa”  nhất địa là sơ địa, thƣợng thƣợng phẩm là nhất địa đến bát 

địa.  “Dĩ  dung  đa  phẩm,  dƣ  khả  tri  hỷ”,có  thể  thấy  thƣợng  bối  vãng  sanh,  thấy 

Phật nghe pháp liền ngộ vô sanh có thể chứng bát địa đầy đủ, chứng đƣợc trí huệ 

dõng mãnh, đây là đƣợc Phật lực gia trì. 

Vậy chúng ta phải nhƣ thế nào mới đƣợc Phật lực gia trì? Phật lực gia trì là 

bình thƣờng, là phổ biến. Cũng chính là nói chúng ta có thể tiếp thu bao nhiêu, đó 

chính là lời của Ấn Quang đại sƣ. Tôi thƣờng đọc cho mọi ngƣời nghe một phần 

thành kính quý vị sẽ tiếp thọ đƣợc một phần. Quý vị đạt đƣợc một phần lợi ích do 

Phật A Di Đà gia trì. Mƣời phần thành kính quý vị sẽ đƣợc mƣời phần. Một trăm 

phần thành kinh quý vị đạt đƣợc một trăm phần. Ngàn phần thành kính liền đạt 

đƣợc ngàn phần. Đây chính là từ nhất địa đến bát địa, không giống nhau! 

Cấp  bậc  hiện  nay  của  chúng  ta  tâm  thành  kính  là  khó  nhất,  thật  không  phát  ra 

đƣợc. Không phát ra đƣợc có một cách, đọc nhiều đại thừa, vì sao không phát ra 

đƣợc? Chúng ta đối với đại thừa nhận thức quá ít, tâm cung kinh đối với Phật Bồ 

Tập 407  971 



Tát không sanh khởi đƣợc. Đọc đại thừa lâu ngày chúng ta mới biết Phật Bồ Tát 

quá vĩ đại, Phật Bồ Tát quá từ bi. Phật Bồ Tát trí huệ vô lƣợng, thần thông vô 

cùng.  Thật  sự  là  thƣơng  yêu  tất  cả  chúng  sanh,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  tất  cả 

chúng sanh, thành tựu tất cả chúng sanh. Chúng sanh đáng thƣơng vô tri không 

nghe lời, điều này cũng không thể trách mọi ngƣời, vì sao vậy? Chúng ta từ nhỏ 

không dƣỡng thành thói quen tôn trọng tổ tiên, tôn trong sƣ trƣởng, không có thói 

quen này. 

Tôi  rất  may  mắn  sanh  trƣởng  ở  vùng  nông  thôn.  Lúc  nhỏ  cha  mẹ  vẫn  dạy, 

nhƣng ngƣời thành thị đã không còn dạy, đều đã lãng quên. Vùng quê, vùng quê 

của  chúng  tôi  hƣởng  vinh  quang  của  Đồng  Thành  Phái.  Lƣ  Giang,  Thƣ  Thành, 

Đồng Thành. Địa bàn này là nguồn gốc Đồng Thành Phái thời Minh Thanh, vì 

thế văn phong rất thịnh. Trẻ em ở nông thôn đều đi học, đều dùng từ đƣờng làm 

lớp học, vì từ đƣờng rất rộng rãi. Chỉ có xuân thu tế kỵ, một năm chỉ có hai lần tế 

tổ, bình thƣờng đều để không, không dùng, nên dùng nơi này làm lớp học. 

Thầy giáo tƣ thục, cha mẹ vẫn nỗ lực dạy dỗ. Thầy dạy chúng tôu hiếu thảo 

cha  mẹ,  nói  những  câu  chuyện  về  hiếu  thân  cho  chúng  tôi  nghe.  Cha  mẹ  dạy 

chúng tôi tôn sƣ trong đạo. Đặc biệt là ngày đầu tiên đi học, phụ thân và thầy biểu 

diễn cho chúng tôi thấy, ấn tƣợng này rất sâu sắc. Phƣơng pháp biểu diễn này vẫn 

phải xem đến mấy lần, vì sao vậy? Vì có học sinh mới đến. Khi chúng lạy thầy, 

học sinh cũ chúng tôi đứng một bên xem. Quý vị thấy phụ thân họ dẫn họ đến lạy 

thầy. Trong lễ đƣờng, lễ đƣờng chính là đại điện tế kỵ. Trong đó cúng một bài vị, 

bài  vị  lớn   “Đại  thành  chí  thánh  tiên  sư  Khổng  Tử  chi  thần  vị”,   tôi  nhớ  rất  rõ. 

Thầy đứng một bên, đứng bên bài vị, học sinh đứng hai bên. Giống nhƣ bên đông 

bên tây trong nhà Phật vậy, đứng ra hai bên. 

Gia trƣởng của học sinh này trƣớc là hƣớng lên bài vị Khổng Tử hành lễ ba 

quỳ chín khấu đầu. Phụ thân họ ở trƣớc, học trò con của họ lạy theo ở sau. Khi 

lạy xong mời thầy ngồi lên chỗ ngồi của thầy, dƣới bài vị Khổng Tử. Hƣớng lên 

thầy lễ ba quỳ chín khấu đầu, lạy thầy. Quý vị thử nghĩ xem, đây là cổ lễ Trung 

Quốc. Thầy nhận ba quỳ chín khấu đầu của gia trƣởng họ, có thể không tận tâm 

dạy  đƣợc  sao?    Không  tận  tâm  dạy  làm  sao  xứng  đáng  với  gia  trƣởng  của  học 

sinh?  Học  sinh  nhìn  thấy  phụ  thân  ba  quỳ  chính  lạy  đối  với  thầy,  giám  không 

nghe lời sao? Giám không học sao? Lễ bái sƣ này là bài học đến trƣờng đầu tiên, 

rất long trọng khi còn nhỏ, nhƣng suốt đời họ không bao giờ quên, suốt đời họ sẽ 

tôn sƣ trọng đạo. Bất kể là thầy dạy tôi hay không, nghe nói họ là thầy giáo dạy 

972  Tập 407 



học, chúng ta đối với họ tự nhiên sanh khởi tâm cung kính, vì sao vậy? Thấy họ 

là giáo viên nhà trƣờng chúng ta liền nghĩ đến thầy giáo trƣớc đây dạy chúng ta, 

bây giờ không còn nữa. 

Bây giờ thầy giáo quản học sinh nghiêm một chút, trẻ em trở về khóc lóc nói 

với  cha  mẹ,  cha  mẹ  đến  cục  cảnh  sát  tố  cáo  thầy  giáo  này  ngƣợc  đãi  học 

sinh.Thầy giáo còn giám dạy sao? Không giám dạy, thầy giáo tiểu học đã không 

giám  dạy,  thầy  giáo  trung  học  cũng  không  giám  dạy.  Trung  học,  đại  học  là  gì? 

Bây giờ là học sinh làm khó thầy,nhà trƣờng muốn mời thầy giáo này hay không, 

phải xem học trò thích hay không. Học sinh thích thầy giáo này, học kỳ sau nhà 

trƣờng sẽ mời họ, học sinh phản đối thì học kỳ sau không mời nữa, nhƣ vậy thầy 

giáo có thể dạy đƣợc chăng? 

Vì  thế  biến  thành  nhƣ  thế  nào?  Trở  thành  nhƣ  những  gì  thầy  Đông  Phƣơng 

Mỹ nói_lời của 60 năm trƣớc_nhà trƣờng hiện nay thầy không ra thầy, học sinh 

không ra học sinh, mọi ngƣời đều rất bừa bãi. Thầy giáo dạy học kiếm tiền sống 

quan ngày, học sinh cần văn bằng. Giáo dục đã thất bại, phải tìm ra nguyên nhân 

thất bại, phải biết. Quý vị nói thời đại trƣớc đó, xã hội cũ đó lạc hậu. Ngƣời lạc 

hậu  đều  hiểu  quy  tắc,  giáo  dục  lạc  hậu  ra  đƣợc  nhân  tài,  thật  sự  đào  tạo  đƣợc 

ngƣời tốt. Ngƣời tân tiến hiện nay không hiếu cha mẹ, không kính sƣ trƣởng. Đối 

với  công  việc  không  tận  tâm  làm  tròn  trách  nhiệm.  Không  những  thánh  hiền 

không có, mà ngƣời tốt cũng không. 

Hiện tƣợng này của xã hội cũ và xã hội  mới đáng để ta suy ngẫm khảo sát. 

Con đƣờng tƣơng lai chúng ta nên đi nhƣ thế nào, đây là vấn đề lớn. 

Trung  Quốc  mấy  ngàn  năm  nay  tổ  tông  dạy  chúng  ta  đều  là  cầu  trí  huệ,  tu 

dƣỡng phẩm đức, tu học trí huệ, đọc sách là vì điều này. Tôn chỉ dạy học của nhà 

trƣờng, đọc sách chí ở thánh hiền. Tôn chỉ giáo dục ngày nay của nhà trƣờng là ở 

chỗ mƣu sanh. Sau khi học xong, tƣơng lai trong xã hội có thể kiếm tiền, lấy điều 

này làm mục đích, hoàn toàn tƣơng phản với ngày xƣa. 

Nhiều ngƣời hỏi tôi, tôi tán thành xã hội ngày xƣa, tôi hoài niệm xã hội quá 

khứ. Xã hội ngày xƣa quốc thái dân an, xã hội an định, giữa ngƣời và ngƣời sống 

rất êm ấm. Thật sự là cùng nhau quan tâm, cùng nhau hợp tác, xã hội giống nhƣ 

ngƣời một nhà vậy. Con ngƣời có thể dạy tốt, cũng có thể dạy hƣ, chính là xem 

quý vị dạy nhƣ thế nào. 

Đoạn kinh văn tiếp theo nói:  “Dục ư kim thế kiến A Di Đà Phật”,  dục là muốn, 

hy vọng cầu mong, ngay trong đời này tôi thấy đƣợc Phật A Di Đà, câu này rất 

Tập 407  973 



quan trọng! Đây là hy vọng duy nhất trong đời chúng ta, chính là muốn thấy Phật 

A Di Đà.  “Thử chỉ hiện tại dĩ chí đương lai nhất thiết chúng sanh”, đƣơng lai là 

tƣơng lai.  “Dục ư đương thế”,  chính là ngay trong đời này.  “Thân tự nhãn kiến a 

 Di Đà Phật”,  kỳ vọng ân cần khẩn thiết này chúng ta có thể cảm nhận đƣợc. 

Khi chúng ta còn trẻ muốn thân cận một vị thiện tri thức, muốn thân cận một 

ngƣời thầy giỏi. Khát vọng, cung kính, mong cầu nhƣ vậy, hiện nay trong xã hội 

này hình nhƣ rất ít thấy. Chúng ta thật có tâm này, họ liền có cảm ứng. Cảm ứng 

đạo giao là thật, không phải giả, đƣơng nhiên có liên quan đến nhân duyên. Thầy 

và học sinh mỗi ngƣời đều có nhân duyên, không có duyên làm sao có thể cùng 

trong một giảng đƣờng? Cùng học trong một trƣờng? Đó đều là có duyên nhƣng 

trong đó phải có cảm ứng. 

 “Quán Kinh vị thượng phẩm thượng sanh giả, A Di Đà Như Lai dữ Quán Thế Âm, 

 Đại Thế Chí, vô số hóa Phật, bách thiến tỳ kheo thanh văn đại chúng, vô lượng 

 chư thiên, thất bảo cung điện. Quán Thế Âm Bồ Tát chấp kim cang đài dữ Đại 

 Thế  Chí  Bồ  Tát  chí  hành  giả  tiền.  A  Di  Đà  Phật  phóng  đại  quang  minh  chiếu 

 hành giả thân, dữ chư Bồ Tát thọ thủ nghinh tiếp”.  

Đây là đời này thấy Phật, khi nào? Lâm chung Phật đến tiếp dẫn. Cảnh giới này 

ngƣời vãng sanh tự thân chứng kiến. Khi họ còn chƣa đoạn khí đã nhìn thấy đƣợc, 

nói với đại chúng bên cạnh: Phật đã đến tiếp dẫn tôi. Nói với mọi ngƣời tình hình 

này. 

Trong Tịnh Độ Hiền Thánh Lục ghi rằng Huệ Viễn đại sƣ, đệ nhất tổ sƣ của 

Tịnh  độ  tông,  ngƣời  thời  Đông  Tấn.  Ngài  kiến  lập  một  niệm  Phật  đƣờng  ở  Lô 

Sơn_Đông Lâm Niệm Phật Đƣờng, hiện nay nơi này là Chùa Đông Lâm. Đƣơng 

thời ngƣời cùng chí hƣớng, mọi ngƣời đều phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, có 123 

ngƣời. Thật vậy, mỗi ngƣời đều vãng sanh. Khi ngài Huệ Viễn vãng sanh nói: tôi 

thấy  đƣợc  thế  giới  Cực  Lạc,  lại  còn  nói  với  các  đồng  tu  khác,  quang  cảnh  này 

trƣớc đây ngài đã thấy ba lần nhƣng không nói với ngƣời khác, ngài không nói, 

đây là lần thứ tƣ thấy Phật đến tiếp dẫn. Ngài nói với mọi ngƣời đã thấy đƣợc 

Phật A Di Đà.Thật thấy đƣợc. Nhƣ ở đây nói Quán Âm Thế Chí, vô số hóa Phật, 

trăm ngàn tỳ kheo chúng đại Thanh văn, vô lƣợng chƣ thiên. Thật vậy, ngài đã 

nhìn thấy mà còn có nhiều ngƣời vãng sanh trƣớc của Liên Xã cùng đi với Phật 

đến tiếp dẫn ngài. Gặp mặt còn nói với ngài ông phát tâm sớm hơn chúng tôi, vì 

sao đến nay mới vãng sanh? Họ đến thế giới Cực Lạc từ lâu. Ngài Huệ Viễn đem 

chuyện này nói với mọi ngƣời, đây là thật không phải giả. 

974  Tập 407 



Bồ Tát Quán Âm trên tay nắm đài kim cang_Đài sen trong hoa sen của ao bảy 

báu, cùng với Bồ Tát Đại Thế Chí đến trƣớc ngƣời vãng sanh để tiếp dẫn họ. Phật 

A Di Đà phóng đại quang minh, đây là ánh sáng của Phật chiếu đến, chiếu đến 

ngƣời vãng sanh này. Phật quang chiếu đến là gia trì khiến công phu tu hành của 

họ lập tức nâng cao một bậc. Công phu chúng ta không đủ, công phu thành phiến 

chúng  ta  cũng  chƣa  đạt  đƣợc,  nhất  định  khiến  chúng  ta  nâng  cao  đến  công  phu 

thành phiến. 

Công phu thành phiến là gì? Hoàn toàn chế phục đƣợc phiền não không còn 

khởi phiền não. Phiền não chƣa đoạn chỉ chế phục, đây là oai thần của Phật giúp 

chúng  ta.  Nếu  đạt  đƣợc  công  phu  thành  phiến,  Phật  quang  vừa  chiếu  liền  biến 

thành sự nhất tâm bất loạn, sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Nếu đã niệm đến sự 

nhất tâm bất loạn, Phật quang vừa chiếu đến liền trở thành sự nhất tâm bất loạn. 

Phật đến tiếp dẫn quý vị đi về đâu? Đến cõi thật báo trang nghiêm ở thế giới Cực 

Lạc, Phật quang vừa chiếu công phu liền nâng lên một bậc. 

Vì thế Huyền Trang đại sƣ phiên dịch Kinh Di Đà, kinh văn là  “nhất tâm hệ 

 niệm” đại sƣ Cƣu Ma La Thập dịch là  “nhất tâm bất loạn”,  nhất tâm hệ niệm là 

giống  với  nguyên  văn  tiếng  phạn,  nhất  tâm  bất  loạn  thì  không  giống.  Bây  giờ 

chúng  ta  hiểu  đại  sƣ  La  Thập  dịch  không  sai,  công  phu  quý  vị  thành  phiến,khi 

vãng  sanh  Phật  A  Di  Đà  phóng  ánh  quang  minh,  nâng  chúng  ta  đến  cảnh  giới 

nhất tâm bất loạn, dịch không sai. 

Các chúng Bồ Tát đƣa tay hoan nghênh, chào hỏi, đến đón tiếp quý vị.  “Quán 

 Thế Âm, Đại Thế Chí dữ vô số Bồ Tát, tán thán hành giả, khuyến tấn kỳ tâm”, đây 

là nói tình hình vãng sanh, sau khi chúng ta đọc rồi cần phải hết lòng tranh thủ. 

Khi lâm chung rõ ràng minh bạch, tâm không điên đảo. Suốt đời chúng ta mong 

cầu, chính là mong cầu điều này, ngoài ra đều không cần, buông bỏ hết! 

 “Hành giả kiến dĩ, hoan hỷ dõng dược”,  ngƣời vãng sanh thấy đƣợc cảnh giới 

này vô cùng hoan hỷ.  “Tự kiến kỳ thân thừa kim cang đài” , Bồ Tát Quán Thế Âm 

đƣa đài kim cang cho họ, họ liền nhìn thấy chính mình cũng là điều rất tự nhiên. 

Liền lên trên đài kim cang ngồi trên đài kim cang.  “Tùy tùng Phật hậu, như đàn 

 chỉ  khoảnh  vãng  sanh  bỉ  quốc”,  thế  giới  Cực  Lạc  ở  đâu?  Ở  ngay  tại  đây.  Thời 

gian  một  khảy  móng  tay  đã  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Đây  là  thƣợng  phẩm,  chúng  ta 

phải giành đƣợc thƣợng phẩm, cầu không đƣợc còn có trung phẩm. Lời của Ngẫu 

Ích đại sƣ động viên chúng ta chỉ cần sinh đến thế giới Cực Lạc công đức sẽ viên 

mãn, không để ý đến phẩm vị. 

Tập 407  975 



Nên  có  ngƣời  hỏi  ngài,  sƣ  phụ  vãng  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  hy 

vọng đƣợc phẩm vị nhƣ thế nào thì ngài vừa lòng? Ngẫu Ích đại sƣ đáp rất hay: 

hạ hạ phẩm vãng sanh là tôi đã vừa lòng rồi.Chỉ cần đến thế giới Cực Lạc là vừa 

lòng. Chính xác, chỉ sợ là không đi đƣợc. Điều kiện đến đó nhất định phải biết, 

rất đơn giản, không phức tạp chút nào. Tin thật và thật sự muốn đi, chính là điều 

kiện này. Tin thật và bằng lòng, thế gian này thật sự buông bỏ đƣợc mới là thật 

tin thật đồng ý, còn một chút lƣu luyến cũng không đƣợc. Nhƣ vậy quý vị là giả 

không  phải  thật.  Đối  với  nơi  này  đích  thực  không  có  chút  lƣu  luyến  nào.  Nhất 

định phải xem nơi này nhƣ là quán trọ, đây không phải nhà của tôi, nhà của tôi ở 

thế giới Cực Lạc. 

Quý  vị  thấy  hiện  tƣợng  vãng  sanh  này  cùng  với  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn 

quý  vị  là  Bồ  Tát,  Thanh  văn,  đại  chúng  đều  là  ngƣời  có  duyên  với  quý  vị.  Từ 

trong vô lƣợng kiếp đến này, tất cả những ngƣời có duyên trong quá khứ họ niệm 

Phật và đã sớm vãng sanh. Ngày nay quý vị đi, họ đều biết hết, theo Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn quý vị, không phải ngƣời lạ. Vì thế đến thế giới Cực Lạc đừng 

nên sợ hãi, “tôi đến đây đất và ngƣời đều xa lạ”,đầu tiên có cảm  giác khiếp sợ, 

bất an, đến đó mới biết toàn là ngƣời quen. 

Trí  huệ  thần  thông  của  quý  vị  hiện  tiền,  túc  mạng  thông  hiện  tiền,  sự  việc 

nhiều đời kiếp trong quá khứ, tất cả đều nhớ lại. Vì thế rất nhiệt náo, ở đó mở đại 

hội  hoan  nghênh.  Về  sau  ngày  ngày  cùng  nhau  nghe  kinh  học  tập,  đều  ở  cùng 

nhau, hoàn toàn không hề xa lạ. Ngƣời có duyên vô cùng thân thiết, ngƣời không 

có duyên cũng giống ngƣời có duyên, đối với quý vị đều hoan nghênh thân thiết 

nhƣ vậy. 

 “Hựu thượng phẩm trung sanh giả, mạng dục chung thời, A Di Đà Phật dữ Quán 

 Thế Âm, Đại Thế Chí, vô lượng đại chúng quyến thuộc vi nhiễu, trì tử kim đài, chí 

 hành giả tiền” . Ở trƣớc là kim cang đài còn đây là tử kim đài, phẩm vị thấp hơn 

một bậc. Đến trƣớc mặt ngƣời vãng sanh  “Tán ngôn, nhữ hành đại thừa”,  niệm 

Phật  chính  là  đại  thừa,  một  niệm,  mƣời  niệm  đều  là  đại  thừa.  “Giải  đệ  nhất 

 nghĩa”,   đệ  nhất  nghĩa  là  minh  tâm  kiến  tánh,  đệ  nhất  nghĩa  chính  là  nhất  tâm, 

chính  là  nhất  niệm,  cũng  chính  là  trong  lòng  không  có  tạp  niệm.  Đây  gọi  là  đệ 

nhất, không có nghi hoặc, không có tạp niệm. Nhất tâm nhất ý chính là Phật A Di 

Đà, chính là thế giới Cực Lạc, điều này đƣợc trƣởng dƣỡng trong cuộc sống hằng 

ngày.  Trong  tâm  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra,  ngoài  thế  giới  Cực  Lạc  ra  không  nghĩ 

976  Tập 407 



đến điều gì nữa. Những gì trƣớc mắt đều tốt đẹp, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức. Tùy duyên, mọi thứ đều hoan hỷ, thế giới Cực Lạc! Sao lại không thích? 

Thuận cảnh thiện duyên hoan hỷ, nghịch cảnh ác duyên cũng hoan hỷ, không 

có gì không hoan hỷ.  Thân thiết giúp tôi hoan hỷ, ngƣời hủy báng sĩ  nhục hãm 

hại tôi cũng hoan hỷ, đây gọi là giải đệ nhất nghĩa. Không có nghi hoặc, không có 

tạp niệm.  “Thị cố ngã kim lai nghinh tiếp nhữ, dữ thiên hóa Phật. Thượng phẩm 

 thượng sanh thị vô số hóa Phật”,  nơi này đã có số thiên Phật.  “Nhất thời thọ thủ, 

 thượng phẩm trung sanh. Hành giả tự kiến tọa tử kim đài, hợp chưởng xoa thủ, 

 tán  thán  chư  Phật.  Như  nhất  niệm  khoảnh  tức  sanh  bỉ  quốc  thất  bảo  trì 

 trung”, đây là trung phẩm vãng sanh, bên dƣới là thƣợng phẩm hạ  sanh, đây là 

thƣợng tam phẩm. 

 “Hành giả mạng dục chung thời, A Di Đà Phật, cập Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, 

 dữ chư Bồ Tát, trì kim liên hóa, hóa tác ngũ bách Phật, lai nghênh thử nhân. Ngũ 

 bách hóa Phật, nhất thời thọ thủ. Tán ngôn, pháp tử, nhữ kim thanh tịnh, phát vô 

 thượng đạo tâm, ngã lai nghênh nhữ”. Đây là thƣợng phẩm hạ sanh, nhìn thấy 

500 vị hóa Phật. Thƣợng Phẩm trung sanh nhìn thấy là ngàn vị hóa Phật. Thƣợng 

phẩm thƣợng sanh là vô số hóa Phật. Cảnh quan này là nhân duyên hổ trợ, ngƣời 

niệm Phật tâm tƣởng sanh. 

Quý vị làm sao có thể nghĩ đến? Kinh đọc thông thuộc, hoàn toàn hiểu đƣợc 

tình  huống.  Khi  lâm  mạng  chung  nhìn  thấy  cảnh  giới  này  liền  biết  đƣợc  mình 

thuộc phẩm vị nào, đã đến thế giới Cực Lạc. 

Nhƣng tin tức này trong kinh điển Đức Phật nói rất tƣờng tận, tất cả đều khiến 

chúng ta ngay trong đời này nỗ lực tranh thủ, vì sao vậy? Vì đây là thật. Đời sau 

kiếp  sau  nhất  định  quý  vị  đạt  đƣợc  lợi  ích.  Thế  gian  hiện  tại  này  danh  văn  lợi 

dƣỡng, ta không đem theo đƣợc thứ nào, ta không đạt đƣợc điều gì. Đích thực là: 

“nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”,nếu đem tâm tƣ để nơi 

chỗ bất khả đắc, đi tranh giành cái bất khả đắc này, nhƣ vậy là hoàn toàn sai lầm. 

Hôm nay hết giờ rồi, ý của thƣợng phẩm thƣợng sanh chƣa giảng xong. Bài 

học sau chúng ta tiếp tục học từ chỗ này. 

 



 

Tập 407  977 



Tập 408 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời Gian:12.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 509 hàng thứ tƣ, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

 “Hựu  thượng  phẩm  hạ  sanh  giả,  hành  giả  mạng  dục chung  thời,  A  Di  Đà  cập 

 Quán  Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí  dữ  chư  Bồ  Tát,  trì  kim  liên  hoa,  hóa  tác  ngũ  bách 

 Phật, lai nghinh thử nhân. Ngũ bách hóa Phật nhất thời thọ thủ, tán ngôn, pháp 

 tử, nhữ kim thanh tịnh, phát vô thượng đạo tâm, ngã lai nghinh nhữ. Kiến thử sự 

 thời, tức tự kiến thân tạo kim liên hoa. Tọa dĩ hoa hợp, tùy Thế Tôn hậu, tức đắc 

 vãng sanh thất bảo trì trung”.  

Đây là thƣợng bối vãng sanh hạ sanh, thƣợng bối hạ sanh. Trong Quán Kinh nói 

thƣợng phẩm hạ sanh, trong kinh này là thƣợng bối hạ sanh. 

Ngƣời vãng sanh này khi họ mạng chung. “Mạng dục chung”, nói rõ họ vẫn 

chƣa mạng chung, họ vẫn còn sống ở đây. Phật A Di Đà, Bồ Tát Quán Âm, Bồ 

Tát  Đại  Thế  Chí  và  chƣ  Bồ  Tát  cầm  kim  liên  hoa,  hóa  thành  500  vị  Phật,  đến 

nghinh đón ngƣời này. Hoan nghênh họ, tiếp dẫn họ đến thế giới Cực Lạc.  “Ngũ 

 bách hóa Phật nhất thời thọ thủ”,  những vị Phật này đều đƣa tay ra biểu thị hoan 

nghênh. Thọ thủ giống nhƣ hiện nay chúng ta bắt tay  vậy, hoan nghênh họ, tán 

thán họ. Gọi họ là pháp tử ,có khi chữ này gọi là Phật tử. “Nhữ kim thanh tịnh”, 

câu này vô cùng quan trọng. 

Trong kinh Đức Phật thƣờng nói: “tâm tịnh tắc Phật độ tịnh”. Nói cách khác 

nguyên nhân chính vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc là tâm thanh tịnh. Trì 

danh niệm Phật là kỹ xảo. Quán tƣởng, quán tƣợng vẫn là thuộc về kỹ xảo, mục 

đích là muốn tâm thanh tịnh hiện tiền. Đề kinh của bộ kinh này, nhân quả hiển thị 

một  cách  rõ  ràng  minh  bạch.  Nhân  vãng  sanh  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác. 

Thƣợng  bối  vãng  sanh  là  đại  triệt  đại  ngộ,  giác  mà  không  mê.  Trung  bối  vãng 

sanh là tâm bình đẳng hiện tiền. Hạ bối vãng sanh là tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm 

không thanh tịnh không thể vãng sanh, dù niệm Phật có nhiều cũng không đƣợc. 

Đây là chúng ta tu Tịnh độ, hy vọng đời này vĩnh viễn thoát ly luân hồi, không 

còn  trôi  lăn  trong  vòng  lục  đạo.Thật  sự  cầu  sanh  Tịnh  độ  thì  không  thể  không 

978  Tập 408 



biết.Làm thế nào để đƣợc tâm thanh tịnh? Then chốt là buông bỏ. Trì danh niệm 

Phật là dùng câu  Phật hiệu này, thay đổi toàn bộ tạp niệm của  mình. Chƣ vị cổ 

đức nói:“không sợ niệm khởi chỉ sợ giác chậm”. Niệm là ý niệm, bất luận là thiện 

niệm hay ác niệm, nói tóm lại toàn là niệm luân hồi. Có niệm chính là luân hồi, 

vô niệm chính là Bồ Tát. Dùng câu Phật hiệu này thay thế tất cả các ý niệm. 

Niệm thứ nhất bất luận là ý niệm gì, niệm thứ hai chính là Phật A Di Đà, đây 

chính là giác chậm, nhanh. Không cho ý niệm này tạo thêm ác nghiệp, ý nghiệp 

là tƣ tƣởng. Bất luận là thiện niệm hay ác niệm, thiện niệm là ba đƣờng lành, ác 

niệm là ba đƣờng ác, vì thế tất cả đều là luân hồi. Ý niệm vừa chuyển niệm A Di 

Đà Phật. Phật A Di Đà không ở trong thiện đạo cũng không ở trong ác đạo. Cũng 

chính là nói ý niệm này, ý niệm A Di Đà Phật này không tƣơng ƣng với luân hồi 

lục đạo, nó tƣơng ƣng với ai? Tƣơng ƣng với thế giới tây phƣơng Cực Lạc, tƣơng 

ƣng  với  Phật  A  Di  Đà.  Niệm  Phật  vãng  sanh  thấy  Phật,  chính  là  đạo  lý  này. 

Chúng ta đối với đạo lý này phải thâm tín không nghi. 

Hiện nay trong cuộc sống hằng ngày là luyện công phu, luyện công phu gì? 

Thay đổi ý niệm. Thay tất cả ý niệm thành A Di Đà Phật là đúng, đây gọi là chân 

thực tu hành, đây gọi là y giáo phụng hành. A Di Đà Phật, ý niệm này hay, hay 

đến không cách gì nói đƣợc, nói không cùng! 

Ở trƣớc chúng tôi đã giảng 800 tiếng đồng hồ. Nói không cùng tận, đều nói về 

công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Cũng chính là nói ƣu điểm của ý niệm 

này  không  thể  nghĩ  bàn,  vì  sao  không  niệm?  Vì  sao  không  hành  trì?  Những  ý 

niệm trong tám vạn bốn ngàn pháp môn đều không sánh đƣợc ý niệm A Di  Đà 

Phật. Vì thế ngƣời dùng A Di Đà Phật làm ý niệm của chúng ta là chân thật đệ tử 

Phật Di Đà không phải giả. Ngƣời này nhất định đƣợc sanh Tịnh độ, chắc chắn 

thấy Phật A Di Đà, lâm chung có nhiều ngƣời nhƣ vậy đến tiếp dẫn. Kỳ lạ nhất 

những ngƣời này toàn ngƣời quen không phải ngƣời lạ. Thế nên đến thế giới Cực 

Lạc  không  nên  sợ  hãi  rằng,  tôi  đi  một  mình  nhân  sự  địa  lý  xa  lạ,  điều  gì  cũng 

không quen, nhƣ vậy quý vị hoàn toàn sai lầm. Quý vị đến đó sẽ thấy Bồ Tát và 

chúng  Thanh  văn  đều  quen  biết  hết,  đều  là  ngƣời  có  nhân  duyên  với  mình  từ 

trong vô lƣợng kiếp đến nay. Không có nhân duyên sẽ không theo Phật đến tiếp 

dẫn quý vị. 

Phàm những ngƣời theo Phật đến tiếp dẫn quý vị, tất cả đều là ngƣời có nhân 

duyên  với  quý  vị,  ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  gặp  mặt,  hoan  hỷ  vô  lƣợng! 

Phật quang vừa chiếu, thần thông của quý vị liền hiện tiền. Đây là thần thông gì? 

Tập 408  979 



Túc mạng thông. Đời quá khứ và trong đời quá khứ nữa, vô lƣợng kiếp trƣớc, tất 

cả  đều  nhớ  lại  đều  nghĩ  ra  đƣợc.  “Kiến  thử  sự  thời”   đây  là  thật  sự  thấy  Phật. 

Ngƣời này hơi thở chƣa dứt, thật sự đã thấy đƣợc Phật, đây chính là hiện tiền thấy 

Phật. Tức là thấy đƣợc thân thể của mình ngồi trong kim liên hoa, ngồi xuống thì 

hoa  khép  lại  theo  sau  Thế  Tôn.  Thế  Tôn  là  Phật  A  Di  Đà,  chính  là  vãng  sanh 

trong ao bảy báu, hoa trở về trong ao bảy báu. 

 “Quán  Kinh  dữ  bổn  kinh,  đồng  vị  hành  giả  ư  mạng  chung  tiền  kiến  Phật  lai 

 nghinh. Thị tức kim thế kiến A Di Đà Phật dã”.  

Đây không phải là sau khi chết mới thấy, mà chƣa đoạn khí đã tận mắt nhìn thấy 

Phật A Di Đà, Quan Âm Thế Chí Chƣ Phật Chƣ Bồ Tát đến nghinh tiếp. Chúng 

ta xem tiếp đoạn văn tiếp. 

“Ư thử ngũ trược ác thế, vô Phật chi thế”,  nhƣ thế giới hiện tại này của chúng 

ta, thế gian này hiện nay  cũng không có Phật. Đức  Thế Tôn đã diệt độ,  vị Phật 

tiếp theo là Di Lặc Bồ Tát thành Phật, khoảng cách vô cùng xa vời với chúng ta. 

Trong thời gian dài đó, thời gian của nhân gian chúng ta là 56  ức bảy ngàn vạn 

năm, thời gian dài nhƣ vậy không có Phật. Phật Bồ Tát vẫn là từ bi, vẫn muốn 

giúp những chúng sanh khổ nạn này. 

Chúng ta đọc Kinh Địa Tạng biết rằng Đức Thế Tôn đem đại sự cứu độ chúng 

sanh phó thác cho Địa Tạng Bồ Tát. Hay nói cách khác trong một thời kỳ dài nhƣ 

vậy, Bồ Tát Địa  Tạng thay Phật. Kinh Địa Tạng là chứng cứ sau khi đọc rồi sẽ 

hiểu, đợi đến Bồ Tát Di Lặc hạ sanh đến thế gian này để thị hiện thành Phật. Thị 

hiện Địa Tạng Bồ Tát từ bi vô tận, ngài thay thế không phải thời gian ngắn, thay 

thế thời gian dài. Thời gian dài hơn nhiều so với Phật trú thế. 

Pháp  vận  của  Đức  Thế  Tôn,  một  vạn  hai  ngàn  năm.  Địa  Tạng  Bồ  Tát  thay 

Phật,  56  ức  bảy  ngàn  vạn  măm.  Hiểu  đƣợc  đạo  lý  này,  biết  đƣợc  những  chân 

tƣớng sự thật này, chúng ta đối với Địa Tạng Bồ Tát có thể không cảm ân sao? 

Có thể không nghe giáo huấn sao? 

 “Ư thử ngũ trược ác thế, vô Phật chi thế, năng kiến bỉ Phật”,  nghĩa là quý vị có 

thể thấy đƣợc Phật A Di Đà,  “thật thị hy hữu”  bốn câu này là từ quả mà nói, nhân 

duyên  nhƣ  thế  nào  mới  thấy  đƣợc?  Bốn  câu  bên  dƣới  là  nói  về  duyên.  “Toàn 

 bằng Di Đà nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, bất tư nghị lực” đây là duyên, 

Phật A Di Đà làm tăng thƣợng duyên cho chúng ta, chúng ta đƣợc oai thần bổn 

nguyện  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Chúng  ta  tu  pháp  môn  trì  danh  niệm  Phật  này, 

980  Tập 408 



duyên  nhƣ  vậy  mới  cảm  đƣợc.  Có  duyên  đƣơng  nhiên  còn  có  nhân,  nhân  này 

càng quan trọng. Duyên là tin Phật A Di Đà, nhân là tin chính mình. 

 “Phục nhân hành giả phát bồ đề tâm”,  ngƣời cầu vãng sanh này họ đã phát tâm 

bồ đề. Tâm bồ đề này nhƣ ở trƣớc Ngẫu Ích đại sƣ nói là: tin thật nguyện thiết. 

Thật sự tin, thật nguyện cầu sanh Cực Lạc. Tín và nguyện này rất khó, nếu chúng 

ta  cố  gắng  hỏi  thử,  chúng  ta  có  tín  chăng?  Không  có  tín,  chúng  ta  có  nguyện 

chăng? Không có nguyện, tín nguyện đều không có. Không nên tự mình cho rằng 

có tín có nguyện,  rất nhiều ngƣời  mê  muội không biết gì, tự cho rằng có tín có 

nguyện. 

Trƣớc  đây  thầy  Lý  dạy  tôi,  tôi  cũng  đã  mấy  lần  chia  sẻ  với  mọi  ngƣời.  Tôi 

xuất gia hai năm mới thọ giới nhƣng tôi xuất gia là bắt đầu giảng kinh dạy học. 

Sau khi thọ giới theo quy tắc của nhà Phật là phải đi tạ thầy. Thầy giáo tôi là cƣ sĩ 

Lý Bính Nam. Thân phận xuất gia đi lạy thầy.  Thầy  Lý là thân giáo sƣ của tôi, 

dùng cách nói của nhà Phật, thầy chính là hòa thƣợng của tôi, hòa thƣợng là thân 

giáo sƣ. 

Tôi  đến  thƣ  viện  Từ  Quang  Đài  Trung.  Tôi  chƣa  vào  đến  cửa,  còn  ở  bên 

ngoài. Thầy ở trong thấy tôi, thấy  tôi chỉ tay nói thật to: ông phải tin Phật, ông 

phải tin Phật. Nói rất nhiều tiếng nhƣ vậy khiến tôi ngơ ngác. Tôi không tin Phật 

có thể xuất gia sao? Tôi không tin Phật tôi có thể thọ giới sao? Làm tôi hồ đồ quá, 

sao lại lớn tiếng nhƣ vậy bảo tôi phải tin Phật? Sau khi tôi vào đƣơng nhiên vẫn 

phải  lễ  bái.  Lạy  một  lạy,  thầy  bảo  tôi  ngồi  xuống,  nói  với  tôi  rằng:“rất  nhiều 

ngƣời đến khi lâm mạng chung cũng không tin Phật”.Càng nói tôi càng hồ đồ, khi 

lâm chung vẫn không tin Phật, tôi nghe không hiểu, hai mắt tôi mở to nhìn thầy, 

thầy  nói  với  tôi  nhƣ  thế  nào  gọi  là  tin  Phật:  Những  điều  Phật  nói  chúng  ta  đều 

không hiểu, Phật bảo chúng ta làm chúng ta không làm, nhƣ vậy không phải tin 

Phật. Thầy nói nhƣ  thế, tôi liền hiểu rõ.  Nhƣ thế nào  gọi là tin Phật? Thật sự  y 

giáo  phụng  hành  đó  là  tin  Phật.  Điều  này  rà  soát  lại  chính  là  thật,  hoàn  toàn 

không giả. 

Quý vị nghiên cứu kinh giáo có  thể hiểu đƣợc nghĩa chân  thật của Nhƣ Lai 

chăng? Câu này nói một cách rõ ràng là Võ Tắc Thiên nói, bài kệ khai kinh do bà 

ấy làm. “Vô thƣợng thậm thâm vi diệu pháp, bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ, ngã 

kim kiến văn đắc thọ trì, nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Võ Tắc Thiên nói 

đƣợc nhƣng bà cũng không hiểu đƣợc nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, chẳng qua là 

bà nguyện hiểu rõ. Nguyện thì nguyện nhƣng bà không lý giải đƣợc. Nếu bà hiểu 

Tập 408  981 



đƣợc thì bà đã không tạo nghiệp, sẽ không tranh quyền đoạt lợi, thật sự không 

hiểu. 

Do đây mà biết, tin Phật rất khó! Ngƣời tin Phật chân chánh, xem kinh nghe 

giảng, nghe qua xem qua liền khai ngộ, liền khế nhập cảnh giới. Ngày nay chúng 

ta mấy trăm lần cũng không khai ngộ, nhiều nhất là sao? Là nhớ rất rõ, cũng có 

thể nói một cách lƣu loát trôi chảy, vì sao không khai ngộ? Còn phiền não, vẫn 

chấp trƣớc thân này là ta, vẫn còn tự tƣ tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dƣỡng. Ngƣời 

khác khen tôi hoan hỷ, ngƣời khác hủy báng tôi sẽ sân giận, nhƣ vậy làm sao là 

tin Phật đƣợc? Những lời Phật dạy chúng ta không hề chấp hành. Đọc kinh cũng 

vô ích, chỉ miệc đọc mà thôi, còn tâm không hề thay đổi, khẩu thiện tâm bất thiện. 

Trì giới  rất tốt nhƣng chỉ bên ngoài hành thiện, ý  niệm không thiện, toàn là 

giả không phải thật. Vì thế mới biết tin là khó. Nhà Phật đem tín để ở vị trí đầu 

tiên: “tín vi đạo nguyên công đức mẫu”,trƣớc tiên phải kiến lập tín tâm, tín tâm 

không  có,  toàn  là  giả.  Tất  cả  đều  không  có,  giống  nhƣ  thực  vật  vậy,  tín  là  gốc. 

Chúng  ta  không  có  gốc,  Phật  pháp  nhƣ  vậy,  Nho  giáo  Đạo  giáo  cũng  nhƣ  vậy. 

Nếu không có tín tâm, quý vị học Nho giáo không phải thật Nho giáo, quý vị học 

Đạo giáo không phải thật Đạo giáo, đều là học vỏ bên ngoài mà thôi, thực chất 

chúng ta không học đƣợc gì. 

Học Nho, Khổng Tử đến dạy quý vị cũng không đạt đƣợc. Học Phật, Đức Thế 

tôn đến dạy quý vị vẫn không học đƣợc gì, đây do nguyên nhân gì? Thầy không 

sai nhƣng chúng ta không vào  đƣợc. Cảnh giới chúng ta và cảnh giới của Phật, 

Khổng Tử không giống nhau, rất xa lạ, không tƣơng ƣng. Vì thế chúng ta có học 

lui  học  tới,  học  đến  bao  nhiêu  năm  cũng  chỉ  có  thể  học  đƣợc  cái  thƣờng  thức, 

ngày nay gọi là gì? Gọi là tri thức. Phật là trí huệ, Nho là trí huệ, Đạo là trí huệ. 

Không  liên  quan  đến  trí  huệ,  chúng  ta  học  đƣợc  là  tri  thức.  Chonên  ngày  nay 

chúng ta lo lắng, lo lắng điều gì? Lo lắng truyền thống văn hóa sẽ mất đi. Hình 

nhƣ rất hƣng thịnh nhƣng thật ra đó là bên ngoài, nhƣ hoa đàm hiện, không phải 

thật, vì sao? Vì không truyền đƣợc truyền nhân đích thực. Truyền nhân đích thực 

là gì? Tin thật, họ không có chút hoài nghi nào, chính là tiêu chuẩn của cổ nhân. 

Tiêu chuẩn của cổ nhân là thật thà, nghe lời và thực hành, nhổ tận bệnh căn của 

mình.  Bệnh  căn  của  mình  là  gì?  Phiền  não  chƣớng,  sở  tri  chƣớng.  Trong  phiền 

não chƣớng đầu tiên gọi là căn bản phiền não chính là ta, chấp trƣớc thân này là 

ta, đây là căn bản phiền não. Tất cả những sai lầm đều từ cái ta mà sanh ra. Vì thế 

mở  đầu  Kinh  Kim  Cang  dạy  chúng  ta  phá  thân  kiến:“Vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân 

982  Tập 408 



tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”.  Phá tứ tƣớng là địa vị gì? Tiểu 

thừa sơ quả Tu đà hoàn, trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói về địa vị là sơ tín vị 

của thập tín vị Bồ Tát. Phá tứ tƣớng nghĩa là kiến phiền não trong kiến tƣ phiền 

não đã đoạn. Tri kiến quý vị đã chánh, biết rằng thân không phải ta, không có ta, 

đƣơng nhiên biên kiến cũng không có. Biên kiến là đối lập, ngày nay chúng ta nói 

là tƣơng đối. Có mình nhất định có ngƣời, có thiện nhất định có ác, nó có phản 

diện.  Có  tà  nhất  định  có  chánh,  có  thị  nhất  định  có  phi,  có  Phật  nhất  định  có 

chúng sanh, nó đối lập, đây gọi là biên kiến. Không có quan niệm này, tâm đã 

bình, tâm đã thanh tịnh. Chonên chúng ta dùng ngã kiến, nhân kiến, chúng sanh 

kiến, thọ giả kiến, là tâm chúng ta không thanh tịnh. 

Phật dạy chúng ta nhƣ vậy, trong sinh hoạt hằng ngày chúng ta phải rèn luyện. 

Chúng  ta  chấp  trƣớc  bốn  tƣớng  này  thời  gian  quá  dài,  làm  sao  để  phá  trừ  bốn 

tƣớng  này?  Biết  đƣợc  bốn  tƣớng  này  là  giả,  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ 

vọng”, nó không phải thật. Giả thì phải buông bỏ, không nên để trong tâm, không 

nên tìm hiểu nó. Không tìm hiểu, không sao, không có chƣớng ngại. Chúng ta để 

trong  lòng,  tìm  hiểu  nó,  nó  liền  khởi  tác  dụng,  liền  chƣớng  ngại  chúng  ta.  Đọc 

kinh, chƣớng ngại chúng ta lý giải, không cách nào hiểu đƣợc nghĩa chân thật của 

Nhƣ Lai, nó chƣớng ngại điều này. Tu hành nó chƣớng ngại chúng ta đƣợc định, 

chƣớng ngại sự chứng quả, điều này rất phiền phức! 

Vốn đọc kinh là khai trí huệ, quý vị đọc kinh đều trở thành sở tri chƣớng, vì 

sao vậy? Vì là tri thức. Tri thức chƣớng ngại, trí huệ không chƣớng ngại. Trí huệ 

giúp chúng ta khai ngộ, tri thức khiến ta sanh phiền não, công hiệu không giống 

nhau. 

Ở  trƣớc  kinh  này  chúng  ta  đọc  đƣợc,  Chƣ  Phật  Bồ  Tát,  chƣ  vị  tổ  sƣ  trong 

ngoài nƣớc, có ai không tán thán? Phật là gì? Trí huệ cứu cánh viên mãn gọi là 

Phật tánh. Phật có nghĩa là giác, Phật tánh chính là giác tánh, giác mà không mê 

là mỗi ngƣời vốn có.Cho nên Đức Phật dạy: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Hiện 

tai ta mê thất tự tánh, không nhận thức, không nhận ra mình, đã mê thất tự tánh. 

Mê thất tự tánh liền sanh phiền não, sanh phiền não thì nhận giặc làm cha. Không 

biết tự tánh là ta,  ngộ nhận điều gì? Thân là ta, quý vị nói có tồi tệ hay không! 

Xem cái này là ta, đem những thứ có thể tƣởng tƣợng là ta, sai!Thân không phải 

ta.      Có thể tƣởng tƣợng là thức thứ sáu, có thể chấp trƣớc là thức thứ bảy - Mạt 

na, đều không phải ta. Sao có thể xem những thứ này là ta? Chính những thứ này 

hại chúng ta đời đời kiếp kiếp trôi lăn trong luân hồi, vĩnh viễn không ra đƣợc. 

Tập 408  983 



Bây giờ chúng ta vẫn xem nó là ta, vẫn duy trì mối liên quan thân mật nhất với nó, 

đây không phải là nhận giặc làm cha sao? 

Đến khi nào chúng ta mới giác ngộ đƣợc? Khó, rất khó!Ngày ngày nghe kinh 

cũng không dễ giác ngộ. Nghe kinh phải nhƣ thế nào mới có thể giác ngộ? Nghe 

kinh  phải  thực  hành,  nghe  đƣợc  bao  nhiều  hành  trì  bấy  nhiêu.  Hành  trì  ra  sao? 

Buông xả mà thôi! Ta đã học đại thừa, những đạo lý này ta đều hiểu. Ta phân biệt 

chấp  trƣớc  đối  với  thân  này,  năm  này  nhạt  hơn  năm  trƣớc,  tháng  này  nhạt  hơn 

tháng kia, nhƣ vậy là đã xuất hiện hiệu quả. Càng xem nhạt điều này thì trí huệ 

càng tăng trƣởng. 

Quý vị nhìn pháp thế xuất thế gian, với ngƣời ta nhìn pháp không giống nhau, 

dần  dần  tƣơng  ƣng  với  những  gì  trong  kinh  nói.  Trong  kinh  là  tri  kiến  Phật,  tri 

kiến Phật chính là bản tánh tri kiến của chúng ta. Chỉ cần có thể buông bỏ tất cả, 

nó  liền  tƣơng  ƣng  với  tự  tánh,  liền  nguyện  giải  Nhƣ  Lai  chân  thật  nghĩa,  nghĩa 

chân  thật  của  Nhƣ  Lai  dần  dần  hiện  ra,  nó  không  phải  lập  tức  liền  hiện  ra  viên 

mãn, không phải. Ta giảm một phần chấp trƣớc, nó liền hiện ra một phần, giảm 

hai phần nó hiện hai phần. 

Vì thế cùng một bộ kinh_tôi học Phật đã 60 năm, 30 năm trƣớc cũng là ngày 

ngày đọc, ngày ngày giảng, không phát hiện. 30 năm sau giảng lại bộ kinh này, 

nói ra đƣợc rất nhiều ý mà 30 năm trƣớc không nói đến. Đó là gì? Chúng ta đã 

làm  đƣợc  vài  phần!  Mấy  phần  mà  có  hiệu  quả  nhiều  nhƣ  vậy.  Tín  tâm  đầy  đủ 

mƣời phần, năm này buông bỏ nhiều hơn năm trƣớc, ý trong kinh hiểu đƣợc năm 

này phong phú hơn năm kia. Ngày ngày đọc nó đều không phát hiện, bây giờ khi 

đọc lại  mỗi lần đều có cái  mới,  mỗi lần đều không giống nhau. Nghĩa lý trong 

kinh điển sâu rộng vô biên, vì sao? Vì nó là tự tánh, tự tánh là thật. 

Cổ  nhân  nói  hai  câu  để  hình  dung  nó: “kỳ  đại  vô  ngoại,  kỳ  tiểu  vô  nội”,  nó 

rộng đến đâu cũng không có bên ngoài, nó nhỏ cũng không có  ở trong. Từ nhỏ 

mà nói ngày nay các nhà lƣợng tử lực học nói những thứ đó, chúng ta hiểu, không 

hề  xa  lạ.  Những  nhà  vật  lý  học  nghiên  cứu  hồng  quan  vũ  trụ,  báo  cáo  của  họ 

chúng ta cũng hiểu, không có chút gì xa lạ, vì sao vậy? Vì trong kinh Phật thƣờng 

nói chúng ta thƣờng đọc đƣợc. Phát hiện của họ chính là thƣờng thức của chúng 

ta, những điều ta thấu hiểu còn rõ ràng hơn họ. Vì thế tất cả pháp trong thế xuất 

thế gian, nếu ta muốn thành tựu đƣợc, thánh hiền thế gian, Phật Bồ Tát của xuất 

thế gian. Muốn đạt đƣợc chút trí huệ chân thật của họ, không có “hiếu thân tôn sƣ” 

thì  không  làm  đƣợc,  không  có  “thành  kính  khiêm  hòa ”   không  làm  đƣợc.  Hiếu 

984  Tập 408 



thân tôn sƣ là nhân, thành kính khiêm hòa là duyên. Có nhân duyên này xem kinh 

Phật, xem điển tịch của Nho Đạo mới có thể lý giải đƣợc nghĩa chân thật của nó, 

đó chính là quả. 

Hiện nay chúng ta muốn tìm một truyền nhân, truyền nhân của truyền thống 

văn hóa, truyền nhân của Nho Thích Đạo nên tìm ai? Phải tìm ngƣời hiếu thân 

tôn sƣ. Hiếu thân tôn sƣ còn phải thêm thành kính khiêm hòa. Không có thành 

kính khiên hòa họ không có duyên, có nhân không có duyên, vẫn nhƣ cũ không lý 

giải đƣợc nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, tin thật khó biết bao! 

Thầy Lý nói với tôi rất rõ ràng minh bạch, tôi mới hoát nhiên đại ngộ. Quay 

đầu nghĩ lại mới biết là thật, lòng tin của chúng ta gọi là lộ thủy đạo tâm, không 

chịu đƣợc thử thách. Thuận cảnh thiện duyên, nghịch cảnh ác duyên ngay trƣớc 

mặt,  có  thể  không  động  tâm  chăng?  Đây  chính  là  thử  thách.  Một  trận  gió  nhỏ 

cũng  không  chịu  đƣợc  làm  sao  có  thể  thành  tựu?  Đối  với  kinh  giáo  cho  rằng 

không đến nỗi nào, tự mình có thể lên bục giảng giảng thông thạo lƣu loát, thực 

ra nhƣ thế nào? Không hiểu. Những điều nói ra không phải nghĩa chân thật của 

Nhƣ Lai, mà là ý của mình. Có tạo tội nghiệt chăng? Tạo tội nghiệt. Mọi ngƣời 

đến nghe là gì? Nghe theo suy nghĩ của quý vị, cho rằng đây chính là nghĩa chân 

thật mà Nhƣ Lai nói. Đối với Nhƣ Lai sanh ra hoài nghi, chẳng phải là quý vị tạo 

tội nghiệp đó sao? Con ngƣời hiện nay luôn tự cho mình là đúng, nên không tiếp 

thu ngƣời khác khuyên nhủ. 

Tôi theo thầy Lý mƣời năm, thầy rất có trí huệ. Ngƣời có cá tính mạnh, ngƣời 

có  thành  kiến  rất  sâu,  thầy  đều  tùy  thuận,  sao  cũng  đƣợc.  Không  kết  oán  thù, 

tuyệt đối không khuyên quý vị, vì sao vậy? Vì quý vị không quay đầu đƣợc. Thật 

sự tiếp thu, có thể nghe lời, có thể thực hành thầy có đánh có mắng, thầy dạy rất 

nghiêm khắc, học trò chúng tôi đều thấy đƣợc thầy  mắng ngƣời đánh ngƣời. Vì 

thế thầy lên lớp, xung quang đều cho ngƣời canh giữ, không để ngƣời khác đến 

gần, vì sao vậy? Âm thanh đánh mắng bên ngoài nghe đƣợc không hay. Học sinh 

đều  là  ngƣời  ba  bốn  mƣơi  tuổi,  đều  không  phải  trẻ  con,  trẻ  con  thì  không  sao. 

Học sinh trong lớp chúng tôi trẻ nhất cũng hơn 20 tuổi. Khi tôi theo thầy là 32 

tuổi vì thế thầy phải để ý đến thể diện cho học sinh. Đánh mắng cũng không để 

ngƣời ngoài biết đƣợc, bạn học nhìn thấy không sao, vì sao vậy? Mỗi ngƣời đều 

từng  bị  mắng.  Phàm  những  ngƣời  nghe  lời,  thật  sự  thực  hành  thầy  có  đánh  có 

mắng. Phàm những ai thầy nói hơi quá một chút, sắc mặt khó coi, thầy quan sát 

lời nói và sắc  mặt ngƣời khác, từ đó về sau đối với họ rất khách sáo. Tuyệt đối 

Tập 408  985 



không nói đến họ, nhƣ thế nào? Coi họ nhƣ học sinh dự thính. Đây là cách giảng 

dạy trong thời đại này, thầy Lý đã thị phạm cho chúng ta, chúng ta đã hiểu đƣợc. 

Thầy thƣờng cảnh cáo tôi không nên kết oán với ngƣời. Họ có vài sai lầm ta 

nói họ, họ không thể tiếp thu, ta nói họ họ không vui, nhƣ vậy là đã kết oán với 

ngƣời. Hữu ý hay vô ý đều rất dễ đắc tội ngƣời khác, đắc tội ngƣời khác mà mình 

không biết nhƣng họ nhớ trong lòng. Tƣơng lai gặp cơ hội nhất định trả thù, oan 

oan  tƣơng  báo  không  bao giờ  dứt,  thật  đáng  sợ.  Hiểu  rõràng  minh  bạch  những 

đạo lý này, không những là ngôn ngữ tạo tác, khởi tâm động niệm cũng rất cẩn 

thận, đều không giám tùy tiện. Thật  muốn học, thầy thật tâm dạy quý vị, rất có 

lòng từ bi. 

Tôi  gặp  đƣợc  thầy  Phƣơng  và  Chƣơng  Gia  đại  sƣ  chính  là  ngƣời  nhƣ  vậy. 

Học sinh chỉ mình tôi, đơn độc dạy, một ngƣời cũng dạy. Không phải cần có bao 

nhiêu ngƣời mới dạy, một ngƣời cũng dạy, đây chính là gì? Đây chính là hộ pháp 

mà trong nhà Phật nói. Hộ trì chánh pháp, chánh pháp cần ngƣời truyền. Một học 

sinh cũng có thể truyền, đều phải dạy họ. Thực tế suốt đời một ngƣời cũng không 

gặp  đƣợc,  rất  nhiều  không  phải  không  có,  phải  làm  sao?  Trƣớc  tác  sách  lƣu  lại 

cho hậu nhân. Ngƣời đời sau xem đƣợc sách họ, có duyên với họ vừa xem liền 

sanh tâm hoan hỷ, y giáo phụng hành nhƣ thế là họ đã truyền. 

Hoàng  Niệm  Tổ  tôi  không  biết  ông  có  truyền  nhân  hay  không,  nhƣng  hôm 


nay  chúng  ta  biết  ông  viết  bộ  sách  này,  chúng  ta  xem  xong  hoan  hỷ.  Chúng  ta 

đang nghiên cứu, nỗ lực tu tập, không phải đã truyền pháp của ông rồi sao? Chỉ 

cần có một ngƣời truyền pháp, pháp sẽ không diệt. 

Đạt Ma tổ sƣ truyền Thiền tông đến Trung  Quốc, năm đời trƣớc đều là đơn 

truyền, chỉ có một ngƣời. Tổ sƣ Đạt Ma chỉ gặp đƣợc một ngƣời, ngài truyền cho 

Huệ  Khả,  Huệ  Khả  truyền  cho  Tăng  Xán,  từng  ngƣời  từng  ngƣời  đều  là  một 

ngƣời.  Đến  Lục  tổ  mới  truyền  cho  43  ngƣời,  pháp  duyên  vô  cùng  thù  thắng. 

Trƣớc ngài Huệ Năng không nhìn thấy, chỉ thấy đơn truyền, truyền  một ngƣời. 

Sau  ngài  Huệ  Năng  cũng  không  thấy,  truyền  hai  ba  ngƣời  thì  có.  Đại  khái  tìm 

không thấy truyền trên năm ngƣời. 43 ngƣời, một thời cực thịnh! 

Phá  mê  khai  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  nhất  định  phải  thật  thà,  nghe  lời  và 

thực  hành.  Không  có  điều  kiện  này,  không  phải  ngƣời  để  truyền  pháp.Nhƣng 

Tịnh tông không nhƣ vậy, sơ tổ Huệ Viễn kiến lập niệm Phật đƣờng ở Lô Sơn, 

lãnh đạo 123 ngƣời niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, mỗi ngƣời đều vãng sanh còn 

thù thắng hơn cả ngài Huệ Năng, ngài Huệ Năng mới 43 ngƣời. Niệm Phật thành 

986  Tập 408 



tựu vƣợt trên minh tâm kiến tánh, vƣợt trội hơn. Vì Thiền tông hoàn toàn dựa vào 

tự lực,  Tịnh độ tông dựa vào tha lực. Chỉ  cần tin vào Phật  A  Di  Đà, thật  muốn 

đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta chỉ cần đầy đủ điều kiện nhƣ vậy, ngoài ra Phật A 

Di Đà đều đã chuẩn bị xong, không cần chúng ta lo lắng. 

Sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  liền  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát là thân phận gì? Thân phận bằng với Thiền tông đại triệt đại 

ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  quý  vị  thấy  không  tuyệt  vời  sao?  Pháp  môn  này  thật 

không thể nghĩ bàn! Pháp môn này chúng ta thật sự minh bạch, thật hiểu rõ ràng, 

có thể không tin chăng? Nhất định phải làm gƣơng tốt cho chúng sanh. 

Trong  tứ  đức  của  Hoàn  Nguyên  Quán,  thứ  nhất  là   “ tùy  duyên  diệu  dụng ”,  

làm  cho  ngƣời  khác  noi  theo.  Thứ  hai  là   “ oai  nghi  hữu  tắc”,  oai  nghi  hữu  tắc 

chính là hành trì giới luật. Trong cuộc sống hằng ngày, làm tấm gƣơng tốt nhất 

cho mọi ngƣời noi theo. “Nhu hòa chất trực”, Bồ Tát đối đãi ngƣời, bất luận đối 

đãi với ai, ngƣời có xấu đến đâu đều mỉm cƣời nghênh đón, thân ái hòa hợp, hiện 

tƣớng của Di Lặc Bồ Tát, cần phải đối nhân tiếp vật giống nhƣ thế. Sau cùng là 

“đại chúng sanh khổ”,chúng sanh khổ, ở thế gian này để giúp chúng sanh, giúp 

mọi ngƣời nhƣ Đức Thế Tôn vậy. Đức Thế Tôn khi tại thế cũng làm nhƣ vậy cho 

chúng ta thấy, một đời vạn duyên buông bỏ. Dạy học, chịu khổ cực, ngài không 

phải không thể sống đời thoải mái, có thể. 

Trong  các  đệ  tử  tại  gia,  có  16  vị  quốc  vƣơng,  nếu  ngài  muốn  kiến  lập  đạo 

tràng  quá  dễ.  Chỉ  cần  nói  một  tiếng  ngƣời  ta  sẽ  làm  xong  đem  nó  cúng  dƣờng 

ngài, huống chi phụ thân của ngài là quốc vƣơng. Trong nhà cũng có thể làm cho 

ngài, nhƣng ngài không cần vì ngài dạy đệ tử lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy. 

Tự  mình không trì giới, không chịu khổ, nhƣ vậy không phải thành trò  cƣời ƣ? 

Nhƣ vậy ai tin ngài? Ngài dạy ngƣời trì giới, ngài trƣớc phải trì giới. Ngài dạy 

ngƣời chịu khổ, mình chịu khổ trƣớc tất cả đều phải làm gƣơng nhƣ vậy. 

Ân đức này lớn biết bao, không phải ngài chỉ nói không làm, ngài thật sự làm 

nhƣ vậy. Vì thế ngài dạy học, phát sinh ảnh hƣởng rất lớn, đến nay đã 3000 năm, 

vẫn còn ảnh hƣởng rất lớn. Chúng ta tin rằng Phật pháp không bị đoạn diệt, nhất 

định đời đời có truyền nhân, có ngƣời y giáo phụng hành. Ngƣời xƣa thƣờng nói 

chân nhân bất lộ tƣớng, họ thật tu, thật hành trì nhƣng vẫn chƣa xuất hiện,  mọi 

ngƣời chƣa biết họ. 

Ấn  Quang  đại  sƣ  biểu  diễn  trong  thời  đại  chúng  ta.  Đại  sƣ  trƣớc  70  tuổi 

không ai biết đến ngài, một vị hòa thƣợng bình thƣờng trên núi Phổ Đà không ai 

Tập 408  987 



để ý đến. Đến năm 70 tuổi có một vài học giả trong giới văn hóa, một vài nhân 

vật nỗi tiếng, chuyên gia học giả đên Phổ Đà sơn du lịch, ngẫu nhiên gặp đƣợc. 

Họ đàm luận với ngài Ấn Quang và thỉnh giáo ngài vài vấn đề, phát hiện vị hòa 

thƣợng này thật đáng khâm phục. Do đó học Phật có những vấn đề đối với Phật 

giáo, đều ra viết thử để thỉnh giáo ngài, ngài trả lời hết. Họ đem những thứ này 

đăng lên báo tạp chí, mới biết đƣợc, phát hiện đƣợc, có một vị hòa thƣợng thông 

tông thông giáo nhƣ vậy. 

Ấn Quang đại sƣ thị phạm cho chúng ta, trong thời đại động loạn này hậu tích 

bạc phát, trẻ tuổi nổi tiếng không tốt, đố kỵ chƣớng ngại rất nhiều, ngƣời ta muốn 

hủy hoại quý vị. Nếu tự mình không có một vị hộ pháp mạnh, rất dễ bị ngƣời ta 

tiêu  diệt.  Chính  tôi  đi  con  đƣờng  này  là  con  đƣờng  hiểm,  cũng  may  còn  có  hai 

ngƣời bên cạnh bảo hộ tôi. Chƣơng Gia đại sƣ đã viên tịch từ sớm nhƣng thầy Lý 

và  thầy  Phƣơng  còn.  Tôi  gặp  vấn  đề  khó  khăn  đến  thỉnh  giáo  họ,  nếu  quý  vị 

không có ngƣời nhƣ vậy phải làm sao? Ai dạy quý vị? Ngoài ra tôi còn hộ pháp 

bên  ngoài  chính  là  cả  nhà  Phật  tử  họ  Hàn,  hai  vợ  chồng  họ  chân  tâm  hộ  trì. 

Không  ở chùa,  ở trong nhà họ, nhƣ  vậy không sao. Sống trong nhà họ 17 năm, 

thật không dễ! 

Sau 17 năm  mới có một thƣ viện nhỏ, chính là thƣ viện Hoa Tạng Đài Bắc, 

không lớn.  Diện tích thƣ viện  ở Đài  Loan lúc đó là 50 bình. Khi  chúng tôi vừa 

mới  mua  đƣợc  là  50  bình,  50  bình  lớn  bao  nhiêu?  Một  bình  bằng  36  mét  của 

HongKong, đây tính theo mét anh. Một bình 36 mét, 50 bình. Sau 20 năm chúng 

tôi phát triển mới có phòng ở, tẩm thất, phòng khách nhỏ, nhà bếp, nhà ăn, tổng 

cộng 250 bình. Diện tích khi chúng tôi ra đi chỉ chiếm một góc nhỏ trong chung 

cƣ đại lầu. Một tầng của chung cƣ hình nhƣ có hơn 800 bình, chúng tôi ở đây có 

250 bình. Chỗ rất nhỏ, thính chúng cũng không nhiều. Thính chúng bình thƣờng 

đến, cũng chỉ hơn 100 ngƣời, không có gì chƣớng ngại, không có xung đột lợi và 

hại với mọi ngƣời, bình an vô sự. 

Mấy năm gần đây chúng tôi dùng những công cụ khoa học, ảnh hƣởng đƣợc 

khuếch đại. Mới đầu chúng tôi dùng internet, internet đại khái dùng cũng gần 20 

năm. Sau cùng dùng đến truyền hình vệ tinh, điều này ảnh hƣởng rất lớn. Truyền 

hình vệ tinh bắt đầu mở là nguyên đán năm 2003 đến bây giờ hình nhƣ cũng đƣợc 

9 năm. Lợi dụng công cụ mạng và truyền hình, các vị đồng học Tịnh độ trên toàn 

thế  giới  đều  có  thể  xem  đƣợc.  Điều  này  mới  tạo  thành  ảnh  hƣởng  nhƣng  cũng 

988  Tập 408 



không chƣớng ngại. Chúng tôi không có đạo tràng, chúng tôi sống đời lƣu lạc. 

Truyền hình thì các vị cƣ sĩ làm, không liến quan đến tôi. 

Nếu tôi có một đạo tràng lớn, nhƣ vậy phiền phức rất lớn, cũng may không có 

đạo tràng, suốt đời sống cuộc đời lƣu lạc. Hoằng pháp lợi sanh không phải dễ làm, 

chƣớng ngại khó khăn mà chúng ta sẽ không ngờ tới. Những điều này nếu quý vị 

tĩnh tâm tƣ duy quan sát sẽ rõ. 

Chánh, ngạn ngữ có nói:“tà không thắng chánh” chỉ cần chúng ta chơn chánh, 

không  bị  bên  ngoài  làm  ô  nhiễm.  Chúng  ta  phải  làm  nhƣ  thế  nào  mới  đƣợc? 

Không có gì khác_trong đời này tôi lãnh hội đƣợc chính là ngày ngày giảng kinh. 

Ngoài việc giảng kinh ra tất cả đều buông bỏ, tôi đã dùng phƣơng pháp này, vì 

sao vậy? Vì ngày ngày giảng kinh, quý vị phải ngày ngày đọc kinh. Không đọc 

thì lấy gì để giảng? Ngày ngày đọc kinh, chính là ngày ngày không xa rời Phật 

Bồ Tát, tiếp nhận giáo huấn của Chƣ Phật Bồ Tát. Thời gian lâu ngày, huân tu 60 

năm, có thể lãnh hội đƣợc vài phần chân thật nghĩa. Không thể có tâm danh lợi. 

Nhƣ trong A Nan Vấn Sự Phật Kiết Xung Kinh, Đức Phật nói: “Khả đắc vi 

thế gian sự, bất khả đắc vi thế gian ý”, điều này nhất định phải giữ vững. Tôi học 

kinh  giáo  trong  lớp  của  thầy  Lý,  bộ  thứ  nhất  học  chính  là  Kinh  A  Nan  Vấn  Sự 

Phật Kiết Xung. “Việc thế gian có thể làm, không thể có ý thế gian”. Ý là gì? Ý là 

tham sân si mạn. Quý vị có tự tƣ tự lợi là ý thế gian, có danh văn lợi dƣỡng đó là 

ý thế gian. Những điều này không dính vào đƣợc, dính vào là hƣ, Phật pháp hoàn 

toàn biến chất. Thật sự buông bỏ những thứ này mới có thể giữ vững đƣợc. Có 

thể giữ vững, có thể giữ ổn định, không đến nỗi biến chất, không đến nỗi đọa lạc. 

Tâm ta vĩnh viễn thanh tịnh, mãi mãi không mê, nhƣ vậy là rất khó đƣợc nhƣng 

xa rời Phật pháp là không đƣợc. 

Chúng ta đều biết nhiễm ô nghiêm trọng nhất là ti vi, mạng, báo chƣơng tạp 

chí. Những thứ này tôi đã đoạn tuyệt. Ít nhất tôi cũng  50 năm không xem  ti vi, 

mạng  thì  xƣa  nay  chƣa  từng  tiếp  xúc,  báo  tạp  chí  cũng  bỏ  50  năm  nay,  không 

xem những thứ này. Tất cả thời gian đều đọc kinh, xem sách thánh hiền, làm bạn 

với  cổ  nhân.  Điều  này  tôi  hai  mƣơi  mấy  tuổi  đã  đề  ra:  “thƣợng  hữu  cổ  nhân”, 

chúng ta mới có thể giữ đƣợc mình. 

Xã  hội  này  là  một  hồ  nhuộm  lớn,  chúng  ta  không  có  nhận  thức  này,  không 

kiên trì, nếu quý vị nói quý vị không bị ô nhiễm, đó là thánh nhân, không phải 

ngƣời phàm, đó là Phật Bồ Tát tái sinh. Ngƣời phàm nhất định không chịu đƣợc! 

Vì  thế  ở  đây  quý  vị  thấy  có  thành  quả.  Phật  A  Di  Đà  làm  duyên  cho  chúng  ta, 

Tập 408  989 



chúng ta tự mình có duyên. Nhân là gì? Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, 

rộng tích công đức, phát nguyện hồi hƣớng, cầu sanh Cực Lạc, đây là nhân. Bên 

dƣới là quả. 

 “Dữ Phật nguyện tương ưng, cố năng kiến Phật”  Phật ở đâu? Tùy xứ hiện thân. 

Tâm  nghĩ  đến  Phật,  Phật  liền  hiện  thân.  Khổng  Lão  Phu  Tử  trong  tâm  thƣờng 

nghĩ đến Chu công, Chu Công liền hiện thân, đây là thật không phải giả. Trong 

kinh đại thừa Đức Phật nói, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, không giả! Quý vị nên 

biết, chúng ta nghĩ đến Phật A Di Đà, Phật A Di Đà liền hiện thân, là tâm tƣởng 

của ta.  Ta nghĩ đến Quán Âm Bồ  Tát, Quán Âm Bồ  Tát liền hiện thân, cũng là 

tâm  ta  tƣởng,  đây  mới  là  chân  lý.  Có  phải  là  Quán  Âm  Bồ  Tát  đó  hiện  thân? 

Không thể nói không phải. 

Chỉ cần quý vị  minh tâm  kiến tánh, vọng tâm không còn thì chân tâm  hiện. 

Chân tâm biến pháp giới, chân tâm ở đâu? Biến pháp giới hƣ không giới, chính là 

chân tâm của chính mình. Là chân tâm của tôi, cũng là chân tâm của Di Đà, cũng 

là chân tâm của Quan Âm, là một tâm! Vì thế tôi nghĩ liền hiện tƣớng, hiện tƣớng 

này “đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. Quý vị minh bạch đạo lý này không có 

gì kỳ lạ. Hiện hay không hiện cũng không kỳ lạ, vì sao vậy? Vì đã thấu triệt đƣợc 

chân tƣớng sự thật. Đây không phải mê  tín, đây là gì? Là cảm ứng. Trong tâm tôi 

có cảm, tự tánh sẽ có phản ứng. 

Những  đạo  lý  này  nếu  chúng  ta  không  thâm  nhập  kinh  tạng,  sẽ  không  thấu 

triệt, không rõ ràng, không rõ ràng sẽ hoài nghi, hoài nghi sanh ra chƣớng ngại, 

chƣớng ngại khiến ta đọa lạc. Dần dần lòng tin của mình đối với chính mình bị 

mất đi, vì thế học Phật không dễ. Đời này đã đọa lạc, đời sau kiếp sau gặp đƣợc 

lại tiếp tục hành trì, nhƣng đến đời sau kiếp sau rất dài. Trong bài kệ khai kinh 

nói:“trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc”. Sau khi mất thân ngƣời rồi, đƣợc lại thân 

ngƣời không dễ! 

Quý  vị  không  đƣợc  thân  ngƣời,  rất  khó  có  cơ  duyên  nghe  pháp.  Đƣợc  thân 

ngƣời đáng quý nhất, chính là ta có cơ hội gặp đƣợc Phật pháp, có cơ hội tu hành. 

Nếu duyên thù thắng, trong đời này  liền có thể có thành tựu, vĩnh viễn thoát lý 

luân hồi lục đạo, thoát lý mƣời pháp giới, lợi ích này quá lớn. 

 “Do kiến Phật cố, tức đắc vãng sanh”.  Phật đến tiếp dẫn quý vị, quý vị liền thấy 

đƣợc, nhất định theo ngài đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn 

không  thoái  chuyển,  “tất  chứng  đƣợc  vô  thƣợng  bồ  đề”.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc, 

quý vị sẽ đƣợc bảo chứng. Tất chứng vô thƣợng bồ đềlà diệu giác vị trong Kinh 

990  Tập 408 



Hoa Nghiêm, so với đẳng giác còn cao hơn một tầng. Là cứu cánh viên mãn vô 

thƣợng chánh đẳng chánh giác, lúc này quý vị rời xa cõi thật báo trang nghiêm, 

trở về thƣờng tịch quang. Trong thƣờng tịch quang thuần chân vô vọng, trong cõi 

thật báo 99 phần trăm là thật, còn có một phần là vọng. Trong thƣờng tịch quang 

không có, thuần chân vô vọng. 

Sau  đoạn  này  có  hai  câu  kinh  văn  nhƣ  vầy:  “ƣng  phát  vô  thƣợng  bồ  đề  chi 

tâm,  phục  đƣơng  chuyên  niệm  Cực  Lạc  quốc  độ”.  Đây  là  Phật  Bồ  Tát  đang 

khuyên chúng ta. Ở trên nói thật sự nghe rỏ ràng, thật nghe hiểu, thì nên phát tâm 

vô thƣợng bồ đề. Tâm vô thƣợng bồ đề là tin thật, thật muốn đến thế giới Cực 

Lạc, thật muốn thân cận Phật A Di Đà, đây chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Khi đã 

phát tâm, quý vị cần phải chuyên niệm, mọi lúc mọi nơi trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra tất cả đều buông bỏ. Nếu thật sự đạt đến cảnh giới 

này, vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, tùy thời có thể đi. Quý vị muốn 

bây giờ tôi đi, bên đó Phật A Di Đà đã nhận đƣợc tin tức, ngài lập tức liền đến 

tiếp dẫn, hoàn toàn không có chút chƣớng ngại nào. Vì thế đến thế giới Cực Lạc, 

khi nào đi quyền này tự mình quyết định, không do ngƣời khác thao túng. Cũng 

không phải Phật A Di Đà thao túng, là do chính chúng ta. Muốn khi nào đi thì khi 

đó đi, chỉ cần tin thật nguyện thiết. Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay, có thể làm chứng 

cho chúng ta. Trong Di Đà Yếu Giải nói:“có thể vãng sanh hay không, toàn là ở 

chổ có tín nguyện hay không”, không nói niệm Phật. Quý vị tin thật, đồng ý đi, 

liền quyết định đƣợc vãng sanh. 

Sau  khi  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  phẩm  vị  cao  thấp,  đó  là  công  phu 

niệm Phật của quý vị sâu hay cạn. Vì thế công phu niệm Phật, thế giới Cực Lạc là 

phẩm vị. Công phu thâm sâu thì phẩm vị cao, công phu cạn thì phẩm vị thấp. Nói 

một cách rỏ ràng, minh bạch. Thực tế mà nói, phẩm vị thế giới tây  phƣơng Cực 

Lạc,  có  thể  không  cần  để  trong  lòng.  Để  trong  lòng  là  chƣớng  ngại,  không  nên 

quan tâm nó. Tin  thật nguyện thiết,  nhƣ Ngẫu Ích đại  sƣ nói:“hạ hạ phẩm  vãng 

sanh tôi đã rất vừa ý rồi”. 

Vì sao vậy? Vì hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này không tuyệt vời sao? A Duy Việt Trí 

Bồ Tát là gì? Thƣợng thƣợng phẩm, ý này không phải chính là nói hạ hạ phẩm 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, hƣởng đãi ngộ của thƣợng thƣợng phẩm, sự việc 

không  phải  nhƣ  vậy  sao?  Vì  sao  có  sự  việc  này?  Đây  là  thù  thắng  của  thế  giới 

Cực Lạc, oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, trong quốc độ của chƣ 

Tập 408  991 



Phật khác không có. Điều này chỉ có ở thế giới Cực Lạc, hạ hạ phẩm vãng sanh, 

những  hƣởng  đãi  ngộ  của  thƣợng  thƣợng  phẩm.  Chúng  ta  tin  rằng  bổn  nguyện 

của Phật A Di Đà, tuyệt đối không phải gạt chúng ta. 

Nguyện nguyện của ngài đều thành tựu, nguyện nguyện đều viên mãn. Vì thế 

đến thế giới Cực Lạc, là thấy đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà. Nên chúng ta 

thật  rõ  ràng,  thật  minh  bạch,  nên  phát  nguyện  chăng?  Thật  nên  pháp  tâm  vô 

thƣợng bồ đề, nên nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà,chuyên niệm thế giới Cực 

Lạc, những điều khác đều không nghĩ đến. Nghĩ gì khác đều gọi là vọng tƣởng, 

đều gọi là chƣớng ngại. Thế giới Cực Lạc chúng ta đã nắm chắc. 

 “Cái thử nãi vãng sanh chi chủ nhân, gia chi dĩ tích tập thiện căn, ưng trì hồi 

 hướng, dĩ thị thắng nhân, tất đắc diệu quả”.  Gia ở đây có nghĩa là gì? Hành thiện, 

thiện  là  gì?  Giúp  chúng  sanh  ly  khổ  đắc  lạc.  Phƣơng  pháp  nào  giúp  đỡ  chúng 

sanh? Điều này nên biết, chúng sanh khổ do đâu? Khổ do mê mà có. Trong mê 

quan trọng nhất là không biết Phật. Phật là gì? Ở trƣớc chúng ta có học đến Phật 

là trí huệ cứu cánh viên mãn, Phật là phƣớc báo cứu cánh viên mãn. Không biết 

Phật, hay nói cách khác trí huệ không có, phƣớc báo không có, đáng thƣơng, phải 

chịu khổ! Vì thế chúng ta phải giúp họ biết về Phật. 

Suốt đời Đức Thế Tôn làm công việc này, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Mỗi ngày giảng kinh thuyết pháp dụng ý  ở đâu?  Những việc Đức Thế  Tôn làm 

trong đời là:“phá mê khai ngộ, đoạn nghi sanh tín”, không phải là hai câu này sao? 

Phật  là  ai?  Phật  là  chính  mình.  Trong  tự  tánh  mình  vốn  đầy  đủ  trí  huệ  bát  nhã, 

đức tƣớng. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ  ràng, tất cả  chúng sanh vốn có. 

Chính quý vị mê thất tự tánh nên không biết. Khi Phật chƣa đến Trung Quốc, tổ 

tiên chúng ta biết, tổ tông không gọi danh từ Phật, mà gọi là “bổn tánh bổn thiện”. 

Chƣ vị thử nghĩ coi, câu bản tánh bổn thiện này với trong Kinh Hoa Nghiêm 

nói tất cả chúng sanh đều có trí huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, phải chăng là một ý? 

Tôi cho rằng là cùng một ý nghĩa, vì thiện không phải thiện đối với ác, thiện đó là 

nói cứu cánh viên mãn, không có chút khiếm khuyết nào. Trong tự tánh chúng ta 

trí  huệ  viên  mãn,  đức  năng  viên  mãn,  tƣớng  hảo  viên  mãn,  không  có  gì  không 

viên  mãn, bổn thiện! Không có gì sai biệt với trong kinh đại thừa nói, chúng ta 

tƣờng tận lãnh hội, nó khởi tác dụng. 

 “Tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”,  chỉ ƣ chí thiện, thiện này là thiện đối với ác. 

Thân dân là gì? Ngày nay chúng ta nói xã hội hòa mục. Tất cả chúng sanh cùng 

tôn trọng nhau, cùng thƣơng yêu nhau, cùng quan tâm nhau. Tƣơng thân tƣơng ái, 

992  Tập 408 



cùng hòa mục với nhau, đây là thân dân. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, 

không có gì không thiện. Đó là hoàn toàn tƣơng ƣng với luân thƣờng, đạo đức, 

nhân quả. Đây là chỗ nào? Đây không phải là thế giới Cực Lạc sao? Thế giới Cực 

Lạc, không phải chính là chỉ ƣ chí thiện sao? Chỉ ƣ chí thiện, ở thế giới Cực Lạc 

đã làm đƣợc. Trong biến pháp giới hƣ không giới, thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

chính là khu thí nghiệm nhỏ, nó đã làm ra. Chẳng những là cõi thật báo, đến cõi 

đồng cƣ, cõi phƣơng tiện của nó đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, không phải chỉ 

ƣ chí thiện sao? Những điều này rất ít ngƣời biết, họ không tiếp xúc đến Phật giáo. 

Chúng ta ngày nay internet và truyền hình vệ tinh làm rồi, thật sự là việc tốt. 

Không  có  những  công  cụ  này,  chúng  ta  giảng  kinh  ngƣời  nghe  có  đƣợc  mấy 

ngƣời?  Trong  đời  này  tôi  giảng  kinh  dạy  học,  nhân  số  thính  chúng  nhiều  nhất 

trong  giảng  đƣờng  là  trƣớc  đây  ở  Singapore.  Giảng  đƣờng  đó  có  thể  ngồi  800 

ngƣời,  đây  là  hiện  trƣờng  tôi  giảng  kinh  nhân  số  nhiều  nhất.  Mấy  mƣơi  năm 

giảng  kinh,  hiện  trƣờng  giảng  đƣờng  không  vƣợt  qua  200  ngƣời,  chỉ  hơn  100 

ngƣời, khi ít thì ba bốn mƣơi ngƣời. Nếu không phải internet quốc tế và truyền 

hình vệ tinh, ai biết đƣợc? Dùng công cụ này vƣợt ngoài dự tính của tôi, tôi cũng 

không biết ai làm, không biết. Internet rốt cuộc là ngƣời nào làm, đến bây giờ tôi 

cũng không biết. 

Vệ tinh tôi biết là Trần Thái Quỳnh làm. Là một việc tốt, nhƣng xƣa nay chƣa 

từng hỏi han, không liên quan đến tôi. Tôi không có nhân lực này, tôi cũng không 

có tài lực. Đây là ngƣời khác nghe thấy thích, họ đem nó khuếch đại ra, ngoài dự 

định của tôi. Ngày nay khoa học tiến bộ, giá cả máy móc những thiết bị này hạ 

thấp rất nhiều. Tôi nghe nói hiện nay muốn làm đài truyền hình vệ tinh này rất rẻ. 

Thông  thƣờng  làm  xí  nghiệp,  họ  có  năng  lực  làm.  Chính  là  không  biết,  nếu 

thật sự biết giáo dục thánh hiền, giáo dục Đức Phật, đem đến cho mọi ngƣời là trí 

huệ chân thật, phƣớc báo cứu cánh viên mãn, ai không muốn làm? Mỗi ngƣời đều 

muốn làm. Tuyệt  đối không để  một  mình Trần  Thái  Quỳnh làm.  Phƣớc  báo, trí 

huệ  đều  bị  một  mình  cô  ta  hƣởng,  những  ngƣời  khác  đều  biết  làm.  Thiếu  sót 

chính là thiếu nhận thức, điều này chúng ta không thể không biết. 

Ngƣời trẻ tuổi hiếu học nên đi con đƣờng này, con đƣờng này rất tốt. Trƣớc 

đây thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu cho tôi, hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, 

tôi  không  phụ  lòng  thầy.  Đời  này  của  tôi  đích  thực  là  sống  hƣởng  thụ  cao  nhất 

của đời ngƣời, thầy hoan hỷ. Trƣớc đây thầy đơn độc dạy tôi không hoài công, tôi 

đã làm đƣợc. Vì thế phải chuyên niệm Phật A Di Đà, phải nên biết tích tập thiện 

Tập 408  993 



căn, lấy đó để hồi hƣớng. Hồi hƣớng là đem tất cả công đức mà mình làm đƣợc, 

hồi hƣớng thực tế. 

Hồi hƣớng thực tế là gì? Chính là hồi hƣớng tự tánh, dùng cách nói của triết 

học là hồi hƣớng bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu. Hồi hƣớng bồ đề, chính là 

hồi hƣớng tôi chỉ cầu trí huệ, ngoài điều này ra tôi không cầu gì cả. Thứ ba là hồi 

hƣớng chúng sanh, hy vọng tất cả chúng sanh nghe đƣợc Phật pháp, mỗi ngƣời 

đều có thể giác ngộ, đều có thể đoạn ác tu thiện, đều có thể nâng cao cảnh giới 

chính mình, đều có thể sống cuộc đời viên mãn hạnh phúc nhất. Thầy Phƣơng nói 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Đáng để học, đáng để chúng ta hành trì. Làm 

ra thành tích mọi ngƣời đều biết, không làm ra thành tích mọi ngƣời không biết, 

không nhận thức đƣợc còn nói chúng ta mê tín. 

Học Phật sao lại mê nhƣ vậy? Sau ba bốn mƣơi tuổi gặp mặt họ mới giác ngộ. 

Khi giác ngộ họ liền tán thán, còn nói anh đi con đƣờng này đúng, thật đã đúng! 

 “Dĩ  thị  thắng  nhân,  tất  đắc  diệu  quả.  Cố  vân,  do  thử  kiến  Phật,  sanh  bỉ  quốc 

 trung, đắc bất thoái chuyển, nãi chí vô thượng bồ đề”. Đời này đến thế giới Cực 

Lạc liền đắc bất thoái chuyển, đây là Phật pháp nói ba loại bất thoái. Thứ nhất là 

vị bất thoái, chúng ta nhất định không thoái chuyển vào trong lục đạo, tuyệt đối 

không thoái vào trong mƣời pháp giới, đây thật sự là bất thoái. Thứ hai, quý vị sẽ 

không thoái vào trong tiểu thừa, cũng chính là nói chúng ta không sợ khó khăn 

gian khổ. Có tinh thần đại vô úy, có thể đột phá tất cả chƣớng ngại.      Thứ ba, 

mỗi niệm đều hƣớng đến vô thƣợng bồ đề tuyệt đối không thoái chuyển. Đời này 

nhất  định  thành  vô  thƣợng  đạo.  Sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  ba  loại 

bất thoái này đều đạt đƣợc. 

 “Bổn  giải”,   đây  là  Hoàng  Niệm  Tổ  viết  chú  giải  này.  “Sùng  thượng  tha 

 Phật” ,tha Phật là gì? Phật A Di Đà. Trong nhà Phật hoặc là có ngƣời nghi hoặc, 

“hữu muội tâm tông”,  tâm tông là minh tâm kiến tánh. Chỉ cầu vãng sanh Tịnh độ, 

quý vị không thể minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh mới có thể thành Phật. 

Sanh về tây phƣơng, theo Phật A Di Đà học tập, không thể minh tâm kiến tánh 

vẫn  là  vô  dụng.  Có  nghi  hoặc  này  chăng?  Có  mà  còn  rất  nhiều.  Cổ  kim  trong 

ngoài đều không tránh khỏi, vấn đề này nhất định phải làm rõ. Vì sao  vậy?  Vì 

không làm rõ, chƣớng ngại tín tâm của mọi ngƣời. Nói rõ ràng minh bạch, đoạn 

nghi sanh tín. Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói: “tư dẫn tam luận”,  có ba đoạn luận có 

thể làm chứng minh. 

994  Tập 408 



Bên dƣới luận thứ nhất Yếu Giải của Linh Phong đại sƣ nói_đây là Ngẫu Ích 

đại sƣ_trong Di Đà Kinh Yếu Giải ngài nói giả thiết một câu vấn đáp.  “Vấn, Phật 

 ký  tâm  tác  tâm  thị.  Hà  bất  cánh  ngôn  tự  Phật,  nhi  tất  dĩ  tha  Phật  vi  thắng,  hà 

 dã?”. Đây là nguyên nhân gì?  Đã là tự tánh thị Phật  “thị tâm thị Phật, thị tâm tác 

 Phật”  vì sao không khởi tự Phật mà đi dùng tha Phật? 

Ở đây Ngẫu Ích đại sƣ đáp rất hay: “Thử chi pháp môn, toàn tại liễu tha tức 

 Phật”, đây là thật, liễu là thật sự thông đạt thấu triệt, Phật A Di Đà tức là chính 

mình. Trung Phong thiền sƣ, ngƣời thời nhà Nguyên. Quý vị thấy ngài biên tập 

Tam Thời Hệ Niệm Pháp sự, trong đó có một đoạn khai thị nói rất rõ ràng:“Tâm 

tôi tức là Phật A Di Dà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi”, tự tha không hai. “Nơi đây 

tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là nơi đây”, đây là vị đại đức của Thiền tông nói. Ngài 

thật đã thông mới có thể nói ra đƣợc lời này. Nếu ngài không thật sự thông triệt, 

thật sự kiến tánh, không nói ra đƣợc nhƣ vậy. 

Bên  dƣới  ngài  phân  tích  nói: “nhược  húy  ngôn  tha  Phật”,   húy  là  húy  kỵ, 

không muốn nói tha Phật.  “Tắc thị tha kiến vị vọng” , bốn tƣớng trong Kinh Kim 

Cang  chƣa  phá,  quý  vị  còn  có  tự  có  tha.  Tự  là  ngã  tƣớng,  tha  là  nhân  tƣớng, 

chúng sanh tƣớng, thọ giả tƣớng quý vị chƣa phá.  “Nhược thiên trọng tự Phật, 

 khước thành Phật ngã kiến điên đảo”,  hay nói cách khác tâm quý vị không thanh 

tịnh, quý vị là tâm luân hồi, không phải chánh tri chánh kiến. 

 “Hựu tất đàn tứ ích, hậu tam ích sự bất qua khởi”, đây là tứ tất đàn mà trong đại 

thừa kinh điển nói. Đàn là bố thí, tất là bố thí tất cả, bố thí viên mãn, Bồ Tát tu 

bốn  loại  này.  Điều  thứ  nhất  của  tứ  tất  đàn  là: “thế  giới  tất  đàn”,   khiến  tất  cả 

chúng sanh đƣợc hoan hỷ lợi ích. Thế giới tất đàn là gì? Di Lặc Bồ Tát biểu diễn, 

đó chính là thế  giới tất đàn. Khiến  tất cả  chúng sanh  sanh tâm  hoan hỷ, bố  thí 

hoan hỷ. Vì thế điều thứ nhất của tứ tất đàn. Thứ nhất là qua khởi, không có nhân 

duyên gì, đó chính là tâm hoan hỷ. Sau khi khế nhập Phật pháp, tâm đầy hoan hỷ. 

Đức Phật thƣờng nói pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Tâm hoan hỷ 

này không phải do duyên bên ngoài dẫn đến mà từ nội tâm phát ra, Khổng Tử có. 

Trong Luận Ngữ có câu :“học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”,ý này là làm 

đƣợc  tất  cả  những  gì  mình  đã  học  tập,đã  làm  đƣợc,  đã  thực  hành.  Thực  hành 

trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong xử sự đối nhân tiếp 

vật, quý vị đều lòng đầy hoan hỷ. Hỷ duyệt này từ trong nội tâm phát ra, không 

phải bên ngoài. Lạc là do duyên bên ngoài đến, duyệt là từ nội tâm tự phát. Vì thế 

điều thứ nhất này thế giới tất đàn là từ nội tâm tự phát. 

Tập 408  995 



Thứ  hai   “vi  nhân”, đây  chính  là  có  duyên,  không  phải  qua  khởi.  Nhìn  thấy 

ngƣời khác có khổ nạn đây là duyên, quý vị tự nhiên sẽ toàn tâm toàn lực đi giúp 

họ. Giúp họ ly khổ đắc lạc, đây là sanh thiện ích. Bồ Tát thấy tất cả chúng sanh, 

chúng sanh nào không có tai họa? Tai họa từ đâu đến? Do mê thất tự tánh mà có, 

trí huệ đức năng trong tự tánh hoàn toàn mất đi. Sống trong lục đạo, ngƣời làm 

chủ là ai? Là phiền não, là tập khí. Quý vị xem tập khí phiền não cho là tâm mình, 

quý vị đo lƣờng tất cả sự vật đều là dùng tập khí phiền não, nhƣ vậy là sai hoàn 

toàn. 

Cho nên quý vị sanh khởi thất tình ngũ dục, quý vị sẽ sanh khởi ý niệm này, 

trái ngƣợc với tự tánh 180 độ. Tự tánh là thành Phật đảo ngƣợc lại là tam đồ địa 

ngục, quý vị đi là con đƣờng này, tự mình hoàn toàn không biết. Vì thế Bồ Tát 

biết chúng sanh khổ, Phật biết chúng sanh khổ. 49 năm vì mọi ngƣời giảng kinh 

thuyết pháp, đây là cứu tất cả chúng sanh, khiến tất cả chúng sanh ngay trong đời 

này, đạt đƣợc lợi  ích chân thân. Phật pháp là lợi ích chân thật, quý vị  cự  tuyệt 

không tiếp thu là tự mình không có phƣớc báo, là tự mình có nghiệp chƣớng sâu 

nặng, đƣơng nhiên việc này không dễ. 

Chúng tôi tự mình thật sự có nghiệp chƣớng sâu nặng. Khi chúng tôi còn trẻ, 

đều cho rằng đây là mê tín. Không những cho rằng Phật giáo mê tín, đến truyền 

thống văn hóa chúng tôi đều cho rằng nó lạc hậu, không thích ứng thời hiện đại 

này. Trong thời đại này truyền thống văn hóa không khởi tác dụng nên hoàn toàn 

vứt bỏ nó. Chúng ta bị ảnh hƣởng tƣ tƣởng học thuật này, hoàn toàn đƣa chúng ta 

hƣớng đến phƣơng hƣớng sai lầm, chúng ta còn tự cho rằng rất đắc ý. Đáng sợ 

biết  chừng  nào,  bi  thảm  biết  bao  nhiêu.  Tạo  thành  hiện  tƣợng  xã  hội  ngày  nay, 

chúng ta tận mắt chứng kiến. 

Cho nên tôi cảm ân thầy Phƣơng Đông Mỹ. Nếu không gặp đƣợc thầy thì đời 

này tôi sai đến cùng. Vì sao vậy? Căn bản không đụng đến Phật pháp, không có ý 

tiếp xúc nó. Huống gì quý vị tiếp xúc những ngƣời xuất gia, họ nói không ra đƣợc 

đạo lý, chỉ vài vấn đề đã làm khó đƣợc họ. Làm khó đƣợc chúng ta ha hả cƣời, 

cho  rằng  chúng  ta  là  đúng,  quý  vị  nghĩ  xem  có  hƣ  hỏng  hay  không?  Biện  của 

chúng  ta  đa  phần  là  cƣỡng  từ  đoạt  lý,  sai  lầm,  đến  truyền  thống  văn  hóa  cũng 

nhận  thức  sai,  thầy  Phƣơng  cố  công  khuyên  bảo,  đem  những  vấn  đề  này  giải 

quyết cho chúng ta, chúng ta lại một lần nữa nhận thức truyền thống văn hóa. 

Ví nhƣ y dƣợc, tôi có một lần thƣơng phong cảm hàn, tuần đó tôi không giám 

đến nhà thầy, thiếu một bài học. Tuần sau gặp lại thầy nói cảm mạo bây giờ đã 

996  Tập 408 



lành, thầy nói y học Trung Quốc có 5000 năm lịch sử, tây y 300 năm. Tin 5000 

năm hay là tin 300 năm? Hỏi tôi vấn đề nhƣ vậy. 5000 năm lịch sử rất lâu, nó cứ 

mãi  truyền  về  sau  đƣơng  nhiên  có  đạo  lý.  300  năm  cũng  có  căn  cứ  khoa  học, 

cũng không thể  phủ  nhận. Thầy  Lý nói với tôi tây  y  vào đệ  nhị  thế  chiến phát 

minh ra thuốc kháng sinh, cứu đƣợc mạng của tây y. Nếu không phát minh thuốc 

kháng  sinh,  tây  y  đã  tiêu.  Thuốc  kháng  sinh  có  phải  là  thuốc  vạn  linh?  Không 

phải, nó có tác dụng phụ. Nên nói với tôi trung y là tốt nhất định, phải tin tƣởng 

nó. 5000 năm nay, lịch đại tổ  tông  đều dựa vào nó để  bảo vệ  sức khỏe.  Tây  y 

trong ngày nay mà nói, cống hiến lớn nhất của nó chính là kiểm tra. Kiểm tra của 

nó rất hay, dùng máy móc khoa học giúp chúng ta hiểu rõ mọi thứ, nhƣng trị liệu 

nhất định phải dựa vào trung y. Chỉ có lớp ngƣời lớn họ hiểu đƣợc, họ mới nói 

cho chúng ta đạo lý này. Vì thế trong quan niệm của họ dùng tây y kiểm tra, dùng 

trung y trị liệu. Những ngƣời này đều đã ra đi không còn, không còn ngƣời nói ra 

đạo lý này nữa. Bây giờ thời đại này của chúng ta, bất luận đức hạnh hay học vấn 

so với đời trƣớc kém quá xa. Đời trƣớc là từ nhỏ bắt đầu học từ gốc, chúng ta là 

học từ giữa đƣờng, đây là một tai họa. 

Truyền thống, Phật pháp làm sao để phục hƣng? Nhất định phải cắm rễ từ nhỏ. 

Bây giờ chúng ta nghĩ ra một phƣơng pháp, nếu có cơ hội này mở một trƣờng học. 

Nghĩa  là  từ  mẫu  giáo  học  đến  nghiên  cứu  sở,  cách  nghĩ  của  tôi  là  giữa  chừng 

không chiêu sinh. Mỗi năm chỉ chiêu sinh học sinh mẫu giáo, lớp lá, lớp mầm và 

lớp  chồi  đều  có  thể  chiêu.  Mỗi  năm  đều  chiêu,  không  chiêu  sinh  tiểu  học.  Kết 

thúc lớp lớn tiểu học lên lớp một chúng tôi sẽ tổ chức lớp một, lên lớp hai chúng 

tôi sẽ tổ chức lớp hai. Một năm tăng thêm một lớp, 12 năm sau liền đã trở thành 

đại học. Vì thế trƣờng này không có lớp học sinh xen vào giữa chừng, đều từ nhỏ 

bồi  dƣỡng  lên,  họ  không  bị  bên  ngoài  ô  nhiễm.  Giáo  dục  thánh  hiền,  tôi  muốn 

dùng phƣơng pháp này, có thể từ nguồn gốc bồi dƣỡng nên, nhƣ vậy mới có hiệu 

quả, đem truyền thống văn hóa bảo tồn lại mà còn có thể phát triển rộng rãi. 

Ngoài phƣơng pháp này tôi nghĩ không ra phƣơng pháp thứ hai. Nhất định từ 

mẫu giáo dạy họ thuộc cổ văn cổ thƣ, điển tịch của các bậc thánh hiền. Lão Tử, 

Trang Tử và trong Kinh Phật chọn vài bộ, tất cả đều phải thuộc. Trẻ con thuộc rất 

nhanh,  học  thuộc  lòng  đến  12  tuổi  lên  trung  học.  Tiểu  học  tốt  nghiệp  lên  trung 

học, trung học là có thể giảng giải. Dùng phƣơng pháp này, trung học là sáu năm 

giảng giải học tập. Khi đến đại học chính là nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân 

tu, chỉ chuyên nghiên cứu một môn. Đại học lên lớp không phải thầy giảng cho 

Tập 408  997 



họ  nghe,  trung  học  là  thầy  giáo  giảng  họ  nghe,  đến  đại  học  là  họ  nói  cho  thầy 

nghe, họ nói cho đồng học nghe. 

Đại học lên lớp, trên bục giảng học sinh lên bục giảng, thầy ngồi ở bàn sau 

cùng, vì sao ngồi bàn sau cùng? Âm  thanh quý vị không cần dùng  máy khuếch 

âm, hàng sau cùng có thể nghe đƣợc, xem nhƣ âm thanh của quý vị đạt tiêu chuẩn, 

tôi ở sau nghe không rõ là chƣa đạt, đây là phƣơng pháp có hiệu quả. Xem xem 

nếu có nhân duyên này chúng ta sẽ thành lập trƣờng học. Thầy giáo của trƣờng 

này, thầy dạy học sinh chính là bảo mẫu. Ví dụ thầy chủ nhiệm lớp này từ mẫu 

giáo dạy họ đến nghiên cứu sở, một đời của quý vị chính là sự nghiệp này, quan 

tâm  học  sinh  lớp  này.  Đƣơng  nhiên  học  sinh  dần  dần  lớn  lên  sẽ  đào  thải,  ngày 

càng ít, sau cùng có thể chỉ còn hai ba ngƣời, nhƣ vậy tất cả đều thành tựu, thành 

thánh thành hiền! 

Thánh  hiền  quân  tử  là  dùng  phƣơng  pháp  này  tạo  thành,  thí  nghiệm  này 

chúng  ta  nhất  định  phải  làm.  Thật  sự  có  nhận  thức  này,  chí  đồng  đạo  hợp.  Ý 

tƣởng này của chúng ta, nếu có tài lực nhân lực, lập tức có thể làm. Học trò tôi tin 

tƣởng rất nhiều, mỗi gia trƣởng đều hy vọng con cái thành nhân. Bây giờ trƣờng 

học họ cũng sợ, sợ ô nhiễm, sợ học hƣ. Trƣờng học nối tiếp này có bảo đảm. 

Hôm nay hết giờ rồi, tứ tất đàn vẫn chƣa giảng xong. 





------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 409 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:12.05.2011 



Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải,  trang 510, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu thứ ba. 

 “Hựu tất đàn tứ ích, hậu tam ích sự bất qua khởi, thảng bất tùng thế giới thâm 

 phát khánh tín, tắc hân yểm nhị ích thượng bất năng sanh, hà huống ngộ nhập lý 

 Phật” . 

998  Tập 409 



Ngẫu Ích đại sƣ, trong Yếu Giải giả thiết một vấn đề, giải quyết nghi hoặc của vài 

ngƣời. Pháp môn niệm Phật này hoàn toàn tôn sùng Phật A Di Đà, chính là tha 

Phật. Có ngƣời nghi hoặc có phải là có muội tâm tông? Vì tôn chỉ tu học của đại 

thừa chính là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh có phát sanh xung đột với 

sự sùng kinh Phật A Di Đà chăng? Hoàng Niệm Tổ ở đây dẫn chứng, khai thị của 

ba vị tổ sƣ đã chứng minh đƣợc điều này. 

Đoạn  này  là  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sƣ,  trong  Yếu  Giải  nói  đến  điều  này. 

 “Vấn, Phật ký tâm tác tâm thị, hà bất cánh ngôn tự Phật, nhi tất dĩ tha Phật vi 

 thắng, hà dã?”  Tại sao?  “Đáp, thử chi pháp môn, toàn tại liễu tha tức Phật”.  Câu 

này vô cùng quan trọng, tự tha không hai, tự tha là một. Tự là tự mình, tha là Phật 

A Di Đà. Tự mình và Phật A Di Đà đích thực là nhất thể, xác thực là nhất thể. 

 “Nhược húy ngôn tha Phật, tắc thị tha kiến vị vọng. Nhược thiên trọng tự Phật, 

 khước thành ngã kiến điên đão”.  Bài trƣớc chúng ta đã học đến đây.  “Hựu tứ tất 

 đàn”  Ngẫu Ích đại sƣ đƣa ra ví dụ tứ tất đàn để nói.  Tứ tất đàn, thứ nhất là “thế 

 giới tất đàn”,  khiến tất cả chúng sanh sanh lợi ích hoan hỷ. Ý này chính là nói đệ 

tử Phật, ngƣời học Phật ở mọi lúc mọi nơi nên học Bồ Tát Di Lặc, vì sao vậy? Vì 

hai  chữ  “tất  đàn”  này  chính  là  bố  thí.  “Đàn”  là  bố  thí,  “tất”  là  bố  thí  phổ  biến. 

Mọi  lúc  mọi  nơi  không  phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  bình  đẳng  phổ  biến  bố 

thí.Thứ nhất là bố thí hoan hỷ, vì thế đối nhân đối sự đối vật phải dùng tâm hoan 

hỷ để tiếp đãi, vì sao vậy? Vì tự tha là một không phải hai, lợi ích tha chính là lợi 

ích chính mình. Họ hoan hỷ, mình hoan hỷ, mình hoan hỷ, họ cũng hoan hỷ, đây 

là điều thứ nhất. 

Điều thứ hai  “vị nhất tất đàn”  dùng lời của chủ tịch Mao để nói là: toàn tâm 

toàn ý vì ngƣời phục vụ. Trong Phật pháp đại thừa phạm vi vô cùng rộng lớn, 

Ngài  không  nói  vì  nhân  dân,  ngài  nói  là  vì  chúng  sanh.  Trong  chúng  sanh  bao 

gồm  nhân  dân,  trong  nhân  dân  không  bao  gồm  chúng  sanh,  phạm  vi  của  chúng 

sanh rất lớn. Chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi nên gọi là chúng sanh. Thật ra 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, chƣ đại Bồ Tát không gì không vì tất cả chúng sanh khắp biến 

pháp giới hƣ không giới, sanh thiện ích. Làm sao để giúp họ ly khổ đắc lạc.  “Vi 

 nhân”,   chính  là  giúp  họ  đắc  lạc,  niệm  niệm  không  quên!  Từng  thời  từng  khắc 

nhìn thấy chúng sanh khổ nạn phải giúp họ giải quyết. 



Đệ tam tứ tất đàn là đối trị, đối trị là bạt khổ. Vì ngƣời là dữ lạc, trong kinh 

Phật nói từ bi. “Từ” là dữ lạc, “bi” là bạt khổ. Chúng sanh có khổ, nhất định phải 

giúp họ giải quyết. Hiện nay thế giới này, diễn biến đến tình trạng nhƣ ngày nay, 

Tập 409  999 



có  thể  nói  là  khổ  đến  cực  điểm.  Chúng  ta  bình  tĩnh  quan  sát,  rốt  cuộc  nguyên 

nhân gì xảy ra vấn đề? Quan sát tƣờng tận, suy nghĩ và nhận xét của chúng ta đã 

sai lầm. 

Từ xƣa, ở Trung Quốc thƣờng nói 5000 năm nay. 5000 năm này là có lịch sử 

ghi chép, hoàng đế phát minh văn tự. Từ hoàng đế đến chúng ta hiện nay đã bốn 

ngàn, năm ngàn năm. Trên hoàng đế là thần nông 500 năm, trên nữa là Phục Hy 

cũng 500 năm. 500 năm này tuy không có văn tự  nhƣng đã có dấu tích văn tự 

nguyên thủy. Phục Hy vẽ bát quái, có thể nói là bắt đầu của văn tự. Phục Hy đến 

hoàng đế 1000 năm. Truyền thống văn hóa xƣa, trƣớc đây tôi đã báo cáo với quý 

vị, nhất định không ít hơn Ấn Độ. 

Tôn giáo Bà la môn của Ấn độ. Họ nói với tôi lịch sử của họ ít nhất là  một 

vạn  ba  ngàn  năm.  Họ  không  có  văn  tự  ghi  chép,  đời  đời  tƣơng  truyền.  Tôi  tin 

rằng, tôi tin đất nƣớc chúng ta kiểu văn minh dây chuyền này, ít nhất cũng một 

vạn ba ngàn năm, không ít hơn họ. Truyền miệng, có truyền sai chăng? Cổ nhân 

có trí huệ, tuyệt đối không thua chúng ta, họ dùng ngôn từ đơn giản nhất, thứ tinh 

hoa  nhất.  Cƣơng  lĩnh  chung  của  văn  hóa  xƣa,  không  ngoài  bốn  khoa  mục,  sẽ 

không truyền sai, truyền mƣời vạn năm cũng không truyền sai. 

Thứ nhất là ngũ luân, 20 chữ: “phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần 

hữu nghĩa, trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”.Quý vị nghĩ xem  có thể truyền 

sai  chăng?  Không  thể,  truyền  mƣời  vạn  năm  cũng  không  truyền  sai.  Thứ  hai  là 

ngũ thƣờng, chỉ có năm chữ “nhân nghĩa lễ trí tín”, quên đƣợc sao? Không thể. 

Thứ ba là tứ duy, bốn chữ  “ lễ nghĩa liêm sĩ”. Thứ tƣ là bát đức, tám chữ: “hiếu đệ 

trung tín nhân ái hòa bình”, có thể truyền sai chăng? Không thể. Đời này truyền 

qua đời khác, ngƣời ngƣời đều tuân thủ. Mỗi chữ đều hiện thực, mỗi chữ đều để 

trong lòng, không giám làm trái. Vì thế ngàn vạn năm nay, mãnh đất này, dân tộc 

này trị an lâu dài.Phát triển đến thời nhà Thanh. 

Quý vị xem Càn Long biên tập Tứ Khố Toàn Thƣ, văn hiến lớn lao đó không 

rời bốn cƣơng lĩnh này. Quý vị cầm lên bất luận bộ sách nào, tỷ mỷ quan sát nhất 

định phù hợp với tiêu chuẩn này. Bốn khoa này bao gồm tất cả truyền thống văn 

hóa, cho dù Phật giáo từ bên ngoài đến cũng không ngoại lệ, cũng không trái với 

tiêu chuẩn này. Khổng Phu Tử đem những khẩu truyền thời cổ đại, dùng văn tự 

ghi chép lại truyền cho hậu thế,cho nên Phu Tử là ngƣời tập đại thành. Hậu nhân 

100 Tập 409 

0 



chúng ta gọi ông là Đại Thành Chí Thánh Tiên Sƣ, cũng là nói ông đem những gì 

cổ nhân truyền lại viết thành văn tự. 

Tôi tin rằng rất nhiều lời trong Luận Ngữ, không phải Khổng Tử tự nói. Tuy 

là “tử viết”, nhƣng đều là lời các bậc cổ thánh hiền truyền lại. Khổng Tử đem nó 

viết thành văn tự. Thái độ cầu học một đời của Phu Tử, ông nói rất rõ ràng, tôi tin 

rằng  ông  không  gạt  ngƣời.  Ông  nói  suốt  đời  ông   “ thuật  nhi  bất  tác,  tín  nhi  háo 

cổ”, đáng cho chúng ta noi theo. Suốt đời của Khổng Tử không sáng tạo, không 

có phát minh. Chứng minh ngài là gì? Ngài là ngƣời chân thật, quy cũ chân thật. 

Sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền của ông, ông nói toàn là lời của các thánh hiền, 

không có của mình, điều này rất thật thà trung hậu. 

“Tín nhi háo cổ”, ông đối với lời dạy dỗ của thánh hiền không hề hoài nghi, 

tinh tấn nỗ lực học tập. Đem nó thực hành trong sinh hoạt, trong công việc, trong 

xử  sự  tiếp  nhân  đãi  vật,  đây  là  thánh  nhân.  Bốn  khoa  này,  ông  thật  sự  đã  làm 

đƣợc, một chữ cũng không làm trái, còn tận lực làm nó một cách viên mãn, làm 

thành một tấm gƣơng tốt. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói:“oai nghi hữ tắc”, chính là làm gƣơng cho đại 

chúng trong xã hội. Khổng Tử làm  đƣợc, Mạnh Tử làm đƣợc. Truyền đến ngày 

nay,  khoa  học  kỹ  thuật  đã  phát  đạt.  Chẳng  qua  đây  là  việc  của  300  năm  trƣớc. 

Mọi  ngƣời  tin  khoa  học,  khoa  học  phải  đem  bằng  chứng  đến,  không  có  bằng 

chứng thì không tin. Cổ thánh tiên hiền là truyền thuyết, không có  bằng chứng, 

cho nên không tin, nhất định phải có chứng cứ. Vì thế chúng ta học rồi lại hoài 

nghi, đối với điều gì cũng hoài nghi, hoài nghi này phiền phức rất lớn.Đối với sự 

cung kính trƣớc đây của cổ thánh tiên hiền, tâm cung kính đã suy yếu. Thậm chí 

đến nay hoàn toàn không tin, tùy ý phê bình, hủy báng, những thứ của cổ nhân 

đều  không  cần.  Không  cần  “hiếu  để  trung  tín”,  không  cần  “lễ  nghĩa  liêm  sĩ”, 

“nhân ái hòa bình” cũng không cần. Tôn sùng điều gì? Tôn sùng tự tƣ tự lợi, tôn 

sùng danh văn lợi dƣỡng. Phát dƣơng đến ngày nay, tôn sùng bạo lực sắc tình, sát 

đạo dâm vọng, thế giới này đã loạn. Mọi ngƣời cũng biết không những thế giới đã 

loạn, địa cầu cũng xảy ra sự cố, tai biến dị thƣờng. 

Trên địa cầu những thiên tai biến hóa này từ đầu đến? Họ luôn đi tìm nguyên 

nhân trong khoa học. Khoa học tìm nguyên nhân từ trong vật lý, tìm không đƣợc, 

không thể giải quyết. Cổ thánh hiền tìm nguyên nhân ở đâu? Họ từ trong tâm, tìm 

ra nguyên nhân. Cổ nhân cho rằng sơn hà đại địa, thiên địa quỷ thần với nhân tâm 

Tập 409  100

1 



thiện ác có liên quan mật thiết. Nhân tâm thiện thì chẳng có gì không thiện, nhân 

tâm  bất  thiện  thì  chẳng  có  gì  là  thiện.  Những  điều  này  khoa  học  tìm  không  ra 

chứng cứ, cho nên tôn sùng vật chất, đem tâm lý hủy diệt. 

Thật hiếm có, các nhà vật lý cận đại, đặc biệt là các nhà lƣợng tử vật lý học, phát 

hiện lƣợng tử, đây là vật chất nhỏ nhất. Đại khái nhƣ trong kinh Phật nói là cực vi 

chi vi, dùng kính hiển vi quan sát đƣợc. Đây là gì? Tìm vật chất rốt cuộc là gì? 

Đây là việc 30 năm gần đây, nhà vật lý học đầu tiên đƣa ra báo cáo này là Phổ 

Lãng Khắc nhà lƣợng tử vật lý học ngƣời Đức, thầy của Ái Nhân Tƣ Thản.  Căn 

cứ nghiên cứu kết luận của ông, ông nói trên thế giới này căn bản không có vật 

chất, vật chất không phải thật. Nền tảng của vật chất là ý niệm, chúng ta nói là ý 

niệm. Cách nói này hoàn toàn tƣơng đồng với trong kinh đại thừa nói. Kinh điển 

đại thừa nói nguyên khởi của vũ trụ, nói A lại da. Nghiệp tƣớng của A lại da, giới 

khoa học nói là năng lƣợng. Chuyển tƣớng của A lại da, giới khoa học gọi là tin 

tức, cũng chính là ý niệm. Vì thế đức Phật nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, vật 

chất là từ tâm tƣởng sanh ra. Vì có tâm tƣởng, nó mới có vật chất. 

Nếu  chúng  ta  dùng  tứ  phần  của  A  lại  da  để  giải  thích  sẽ  rất  rõ  ràng.  Năng 

lƣợng là tự chứng phần của A lại da. Hiện tƣợng tâm lý, ý niệm là kiến phần của 

A lại da.  Hiện tƣợng vật chất là tƣớng phần của A lại da, đây không phải là ba 

phần  của  A  lại  da  sao?  Hay  quý  vị  nói  nghiệp  tƣớng,  chuyển  tƣớng,  cảnh  giới 

tƣớng của A lại da cũng đƣợc. Các nhà khoa học phát hiện điều này, đối với các 

ngƣời học Phật nhƣ chúng ta là một việc tốt, vì chúng ta đối với A lại da không 

hiểu rõ, luôn hoài nghi. Các nhà khoa học chứng minh điều này, chúng ta tin hiện 

tƣợng vật chất là từ ý niệm sanh ra, nên bản chất của vật chất là ý niệm. Ý niệm 

chúng ta đƣơng nhiên ảnh hƣởng hiện tƣợng vật chất. 

Thí nghiệm nƣớc của tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật, đã nói rõ một phần đạo 

lý  này.  Vì  thế  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  không  những  ảnh  hƣởng  hữu  tình 

chúng sanh, đồng thời ảnh hƣởng gì? Ảnh hƣởng cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa. Ý 

niệm chúng ta thiện thì tất cả đều thiện. 

Chúng tôi mƣời năm lại đây trồng trọt rau quả, những kinh nghiệm này nói rõ cây 

cỏ hoa lá có linh tánh, có thể câu thông với chúng ta. Chúng tôi thiện tâm thiện ý 

đối đãi nó, quan tâm nó, tôn trọng nó.Chúng tôi gọi cây cỏ hoa lá là chúng linh 

Bồ Tát. Chúng tôi gọi sơn hà đại địa là vi trần Bồ Tát, tôn trọng nó. 

100 Tập 409 

2 



Chúng tôi trồng những rau quả này, sinh trƣởng rất tốt, không cần dùng thuốc 

sâu, không cần dùng phân bón. Chúng tôi  ở Âu Châu thí nghiệm mƣời năm rồi, 

mỗi năm thu hoạch rất nhiều. Chúng tôi trồng cây ăn quả có hơn 30 loại, chúng 

tôi  câu  thông  với  chim  chóc,  chỉ  định  mấy  gốc  cây  cung  cấp  cho  những  chim 

chốc Bồ Tát này, không chỉ định chúng tuyệt đối không ăn. Chúng rất giữ chữ tín, 

vì thế chim chóc, sâu bọ, cây cỏ hoa lá ở đây đều có linh tánh, tất cả đều có thể 

câu thông. 

Ý niệm chúng ta bất thiện đối với nó sẽ mang đến tai họa. Vì thế khiến chúng 

ta nghĩ đến trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Thế Tôn nói tham lam của chúng ta, ý 

niệm này chiêu cảm lấy thủy tai, thủy tai từ đâu đến? Tham lam. Hỏa tai, núi lửa 

bộc  phát,  nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  cao  là  sân  nhuế  chiêu  cảm,  sân  giận  quá  nhiều. 

Phong tai, ngu si chiêu cảm ra. Ngạo mạn chiêu cảm lấy động đất. Ngu si càng 

đáng sợ, si là phong tai. Ở sau còn có nghi, sau tham sân si còn có ngạo mạn, hoài 

nghi. Ngạo mạn là động đất, nghi khiến cho sơn hà đại địa rời rạc, không kiên cố. 

Núi sẽ sập xuống, đại địa chìm xuống đáy biển, chúng có liên quan đến ý niệm. 

Điều này đƣợc các nhà khoa học thời cận đại phát hiện, nó giống với Phật pháp 

nói. Nhƣ vậy Phật pháp nói không phải mê tín, có thể giải quyết vấn đề chăng? 

Có  thể.  Chỉ  cần  chúng  ta  đoạn  tận  tham  sân  si  mạn  nghi,  thế  gian  này  tất  cả 

những  thiên  tai  trên  địa  cầu  đều  không  có.  Cho  nên  hiện  nay  chúng  ta  đã  biết, 

không có gì gọi là thiên tai tự nhiên, không phải, tất cả đều do lòng ngƣời chiêu 

cảm ra. 

Ngày nay chúng ta hoài nghi đối với giáo huấn thánh hiền, hoài nghi truyền 

thống văn hóa, hoài nghi chƣ Phật Bồ Tát, hoài nghi tôn giáo. Thậm chí đối với 

cha mẹ cũng hoài nghi, vợ chồng nghi ngờ nhau, thế gian này không có gì đáng 

tin. Thậm chí hoài nghi cả chính mình, niệm trƣớc và niệm sau không giống nhau. 

Núi sẽ đổ xuống, đất sẽ chìm sâu, năng lực miễn dịch của mình hoàn toàn không 

có. Những bệnh tật đơn giản thƣờng bị cảm nhiễm, đây là nguyên nhân gì? Chính 

là hoài nghi. Vì thế thánh giáo, giáo huấn của thánh nhân trong thế xuất thế gian, 

điều đầu tiên là nói về tín, “tín vi đạo nguyên công đức mẫu”,khi tin điều đầu tiên 

là tin chính mình. 

Trong Yếu Giải Ngẫu Ích đại sƣ nói về tín nguyện hạnh. Tín nói đến sáu điều, 

điều đầu tiên là tin chính mình. Thứ hai mới là tin Đức Thế Tôn, tin Phật A Di Đà. 

Thứ ba là tin lý, tin sự, tin nhân, tin quả. Ngày nay những thứ này rất hữu dụng, 

Tập 409  100

3 



chúng  ta  lại  không  cần,  hoài  nghi  nên  không  cần.  Dùng  phƣơng  pháp  vật  lý  để 

giải quyết, phƣơng pháp vật lý giải quyết không đƣợc, đến cuối cùng thế giới này 

nổ tung. 

Các nhà khoa học đều biết, năm sáu vạn năm về trƣớc trên địa cầu khoa học kỷ 

thuật vô cùng phát đạt, có A Đặc Lan Đề Tƣ, nguồn năng lƣợng của họ lấy từ thái 

không,  không  có  ô  nhiễm.  Khoa  học  tiến  bộ,  cũng  là  không  tin  tƣởng  đối  với 

truyền thống, không tin tƣởng các bậc thánh hiền, không tin đối với tôn giáo, sau 

cùng mãnh đất này chìm sâu vào lòng đất. Điều này phƣơng tây rất nhiều ngƣời 

biết. 

Trong tứ tất đàn nói:“vị nhân tất đàn, đối trị tất đàn”. Kinh điển đại thừa và 

các nhà khoa học hiện nay có thể tƣơng ƣng. Trong kinh Phật thƣờng nói tất cả 

pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh.  Ngày  ngay  khoa  học  đã  chứng  minh,  tất  cả  pháp  đích 

thực từ tâm tƣởng sanh. Hay nói cách khác, thế giới Cực Lạc là tâm tƣởng sanh, 

thuần tịnh thuần thiện. Vô gián địa ngục là tâm tƣởng sanh, bất thiện nhiễm ô đến 

tột cùng, cảnh giới đó sẽ hiện tiền. 

Thể, thể là tự tánh, thế giới Cực Lạc là tự tánh biến ra, địa ngục A tỳ cũng là 

tự tánh biến. Tự tánh là lý thể của vạn vật, tùy theo ý niệm chúng ta mà sanh ra 

biến hóa. Trong giáo lý đại thừa thƣờng nói:“tâm hiện thức biến”, “thức” chính là 

phân biệt chấp trƣớc. Xem chúng ta động ý niệm gì, nó liền hiện cảnh giới đó. Vì 

thế tam ích sau tứ tất đàn là sự bất qua khởi. 

Thứ tƣ là “đệ nhất nghĩa”, điều thứ tƣ của tứ tất đàn là đệ nhất nghĩa tất đàn. 

Lợi  ích  của  nó  là  nhập  lý  ích,  nhập  lý  chính  là  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành Phật. Ở đây đại sƣ nói: “thường bất tùng thế giới thâm phát khánh tín”,  đây 

là hoan hỷ.  “Hân yểm, vi nhân thị hân, đối trị thị yểm”,  hai loại lợi ích này không 

thể sanh. Sau cùng là  “ngộ nhập Phật lý”  nhƣ vậy càng không làm đƣợc. Vì thế 

không có trí huệ sẽ không thể giải quyết vấn đề. Vật lý là tri thức, không phải trí 

huệ. Tâm lý là trí huệ, vật lý là tri thức. 

Ở dƣới nói: “duy tức sự trì đạt lý trì”,  đây là nói trì danh niệm Phật. Bây giờ 

chúng ta niệm câu A Di Đà Phật này là sự trì, sự trì có thể thông đạt đến lý trì, vì 

sao vậy? Vì niệm thuần thục thấu suốt, không có hoài nghi, không xen tạp, chân 

tâm đã hiện tiền. Chân tâm là lý, chân tâm ly niệm, không có tạp niệm. Một câu 

Phật hiệu trì đến khi thuần tịnh, chân tâm liền hiện tiền, đó chính là lý trì. Ở trƣớc 

chúng ta có nói đến, lý trì thật đáng nể. Lý trì niệm một câu Phật hiệu, sanh thế 

100 Tập 409 

4 



giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc.  Sanh  đến  đâu?  Thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh.  Đến  thế 

giới Cực Lạc hoa khai kiến Phật. 

Ở trƣớc chƣ vị tổ sƣ nói thất địa Bồ Tát, quý vị xem một niệm này sao lại vào 

đƣợc thất địa? Về lý có thể nói đƣợc, về  sự thì rất khó. Về lý hoàn toàn nói đƣợc, 

vấn đề là thật sự chân tâm niệm Phật, không có chút tạp niệm nào. Chân tâm là 

quên tất cả thị phi nhân ngã, quên hết tánh tƣớng nhân quả sự lý, thuần nhất chân 

tâm. Nhất niệm này liền đƣợc vãng sanh, trong kinh nói nhất niệm thập niệm. Ở 

trƣớc  chúng  ta  thấy  đƣợc  những  chú  giải  này  của  Hoàng  Niệm  Tổ  dẫn  chứng 

những kinh luận này. Chúng ta tin tƣởng, không hoài nghi. 

Cho nên Di Đà thánh chúng hiện tiền, tức là bản tánh hiển lộ.Điều này chúng ta 

dần dần có thể lãnh hội đƣợc. Khi lâm chung thấy Phật A Di Đà còn có rất nhiều 

hóa  Phật.  Quý  vị  thấy  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh  vô  lƣợng  hóa  Phật.  Thƣợng 

phẩm trung sanh có ngàn hóa Phật. Thƣợng phẩm hạ sanh có 500 hóa Phật. Quan 

Âm, Thế Chí chƣ đại Bồ Tát đều đến nghinh tiếp chúng ta. Cảnh giới này là tha 

hay là tự? Nếu ở đây nói tha hay tự đều sai, nói tha nói tự cảnh giới này sẽ không 

còn, sẽ không thấy đƣợc nữa, vì sao vậy? Vì ý niệm này vừa khởi là chúng ta đã 

mê, quý vị đang dùng vọng tâm, không dùng chân tâm. Trong chân tâm không có 

tha không có tự. 

Trong  đại  thừa  giáo  thƣờng  nói  nhƣ  thế  nào  gọi  là  chân  tâm?  Chân  tâm  ly 

niệm, trong chân tâm không có ý niệm, có ý niệm chính là vọng tâm. Chúng ta 

niệm câu Phật hiệu này có niệm chăng? Có niệm. Có niệm, niệm là sự trì, niệm 

đến sau cùng quên đi hữu niệm, nhập vào lý niệm. Phật hiệu vẫn là niệm, hữu 

niệm vô niệm, phân biệt chấp trƣớc này không còn, đây là nhập lý. 

Sự niệm, vãng sanh tây phƣơng Cực Lạc là cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện. 

Lý  niệm  biến  thành  cõi  thật  báo.  Tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm,  Thiện  Đạo  đại  sƣ 

nói:“ở  chỗ  gặp  duyên  không  giống  nhau”.Câu  này  nói  quá  hay.  Duyên  tự  mình 

thao  túng,  không  phải  ngƣời  khác  thao  túng.  Chúng  ta  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này, 

trong sinh hoạt hằng ngày phải luyện công phu, luyện công phu gì? Luyện buông 

bỏ. Buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp trƣớc, hạ thủ công phu từ chỗ này. Buông 

bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, đến tập khí cũng phải buông bỏ. Việc này 

nói thì dễ, làm rất khó. Rất khó cũng phải làm, vì sao vậy? Vì tƣơng lai khi lâm 

mạng chung ra đi đƣợc thong dong, đƣợc tự tại, không có chút chƣớng ngại nào. 

Tập 409  100

5 



Buông không đƣợc mới có oán thân trai chủ làm phiền, chƣớng ngại quý vị. 

Thật  đã  buông  xả,  oán  thân  trai  chủ  tìm  không  thấy  quý  vị.  Oán  thân  trai  chủ 

không phải tìm thân quý vị, họ tìm gì? Tìm linh hồn của quý vị. Có vọng tƣởng 

phân  biệt  chấp  trƣớc,  quý  vị  sẽ  có  linh  hồn.  Vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc 

không có, thì linh hồn cũng không có, oán thân trai chủ đi đâu để tìm? Không tìm 

thấy đƣợc. Linh hồn không có, biến thành gì? Biến thành linh tánh, linh tánh oán 

thân trai chủ không tìm đƣợc. Nó không tìm thấy tánh vì oán thân trai chủ cũng là 

giả, không phải thật. 

Giả chỉ có thể duyên cái giả, duyên không đƣợc thật, quý vị hiểu đƣợc đạo lý 

này,nên làm giả không đƣợc, làm giả phiền phức rất lớn. Chúng ta nhất định phải 

học, phải hành trì.Nhất là trong thời đại này phải học thành kính khiêm hòa. Chân 

thành,  chân  thành  chính  là  chân  tâm.  Dùng  chân  tâm  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật, 

ngƣời khác dùng hƣ tình giả ý không sao, tôi dùng chân tâm đối đãi ngƣời, vì sao 

vậy?  Vì  tôi  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  không  dùng  tâm 

chân thành thì không đi đƣợc.      Ngƣời ta dùng hƣ tình giả ý đối với tôi, họ trôi 

lăn trong luân hồi lục đạo, họ không muốn đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta cũng 

dùng hƣ tình giả ý, thì phiên phức rất lớn, rốt cuộc chúng ta vẫn lẫn quẩn trong 

luân hồi lục đạo, nhân duyên lần này lại bỏ lỡ. Phải luôn nắm bắt, gặp đƣợc nhân 

duyên không dễ, trăm ngàn vạn kiếp mới đƣợc một lần. Lần này bỏ lỡ lại trôi lăn 

thêm trăm ngàn vạn kiếp nữa, trăm ngàn vạn kiếp đó là luân hồi lục đạo. Vì thế 

thánh chúng đến nghinh tiếp, không thể nói là tự, cũng không thể nói là tha. Cũng 

có thể nói tự nói tha, tự mình cảm tự tánh ứng, cảm ứng đạo giao. Đây là thuộc 

hiện tƣợng tự nhiên, cảm ứng đạo giao. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát có ứng. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai diệu giác quả vị, không có hình tƣớng. Họ ở thƣờng tịch quang, 

thƣờng tịch quang tồn tại mọi lúc mọi nơi. Vì thế chúng ta có cảm là chúng ta có 

tâm, họ ứng là vô tâm, họ không khởi tâm động niệm, tự nhiên mà ứng. Đây là 

bản năng tự tánh là đạo nguyện chƣ Phật Bồ Tát, họ có nguyện. Nguyện là duyên, 

bản  năng  là  duyên,  cảm  của  chúng  ta  cũng  có  duyên.  Nhân  duyên  tụ  hội,  cảnh 

giới liền hiện tiền. Hiểu rõ ràng minh bạch sẽ không còn hoài nghi, xem việc này 

một cách nhẹ nhàng bình thƣờng, cảnh giới không thể nghĩ bàn. 

Nên Di Đà thánh chúng hiện tiền, tức là bản tánh hiển lộ. Hiển thị ra một cách 

rõ  ràng  minh  bạch.  “Vãng  sanh  bỉ  quốc,  kiến  Phật  văn  pháp,  tức  thị  thành  tựu 

 huệ thân, bất do tha ngữ” .Vì sao vậy? Vì trí huệ bát nhã là trong tự tánh vốn tự 

100 Tập 409 

6 



đầy đủ, nó không phải từ bên ngoài đến. Đoạn tận chƣớng ngại nó tự nhiên hiện 

tiền, đức năng tƣớng hảo cũng đều nhƣ vậy. 

Nên  nhớ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Phật  thổ  lộ  thông  tin:  tất  cả  chúng  sanh  bao 

gồm chúng ta trong đó đều có đức tƣớng tríhuệ của Nhƣ Lai. Nhƣ Lai chính là 

nói tự tánh, trong tự  tánh vốn đầy đủ trí huệ bát nhã,  vạn đức vạn năng, vô tận 

tƣớng hảo. Trong tự tánh đầy đủ tất cả, từ đâu thấy đƣợc điều này? Từ biến pháp 

giới hƣ không giới, trên từ cõi báo của Chƣ Phật Nhƣ Lai, dƣới đến địa ngục A tỳ, 

y chánh trang nghiêm toàn là tự tánh biến hiện. Đây chính là điều ngài Huệ Năng 

nói:“đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đức Thế Tôn nói:“tất cả chúng sanh đều có 

đức tƣớng trí huệ của Nhƣ Lai”. Hiền Thủ quốc sƣ nói:“xuất sanh vô tận”, đều là 

nói  về vấn đề này. 

Nhất định không thể rời chính mình, rời tự tánh của mình là không có gì cả, 

tất cả đều bất khả đắc. Rời ý niệm của mình duyên sẽ không còn. Tự tánh là nhân, 

nó phải có duyên. Có nhân có duyên hiện tƣợng liền hiện tiền, hiện tƣợng là quả. 

Vì  thế  thấy  Phật  quan  trọng,  nghe  pháp  quan  trọng.  Ngày  nay  chúng  ta  Phật 

không  ở  trƣớc  mắt,  chúng  ta  cúng  dƣờng  tƣợng  Phật,  hãy  xem  tƣợng  Phật  nhƣ 

Phật thật, ngài liền có cảm ứng, cảm ứng đến từ sự thành kính. 

Ấn Quang đại sƣ nói:“một phần thành kính đƣợc một phần cảm ứng”, nó đến 

từ thành kính. Chỉ cần chân thành cung kính đối với tƣợng Phật, bất luận là tƣợng 

Phật vẽ hay là tƣợng Phật điêu khắc cũng không sao. Có tâm thành kính ngài liền 

khởi cảm ứng. Chúng ta biết rằng cúng dƣờng tƣợng Phật là tƣợng trƣng, đối với 

chúng ta khởi tác dụng, khiến chúng ta từng giờ từng phút đừng quên thành kính 

đối với Phật. Nhìn thấy Phật, tâm thành kính liền sanh khởi, nhƣ vậy liền có thể 

đạt đƣợc. 

Học Phật mà đối Phật không thành kính, thì học gì cũng không thành tựu. Đại 

sƣ Ấn Quang nói rất hay:“một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, hai phần 

thánh kính đƣợc hai phần lợi ích, vạn phần thánh kính sẽ đƣợc vạn phần lợi ích”. 

Không có thành kính tự thân Phật đến dạy chúng ta, cũng không đạt đƣợc lợi ích, 

quý vị xem thành kính quan trọng biết bao. 

Vấn đề hiện tại thì sao? Vấn đề hiện nay là không có thành kính. Không có tâm 

thành kính, đây là điều chúng ta thật sự lo lắng, làm sao để khôi phục tâm thành 

kính?  Muốn  khôi  phục  thành  kính  của  con  ngƣời  không  dễ.  Thời  đại  chúng  ta 

phải rất gian nan để biểu diễn làm điều này, biểu diễn cho ai xem? Đời kế chúng 

Tập 409  100

7 



ta xem không hiểu, phải biểu diễn cho đời thứ ba, đời thứ tƣ xem. Đời thứ ba là 

cháu, đời thứ tƣ là chắt. Chúng vừa sanh ra phải làm gƣơng cho chúng học theo, 

điều này rất khó! Trẻ con không thể để nó tiếp xúc sự ô nhiễm, phải nuôi dƣỡng 

chúng trong một hoàn cảnh tốt. Xã hội phƣơng diện này rất dơ bẩn, mặt trái nhất 

định không để nó đƣợc thấy, không nên để chúng nghe đƣợc, không nên để chúng 

tiếp xúc đến. Đây chính là điều sáng hôm nay chúng tôi nói đến biện pháp trƣờng 

học nối tiếp. Phƣơng pháp trƣờng học nối tiếp này  chính là bảo vệ môi trƣờng 

thật  sự.  Trong  hoàn  cảnh  này  bồi  dƣỡng  huấn  luyện  chúng,  có  mƣời  năm,  hai 

mƣơi năm giáo dục, họ sẽ không thay đổi. Đời này có thể xuất hiện thánh nhân, 

thế gian này thánh hiền nhân xuất hiện là đƣợc cứu. 

Phải tin rằng con ngƣời dạy rất tốt, thánh hiền cũng từ dạy mà ra. Phật Bồ Tát 

cũng dạy mà ra, nhất định phải có lòng tin này. Nếu chúng ta không phụng hiến 

hy  sinh,  làm  ra  một  tấm  gƣơng  tốt  nhất,  đời  sau  vĩnh  viễn  không  tốt hơn  đƣợc. 

Chúng ta không chịu làm điều này, đời sau coi nhƣ xong, họ sẽ khổ, rất khổ. Đó 

là tạo nghiệp thọ báo đến bao giờ xong mới? 

 “Pháp  môn  thâm  diệu”,   pháp  môn  này  là  chỉ  cho  pháp  môn  Tịnh  độ.  Thật  là 

thậm thâm,  thật là vi diệu.  “Phá tận nhất thiết hý luận”,  hý luận là những ngôn 

luận không thiết thực, đều gọi là hý luận. Trong này không có lợi ích chân thật. 

 “Trảm tận nhất thiết ý kiến”,  ý kiến này đều thuộc về phàm tình. Nó tƣơng ƣng 

với  phiền  não,  không  tƣơng  ƣng  với  chân  tánh.  “Trảm  tận”nghĩa  là  từ  bỏ  một 

cách sạch sẽ, ai có thể làm đƣợc? Duy chỉ có Mã Minh, Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh 

Minh, chính là những nhân vật này. Họ có năng lực, có thể gánh vác triệt để việc 

này. Những ngƣời này đều là ngƣời minh tâm kiến tánh, đều là đại Bồ Tát. Đây 

không phải là tiểu Bồ Tát, là đại Bồ Tát. Trí Giả là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tái 

sanh. Vĩnh Minh là Phật A Di Đà tái sanh, họ đã diễn xuất viên mãn. 

 “Kỳ dư thế trí biện thông, thông nho thiền khách”, đây là ngƣời thông minh tài trí 

thế  gian,  nhà  đại  thông  của  Nho  giáo,  thiền  khách  trong  Phật  môn  tham  thiền 

chƣa khai ngộ.  “Tận tư độ lượng” ,vắt kiệt năng lực tƣ duy để đo lƣờng, càng suy 

đoán càng xa, vì sao? Vì điều này không thể tƣ duy, không thể nghĩ bàn. Câu này 

là  lời  thật,  không  phải  giả.  “Hựu  bất  nhược”,   lời  này  hay  nói  cách  khác,  mọi 

ngƣời dễ hiểu, trái lại không nhƣ  “ngu phu phụ lão thật niệm Phật giả”,  ngƣời ở 

nhà quê các ông các bà không biết chữ, họ không có tri thức, cái gì cũng không 

hiểu,nhƣng  họ  rất  thật  thà,  rất  khiêm  tốn.  Tự  biết  mình  không  bằng  ai,  dạy  họ 

100 Tập 409 

8 



niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  họ  thật  thà  niệm  Phật.  Niệm  khoảng  vài  năm,  họ 

vãng sanh đoan tƣớng hy hữu, đứng vậy vãng sanh, ngồi vậy vãng sanh. Phần tử 

tri thức không có cách nào sánh với họ đƣợc. 

Đây chính là chỉ ở trƣớc nói,  “thế trí biện thông, thông nho thiền khách”,  đều 

không sánh đƣợc với họ. Họ tu học thật sự có thành tựu, họ thật đã vãng sanh. 

Phẩm vị vãng sanh chúng ta không thể đoán đƣợc, vì sao? Vì có thể  “tiềm thông 

 Phật trí, ám hợp đạo diệu dã”,  hai câu này nói rất hay, tám chữ này  “tiềm thông 

 Phật trí”,  Phật trí là gì? Căn bản trí. Căn bản trí là trong tâm hoàn toàn sạch sẽ, 

nhất niệm bất sanh. Ngoài câu A Di Đà Phật ra, tất cả ý niệm đều không có. Sau 

cùng niệm đến trình độ nào? Tuy niệm Phật A Di Đà, trong tâm đến Phật A Di 

Đà cũng không chấp trƣớc, đó chính là căn bản trí hiện tiền, đây là cảnh giới tiềm 

thông Phật trí,nên niệm mà không niệm, họ có niệm chăng? Họ niệm thật. Quý vị 

nghe  họ  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  từng  chữ  rõ  ràng  phân  minh.  Họ  có  phân  biệt 

chấp trƣớc chăng? Không có, đây chính là lý niệm. Đây chính là tiềm thông Phật 

trí, chính là am hợp đạo diệu. 

Niệm Phật nhƣ vậy, họ vãng sanh là thƣợng bối vãng sanh, công phu giỏi thì 

thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  công  phu  kém  một  chút  thì  thƣợng  phẩm  hạ  sanh, 

sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, chonên không thể coi thƣờng các ông các bà 

này đƣợc. Không nên cho rằng, họ niệm Phật tƣơng lai đều vãng sanh hạ phẩm, 

sai! Tâm địa họ thanh tịnh, tâm địa họ lƣơng thiện, không có ác niệm, tuyệt đối 

không hại ngƣời. Vì thế pháp môn niệm Phật rất vi diệu! 

Chúng  ta  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này,  đó  chính  là  trƣớc  đây  thầy  Lý  thƣờng  nhắc 

với tôi, thầy muốn học ngu, không học thông minh tài trí. Thầy nói, tôi muốn học 

ngu phu ngu phụ, học những ngƣời này, học bao nhiêu năm cũng không giống, 

học  ngu  không  dễ!  Có  câu: “ngu  bất  khả  cập”,   chúng  ta  không  sánh  kịp  họ.  Ý 

nghĩa chính là ở đây, không nên xem họ ngu. Họ niệm câu Phật hiệu này, họ sẽ 

niệm  đến  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh.  Hàm  nghĩa  thậm  thâm  trong  này  chính  là 

nói rõ, ngƣời thật thà rất đáng nể, ngƣời thật thà rất tốt. Ngƣời thật thà không học 

Phật, họ không đọa ác đạo. Nếu họ có thể hành thiện, nhất định đến thiên đạo. Họ 

không thể hành thiện, đời sau vẫn là nhân đạo, vì sao vậy? Vì họ không có ý niệm 

hại ngƣời, không có ý niệm chiếm lợi ích ngƣời khác, không có ý niệm khống chế 

ngƣời, rất chân thật. Đoạn này là Ngẫu Ích đại sƣ nói. 

Tập 409  100

9 



Chúng ta xem đoạn thứ hai  “Nhị, Vô Lượng Thọ Khởi Tín Luận”,  Vô Lƣợng 

Thọ  Kinh  khởi  Tín  Luận  là  cƣ  sĩ  Bành  Tế  Thanh  nói.  Quý  vị  xem,  thứ  nhất  là 

Linh Phong đại sƣ, ngƣời xuất gia, thứ hai là cƣ sĩ. Trong Vô Lƣợng Thọ Kinh 

Khởi Tín Luận cũng giả thiết một câu vấn đáp.  “Vấn, lâm chung kiến Phật, vi thị 

 tự Phật, vi thị tha Phật”.  Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Lâm chung Phật đến 

tiếp dẫn, phải chăng là Phật trong tâm ta nghĩ ra? Hay thật sự là Phật A Di Đà của 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc? Khởi lên nghi vấn này, khởi nghi vấn này có thể họ 

không thể vãng sanh, vì sao vậy? Vì công phu thành phiến đã bị phá hoại, nên khi 

lâm chung phải chú ý, Phật đến, một chút nghi hoặc cũng không, không có chút 

phân biệt nào. Khởi lên tâm chân thành cung kính để ứng đối, nhƣ vậy nhất định 

đƣợc sanh. 

Nghi  điều  này,  nghi  điều  kia,  đây  là  nguyên  nhân  gì?  Học  và  dạy  học  quá 

nhiều, dạy và học nhiều cũng tạo thành phiền phức, vì sao? Phân biệt chấp trƣớc. 

Trong sở tri chƣớng lại thêm phiền não chƣớng, nhƣ vậy làm sao đi đƣợc? Chịu 

thiệt rất lớn. 

 “Nhược tha Phật giả, tâm ngoại thủ Phật, tức thành ma nghiệp. Nhược tự Phật 

 giả,  tưởng  lực  sở  thành,  hư  vọng  bất  thật,  vân  hà  vãng  sanh?”.  Câu  hỏi  này  rất 

hay, vì sao vậy? Thật sự có ngƣời hoài nghi nhƣ vậy, đây là Bồ Tát tác lƣợc, đem 

vấn đề này giải rõ cho chúng ta.  “Đáp, tự Phật tha Phật, tổng thành hý luận” ,vì 

sao vậy? Vì đây là phân biệt chấp trƣớc. Nhân ngã đều là vọng, tự và tha không 

khác.  Chẳng  phải  là  khi  lâm  chung,  mà  ngay  lúc  bình  thƣờng,  tốt  nhất  nên  giữ 

đƣợc không khởi tâm không động niệm. Lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc. Nếu có thể 

thƣờng nghĩ đến bốn câu này thật đã thực hành, tự nhiên vọng tâm nhạt dần, chân 

tâm liền hiện tiền. Trong tâm rõ ràng minh bạch, “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

vọng”, nhƣ vật có thể buông bỏ đƣợc, không còn chấp trƣớc. 

 “Chư Phật pháp thân, trạm nhiên thường tịch” . Pháp thân của Chƣ Phật không 

có hiện tƣợng. Trạm nhiên thƣờng tịch, trạm nhiên là ví vụ. Giống nhƣ nƣớc sạch 

sẽ không có ô nhiễm vậy, bình lặng không dao động. Phải duy trì tâm nhƣ vậy, 

đây là chân tâm. Có nhiễm ô, có dao động, gọi là vọng tâm. Chân tâm giống nhƣ 

một tấm gƣơng, chiếu soi vạn pháp. Vô sở bất tri, vô sở bất năng. Vọng tâm cũng 

chiếu nhƣng chiếu sai, vì nƣớc này có nhiễm ô,và có gợn sóng. Tuy có thể chiếu 

101 Tập 409 

0 



nhƣng không thể chiếu hiện tƣợng bên ngoài một cách hoàn chỉnh đƣợc, đều rất 

hỗn loạn, quý vị sẽ nhận sai lầm. 

 “Dĩ  bổn  nguyện  cố,  cảm  ứng  đạo  giao”, đây  là  nói  rõ  lâm  chung  thấy  Phật, 

nguyên nhân chính đã nói ra. Phật A Di Đà có nguyện, ngƣời niệm Phật có cảm, 

chính là có cầu. Cầu Phật Bồ Tát đến tiếp dẫn, Phật Bồ Tát liền có ứng, cảm ứng 

đạo giao. Nhân và duyên của ứng này ở trƣớc chúng ta đã học. Nhân của cảm ƣng, 

nhân của đến ứng là tự tánh.  Trong  Hoàn Nguyên  Quán   nói  tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể, nó tồn tại mọi lúc mọi nơi. Đây là nhân, nhân chính. Duyên là bổn 

nguyện của Phật A Di Đà, là tự ý niệm chúng ta cầu Phật A Di Đà gia trì, đây đều 

là duyên nên hiện tƣớng liền hiện tiền, hiện tƣớng là quả. 

Hiện tƣớng này  “tức tự tức tha”, “tức tự” là tự tánh, tự tánh biến hiện ra. “Tức 

tha”, nguyện lực Phật A Di Đà.  “Vô hư vô thật”, “vô hƣ” là tự tánh, “vô thật” là 

hiện tƣớng. Tƣớng này không phải chân thật, vì sao vậy? Vì tƣớng đó không tồn 

tại vĩnh viễn, trong khoảng sát na đã không còn, quý vị đã đến thế giới Cực Lạc. 

“Duy nhất chân như, chu biến pháp giới”,  câu này nói rất hay! Ba cái đều nhƣ 

vậy. Ý niệm lúc lâm chung cầu vãng sanh là duy nhất chân nhƣ, chu biến pháp 

giới. Tánh đức của chúng ta cũng là duy nhất chân nhƣ chu biến pháp giới. Bổn 

nguyện của Phật A Di Đà cũng là duy nhất chân nhƣ chu biến pháp giới. Đạo lý 

này hiểu đƣợc rõ ràng minh bạch, thì tất cả nghi hoặc của chúng ta đều quét sạch 

tất cả. Tự tánh chúng ta chân thành cung kính, liền sanh khởi, vì sao vậy? Vì chân 

thành cung kinh là tánh đức. 

Ngày nay chúng ta vì có ngạo mạn, có tham sân si mạn, làm chƣớng ngại tánh 

đức, nó không thể hiện tiền. Những phiền não tham sân si mạn này sau khi buông 

bỏ, tánh đức liền hiện tiền,nên đối ngƣời cung kính là tánh đức, chính là nhƣ vậy. 

Đối với ngƣời có lễ phép là tánh đức, vốn là nhƣ vậy. Hiện nay không nhƣ vậy, 

đó là ngạo mạn, tự đại, cuồng vọng, chỉ đeo mang những thứ này. Bồ Tát thật sự 

nhìn thấy tất cả chúng sanh, giống nhƣ Bồ Tát Di Lặc vậy, miệng luôn mỉm cƣời, 

hoàn  toàn  hòa  khí,  quý  vị  sẽ  thấy  đƣợc  tự  tánh  hồn  nhiên.  Quý  vị  xem  trẻ  con, 

con nít, chúng thấy ai cũng cƣời. Chúng cƣời nhất định không phải giả, thiên tánh. 

Quý vị sẽ thấy đƣợc thiên tánh, chúng vui biết bao, hoan hỷ biết bao. Đến khi có 

phân biệt, có chấp trƣớc, phiền phức rất nhiều, chúng có phiền não. Chúng thích 

ngƣời này, ghét ngƣời kia, phiền não liền khởi lên. Khi chƣa có phân biệt, chân 

Tập 409  101

1 



thật đó gọi là hồn nhiên. Ai bồng chúng cũng thích, đến khi nhân thức đƣợc cuộc 

sống là hết, chúng đã bị giáng xuống một cấp. 

“Chúng sanh y ư nghiệp duyên, huyễn hữu phân đoạn”, đây là lục đạo phàm 

phu,  lục  đạo  từ  đâu  mà  có?  Lục  đạo  đến  từ  nghiệp  duyên.  Thiện  nghiệp  là  ba 

đƣờng  lành,  ác  nghiệp  là  ba  đƣờng  ác.  Thọ  sanh  trong  lục  đạo  toàn  là  nghiệp 

duyên, vì thế tất cả trong lục đạo gọi là huyễn hữu. Đó không phải thật, là giả. 

Phân đoạn là sanh đoạn sanh tử. Thông thƣờng phân đoạn này là chúng ta nói 

đời này từ sanh đến chết, đây là  một đoạn. Chết rồi  đi đầu thai, đầu thai lại là 

sanh tử đây lại là một đoạn, đây là một cách nói. Nếu từ lý mà nói phân đoạn thật 

sự là gì? Bồ Tát Di Lặc nói một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm, chính là 

một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn đoạn, một niệm là một đoạn. Xƣa nay chƣ 

vị tổ sƣ cũng có cách nói này, hợp lý. Niệm trƣớc và niệm sau đích thực không 

giống nhau, na ná nhƣ nhau nhƣng không thể hoàn toàn tƣơng đồng. 

 “Như cư ốc hạ, bất kiến thiên nhật”, đây là ví nhƣ ở trong nhà, ngôi nhà đó che 

mặt trời nên không thấy đƣợc mặt trời.  “Niệm lực thành kiên”,  chân thành kiên 

định.  “Hoãn duyên tư tịnh”,  vọng tƣởng vọng niệm không còn. Đây chính là lấy 

tâm chân thành kiên cố niệm Phật, niệm đến khi công phu đắc lực, vọng niệm sẽ 

không  còn,  nghi  hoặc  không  còn.  “Như  triệt  ốc  bộ”, “ốc  bộ”  là  nhà  tranh,  ngày 

trƣớc thƣờng thấy ở nông thôn đều làm bằng nhà tranh. Phá mái nhà tranh này 

mặt trời chiếu sáng. Không có gì che nên thấy đƣợc mặt trời, thấy đƣợc mặt trăng. 

 “Nhậm vận vãng sanh, hoàn đồng bổn đắc”,  hai câu này quá hay, nhậm vận là tự 

tại vãng sanh. Vãng sanh là hiện tƣợng tự nhiên.  Hoàn đồng bổn đắc, hình nhƣ 

chúng ta đã trở về nhà. Thật vậy, thế giới Cực Lạc chính là quê nhà, đến thế giới 

Cực Lạc là trở về nhà, hoàn hoàn là bình thƣờng. Nhất định không có tâm trạng 

hoan hỷ, hôm nay tôi thoát ly luân hồi lục đạo, hình nhƣ thoát ly lao ngục, trở về 

quê nhà có niềm vui nhƣ vậy. Không có, tâm vĩnh viễn là yên tĩnh. Rời xa lục đạo 

mƣời pháp giới, tâm thanh tịnh. Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, vẫn 

là thanh tịnh, trong minh tâm không có hỗn loạn. Cũng chính là nói quý vị không 

có khởi tâm động niệm, rời lục đạo không có động niệm. Đến thế giới Cực Lạc 

cũng không có khởi tâm động niệm, phẩm vị này rất cao. Thật vậy, đây là thƣợng 

phẩm  vãng  sanh.  Đích  thực  chân  tâm  chính  là  lý,  Tịnh  tông  nói  là  lý  nhất  tâm, 

cảnh giới lý nhất tâm. 

101 Tập 409 

2 



 “Thử luận tảo tận nhất thiết phân biệt, tự tha sanh Phật tổng thành hý luận”.  Vì 

sao vậy? Vì trong tự tánh thanh tịnh tâm nhất niệm bất sanh, thì làm gì có tự tha? 

Làm gì có chúng sanh? Làm gì có Phật? Đây toàn là giả danh. Đức Thế Tôn hiện 

tại ở trên thế gian này, chúng sanh trong thế gian này đều có phân biệt chấp trƣớc. 

Dùng phƣơng pháp này để giáo hóa, trở về với tự tánh thì tất cả đều không cần. 

Chonên  trong  Khởi  Tín  Luận  Bồ  Tát  Mã  Minh  dạy:  nghe  kinh  không  nên  chấp 

trƣớc  tƣớng  ngôn  ngữ,  không  thể  chấp  trƣớc  điều  này  không  nên  chấp  trƣớc 

tƣớng danh tự, toàn là giả. Ngôn ngữ là giả, danh từ thuật ngữ là giả. Không nên 

chấp  trƣớc  tƣớng  tâm  duyên,  khi  nghe  xong  tôi  nghĩ  ý  gì,  sai!  Làm  gì  có  ý? 

Không có ý nghĩa.  Nói cách  khác, hoàn toàn dùng tâm  thanh tịnh để nghe, khi 

nghe kinh cũng vậy. Không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không 

chấp trƣớc. 

Nghe thật, nhƣ vậy nghe rồi sẽ đại triệt đại ngộ. Hiện nay chúng ta không ngộ 

đƣợc,  là  sao?  Chúng  ta  nghe  kinh  có  phân  biệt  có  chấp  trƣớc,  có  khởi  tâm  có 

động niệm nên nghe không hiểu. Những gì nghe đƣợc đều trở thành tri thức, duy 

thức chúng ta đang biến. Đem trí huệ chân thật của Nhƣ Lai, tất cả đều biến thành 

tri  thức.  Đã  biến  chất,  không  phải  Nhƣ  Lai  chân  thật  nghĩa.  Nói  thật,  Nhƣ  Lai 

không có nghĩa, Nhƣ Lai không có A lại da làm gì có nghĩa? 

Những gì Nhƣ Lai biểu diễn, thị hiện biểu diễn. Những điều Nhƣ Lai nói toàn 

là tự tánh tự nhiên hiện ra. Từ đây chúng ta lãnh hội đƣợc, phàm là ngƣời minh 

tâm  kiến  tánh,  thân  thể  này  của  họ  vẫn  còn  ở  thế  gian,  không  có  thay  thân 

thể,nhƣng  cảnh  giới  của  họ  và  trƣớc  khi  họ  kiến  tánh,  hoàn  toàn  khác  nhau. 

Trƣớc khi kiến tánh họ là phàm phu, khi kiến tánh rồi họ là Phật Bồ Tát, ít nhất là 

pháp thân Bồ Tát. Pháp thân Bồ Tát nhƣ thế nào? Lục căn tiếp xúc cảnh giới lục 

trần nhƣ những gì vừa mới nói, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc hoàn 

toàn không có. Cũng chính là nói họ dùng là chân tâm, cùng với chân tâm của 

Chƣ Phật Bồ Tát Ma Ha Tát. Tâm này khởi tác dụng là trí huệ chân thật. Tâm 

phàm phu là tâm vọng tƣởng, chính là A lại da, 8 thức 51 tâm sở. Phàm phu chấp 

trƣớc vào những thị hiện này, tâm này khởi tác dụng là sanh phiền não. Không 

sanh  trí  huệ,  nó  sanh  tri  thức.  Tri  thức  không  thể  kiến  tánh,  trí  huệ  có  thể  kiến 

tánh, nó không giống nhau, chonên không có khởi tâm động niệm. 

Nhƣ vậy chúng ta liền nghĩ đến làm gì có tự tha, sanh Phật? Không có những 

điều này. Lúc này là gì? Toàn thể vũ trụ là nhất thể, toàn thể vũ trụ là một pháp 

Tập 409  101

3 



tánh, minh tâm kiến tánh. Đây thuộc về pháp thân, cái gì là pháp thân? Biến pháp 

giới  hƣ  không  giới  là  thân  mình,  tự  tha  không  có,  sanh  Phật  không  có.  Sanh  là 

chúng sanh, Phật là chƣ Phật. Trở về thƣờng tịch quang, trong thƣờng tịch quang 

ba loại hiện tƣợng đều không có, đó là thật không phải giả. 

 “Duy nhất chân như, trạm tịch chu biến”,  trạm nhiên tịch diệt, chu biến pháp giới. 

Bây giờ ngƣời ta gọi là chu biến vũ trụ.  “Nhậm vận vãng sanh Cực Lạc, hoàn tại 

 bổn tâm chi nội”,  thế giới Cực Lạc không xa rời tự tánh, thế giới Cực Lạc là tự 

tánh sở sanh sở biến. Trong kinh giáo thƣờng nói “duy tâm sợ hiện, duy thức sở 

biến ”  thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  có  duy  tâm  sở  hiện,  không  có  duy  thức  sở  biến.  Vì 

những  Bồ  Tát  vị  vãng  sanh  trong  cõi  đồng  cƣ  nhất  phẩm  phiền  não  chƣa  đoạn, 

nguyện lực Phật A Di Đà gia trì, họ cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt 

Trí  Bồ  Tát  chính  là  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không 

chấp trƣớc. Đây là Bồ Tát trong cõi thật báo. Thế giới Cực Lạc đặc biệt chính là 

cõi đồng cƣ, cõi phƣơng tiện và cõi thật báo là giống nhau. Có ba cõi này chăng? 

Có,  nhƣng  xem  ra  ba  cõi  không  có  gì  sai  khác  là  tƣơng  đồng,  đây  chính  là  oai 

thần  bổn  nguyện  thành  tựu.  Đây  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Đây  là  điều 

Bành Tế Thanh nói Trong Khởi Tín Luận, Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận. 

Xem tiếp đoạn thứ ba trong Di Đà Sớ Sao là Liên Trì đại sƣ nói.  “Di Đà Sớ 

 Sao vân, trước sự nhi mê lý, loại đồng mông đọc cổ thánh chi thư”.  Chấp trƣớc 

sự,chấp trƣớc tƣớng nên không minh bạch về lý, ví nhƣ điều gì? Ví nhƣ các trẻ 

nhỏ, thơ dại chƣa biết gì. Đọc sách thánh hiền, chúng đọc đƣợc, thuộc nhƣng là 

nghĩa gì chúng không biết, dùng điều này để ví dụ.  “Hôn trĩ vị văn, cẫn năng đọc 

 văn, liễu bất giải nghĩa. Sở vị chung nhật niệm Phật, bất tri Phật niệm giả dã”. 

 N gƣời niệm Phật nhƣ vậy rất nhiều! Từ đó cho thấy,  Đức Thế Tôn khi còn tại thế, 

giảng kinh thuyết pháp 49 năm,  có đạo lý. Nếu ngài không giảng thì dạy ngƣời 

niệm, dù có niệm tốt cũng không thể vãng sanh, vì sao?  Vì chấp trƣớc sự, chấp 

tƣớc lý. 

Có một vài ông bà già, ông thật sự cũng mê lý, không hiểu gì cả. Họ chỉ niệm 

rốt ráo một câu A Di Đà Phật nhƣng sao họ đƣợc vãng sanh? Phẩm vị của họ sao 

lại cao nhƣ vậy? Đó là họ ám hợp đạo diệu. Ở trƣớc nói tiềm thông Phật trí, họ 

niệm câu Phật hiệu đó khiến phiền não đoạn diệt. Phiền não đoạn tận, Phật trí liền 

thông,  vì  phiền  não  chƣớng  ngại  Phật  trí.  Chỉ  cần  đoạn  tận  phiền  não,  họ  liền 

thông suốt. Đây là trí huệ chƣa khai, mê lý. Chƣa phá trừ mê, phá trừ mê là đƣợc. 

101 Tập 409 

4 



Họ  chƣa  phá  trừ  mê  đƣợc,  mê  này  là  gì?  Là  vô  minh,  không  thấu  triệt.  Đây  là 

dùng tâm không giống nhau, công phu không tƣơng đồng. 

 “Chung nhật niệm Phật, bất tri Phật niệm”,  trong Tịnh Độ Tiệp Yếu của Hạ Liên 

Cƣ nói:“tôi niệm Di Đà, Di Đà niệm tôi, mỗi tiếng đều tƣơng ƣng! Có câu:“nhất 

niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật”, vì sao 

vậy? Vì họ hiểu về lý, vì sao? Vì rự tha là một không phải hai. Họ hiểu đƣợc đạo 

lý này, không có phân biệt, không có chấp trƣớc. 

       “Chấp  lý  nhi  di  sự”,   chỉ  chấp  trƣớc  lý,  không  niệm  Phật  đƣợc  chăng?  “Tỷ 

 bần  sĩ  hộ  hòa  gia  chi  quyến,  tự  vân  cự  phú,  bất  tri  số  tha  nhân  bảo,  ư  kỷ  hà 

 thiệp”,  không  liên  can  gì  đến  mình,  đây  là  chấp  trƣớc  lý.  Sanh  Phật  không  hai, 

nhƣ vậy tôi hà tất phải niệm? Di Đà tức là tâm tôi, tâm tôi tức là Di Đà, không 

cần niệm. Trên mặt lý nói thông suốt, về sự thì trở thành căn bệnh lớn, chúng ta 

lý sự chƣa viên thông. Lý sự viên dung, nhƣ vậy là đƣợc, đó là thật không phải 

giả. “Lý”, chúng ta là Phật A Di Đà, “sự”, chúng ta là lục đạo phàm phu. Chúng 

ta vẫn chấp trƣớc thân này là tôi, vẫn còn tự tƣ tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dƣỡng, 

Phật A Di Đà không còn. Tâm ta đã là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là tâm chúng 

ta, những tập khí phiền não này tất cả đều không còn, nhƣ vậy là đúng. 

 “Sở vị tuy tri tức Phật tức tâm, phán nhiên tâm bất thị Phật giả dã”, đây là đem 

sự thật chân tƣớng nói ra.  “Thị cố ước lý tắc vô khả niệm”,  về lý nói vô khả niệm, 

về sự nói  “vô khả niệm trung, ngô cố niệm chi”  bịa đặt, vì sao vậy? Vì niệm tức 

là vô niệm. Vô niệm là gì? Không phân biệt, không chấp trƣớc, không khởi tâm, 

không  động  niệm.  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  hoặc  là  A  Di  Đà  Phật,  niệm  niệm 

tƣơng  tục,  không chấp  tƣớng,  lý  sự  vô  ngại,  lý  sự  nhất  nhƣ.  Lý  không  chƣớng 

ngại sự, sự không chƣớng ngại lý, nhƣ vậy là đúng. 

 “Cố  lý  sự  sông  tu,  tức  bản  trí  nhi  cầu  Phật  trí,  phu  nhiên  hậu  vị  chi  đại  trí 

 dã”.  Nói tóm lại chỉ một câu, chúng ta cần thiết phải buông bỏ tất cả phiền não. 

Phiền não là gì? Tóm lại mà nói khởi tâm động niệm là vô minh phiền não, phân 

biệt là trần sa phiền não, chấp trƣớc là kiến tƣ phiền não. Kiến tƣ phiền não chính 

là nguyên nhân thứ nhất chế tạo luân hồi lục đạo, có kiến tƣ liền có lục đạo. Trần 

sa phiền não là nguyên nhân tạo ra tứ thánh pháp giới. Có trần sa là có Thanh văn, 

Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật.  Phiền  não  không  đoạn  tận,  tự  tánh  không  hiện  tiền. 

Phải  đoạn  tận  phiền  não,  phiền  não  cũng  không  phải  thật,  cũng  là  giả,nhƣng  ta 

Tập 409  101

5 



chấp trƣớc cái gọi là giả này, giả mà hình nhƣ biến thành thật vậy. Những lý và 

sự này ta không thể không hiểu. 

Nên Chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ dạy chúng ta lý sự song tu. Về mặt sự vô 

cùng nỗ lực,  mặt lý thì sao? Không chấp trƣớng.Nhƣ trong Hoàn Nguyên Quán 

nói tứ đức. Đức thứ nhất trong tứ đức là “tùy duyên diệu dụng”, tùy duyên chính 

là tu sự, còn diệu dụng? Diệu dụng chính là tu lý. Diệu dụng là gì? Diệu dụng là 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, dùng thái 

độ này để tùy duyên. Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, đây gọi là diệu! 

Phàm  phu  không  diệu,  phàm  phu  là  gì?  Họ  có  phân  biệt,  có  chấp  trƣớc,  có 

vọng  tƣởng.  Những  thứ  này  xen  tạp  vào  gọi  là  tạo  nghiệp.  Họ  tạo  tịnh  nghiệp 

chính là tứ thánh pháp giới, nhiễm nghiệp chính là luân hồi lục đạo. Trong luân 

hồi lục đạo có thiện nghiệp, họ chính hai đƣờng nhân và thiên. Ác nghiệp, là địa 

ngục ngạ quỷ, súc sanh. Họ hiện tƣớng này, tƣớng này đều là hƣ vọng, “phàm sở 

hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,nhƣng  họ  không  hiểu  hƣ  vọng  nên  đã  chấp  nhận, 

giống nhƣ đang nằm mộng vậy. Mộng là giả, mọi ngƣời đều biết. Gặp ác mộng, 

quý vị xem giật  mình đến toàn thân ƣớt  mồ hôi lạnh,  giật  mình tỉnh giấc chỉ là 

một giấc mộng. Gặp một giấc mộng đẹp thì rất hoan hỷ, khi tỉnh giấc cũng không 

còn nữa. Nên biết rằng lục đạo là cảnh mộng, thật vậy không phải giả. Tuy Phật 

nói ví dụ nhƣng là chân tƣớng sự thật, mộng huyễn bào ảnh. 

Tứ  thánh  pháp  giới  vẫn  là  mộng.  Không  những  tứ  thánh  pháp  giới  là  cảnh 

mộng, đến cõi thật báo trang nghiêm  của  chƣ Phật Nhƣ Lai, chúng ta gọi nó là 

nhất chân pháp giới vẫn là một cảnh mộng. Vì sao vậy? Đã giác ngộ triệt để thì 

nó không còn nữa. Đẳng giác Bồ Tát nâng lên đến diệu giác vị, cõi thật báo cũng 

không còn. Chonên “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, ở sau Phật không nói 

cõi thật báo của Chƣ Phật Nhƣ Lai là ngoại lệ, không nói. Cõi thật báo cũng là 

giả, điều gì là thật? Thƣờng tịch quang là chân. Trong thƣờng tịch quang ba loại 

hiện tƣợng đều không có, không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng tinh 

thần cũng không có hiện tƣợng tự nhiên, không sanh không diệt, còn nhƣ thế nào? 

Vốn  tự  đầy  đủ.  Tuy  nó  không  có  hiện  tƣợng  nào  nhƣng  có  thể  sanh  tất  cả  hiện 

tƣợng, có thể hiện tất cả hiện tƣợng, đó chính là hiện thực cõi báo. 

Cõi  thật  báo  và  cõi  phƣơng  tiện.  Cõi  phƣơng  tiện  là  tứ  thánh  pháp  giới,  cõi 

đồng cƣ chính là lục đạo. Lục đạo và tứ thánh pháp giới từ đâu  mà có? Từ cõi 

thật  báo  biến  hiện  ra.  Chúng  sanh  cƣ  trú  trong  cõi  thật  báo,  nếu  khởi  phân  biệt 

101 Tập 409 

6 



liền biến thành tứ thánh pháp giới. Nếu khởi chấp trƣớc họ liền biến thành luân 

hồi lục đạo, chính là nhƣ vậy. Vì thế duy tâm sở hiện là cõi thật báo, cõi thật báo 

của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Duy thức sở biến, chính là mƣời pháp giới. Chân tƣớng sự 

thật  này,  chúng  ta  trong  nhiều  năm  nhƣ  vậy,  huân  tu  đại  thừa  kinh  giáo,  cũng 

đƣợc coi là hiểu rõràng minh bạch, đây gọi là giải ngộ, chúng ta đã lý giải. Tuy 

đã lý giải nhƣng không đƣợc lợi ích. Đƣợc lợi ích phải nhƣ thế nào? Phải chứng 

ngộ, chứng ngộ phải dựa vào tu. 

Chứng ngộ là gì? Phải buông bỏ. Buông bỏ chấp trƣớc thì lục đạo không còn. 

Đây là đã chứng đƣợc, đã nâng lên, lên đến tứ thánh pháp giới. Buông tiếp khởi 

tâm động niệm và phân biệt, tứ thánh không còn. Trở về với nhất chân pháp giới, 

trở về với cõi thật báo. Cõi thật báo tồn tại là vì tập khí vô thỉ vô minh chƣa đoạn, 

là nguyên nhân này. Đoạn tận vô thỉ vô minh, tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn. 

Nếu tập khí đã đoạn sạch, cõi thật báo không thấy nữa, không còn, xuất hiện gì? 

Xuất hiện thƣờng tịch quang. Trở về thƣờng tịch quang, trở về thƣờng tịch quang 

gọi là cứu cánh viên mãn. Vì thế chúng ta biết khi mê, từ thƣờng tịch quang nhất 

niệm bất giác xuất hiện A lại da. A lại da thông thƣờng chúng ta nói là chủ tạo vật. 

Huệ Năng đại sƣ nói:“đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Vạn pháp đích thực 

là A lại da tạo ra. Quý vị xem A lại da rốt cuộc vẫn là trở về với tự tánh, A lại da 

không còn, chuyển thức thành trí. Chuyển này phải dựa vào sức mạnh trí huệ, đây 

là gì? Không còn mê. Khi mê mới có a lại da, tự tánh biến thành A lại da. Thật sự 

giác ngộ, A lại da trở về tự tánh. Pháp tƣớng tông chuyển thức thành trí, chuyển 

A  lại  da  thành  đại  viên  cảnh  trí,  chuyển  Mạt  na  thức  thành  bình  đẳng  tánh  trí, 

chuyển đệ lục ý thức thành diệu quan sát trí, chuyển tiền ngũ thức thành thành sở 

tác trí, cảnh giới đó chính là cõi thật báo. 

Đoạn tận tập khí, đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh rồi, cõi thật báo không còn, 

lại trở về thƣờng tịch quang, đây là sự tuần hoàn của vũ trụ, một sự tuần hoàn lớn 

nhất. Từ khởi điểm rốt cuộc cũng trở lại khởi điểm. Vì thế trong Phật pháp tâm lý 

và vật lý là nói đồng thời trong tâm lý bao hàm vật lý. 

Các nhà vật lý học hiện đại phát hiện trong vật lý có hiện tƣợng tâm lý. Trong 

phần chú giải của Hoàng Niệm Tổ ở trƣớc chúng ta đã học, vi điểm của nhất mao 

nhất trần. Khi ông nói là niên đại 1980, các nhà lƣợng tử học phát hiện trung vi tử, 

đây là phát hiện mới. Trung vi tử lớn chừng nào? Trung vi tử hình nhƣ chính là 

lƣợng tử, lớn bao nhiêu? Là một phần trên một trăm ức của một điện tử, nhỏ đến 

Tập 409  101

7 



không  còn  cách  nào  nhỏ  hơn,  một  phần  trên  một  trăm  ức  của  điện  tử.  Hay  nói 

cách khác, một trăm ức vi trung tử hợp lại mới là một điện tử. Vi trung tử này nó 

có sắc thọ tƣởng hành thức. Sắc là nó có hiện tƣợng vật chất khiến chúng ta có 

thể nhìn thấy. Nó có thọ tƣởng hành thức, do đó chúng ta liền nghĩ đến trong Tâm 

Kinh nói: Quán Tự Tại Bồ  Tát khi   hành thâm bát nhã ba la  mật đa, thấy đƣợc 

ngũ uẩn đều là không. 

Ngũ uẩn giai không là gì? Thấy đƣợc trung vi tử là không, trung vi tử không 

phải thật, trong tự tánh không có thứ này.  Những thứ này thuộc về đâu? Thuộc 

trong A lại da. Trong tâm thanh tịnh nhất pháp bất lập, gọi là chân thanh tịnh. 

Ngày nay chúng ta vì không thanh tịnh đƣợc mới dùng Phật A Di Đà. Buông 

bỏ tất cả các vọng niệm, chỉ lƣu lại niệm này. Nếu nói một ý niệm cũng không có, 

điều này không làm đƣợc, đó là ngƣời nào? Hành thƣợng thƣợng căn  nhƣ Đức 

Thế Tôn, ngài Huệ Năng. Những gì ở đây nói nhƣ ngài Trí Giả, Vĩnh Minh, các 

ngài  hành  và  có  thể  làm  đƣợc,  ngƣời  thƣờng  không  làm  đƣợc.  Ngƣời  thƣờng 

phƣơng pháp tốt nhất, dùng nhất niệm đối trị tất cả niệm. Đây là biện pháp Tịnh 

độ tông dùng. Kiên cố giữ chặt niệm này, khiến các niệm khác không thể xen vào, 

nhƣ vậy công phu phải thật tốt, cũng là gặp duyên khác nhau. Quả nhiên niệm sau 

cùng  tƣơng  ƣng  với  tự  tánh,  nhƣ  vậy  chúc  mừng  quý  vị,  đã  đạt  đƣợc  thƣợng 

phẩm thƣợng sanh. Không thể thì sao? Không thể cũng là thƣợng phẩm hạ sanh, 

nhƣ vậy là quá tuyệt. 

Nên trong tâm chỉ có một Phật hiệu này, tốt! Rất tốt, không có tạp niệm nào 

cả. Vị thứ vãng sanh thấp nhất là thƣợng phẩm hạ sanh. Chúng ta đang học ở đây, 

bây  giờ  chúng  ta  đang  học  đoạn  này.  Nguyên  đoạn  này  là  giảng  về  thƣợng  bối 

tam phẩm, thƣợng thƣợng phẩm, thƣợng trung phẩm, thƣợng hạ phẩm. Công đức 

của câu Phật hiệu này thật không thể nghĩ bàn. 

 “Hựu  sớ  vân,  nhiên  trước  sự  nhi  niệm  năng  tương  tục,  bất  hư  nhập  phẩm  cho 

 công. Chấp lý nhi tâm thật vị minh, phản thọ lạc không chi họa”  Lời này nói quá 

hay! Chúng ta không thể dễ dàng bỏ qua. Chấp trƣớc sự, quý vị có thể tịnh niệm 

tƣơng  tục.  Bất  hƣ  nhập  phẩm  chi  công,  nhất  định  đƣợc  vãng  sanh.  Cõi  phàm 

thánh đồng cƣ, cõi phƣơng tiện hữu dƣ đều có phần. Ở  sau nói trung bối vãng 

sanh, hạ bối vãng sanh đều có phần. 

Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay:“hạ hạ phẩm vãng sanh tôi đã rất hài lòng”. Ngài 

có phần, thật sự vãng sanh. Nếu quý vị chấp lý, chấp lý là gì? Chúng ta chƣa khai 

101 Tập 409 

8 



ngộ. Tâm thật chƣa minh, chƣa khai ngộ. Không cầu, không có ý niệm cầu vãng 

sanh.  “Phản  thọ  lạc  không  chi  họa”,  ta  tiếp  tục  trôi  nổi  trong  luân  hồi  lục  đạo, 

chúng ta đã sai. Hai câu này khuyên chúng ta thật thà niệm Phật, tuyệt đối không 

bỏ  qua  vô  ích.  Nhất  định  phải  tin  thật,  nhất  định  phải  nguyện  sanh  Cực  Lạc, 

nguyện này quan trong hơn bất cứ điều gì. 

Nguyện vọng mãnh liệt cầu sanh tịnh độ, nhất tâm nhất ý nƣơng tựa Phật A 

Di Đà. Nƣơng vào ai cũng không chắc chắn, nƣơng tựa Phật A Di Đà nhất định 

đƣợc  sanh  Tịnh  độ.  Trong  đời  này  chúng  ta  ở  thế  gian  này,  chỉ  tìm  một  ngƣời 

đáng tin, chúng ta nƣơng tựa vào họ là đƣợc. Nếu dựa vào những ai khác, những 

pháp  môn  khác  đều  không  đạt  đƣợc  mục  đích,  không  đáng  tin  cậy.  Nƣơng  tựa 

chắc chắn vào câu Phật hiệu này, chúng ta mới có thể chắc chắn đƣợc sanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ  học đến đây. 

 

 

 

Tập 409  101

9 



Tập 410 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:13.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 511, hàng thứ sáu, bắt đầu xem từ nửa đoạn sau. 

Bắt đầu xem từ chữ  “sao”,  sao là Di Đà Sớ Sao do Liên Trì đại sƣ nói. Hôm qua 

vì hết giờ, hôm nay chúng ta bổ sung thêm đoạn cuối cùng này. 

Ở  trƣớc  Liên  Trì  đại  sƣ  nói   “trước  sự”  tu  học  chấp  trƣớc  sự  chính  là  niệm 

Phật.  “Nhi niệm năng tương tục”,  tôi hành trì và thật niệm mới có thể vãng sanh 

Tịnh độ,cho nên nói: “bất hư nhập phẩm chi công”,  sanh đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc, vì họ chƣa ngộ lý, nhất định sanh vào hai độ dƣới, chính là cõi đồng cƣ 

và cõi phƣơng tiện. Nếu  “chấp lý”  chấp trƣớc đệ nhất nghĩa đế mà đại thừa nói, 

nói về chân đế. Vạn pháp giai không, niệm mà không niệm, không niệm mà niệm. 

Họ sẽ không niệm, không niệm chính là niệm, không niệm. Nhƣ vậy “phản thọ 

 lạc  không  chi  họa”,  họ  tƣơng  lai  không  thể  vãng  sanh,  chẳng  những  không  thể 

vãng sanh, trong lục đạo họ còn phải vào địa ngục chịu khổ. Nguyên nhân gì? Họ 

làm sai lầm nhƣ vậy. Tự mình bị hại đó là đáng,nhƣng còn ảnh hƣởng đến ngƣời 

khác, ngƣời khác thấy đƣợc, học theo cách của họ,trách nhiệm này quý vị không 

thể không chịu. Hại mình tội nhẹ, hại ngƣời khác tội nặng. Ảnh hƣởng càng lớn 

tội càng nặng, thời gian ảnh hƣởng dài, thời gian quý vị ở trong địa ngục càng dài, 

đây là điều rất đáng sợ. 

Trong  Di  Đà  Sớ  Sao  lại  nói  ngƣời  nhƣ  vậy  rất  nhiều,  không  phải  số  ít.  Họ 

chƣa khai trí huệ chân thật, họ là thế trí biện thông. Thông thƣờng chúng ta nói 

cƣỡng từ đoạt lý, hạng ngƣời này nghe kinh điển đại thừa, kinh giáo nói về không, 

họ cho rằng cái gì cũng có thể không chấp trƣớc, hoàn toàn ngộ nhận nghĩa kinh 

đại thừa. Kinh đại thừa rất thâm sâu, tuyệt đối không phải thế trí biện thông có 

thể ngộ nhập. Hạng ngƣời nào có thể hiểu? Ngƣời chân thành cung kính có thể 

ngộ  nhập.  Chƣ  vị  cổ  đức,  đến  Ấn  Quang  đại  sƣ  cũng  thƣờng  dặn  dò  phó  chúc 

chúng ta:“một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích”. Chí thành cung kính mới 

có thể đạt đƣợc lợi ích, không liên quan đến trí huệ sâu hay cạn. Thậm chí không 

102 Tập 410 

0 



liên quan đến việc quý vị biết chữ hay không. Ngài Huệ Năng không biết chữ, 

kinh chƣa từng nghe qua lần nào. Trong Lục Tổ Đàn Kinh, quý vị xem ở trƣớc 

một đoạn lịch sử của ngài. Ngài ở Hoàng Mai tám tháng, chƣa một lần vào thiền 

đƣờng, cũng chƣa bƣớc vào giảng đƣờng. Ngũ tổ Hoằng Nhẫn chỉ chia công việc 

cho ngài là vào trong nhà củi để bửa củi giả gạo, ở trong chùa làm khổ công. Thời 

xƣa khi vào chùa nhất định trƣớc phải phục vụ cho chùa 5 năm, vì sao vậy? Vì tu 

phƣớc, không phải quý vị đến chùa để hƣởng phƣớc, có ngƣời cúng dƣờng quý vị, 

phƣớc báo quý vị lớn chừng nào! Vì thế vào chùa gọi là 5 năm học giới. Học giới 

gì?  Học  quy  củ,  cần  lao  phục  dịch,  mỗi  ngƣời  khi  vào  chùa  đều  phải  làm,  tu 

phƣớc. 

Ngƣời có phƣớc báo mới có thể khai trí huệ, ngạn ngữ xƣa có câu: “phúc chí 

 tâm linh”,  phƣớc báo của quý vị đến, tâm quý vị sẽ linh, đột nhiên thông minh, trí 

huệ khai mở. Từ đó cho thấy, ngƣời không có phƣớc báo tâm tƣ u ám,nghĩa là hồ 

đồ, ngu si, không khai trí huệ, không có phƣớc báo.Nhƣng ngƣời có phƣớc báo 

nếu không có thiện hữu dẫn dắt, họ trở thành thế trí biện thông, biến thành trí huệ 

cuồng vọng, nhƣ vậy là sai. Trí huệ của họ đã đi vào phƣơng diện tà, biến thành 

tà tri tà kiến, thì tạo nghiệp càng sâu. Hạng ngƣời này đối với ngƣời khác không 

có tâm cung kính, cuồng vọng tự đại, chắc chắn là nhƣ vậy. 

Vì thế bên dƣới nói: “ư tự bổn tâm tằng vị khai ngộ” , về việc minh tâm kiến 

tánh, họ hoàn toàn không biết.  “Nhi khinh đàm Tịnh độ, miệt thị vãng sanh, vi hại 

 phi tế”. Sự việc này chính bản thân chúng tôi ngày xƣa là nhƣ vậy, đối với Tịnh 

độ  không  hiểu  rõ,cho  rằng  đây  là  Đức  Thế  Tôn  phƣơng  tiện  độ  những  ngƣời 

không có tri thức, các ông các bà già, ngƣời không có văn hóa Phật khai phƣơng 

tiện cho họ, cho rằng là nhƣ vậy. Còn tự cho rằng chúng ta thật tin thật thấu triệt. 

Thầy Lý tận tình khuyên bảo tôi mƣời năm, thƣờng thƣờng khuyên tôi. Tôi không 

phản đối nhƣng tôi không chịu tu. Không chịu tu, luôn cho rằng đây là Thế Tôn 

đối với chúng sanh hạ ngu, vận dụng pháp môn phƣơng tiện, không phải đối với 

hàng thƣợng căn lợi trí. Ý niệm sai lầm này rất sâu, đến thầy Lý cũng không cách 

nào nhổ nó giúp tôi. 

Tôi từng nói với chƣ vị, tôi tin Tịnh độ là bắt đầu từ trong Hoa Nghiêm, Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm. Những đại kinh đại luận này dẫn dắt tôi vào Tịnh độ, tôi học 

những đại kinh đại luận này đến sau cùng phát hiện ra điều gì? Những kinh luận 

này rốt cuộc đều dẫn về Tịnh độ, nhƣ vậy mới bắt đầu siêng năng nghiên cứu nó, 

Tập 410  102

1 



chú ý đến nó. Về sau từ từ có tiến bộ, dần dần đã minh bạch, mới biết rằng Tịnh 

độ là pháp môn đệ nhất mà mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật độ chúng sanh 

thành Phật đạo. 

Tôi  từ  trong  bài  tựa  của  Hoàng  Niệm  Tổ  đã  viết  một  câu,  Hoàng  Niệm  lão 

xem bài tựa đó đặc biệt tán thán câu này. Không khế nhập cảnh giới không nói ra 

đƣợc, thật sự đã nhận thức, câu này tự nhiên hiển lộ ra. 

 “Vi hại phi tế”  đây chính là chỗ hại quá lớn. Đối với Tịnh độ không thâm nhập 

nghiên cứu học tập, nghiên cứu phải cần thực hành mới hiểu thật sự. Ngày ngày 

nghe kinh, nghe rồi làm không đƣợc cũng vô dụng. Hai chữ vô dụng này ý nghĩa 

rất  sâu,  bao  gồm  điều  gì?  Bao  gồm  nghe  kinh  không  hiểu,  nghe  hiểu  làm  gì  có 

chuyện  không  hành  trì?  Nghe  kinh  không  thực  hành,  chƣa  hiểu.  Vì  sao  không 

hiểu? Không có thành kính, coi thƣờng Tịnh độ, không để việc niệm Phật trong 

tâm, chính là đạo lý này. 

Đối với chính mình mà nói, đời này đã bỏ qua nhân duyên vô cùng thù thắng, 

lỡ qua ngay trƣớc mắt, vì sao vậy? Đời này quý vị có thể thành Phật, cơ hội này 

rất  khó  đƣợc,  thật  là  năm  ngàn  vạn  kiếp  khó  gặp.  Đời  này  gặp  đƣợc,  khi  gặp 

không có thiện hữu dẫn dắt, thật sự không dễ tin. Đời này tôi gặp đƣợc thiện tri 

thức  thật  sự,  vẫn  đi  một  đƣờng  vòng  thật  lớn.  Bệnh  này  của  tôi  là  bệnh  của  tri 

thức phân tử, tri thức phân tử chính là quảng học đa văn, thích làm nhƣ vậy. Nhất 

môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, biết nhƣng không chịu làm, muốn quảng học 

đa văn. Đây là bệnh thông thƣờng của phần tử tri thức, bây giờ mới biết nhất môn 

thâm nhập so với quảng học đa văn, không biết vƣợt trội hơn bao nhiêu bậc.Nhất 

môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, có thể đƣợc định, có thể khai huệ, quảng học 

đa văn không đƣợc, học điều gì? Học đều là bề ngoà, là tri thức, không khai trí 

huệ. Nó tạo thành chƣớng ngại đối với việc khai trí huệ, chƣớng ngại này gọi là 

sở tri chƣớng. Đức Thế Tôn vì chúng ta đã biểu diễn, đáng tiếc chúng ta tuổi trẻ 

xem  không  hiểu. Xem  hiểu  thì  rất  tốt,  xem  không  hiểu,  đến  già  mới  hoát  nhiên 

đại ngộ. Nếu tôi lúc trẻ 20 tuổi xem hiểu, ngày nay tôi thành tựu không phải nhƣ 

vậy. Tôi tin rằng phải có thể đạt đến trình độ của những ngƣời đại khai viên giải, 

chính là không hiểu. 

Thầy đối với vấn đề này không giải thích một cách thấu triệt. Nếu giải thích 

thấu triệt tôi phục, phục rồi thì dễ xử lý. Tôi tôn kính đối với thầy, quý vị nghĩ 

102 Tập 410 

2 



xem  nhân  duyên  này  khó  khăn  biết  bao!  Cũng  may  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm, 

Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, nền tảng này ngộ đƣợc, thật sự đã minh bạch. 

 “Sở vị khoát đạt không, bát nhân quả”,  khoát đạt không, chấp trƣớc không, sai. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật  nói chân không bất không. Ý này hiện nay 

chúng ta đã làm  rõ, đã  minh bạch.Vì  sao nói  chân không bất không? Nói chân 

không  vì  nó  không  có  ba  loại  hiện  tƣợng,  đây  là  chân  không.  Vì  sao  nói  bất 

không? Nó vốn tự đầy đủ, đầy đủ điều gì? Đầy đủ vạn pháp. Câu sau  cùng khi 

ngài  Huệ  Năng  khai  ngộ  nói:“đâu  ngờ  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp”,  đây  là  bất 

không. Mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm là từ nó biến hiện ra, vì thế nó năng 

sanh năng hiện,nhƣng nó thật sự không có gì cả, nó không phải hiện tƣợng vật 

chất cũng không phải hiện tƣợng tinh thần cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên, 

nên nói nó chân không. Chân không bất không, diệu hữu phi hữu.Diệu hữu là gì? 

Những thứ chúng ta hiện tiền tiếp xúc đƣợc, lục  căn tiếp xúc đƣợc. Có  thể tiếp 

xúc  đƣợc  là  lục  căn  của  chúng  ta  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  ý,  những  thứ  tiếp  xúc 

đƣợc là lục trần: sắc thanh hƣơng vị xúc pháp. Năm căn trƣớc và năm trần là sắc 

pháp, nói nhƣ bây giờ gọi là hiện tƣợng tự nhiên. Đệ lục ý thức và pháp trần là 

hiện  tƣợng  tinh  thần,  năng  sanh  năng  hiện,  sở  sanh  sở  hiện  đó  là  hiện  tƣợng  tự 

nhiên.  Khoa  học  đem  vũ  trụ  vạn  hữu  quy  nạp  lại,  không  ra  ngoài  ba  loại  hiện 

tƣợng lớn này. Ba loại hiện tƣợng lớn này trong tự tánh có. Tự tánh không thuộc 

về  ba  loại  hiện  tƣợng  này,  không  có  ba  loại  hiện  tƣợng  này,nhƣng  tự  tánh  gặp 

duyên có thể hiện ba loại hiện tƣợng này, có thể sanh ba loại hiện tƣợng này. Vì 

thế nói chân không bất không, diệu hữu phi hữu. Diệu hữu chính là nhất thiết hữu, 

chính  là  ba  loại  hiện  tƣợng.  Tuy  ba  loại  hiện  tƣợng  là  có,  tƣớng  có  tánh  không 

có,cho nên đƣơng thể giai không, liễu bất khả đắc.Đừng tƣởng rằng tƣớng là thật, 

tƣớng là giả. Thật sự đã giác ngộ, thấu triệt tƣớng là giả, không còn chấp trƣớc 

không còn phân biệt,  mới có thể làm đến tùy duyên diệu dụng. Tùy duyên diệu 

dụng chính là trong mƣời nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, hằng thuận chúng sanh, 

tùy hỷ công đức. Chúng sanh, quý vị thích nhƣ thế nào cũng đƣợc. Bồ Tát có ý 

kiến chăng? Bồ Tát không có, vì sao không có ý kiến? Vì vạn pháp giai không, 

liễu bất khả đắc.Tâm Bồ Tát vĩnh viễn thanh tịnh, tâm địa Bồ Tát trong sạch, cái 

gì cũng không có, họ đƣợc đại tự tại. 

Trong  tâm  phàm  phu  rất  phức  tạp  hỗn  loạn.  Cổ  nhân  nói:“lý  không  rõ  hiện 

tƣợng tạp loạn”, lý không rõ hiện tƣợng tạp loạn toàn là không, không có thứ nào 

Tập 410  102

3 



là thật. Chỉ cần ta chịu buông bỏ, thật sự nhìn thấu buông bỏ, quý vị giống nhƣ 

Phật Bồ Tát. Lúc  này tâm là gì? Trong kinh này  nói tâm chúng ta là thanh tịnh 

bình đẳng giác. Thanh tịnh bình đẳng giác là tự tâm của ta, là bổn tánh của ta. Vì 

thế đối với định nghĩa không và hữu phải nhận thức rõ ràng, không thể ngộ nhận. 

Ngộ nhận đây chính là “khoát đạt không, bát nhân quả”, cho rằng không có nhân 

quả báo ứng. Có không ít ngƣời cho rằng, nhân quả báo ứng là mê tín, không hợp 

khoa  học.  Đó  chính  là  “mãng  mãng  đảng  đảng  chiêu  ƣơng  họa”,đối  với  chính 

mình  mà nói là chiêu cảm bệnh khổ, đây là tai ƣơng cá nhân, chiêu cảm đến tà 

kiến tà tri. Tà tri tà kiến dẫn dắt chúng ta vào trong tam  đồ, đặc biệt là  vào địa 

ngục, dẫn dắt ta vào địa ngục. Đọa vào địa ngục đó chính là tai họa. 

Đối với hoàn cảnh mà nói:“khoát đạt không, bát nhân quả, mãng mãng đảng 

đảng chiêu ƣơng họa”, chính là xã hội động loạn, trật tự xã hội thất thƣờng. Tiếp 

đến chính là hoàn cảnh cƣ trú, sơn hà đại địa không kiên cố. Sơn hà đại địa sẽ 

mang đến rất nhiều tai biến, nó liên quan mật thiết với khởi tâm động niệm của 

chúng ta. 

 “Đọc giả đương tam phục tư ngôn”.  Hoàng Niệm Lão từ bi, có thể gặp đƣợc bộ 

chú giải này, khi đọc nên đọc thêm vài biến, nên nghĩ nhiều đến giáo huấn trong 

kinh luận. 

 “Thận vật chấp lý phế sự”,  phải cẩn thận, tuyệt đối không thể chấp trƣớc lý mà 

bỏ  phế  việc  tu  sự.  Trong  sự  tu  nói  là  định  khóa  tán  khóa.  Trong  Tịnh  độ  diệu 

pháp vô cùng thù thắng chính là niệm Phật, câu Phật hiệu này nên niệm thật tốt. 

Quý vị xem xƣa nay ngƣời tu Tịnh độ tông là định khóa, hay là một ngày một vạn 

câu Phật hiệu, hai vạn câu Phật hiệu, mƣời vạn thanh Phật hiệu, định khóa. 

Thế gian tại gia học Phật, công việc vô cùng bận rộn, không có thời gian niệm 

Phật.  Từ  Vân  Quán  Đảnh  pháp  sƣ  khuyên  họ  tu  thập  niệm  pháp,  định  khóa  là 

thập niệm pháp. Sáng sơm thức dậy sau khi rửa mặt xong hƣớng mặt về phƣơng 

tây.  Có  tƣợng  Phật  thì  ở  trƣớc  tƣợng  Phật  chắp  tay  cung  kính.  Một  hơi  là  một 

niệm, một niệm bất luận đƣợc bao nhiêu Phật hiệu, hết một hơi gọi là nhất niệm, 

niệm mƣời hơi nhƣ vậy, thời khóa buổi tối cũng nhƣ vậy. Đây là thời tụng sáng 

và  tối  định  ra  cho  ngƣời  có  công  việc  bận  rộn,  không  có  thời  gian  niệm  Phật, 

phƣơng pháp này dễ. Bình thƣờng rảnh khi nào niệm khi đó, đây gọi là tán khóa. 

Tin thật, niệm thật, thật sự muốn vãng sanh tây phƣơng. Quý vị nghĩ xem họ có 

phải tin thật nguyện thật chăng? Quý vị xem họ có thật thực hành hay không, họ 

102 Tập 410 

4 



thật thực hành là đúng. Nếu họ không hành trì thì chân tín chân nguyện của họ là 

giả.  Quý  vị  xem  thật  hay  giả  đều  nhìn  từ  đây.  Đây  chính  là  lời  Tu  Vô  pháp  sƣ 

nói:“nói  đƣợc  mà  không  làm  đƣợc  thì  không  phải  chân  trí  huệ”.  Nói  đƣợc  mà 

không làm đƣợc là giả, không phải thật! 

Quý vị nói họ không tin, họ hình nhƣng lại rất tin, quý vị nói họ tin, họ lại rất 

mong  manh,  không  nắm  chắc  đƣợc.  Vì  thế  trong  cuộc  sống  nó  không  khởi  tác 

dụng. Đây là chúng ta thấy ngƣời khác, ngƣời khác là tấm gƣơng của chúng ta. 

Thấy ngƣời khác phải hồi quang phản chiếu, tôi nhƣ thế nào? Liền đƣợc lợi ích. 

Vì tự mình không thấy đƣợc bệnh của mình, luôn cho rằng cái gì mình cũng đúng, 


ngƣời khác đều sai. Đây là bệnh thông thƣờng của phàm phu, ngƣời ngƣời đều có, 

chính mình cũng có. Vì thế nên biết ngƣời khác là tấm gƣơng tốt nhất của mình. 

Quý ở chỗ thấy ngƣời khác lập tức hồi quang phản chiếu, nhƣ vậy sẽ khởi tác 

dụng. Chúng ta soi gƣơng nhìn thấy trên mặt có vết bẫn, lập tức quay lại rửa mặt 

sạch  sẽ,  đây  là  tác  dụng  của  tấm  gƣơng.Mà  không  biết  rằng  thế  gian  này  tất  cả 

ngƣời sự vật đều là tấm gƣơng của chúng ta,nhƣng chúng ta soi tấm gƣơng này 

không  thể  trở  lại  tu  sửa  chính  mình,  sai  chính  là  sai  ở  chỗ  này.  Ngƣời  tu  hành 

chơn chánh gọi là biết soi, ngƣời không biết tu hành gọi là không biết soi. 

 “Húy ngôn tha Phật, kinh thị Tịnh độ, nhi tự chiêu ương họa dã”. Ƣơng họa này 

chiêu quá lớn, không phải họa nhỏ là đại họa! Làm thân Phật chảy máu, phá hòa 

hợp tăng, đây là nghiệp địa ngục, nhất định đọa địa ngục. Pháp môn trì danh của 

Tịnh tông lại có năng lực giúp ngƣời ngũ nghịch thập ác, một đời đều có thể vãng 

sanh làm Phật, pháp môn này không vi diệu sao! Nó đích thực là vua trong các 

kinh, bậc tôn trong các pháp, không có gì vƣợt qua đƣợc nó.  Quý vị không tin, 

hủy báng pháp môn này, khinh thị phê bình nó. Quý vị đáng bị tai ƣơng ra sao, 

quý vị tự biết. Kết tội này không phải kết với mình, kết với mình không nặng nhƣ 

vậy.  Vì  quý  vị  làm  nhƣ  vậy,  có  ý  hay  vô  ý  đều  ảnh  hƣởng  rất  nhiều  ngƣời  coi 

thƣờng Tịnh độ, ảnh hƣởng rất nhiều ngƣời đánh mất lòng tin với Tịnh độ, trách 

nhiệm này quý vị hoàn toàn phải gánh vác.Kết tội này sẽ rất phiền phức. 

Sức  ảnh  hƣởng  càng  lớn,  thời  gian  ảnh  hƣởng  càng  dài,  càng  dài  là  sao? 

Không những phê bình, quý vị còn đem nó viết thành văn tự, văn tự lƣu truyền 

cho đời sau, sẽ ảnh hƣởng ngƣời đời sau, đây chính là ảnh hƣởng thời gian dài. 

Truyền bá rộng rãi đó là không gian ảnh hƣởng lớn. Kết tội nhƣ thế, quý vị lãnh 

lấy tai ƣơng không thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Tập 410  102

5 



Hiện nay tôi xem những đoạn kinh văn này trong lòng vẫn còn sợ hãi, vì sao vậy? 

Vì lúc trẻ khi mới học Phật tôi cũng là ngƣời nhƣ vậy, may mắn nay đã hồi đầu, 

nếu  không  quay  đầu  thật  không  tƣởng  tƣợng  đƣợc!Không  quay  dầu,  thật  là  đối 

với  Phật  A  Di  Đà,  đối  với  pháp  môn  này  bán  tín  bán  nghi,  khinh  thị  phê  bình. 

Cũng may tôi không đánh mất giáo môn, rất có hứng thú đối với giáo môn, đặc 

biệt  là  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Phƣơng  Đẳng,  Bát  Nhã,  Pháp  Tƣớng,  rất  thích 

những kinh này. Không biết Tịnh tông là đệ nhất pháp môn, không biết Tịnh tông 

là tất cả đại thừa rốt cuộc đều quy về đây. Điều này là tôi từ trong Hoa Nghiêm, 

Pháp Hoa, Lăng Nghiêm  mà phát hiện đƣợc. Kinh Lăng Nghiêm  hai mƣơi lăm 

viên thông, sau cùng trở về với Đại Thế Chí, Quan Thế Âm. Kinh Hoa Nghiêm 

sau cùng Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng đạo quy Cực Lạc.Nếu không 

có những kinh điển đại thừa này, tôi đã tự chiêu ƣơng họa, nhất định đọa địa ngục 

A tỳ. Thƣợng bối chúng ta chỉ học đến đây. Bên dƣới là nói về trung bối, chúng 

ta đọc qua một lƣợt kinh văn. 

 “Kỳ trung bối giả, tuy bất năng hành tác sa môn, đại tu công đức, đương phát vô 

 thượng bồ đề chi tâm, nhất hướng chuyên niệm, A Di Đà Phật, tùy dĩ tu hành, 

 chư thiện công đức, phụng trì trai giới, khởi lập tháp tượng. Phạn thực sa môn, 

 huyền tăng nhiên đăng, tán hoa  nhiễu hương, dĩ thử hồi hướng, nguyện sanh bỉ 

 quốc”. Đây  là  tu  thiện  nguyện  vãng  sanh.  “Kỳ  nhân  lâm  chung,  A  Di  Đà  Phật, 

 hóa hiện kỳ thân, quang minh tướng hảo, cụ như chân Phật, dữ chư đại chúng, 

 tiền hậu vi nhiễu,  hiện kỳ nhân tiền, nhiếp thọ đạo dẫn, tức tùy hóa Phật, vãng 

 sanh kỳ quốc, trú bất thoái chuyển, vô thượng bồ đề, công đức trí huệ, thứ như 

 thượng bối giả dã”.  

Đây là trung bối vãng sanh. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ.  “Lược 

 Luận vân, trung bối sanh giả, hữu thất nhân duyên”, đây là những điều chúng ta 

cần phải học, trong tƣơng lai bất luận chúng ta vãng sanh, sanh ở địa vị nào, hai 

phẩm  kinh  này  vô  cùng  quan  trọng,  thƣợng  bối  vãng  sanh  và  vãng  sanh  chánh 

nhân, vì sao vậy? Hai phẩm này chuyên nói về phƣơng pháp vãng sanh. Nói cách 

khác, vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc phải đầy đủ điều kiện gì, chính là 

chỗ  này.  Điều  này  rất  quan  trọng.Nhƣ  chúng  ta  hiện  nay  di  dân  ra  nƣớc  ngoài, 

quý vị phải đầy đủ những điều kiện gì. Điều kiện đầy đủ hết sẽ thuận lợi thông 

quan. Hai phẩm này nếu chúng ta thuần thục, chúng ta có thể làm đƣợc tƣơng đối, 

nắm chắc đƣợc chuyện vãng sanh. 

102 Tập 410 

6 



Quý vị có tín tâm không hoài nghi mà tín tâm là điều kiện thứ nhất để vãng sanh, 

vì thế kiến lập tín tâm là điều không dễ chút nào. Vì sao quý vị tin pháp môn này? 

Vì sao tin vào  Phật A Di  Đà?  Vì sao tin vào thế giới  Cực Lạc? Những thứ này 

quý  vị  không  thấy  đƣợc,  cũng  không  nghe  đƣợc  và  cũng  không  xúc  chạm  đến 

đƣợc, vì sao quý vị tin? Y cứ đầu tiên khiến ngày nay chúng ta tin gọi là thánh 

ngôn lƣợng. Chúng ta tin Đức Thế Tôn không gạt ngƣời, lời của Chƣ Phật Chƣ 

Bồ Tát nói đều là thật. 

Thời xƣa, xã hội ngày xƣa sự qua lại giữa con ngƣời và con ngƣời, điều kiện 

tiên quyết chính là tin tƣởng nhau. Tôi tin mình, tôi tin ngƣời khác. Ngƣời khác 

cũng tin tƣởng tôi. Xã hội bây giờ không có sự tin tƣởng lẫn nhau, chẳng những 

không có sự tin tƣởng lẫn nhau, đến mình cũng không tin chính bản thân mình, 

họ còn có thể thành tựu gì? Ngƣời không tín chính mình, đó là hạng ngƣời nào? 

Ngƣời trong tam đồ địa ngục, ngạ quỹ, súc sanh. Có ngƣời nói, con ngƣời bây giờ 

không bằng ngạ quỹ súc sanh. Chúng ta thử nghĩ xem họ nói có đạo lý hay không? 

Thẩm tra tƣờng tận mới biết họ nói là có đạo lý. Vì sao trở thành nhƣ vậy? Giáo 

dục  có  vấn  đề,  không  phải  ngày  nay  có  vấn  đề.  Vấn  đề  xảy  ra  từ  200  năm  lại 

đây.Nói cách khác, đã dạy sai. Bây giờ quay đầu lại không phải là việc đơn giản, 

không  quay  đầu  lại  đƣợc.  Không  quay  đầu  đƣợc  thì  xã  hội  tiếp  tục  động  loạn, 

thiên  tai  tiếp  tục  nhiều,ngày  càng  nhiều,  ngày  càng  nghiêm  trọng.  Xem  nghiêm 

trọng đến trình độ nào, con ngƣời mới tỉnh ngộ lại. Tỉnh lại tìm tổ tông, tìm ngƣời 

khác đều vô dụng. 

Nhƣ các bạn nhỏ, trẻ em ba bốn tuổi gặp chuyện khó khăn nhất chúng làm gì? 

Chúng  tìm  ba  mẹ  chúng,  không  phải  tìm  ai  khác.  Chúng  ta  gặp  chuyện  thực  tế 

không thể giải quyết, chỉ có tìm về tổ tông, các bậc tổ tông thật sự có cách. Họ 

đem những biện pháp này đều ghi vào trong kinh điển, lƣu truyền cho hậu thế, 

giúp con cháu đời sau giải quyết nghi na tạp chứng. Con cháu đời sau nếu không 

đọc không học, đó là họa đáng phải chịu. Tai họa này quý vị đáng phải lãnh chịu, 

vì không nghe lời tổ tông. Ngạn ngữ có câu:“không nghe lời ngƣời trên thiệt thòi 

ngay trƣớc mắt”. Thiệt thòi này chính là tai họa. 

Bảy nhân duyên của trung bối vãng sanh chính là bảy điều kiện. 

 “Nhất giả, phát vô thượng bồ đề tâm”.  Hoàn toàn tƣơng đồng với thƣợng bối tam 

phẩm  ở  trƣớc.  Từ  đó  cho  thấy,  phát  tâm  bồ  đề  là  điều  kiện  tiên  quyết  để  vãng 

sanh. Phàm là vãng sanh không ai không phát tâm bồ đề. Tâm bồ đề, dùng cách 

Tập 410  102

7 



giải  thích  của  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  sẽ  dễ  hiểu.  Ngài  giải  thích  rất  đơn  giản,  tin  thật 

không có chút hoài nghi nào, tin thật có Phật A Di Đà, tin thật có thế giới Cực 

Lạc, tin thật y theo giáo huấn của Phật A Di Đà, khi lâm mạng chung Phật A Di 

Đà nhất định tiếp dẫn ta vãng sanh, đây gọi là tin thật.Tin thật tiếp theo là nguyện 

thật. Thế giới này còn gì lƣu luyến chăng? Không còn. Có lƣu luyến, đó chính là 

trong kinh Phật nói:“phú quý học đạo nan”. Ngƣời phú quý cảm thấy thế gian này 

không tệ, rất tốt đẹp, không muốn rời xa. 

Cho nên Đức Phật dạy đệ tử, dạy họ điều gì? Dạy họ chịu khổ, dạy họ trì giới. 

Suốt đời nghiêm trì giới luật, sinh hoạt vô cùng khó khăn. Họ đối với thế gian này 

không có lƣu luyến. Hai điều sau cùng Đức Thế Tôn dạy về giới, làm nghịch tăng 

thƣợng duyên cho đệ tử, đây là việc tốt. Sinh hoạt càng khổ càng tốt, càng khổ 

chúng ta sẽ càng tinh tấn, càng dõng mãnh, đối với thế gian này sẽ không còn lƣu 

luyến.  Ăn  quá  đầy  đủ,  mặc  quá  đẹp,  ở  quá  thoải  mái,  không  muốn  đi,  nơi  này 

không tệ. Tuy thế giới Cực Lạc tốt nhƣng tôi chƣa từng thấy còn ƣu điểm hiện tại 

tôi đã nhìn thấy, đã hƣởng thụ đƣợc. 

Đức Nhƣ Lai một đời giảng kính giáo hóa không có giảng đƣờng, chúng ta ngày 

nay xây dựng giảng đƣờng phú lệ huy hoàng nhƣ cung điện, nên không đành bỏ 

để ra đi, sau khi chết phải làm sao? Tiếc giảng đƣờng này. Trong giảng đƣờng có 

gì? Có chuột, có gián, có kiến, quý vị liền biến thành những thứ này, đầu thai làm 

những con này, vì sao vậy? Vì không dành lòng ra đi, quý vị xem đáng sợ biết 

bao! 

Đức Thế Tôn rất có trí huệ, có phƣơng tiện thiện xảo. Vì thế ngài làm gƣơng 

cho chúng ta noi theo, suốt đời không cần giảng đƣờng, không cần phòng nhà để 

ở. Buổi tối ngủ dƣới gốc cây, ba y một bát, ngày ăn một bửa. Đây chính là lúc 

đức Phật tại thế, phƣơng thức sinh hoạt của 49 năm thuyết pháp độ sanh, thật đã 

xã bỏ. Chúng ta phải hiểu, phải lãnh hội đƣợc tâm từ bi chân thành của Đức Phật. 

Từng giờ từng phút từng niệm đều nghĩ cho chúng ta, làm thế nào để chúng ta đối 

với thế gian này, thế giới hƣ huyễn không thật này, không sanh lƣu luyến. Ngài 

nghĩ ra nhiều phƣơng pháp nhƣ vậy, chúng ta có thể y giáo phụng hành, đó chính 

là đệ tử ngoan, học trò ngoan. 

Vì thế khi chịu khổ chịu nạn, lập tức nghĩ đến Đức Thế Tôn. Nhƣ vậy chúng 

ta  chịu  chút  khổ  chút  nạn  này  thì  có  thấm  vào  đâu.  Phật  chịu  khổ  nhiều  hơn 

102 Tập 410 

8 



chúng  ta  gấp  nhiều  lần,  lớn  hơn  nhiều  và  nhiều  hơn  rất  nhiều,  tâm  chúng  ta  sẽ 

bình tĩnh, không còn cho rằng đây là việc khó khăn nên cần phải phát tâm. 

 “Nhị giả, nhất hướng chuyên niệm Vô Lượng Thọ Phật” , chính là Phật A Di Đà. 

Hai câu này tam bối cửu phẩm hoàn toàn tƣơng đồng. Nhƣ vậy quý vị biết đây là 

điều kiện quan trọng nhất. Một phƣơng hƣớng là chuyên niệm, chuyên niệm là 

không hoài nghi, không xen tạp. Mọi lúc mọi nơi niệm niệm không quên Phật A 

Di Đà. 

 “Tam giả, đa thiểu tu thiện, phụng trì trai giới”, điều này quan trọng. Trai: không 

ăn quá ngọ gọi là trai. Trai không có nghĩa là ăn chay, quá ngọ không ăn gọi là 

trai. Đức Phật ngày ăn một bữa, bữa cơm này là cơm trƣa nhƣng không đƣợc quá 

ngọ. Không quá ngọ là khi nào? Nhƣ hiện nay mà nói là từ 11 giờ đến 11 giờ 30, 

giờ này không quá ngọ. Đây là thời gian ăn cơm mỗi ngày, sáng tối đều không ăn. 

Công việc sáng sớm là khất thực, thời gian sáng sớm đi khất thực. Khất thực nhất 

định ở thành thị, làng quê và thị trấn, nơi đông ngƣời mới có thể khất đƣợc bát 

cơm. 

Tăng đoàn này của Đức Phật rất lớn, xuất gia có 1255 ngƣời, thêm Đức Thế 

Tôn là 1256 ngƣời, đây là tăng đoàn của Phật. Chúng ta nhất định sẽ nghĩ đến còn 

có  những  cƣ  sĩ_ngƣời  xuất  gia  ở  nơi  khác,  ngƣời  xuất  gia  trong  các  Tôn  giáo 

khác, có không ít ngƣời theo Đức Thế Tôn học tập. Họ không phải theo ngài suốt 

đời, có ngƣời học một hai tháng, một năm, nửa năm, ba năm, năm năm, rất nhiều. 

Phƣơng thức sinh hoạt của họ hoàn toàn giống với tăng đoàn, cũng đều là ba y 

một bát. Đệ tử tại gia của Phật, họ có quốc tịch khác nhau, dân tộc khác nhau, văn 

hóa khác nhau, tôn giáo tín ngƣỡng khác nhau đều theo Đức Thế Tôn học. Đức 

Thế Tôn là nhà giáo dục, ngài không phải là tôn giáo. 

Vì thế trƣớc đây khi thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu Phật giáo cho tôi, nói 

rằng Đức Thích Ca là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới, kinh điển Phật giáo là 

triết học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới, học Phật là sự hƣởng thụ cao nhất của 

đời ngƣời.Thầy giới thiệu với tôi nhƣ vậy. Ngƣời hiếu học, bất luận là dân tộc 

nào,  tín  ngƣỡng  tôn  giáo  nào,  họ  đều  cầu  học.  Họ  đều  muốn  đi  nghiên  cứu  sự 

uyên bác của triết học, chân tƣớng của vũ trụ họ đều muốn nghiên cứu. Suốt đời 

Đức  Thế  tôn  truyền  dạy  điều  này.  Vì  thế  nếu  có  ngƣời  muốn  hỏi,  đặc  biệt  là 

những ngƣời đệ tử học Phật nhƣ chúng ta, bất luận tại gia hay xuất gia, ngƣời ta 

Tập 410  102

9 



hỏi chúng ta, Phật rốt cuộc là gì? Phật giáo nhiều kinh điển nhƣ vậy, trong đó nói 

về điều gì? Quý vị phải đáp đƣợc. 

Phật  giáo  là  gì?  Phật  giáo  là  giáo  dục.  Trong  kinh  Phật  nói  gì?  Chân  tƣớng 

của vũ trụ nhân sinh. Nói nhƣ cách nói hiện nay là triết học tối cao, khoa học tối 

cao.  Những  gì  ngài  nói  là  chân  tƣớng  nhân  sinh  vũ  trụ,  cũng  chính  là  ba  hiện 

tƣợng mà khoa học và triết học ngày nay nghiên cứu: hiện tƣợng tự nhiên, hiện 

tƣợng tâm lý và hiện tƣợng vật chất, nó không phải mê tín. Nó nâng cao trí huệ 

chúng ta, nâng cao linh tánh của chúng ta, và tự nhiên nâng cao phƣớc báo của 

chúng ta. Có trí huệ nhất định có phƣớc báo, có phƣớc báo không nhất định có trí 

huệ. Phật là ngƣời có trí huệ viên mãn, ngài sẽ có phƣớc báo viên mãn. Chúng ta 

muốn cầu trí huệ,  cầu phƣớc báo nên đến đây để học tập, trƣờng học đó truyền 

dạy những điều này. 

Điều kiện thứ ba này Phật dạy chúng ta “đa thiểu tu thiện”, hoặc nhiều hoặc ít, 

đừng quên phải tu thiện, xa rời tất cả bất thiện. Tiêu chuẩn thiện hay bất thiện, 

chính  là  Đức  Thế  Tôn  nói  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo chính là tiêu chuẩn, điều đầu tiên là không sát sanh, thật sự làm đƣợc 

không sát sanh, quý vị nhất định không đƣợc ăn thịt.Cho nên có rất nhiều ngƣời 

nghe câu này không dám học Phật, vì sao vậy? Vì họ phải ăn thịt, không có thịt 

họ  ăn  cơm  không  nổi.  Vì  mạng  sống  của  mình  nên  họ  nhất  định  phải  ăn  thịt 

chúng sanh, cho rằng ăn thịt mới có dinh dƣỡng, hiện tại lời này có vấn đề. Ngày 

xƣa thịt chúng sanh có thể ăn, bây giờ thì không thể ăn thịt, vì sao vậy? Hiện nay 

thịt có độc, những thức ăn gia súc của vật chăn nuôi này, quý vị xem thấy sẽ giật 

mình. 

Mấy năm trƣớc là bốn năm năm trƣớc_cƣ sĩ Tề Tố Bình mời tôi đến Khánh 

Vân tham quan, bà ta ở nơi đó xây dựng chùa Hải Đảo Kim Sơn. Khi tôi đến xem 

vẫn chƣa hoàn chỉnh. Lãnh đạo ở đó rất hoan nghênh chúng tôi đến tham quan, 

ngày  thứ  hai  cùng  tôi  đi  xem  căn  cứ  nuôi  vịt,  quy  mô  rất  lớn,  dẫn  tôi  đi  xem. 

Trong đó  có địa vị  cũng tƣơng  đối  cao, lãnh đạo của  căn  cứ  này đi tham  quan 

cùng tôi. Tôi thấy đàn vịt nhỏ, họ bắt một con để lên tay tôi, lớn bằng bàn tay tôi, 

dài nhƣ vậy, vịt con dài nhƣ vậy. Họ hỏi tôi, họ nói: Pháp sƣ thầy xem con vịt này 

sinh ra đƣợc mấy ngày rồi? Tôi đoán ít nhất từ một tuần đến mƣời ngày, bảy ngày 

đến mƣời ngày nó mới có thể lớn nhƣ vậy. Họ nói: mới sanh hôm qua, tôi ngẫn 

ngƣời,mới  sanh  hôm  qua,  hôm  nay  đã  lớn  nhƣ  vậy.  Vịt  này  lớn  lên  bán  ra  thị 

103 Tập 410 

0 



trƣờng, tổng cộng bao nhiêu ngày? Hai tuần. Trƣớc đây ở nông thôn tôi đã từng 

nuôi vịt, khi vịt lớn đi bán, thời gian bao lâu? Gần nữa năm. Sao bây giờ hai tuần 

là  có  thể  bán?  Chúng  ăn  những  gì?  Toàn  là  phân  bón  hóa  học,  chất  kích  thích, 

làm cho chúng phình ra, những thứ này có thể ăn đƣợc sao? Họ nói với tôi, một 

phần  ba  vịt  nƣớng  Bắc  Kinh  là  chỗ  họ  cung  cấp.  Tôi  quay  lại  nói  với  những 

ngƣời cùng đi:  không  đƣợc  ăn trứng vịt  nữa.  Đừng nói không  đƣợc  ăn thịt vịt, 

trứng vịt cũng không đƣợc ăn, vì sao vậy? Chúng không bình thƣờng! Nên ngƣời 

hiện nay mắc rất nhiều bệnh lạ, bệnh từ đâu đến? Cổ nhân nói rất hay:“bệnh vào 

từ miệng”. 

Tôi nghe các bạn đồng tu Đài Loan nói hiện nay nuôi heo, sáu tuần heo đã bị 

bán đi để giết, đã lớn rồi. Trƣớc đây phải nuôi mƣời tháng đến một năm, chúng 

mới có thể lớn đƣợc nhƣ vậy, bây giờ sáu tuần đã lớn nhƣ vậy rồi. Nhƣ gà, vịt hai 

ba tuần là đƣợc bán, cho nên hiện nay không thể ăn. Tôi theo thầy Phƣơng nhiều 

năm, sau khi thầy qua đời tôi thƣờng đến nhà Thầy thăm sƣ mẫu. Có một lần tôi 

hỏi bà, tôi nói: sƣ mẫu, bà nghĩ thử xem, hiện nay quý vị ăn những loại thịt này, 

nhƣ thịt heo, thịt gà với bốn năm mƣơi năm trƣớc quý vị ăn những thứ đó, mùi vị 

giống nhau hay không? Bà ta suy nghĩ khoảng năm sáu phút sau đó nói với tôi, 

không giống nhau. Thật vậy, chẳng những ăn thịt không giống nhau, chúng ta ăn 

gạo và rau tƣơi cũng không giống nhau. 

Trƣớc  đây  rau  rất  thơm,  mùi  vị  tƣơi  ngon,  bây  giờ  không  còn.  Chúng  ta  từ 

nhỏ đã ăn nấm, hƣơng vị của nấm ở xa cũng ngửi đƣợc, mùi thơm thật sự, hiện 

nay không còn. Bây giờ ăn cũng không có mùi vị, chúng lớn rất nhanh, rất đẹp 

nhƣng không có mùi vị. Điều này có liên quan đến tu thiện nhiều hay ít, có liên 

quan  gì?  Nhân  tâm  ngƣời  xƣa  rất  lƣơng  thiện,  ảnh  hƣởng  đến  động  vật  lƣơng 

thiện, thực vật cũng lƣơng thiện.  Lƣơng thiện, nó sẽ  sinh trƣởng  một  cách bình 

thƣờng, cho nên nó có năng lƣợng bình thƣờng, nó có mùi vị bình thƣờng, hiện 

nay hoàn toàn là phản thƣờng! 

Thƣờng là gì? Ngƣời xƣa nói ngũ thƣờng. Thƣờng đạo, không thể thay đổi, 

vĩnh hằng không thể thay đổi. Năm chữ, nhân_nhân ái, nghĩa_nghĩa là y theo đạo 

lý và tôn trong quy luật, việc gì cũng đều hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Lễ phép, lễ 

phép  giữa  ngƣời  và  ngƣời  không  thể  mất,  lễ  mất  đi  con  ngƣời  sẽ  loạn.  Trật  tự 

trrong nhà sẽ loạn, trật tự xã hội cũng loạn, không còn lễ. Trí_trí là lý trí, không 

thể dùng tình cảm, phải dùng lý trí. Đối nhân xử thế không nên dùng tình đối đãi 

Tập 410  103

1 



nên dùng trí đối đãi. Sau cùng là tín, nhân nghĩa lễ trí tín. Trong Tả Truyện nói: 

“nhân khí thƣờng tắc yêu hƣng”, câu này nói gì? Ngƣời nếu đánh mất ngũ thƣờng, 

cũng chính là bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, vô trí, bất tín, ngƣời này không phải là 

ngƣời.Là gì? Là yêu ma quỷ quái. Yêu ma quỷ quái bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, vô 

trí, bất tín, họ không còn là ngƣời nữa. Vì thế nhà không giống nhà, xã hội không 

nhƣ xã hội, đất nƣớc không ra đất nƣơc, thế giới không thành thế giới. 

Ngũ  luân,  ngũ  thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức  là  thiện.  Thiện  chẳng  thể  không  tu, 

hôm nay ngƣời khác không tu thiện, tự mình tu thiện, vì sao vậy? Vì trong cộng 

nghiệp có biệt nghiệp, thiện nhân kết thiện nghiệp, ác nhân chiêu ác báo, sao có 

thể không làm? Làm sao có thể không làm? Sanh  ở xã hội này, không đọc sách 

thánh hiền, không biết đƣợc tiêu chuẩn thiện ác nên sách thánh hiền vẫn phải đọc. 

Tối thiểu nhất là Đệ Tử Quy, tiêu chuẩn thiện thế gian. Thập thiện nghiệp là tiêu 

chuẩn  pháp  thế  xuất  thế.  Thái  Thƣợng  Cảm  Ứng  Thiên  là  tiêu  chuẩn  nhân  quả. 

Ba phần này là ba cái gốc của Nho Thích Đạo, không thể không học. Nỗ lực học 

tập chính là tu thiện, trì giới. Ba thứ này là cơ sở giới luật Phật pháp, căn bản giới 

luật. 

Ngày nay học Phật, giới luật rất lỏng lẻo, do nguyên nhân gì? Không học ba 

gốc này nên giới luật này là giả, không phải thật. Nếu chúng ta lấy thiện tâm đối 

đãi  chính  mình,  phải  lấy  thiện  tâm  đối  ngƣời,  phải  lấy  thiện  tâm  đối  với  tất  cả 

chúng sanh. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc hoan nghênh hạng ngƣời này. Bất nhân, 

bất  nghĩa,  vô  lễ,  vô  trí,  bất  tín.  Những  ngƣời  này  một  ngày  niệm  mƣời  vạn  câu 

Phật  hiệu  cũng  không  thể  vãng  sanh,  nguyện  nhân  gì?  Vì  họ  không  phải  thiện 

nhân,  làm  ra  vẻ  bên  ngoài  là  giả  thiện  nhân,  ngụy  thiện  nhân.  Hạng  ngƣời  này 

không thể vãng sanh. Chúng ta nhất định phải nhớ, nếu mình học ngụy thiện, thế 

giới Cực Lạc không có phần, nhất định phải chân thiện. 

 “Tứ giả, khởi lập tháp tượng”,  đây là gì? Đây là thuộc về chánh pháp cửu trú. 

Xây tháp tạo tƣợng, tiếp theo chính là cúng dƣờng kinh điển, cũng thuộc về loại 

này.  In  kinh,  bố  thí,  cúng  dƣờng,  đây  là  tu  phƣớc.  Xây  tháp  chúng  ta  liền  nghĩ 

đến chùa, xây tháp cúng Phật, dựng chùa an tăng, để ngƣời xuất gia có nơi tu học, 

họ có nơi cƣ trú, có chỗ học tập, đây là đại phƣớc báo.Nên biết rằng ngƣời học 

Phật là ngƣời tốt, nếu có thể hộ trì họ, có thể thành tựu họ. Họ một đời thành tựu 

chính là thành tựu của quý vị, có gì vui hơn, sao không làm? 

103 Tập 410 

2 



Vì sao họ có thể thành tựu? Vì quý vị giúp họ mới có thành tựu, nếu quý vị 

không giúp họ sẽ không thành tựu. Họ có bao nhiêu thành tựu, quý vị sẽ có bấy 

nhiêu phƣớc báo. Quý vị không nhất định có trí huệ nhƣng quý vị có phƣớc báo. 

Nếu quý vị học Phật thì phƣớc huệ đều tăng trƣởng, còn không học Phật thì nên 

cúng dƣờng, hộ trì họ, quý vị có phƣớc báo lớn. 

Quý vị thử nghĩ xem, đế vƣơng thời cổ đại, tại sao phƣớc báo lớn nhƣ vậy? Trong 

xã hội thông thƣờng chúng ta nói, giàu không qua ba đời. Quý vị đã phát, rất có 

phƣớc, đời này của quý vị, con cái  có thể  đến đời cháu là suy yếu. Trong thời 

hiện đại quý vị thử quan sát kỹ, bao nhiêu ngƣời đại phú đại quý, ngay trong đời 

họ cũng không giữ đƣợc. Khi trẻ phát tài đến bốn năm mƣơi tuổi là bại, năm sáu 

mƣơi tuổi phát nhƣng bảy tám mƣơi tuổi là không còn. Rất nhiều, công ty đóng 

cửa,  phá  sản.  Trong  nƣớc,  nƣớc  ngoài  chúng  ta  đều  thƣờng  thấy,  một  đời  cũng 

không giữ đƣợc. 

Quý vị thử nghĩ xem, trƣớc đây các bậc đế vƣơng đại thần, đại phú trƣởng giả, 

họ có thể truyền đến mƣời mấy đời, dựa vào điều gì? Dựa vào tu thiện tích đức. 

Thiện và đức với văn hóa cùng giáo dục Phật giáo có sự liên quan mật thiết với 

nhau. Đế vƣơng, đại thần, đại phú trƣởng giả, không ai không hộ trì Phật pháp. 

Chính  mình  có học hay không không nhất định, nhƣng đều hộ trì Phật  pháp, vì 

sao  vậy?  Vì  họ  biết  điều  này  có  thể  tu  đại  phƣớc,  rất  nhiều.  Vì  thế  các  vị  đế 

vƣơng có thể truyền mƣời mấy đời, hai mƣơi mấy đời, truyền mấy trăm năm, đây 

là phƣớc báo lớn, tu rất tốt. Họ biết tu phƣớc, biết tích đức, không phải một hai 

đời là hết. 

Điều này phải có trí huệ, phải nghĩ đến tu điều gì mới có thể khiến con cháu 

mình đời đời hƣởng thụ. Chonên công đức dựng tháp tạo tƣợng thật không thể 

nghĩ bàn, nhƣ tạo tƣợng Phật, bất luận ngƣời nào thấy đƣợc tƣợng Phật, trong A 

lại  da  liền  trồng  đƣợc  chút  thiện  căn.  Ấn  tƣợng  của  Phật  in  vào  trong  A  lại  da. 

Đời này không thể thành tựu, đời sau kiếp sau gặp đƣợc duyên, chủng tử này liền 

khởi hiện hành. Chủng tử này ai trồng cho họ? Là quý vị trồng cho họ. Vì thế tạo 

một  tƣợng  Phật  hoặc  tƣợng  Bồ  Tát  trang  nghiêm  có  thể  trồng  thiện  căn  cho  rất 

nhiều ngƣời. Ấn tống kinh sách, lƣu thông pháp bảo, đó là tiếp điều gì? Đó là tiếp 

những ngƣời chịu đọc sách, đây là thiểu số. Đến chùa tham quan, nhìn thấy tƣợng 

Phật, đó là đa số. Đây đều là việc tốt, đạt đƣợc đều là đại phƣớc báo. 

Tập 410  103

3 



 “Ngũ  giả,  phạn  thực  sa  môn”. Đây  chính  là  cúng  dƣờng  ngƣời  xuất  gia,  thấy 

ngƣời  xuất  gia  đi  khất  thực  nhất  định  phải  cúng  dƣờng.  Thời  cổ  Ấn  độ  nó  trở 

thành một tập quán, mỗi nhà nấu cơm họ đều nấu nhiều hơn một chút, vì sao vậy? 

Vì nếu có ngƣời xuất gia đến khất thực, cúng dƣờng họ một bát cơm, ngoài ra họ 

không cần gì cả. Mỗi ngày chỉ cần một bát cơm mà thôi. Thời xƣa đem cơm cúng 

dƣờng  sa  môn,  hiện  nay  đều  dùng  tiền  để  thay  thế.  Ngƣời  Trung  Quốc  cúng 

dƣờng bao thƣ, chính là thay thế phạn thực sa môn, cũng chính là giúp họ về mặt 

vật chất không đến nỗi thiếu, khiến họ có thể an cƣ. Có câu:“tâm an thì đạo mới 

tiến”, họ mới có thể an tâm làm việc đạo. 

Nhƣng  cúng  dƣờng  nhất  định  phải  có  chừng  mực.  Cúng  dƣờng  quá  nhiều 

khiến họ khởi tâm tham, nhƣ vậy là quý vị đƣa họ vào địa ngục. Cúng dƣờng này 

chẳng những không có phƣớc mà quý vị còn tạo thêm tội nghiệp. Vốn họ là một 

ngƣời xuất gia tốt, bây giờ  khiến họ  khởi tham sân si  mạn. Họ  đọa lạc,  quý vị 

phải chịu trách nhiệm. Cúng dƣờng đƣơng nhiên là tu phƣớc, phƣớc cũng sẽ biến 

thành họa. 

Quý  vị  xem  hai  chữ  phƣớc  và  họa  bằng  chữ  hán  có  cách  viết  rất  giống  nhau, 

không cẩn thận phƣớc liền biến thành họa, đây chính là ý này nên văn tự Trung 

Quốc  là  phù  hiệu  của  trí  huệ.  Không  cẩn  thận,  vốn  là  trồng  phƣớc  về  sau  trở 

thành họa hại. 

Vì thế cổ nhân, thời cổ rất tốt. Thời xƣa xây dựng một ngôi chùa, kinh tế trong 

chùa vốn dựa vào điều gì? Có một vài tín đồ cúng dƣờng đất ruộng. Những đất 

ruộng  này  họ  có  thể  cho  nông  dân  thuê  để  trồng  trọt,  thu  tiền  thuê  ở  nông  dân. 

Nông dân thu hoạch lƣơng thực trên đất đó, chia một ít cho chùa, nguồn gốc kinh 

tế của chùa sẽ cố định. Họ không cần quyên góp, họ cũng không cần làm Phật sự, 

cũng không cần làm kinh sám. Không cần thiết, cuộc sống rất ổn định nên ngày 

ngày họ nghiên cứu kinh điển, tinh tấn tu hành. 

Không nhƣ bây giờ, hiện nay trong chùa không có nguồn gốc kinh tế, nguồn 

gốc kinh tế dựa vào điều gì? Hoàn toàn dựa vào sự cúng dƣờng của tín đồ, đây 

quả là điều đáng lo ngại, tệ hại sẽ phát sanh. Trở thành ngƣời xuất gia không thể 

không  phan  duyên,  không  phan  duyên  tín  đồ  không  đến,  kinh  tế  trong  chùa  sẽ 

đoạn tuyệt. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, nên ngày nay thành lập đạo tràng, nếu 

hoàn cảnh cho phép, có thêm một ít đất cũng tốt, để trồng trọt. Mình không trồng 

trọt đƣợc thì nhờ nông dân trồng. 

103 Tập 410 

4 



Chúng tôi ở Úc Châu trồng trọt chính là nhờ nông dân, nông dân ở đó, chúng 

tôi trả tiền công. Ngày công bao nhiêu tiền, tôi trả tiền công cho họ. Quý vị trồng 

cho tôi bao nhiêu ngày, tôi sẽ trả chừng đó tiền công, thu hoạch xong tất cả đều là 

của chúng tôi. Chúng tôi canh tác đại quy mô là bắt đầu từ năm ngoái, năm ngoái 

thu hoạch không tệ, đây là làm thí nghiệm. Chúng tôi trồng lúa, thu hoạch đƣợc 

một vạn ba ngàn cân. Hy vọng trong tƣơng lai món chính và món phụ của chúng 

tôi, cùng rau xanh đều có thể tự cung cấp đầy đủ, mà còn có thể bán ra thị trƣờng. 

Cuộc  sống  của  chúng  tôi  sẽ  ổn  định,  không  cần  dựa  vào  sự  cúng  dƣờng  ở  bên 

ngoài, chúng tôi cũng có thể sống qua ngày. Cho nên tín đồ cúng dƣờng tiền cho 

chúng tôi, chúng tôi đem đi mua đất, hiện nay có khoảng hơn một vạn mẫu đất. 

Chúng  tôi  kế  hoạch  về  mặt  thức  ăn  chính  chúng  tôi  trồng  lúa,  lúa  mì,  bắp, 

khoai  lang,  khoai  tây,  đậu  phụng,  những  thứ  này  đều  có  thể  dùng  làm  thức  ăn 

chính. Rau xanh, vƣờn rau chúng tôi rất lớn. Mỗi ngày có thể cung cấp cho 500 

ngƣời là không vấn đề, chúng tôi tự sản xuất. Bách Trƣợng đại sƣ nói:“một ngày 

không làm, một ngày không ăn”. Chúng tôi làm nông canh, chỉ có nhƣ vậy, thức 

ăn mới đáng tin. Hiện nay sợ điều gì? Sợ thuốc sâu, sợ phân bón. Chúng tôi làm 

không có thuốc, không có phân bón, thật là thực phẩm an toàn. Tôi cảm thấy tự 

viện am đƣờng nên dùng phƣơng pháp ngày xƣa. Chúng ta kiến lập ở nông thôn, 

ở làng quê không nên kiến lập ở đô thị, đô thị không có đất để canh nông. Hoàn 

cảnh  tu  học  nhất  định  phải  u  nhã,  phải  thanh  tịnh.  Ngƣời  quá  đông  không  tốt, 

ngƣời đông trở thành đạo tràng náo nhiệt, biến thành đô hội, ở đó không thể tu 

hành. Ngƣời đông thì giao tiếp nhiều, nhƣ vậy không phải đã làm kinh tế du lịch 

rồi  sao,  nhƣ  vậy  làm  sao  tu  hành  đƣợc?  Nên  những  đạo  lý  này  cần  phải  hiểu, 

không hiểu không đƣợc. 

 “Lục giả, huyền tăng nhiên đăng, tán hoa thiêu hương”.  Việc này chính là hiện 

nay nói tuyên dƣơng Phật giáo, làm việc hoằng pháp lợi sanh đối với quần chúng. 

“Tăng” là vật dệt may, nhà Phật gọi là tràng phan. Dẹp gọi là phan, tròn gọi là 

tràng. Tròn rất giống  ống gióở sân bay, hình tròn. Thời xƣa đây là  một tín hiệu 

của chùa đối với đại chúng, hôm nay chùa có pháp hội,chùa có cột cờ, trên cột có 

treo  cờ,  ngƣời  ta  thấy  có  cờ,  chùa  hôm  nay  treo  cờ,  biết  rằng  hôm  nay  chùa  có 

pháp hội. Ngƣời thích tham gia pháp hội thì tự đến. Ngày xƣa không có cách nào 

thông  báo  nên  dùng  phƣơng  pháp  này.  Nếu  trong  chùa  có  giảng  kinh  thì  treo 

Tập 410  103

5 



tràng,  nhìn  thấy  treo  tràng  hình  tròn,  biết  rằng  chùa  hôm  nay  giảng  kinh,  thích 

nghe kinh họ sẽ đến. 

Bây  giờ  không  có,  hiện  nay  dùng  điện  thoại,  dùng  mạng  internet  để  thông  báo. 

Dùng báo chí, trên báo chí đăng quảng cáo. Hoặc là đài truyền hình quảng cáo, 

cũng đƣợc. 

Thời xƣa không có những công cụ này, vì thế phải treo tràng phan. Dùng cái 

này làm tin tức truyền bá, đây đều thuộc về hoạt động, một loại tuyên truyền cho 

phƣơng diện hoạt động. 

“Nhiên đăng”, “tán hoa”, “thiêu hƣơng” đây là cúng Phật. Đăng tƣợng trƣng cho 

trí  huệ,  thời  Phật  thắp  sắp,  thắp  đèn  dầu  là  tƣợng  trƣng  cho  trí  huệ,  một  nghĩa 

khác là tƣợng trƣng phụng hiến. Thiêu đốt mình để soi sáng ngƣời khác, chính là 

nói xả mình vì ngƣời. Đốt hƣơng, ngƣời xuất gia đốt hƣơng trên đỉnh đầu, chấm 

liều. Có ngƣời nói đây là dấu thọ giới, sai lầm. Giới làm gì có dấu, thọ giới không 

có dấu, đốt hƣơng mới có dấu. Đốt hƣơng có ý gì? Ở trƣớc Phật tiền phát thệ, con 

đốt thân mình để chiếu soi ngƣời khác. Ý này chính là hy sinh mình, tôi muốn 

phụng hiến cho ngƣời khác, vì ngƣời khác phục vụ, chính là ý này. 

Trên đầu đốt rất nhiều, nhƣng tự tƣ tự lợi, keo kiệt, nhƣ vậy hoàn toàn chỉ là gạt 

ngƣời, quý vị gạt ai? Gạt Phật Bồ Tát. Trƣớc Phật Bồ Tát đốt hƣơng phát nguyện, 

mà  chính  mình  không  thực  hiện,  nhƣ  vậy  là  hoàn  toàn  sai.  Quý  vị  đốt  chấm 

hƣơng  này  là  có  tội,  gạt  Phật,  gạt  chúng  sanh.  Thông  thƣờng  đệ  tử  tại  gia  đốt 

hƣơng trên cánh tay, xuất gia đốt hƣơng trên đỉnh đầu. Thực tế đây đều là ngƣời 

xƣa y giáo phụng hành. Toàn thế giới không có đốt hƣơng trên đĩnh đầu, đốt ở 

cánh  tay.  Trong  kinh  Phật  có,  nó  nói  với  quý  vị,  quý  vị  phải  hiểu  ý  nghĩa  này. 

Trƣớc Phật Bồ  Tát phát thệ xả thân vì ngƣời, không nhất định phải đốt hƣơng, 

nên hiểu ý này. Chúng ta thật sự đã đốt, đốt rồi cũng tốt. Từng giờ từng phút cảnh 

tỉnh  mình,  khiến  mình  đừng  quên,  điều  này  rất  tốt.  Chonên  nhất  định  phải  hiểu 

đƣợc dụng ý của nó, không biết dụng ý của nó, là quý vị sẽ sai lầm. 

Tán hoa, đây đều là cúng dƣờng. Hoa tƣợng trƣng điều gì? Hoa tƣợng trƣng 

cho  nhân.  Thực  vật  trƣớc  khai  hoa  sau  mới  kết  quả,  hoa  nở  đẹp,  quả  nhất  định 

ngon,nên hoa tƣợng trƣng nhân, đây là biểu pháp, biểu thiện nhân thiện quả, ác 

nhân ác quả, tƣợng trƣng cho ý này. Chonên cúng hoa lên đức Phật, quý vị hiểu 

đƣợc  ý  nghĩa  cúng  hoa,  không  phải  Phật  muốn  nhìn,  mà  là  nhắc  nhở  chúng  ta 

thiện nhân thiện quả, chính là ý này. 

103 Tập 410 

6 



Đăng  tƣợng  trƣng  thiêu  đốt  mình,  chiếu  soi  ngƣời  khác.  Đốt  hƣơng,  hƣơng 

tƣợng trƣng tín, tƣợng trƣng giới định. Nhà Phật nói giới định là chân hƣơng, nên 

đốt  cây  hƣơng  này  quý  vị  phải  nghĩ  đến  trì  giới,  tu  định,  nhắc  nhở  quý  vị,  tác 

dụng là ở đây. Nếu nói cây hƣơng này là cúng Phật, không liên quan đến mình, 

sai hoàn toàn. Phật cần hƣơng này để làm gì? Phật không cần gì cả. Đốt hƣơng 

trƣớc Phật là xin ngài chứng minh cho chúng ta, chúng ta phải học tập, chính là ý 

này. Con muốn tu giới, tu định, Phật hãy chứng minh cho con, đây không phải là 

Phật cần. 

Hƣơng  còn  tƣợng  trƣng  cho  tín,  gọi  là  tín  hƣơng,  ý  nghĩa  này  cũng  rất  sâu. 

Ngày xƣa truyền tin tức, không có khoa học kỹ thuật nhƣ ngày nay. Biên phòng ở 

ngoài mấy ngàn dặm, nếu địch nhân xâm phạm chỗ chúng ta ở, làm sao đem tin 

tức này lập tức thông báo cho hoàng thƣợng? Nên đã nghĩ ra phƣơng pháp. Phòng 

ngự  của  phƣơng  bắc  Trung  Quốc  là  Trƣờng  thành,  Trƣờng  thành  cứ  cách  một 

đoạn lại có một phong hỏa đài, quý vị đến Trƣờng thành tham quan sẽ thấy đƣợc. 

Phong  hỏa  đài  là  gì?  Giống  nhƣ  lƣ  hƣơng  vậy.  Biên  giới  có  việc  gì,  họ  sẽ  đốt 

phân sói để báo động, phân của con sói, đốt phân sói. Vì khói của sói không dễ bị 

gió thổi đi, không dễ thổi bay đi đƣợc.      Đốt khói này lên, ngƣời thứ hai nhìn 

thấy lập tức đốt chỗ của mình lên. Nhƣ vậy khoảng mấy tiếng đồng hồ là có thể 

truyền đến Bắc  Kinh,  ở Bắc  Kinh liền biết ngay, dùng phƣơng pháp này truyền 

tin tức. Phong hỏa đài giống nhƣ lƣ hƣơng vậy. Đốt cây hƣơng này biểu chúng ta 

đã truyền tin tức đến với Chƣ Phật Bồ Tát, tức là ý này, là biểu pháp. Nếu quý vị 

không  biết  là  biểu  pháp,  thắp  đèn  chỉ  uổng  phí,  đốt  hƣơng  cũng  uổng,  rãi  hoa 

cũng vô ích, quý vị hoàn toàn không hiểu đƣợc ý của nó. Nếu quý vị hiểu từng 

giờ từng phút đều đang cảnh tỉnh mình, nói với mình nên tu hành nhƣ thế nào. Nó 

là giáo dục, dùng thuật ngữ hiện nay thì nó giáo cụ, công cụ dạy học. Bao gồm 

đắp nặn_ở trƣớc nói khởi lập tháp tƣợng, cũng là công cụ, giáo cụ. Khiến quý vị 

khi thấy tƣợng Phật, cũng muốn tu hành đƣợc nhƣ ngài vậy. Tôi vốn là Phật, vì 

sao biến thành thế này?Phải siêng năng nổ lực tu hành, trở về bổn vị. Phật tƣợng 

trƣng tánh đức, tự tánh vốn có. Bồ Tát tƣợng trƣng tu đức, nếu tôi không siêng 

năng tu hành, tôi không trở về đƣợc bổn vị. 

Tu là gì? Tu là tu chánh, tu hành. Hành là gì? Hành là hành vi, hành vi của 

chúng  ta  sai,  nhất  định  phải  cải  chánh  lại.  Tiêu  chuẩn  chính  là  kinh  luật  luận, 

những gì Đức Phật dạy trong 49 năm, đó là tiêu chuẩn. Kinh luận là tu chánh tƣ 

Tập 410  103

7 



tƣởng hành vi  của  chúng ta.  Tƣ tƣởng kiến giải chúng ta là chánh hay  tà, phải 

dùng kinh luận làm tiêu chuẩn. 

Giới  luật,  những  giới  điều  này  là  miệng  của  chúng  ta,  là  thân  chúng  ta,  là 

hành vi của thân khẩu. Chúng ta nói chuyện có nói sai hay không, động tác chúng 

ta có sai lầm chăng, đó là giới luật. Chonên giới luật là tiêu chuẩn tu chánh hành 

vi thân khẩu. Kinh luận là tiêu chuẩn tu chánh hành vi tƣ tƣởng, phải hiểu đƣợc 

dụng  ý  của  nó.  Trong  Phật  pháp  chúng  ta  thật  sự  thấu  triệt  đƣợc,  hành  vi  đoan 

chánh đối với lợi  ích hiện tiền của  chính  mình_chính là những gì  thầy  Phƣơng 

Đông Mỹ nói, trong đời này quý vị đã hƣởng thụ cao nhất của nhân sinh. Hƣởng 

thụ cao nhất là gì? Sinh hoạt tinh thần, quý vị sống cuộc sống của Chƣ Phật bồ 

Tát. Quý vị có thể đạt đến trình độ này, tâm thanh tịnh tiết dục, không có phiền 

não, không lo lắng, không vƣớng bận, hiện nay gọi là không có áp lực. 

Thân tâm quý vị không có bệnh hoạn, mạnh khỏe trƣờng thọ, vô cùng an vui, 

đây là hạnh phúc mỹ mãn chân thật. Hạnh phúc mỹ mãn không phải địa vị cao, 

không phải sở hữu bao nhiêu tài sản, không liên quan đến những điều này. Chúng 

ta thấy ngƣời có địa vị cao, cũng thấy ngƣời sở hữu vạn ức của cải, nhƣng cuộc 

sống họ không hạnh phúc, họ không an vui nhƣ tôi, không tự tại nhƣ tôi. Nhân 

sinh an vui tự tại không hề liên quan đến địa vị hay của cải. 

Trong sách tịch cổ chúng ta thấy đƣợc, Khổng Tử là bình dân, hoàn cảnh vật 

chất không tốt lắm. Trong số học sinh, điều kiện sinh hoạt vật chất kém nhất là 

Nhan Hồi,nhƣng Phu Tử tán thán trong số học sinh sống hạnh phúc nhất, an vui 

nhất chính là Nhan Hồi, Khổng Tử khen ngợi ông nhƣ vậy. Nhan Hồi đích thực 

nhƣ  ngày  nay  chúng  ta  nói  hoàn  toàn  thanh  bần,  nhƣng  ông  có  cuộc  sống  tinh 

thần rất mỹ mãn.Từ đâu mà có? “Học nhi thời tập chi bất diêc duyệt hồ”. Ông vui 

vô cùng, khi đọc sách thánh hiền, thực hành giáo huấn của thánh hiền. Thƣờng có 

chỗ ngộ, làm sao không vui đƣợc? 

Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  không  trái  với  giáo  huấn  của  thánh 

hiền. Có nghĩa là tƣơng truyền từ xƣa đến nay, chính là cƣơng lĩnh chung, nguyên 

tắc  chung  của  truyền  thống  văn  hóa.  Tứ  khoa,  đều  làm  đƣợc.  Ngũ  luân  đã  làm 

đƣợc,“phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trƣởng ấu hữu tự, 

bằng  hữu  hữu  tín”.  Đã  thực  hiện  đƣợc,  làm  sao  không  vui!  Ngũ  thƣờng  đã  làm 

đƣợc, “nhân lễ nghĩa trí tín”, đều làm đƣợc hết. Tứ duy bát đức cũng làm đƣợc, tứ 

duy bát đức tổng cộng có 12 chữ:“Hiếu đệ trung tín, lễ nghĩa liêm sĩ, nhân ái hòa 

103 Tập 410 

8 



bình”.  Hoàn  toàn  làm  đƣợc,  trong  lòng  hoan  hỷ.  Trong  Phật  pháp  nói  pháp  hỷ 

sung  mãn,  thƣờng  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Khổng  Tử,  Nhan  Hồi  thật  đã  sống  cuộc 

sống nhƣ thế. 

Sau cùng là thứ bảy  “dĩ thử hồi hướng, nguyện sanh an lạc”,  an lạc chính là 

thế giới Cực Lạc. Đem công đức tu hành của thân khẩu ý, không vì mình, cũng 

chính là đối với thế gian này không có mong cầu gì. Hồi hƣớng, hồi hƣớng những 

gì tôi cầu. 

Thứ nhất, hồi hƣớng thực tế, thực tế là gì? Trở về tự tánh. Mục tiêu rốt ráo cuối 

cùng của chúng ta chính là minh tâm kiến tánh. Hồi hƣớng thực tế chính là cầu 

minh tâm kiến tánh. 

Thứ hai là hồi hƣớng bồ đề. Bồ đề là trí huệ, là giác ngộ, không chút liên quan 

đến danh văn lợi dƣỡng. 

Thứ  ba  là  hồi  hƣớng  chúng  sanh,  hồi  hƣớng  chúng  sanh  chính  là  dạy  học.  Dạy 

học điều đầu tiên là thân giáo, tôi nhất định thực hành những gì đã học, thực hành 

trong sinh hoạt, công việc, đối nhân tiếp vật của mình. Đại chúng đều nhìn thấy, 

đại  chúng  đều  theo  quý  vị  học  tập,  đây  là  hồi  hƣớng.  Tôi  đƣợc  giáo  huấn  của 

thánh hiền, đạt đƣợc lợi ích thù thắng của giáo huấn thánh hiền, đó chính là đời 

sống tự tại. Tôi phải đem đời sống tự tại này chia sẽ với mọi ngƣời, không phải 

hƣởng cho riêng mình. 

Đức Thế Tôn 30 tuổi đại triệt đại ngộ, hồi hƣớng này, hồi hƣớng thực tế ngài 

đã làm xong, hồi hƣớng bồ đề cũng làm xong. 49 năm giảng kinh thuyết pháp là 

hồi hƣớng chúng sanh. Sinh hoạt thƣờng ngày của ngài, hồi hƣớng chúng sanh là 

làm  gƣơng  cho  chúng  sanh.  Quý  vị  xem  ngài  thể  hiện  không  tranh  với  ngƣời, 

không  mong  cầu  với  thế  gian,  tri  túc  thƣờng  lạc.  Suốt  cuộc  đời  vui  vì  việc  dạy 

học không hề mệt mỏi, vì sao? Sự nghiệp này là sự nghiệp vĩ đại nhất của cõi trời 

cõi ngƣời. Giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, ly khổ đắc lạc, không có gì vĩ 

đại hơn sự nghiệp này. Làm sự nghiệp lớn lao, tâm tình thƣ thái biết bao, an vui 

biết bao. Nên pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, không học không thể 

hội đƣợc điều này, quý vị thật sự học mới thật sự cảm nhậ đƣợc. 

60 năm trƣớc, Chƣơng Gia đại sƣ dạy tôi học Đức Phật Thích Ca  Mâu Ni, tôi 

rất nghe lời. 60 năm này tôi đi theo con đƣờng này, càng đi càng thích, càng đi 

càng tự tại, pháp hỷ sung mãn. Tham dự những hoạt động trên quốc tế, đó là sau 

sự kiện 11/9. Đại học Côn Sĩ Lan và đại học Cách Lí Phi Tƣ, hai vị hiệu trƣởng 

Tập 410  103

9 



đến tìm tôi. Hy vọng tôi có thể giúp Liên Hiệp Quốc hóa giải xung đột, xúc tiến 

xã hội an định, thế giới hòa bình, làm công việc này. Tôi nghĩ đây là đau khổ của 

con ngƣời hiện nay trên toàn thế giới. Ngƣời xuất gia chúng ta nên có chút tâm từ 

bi, dốc thêm chút sức đại diện nhà trƣờng tham gia hội nghị Liên Hiệp Quốc. 

Mƣời mấy lần hội nghị, tôi đều đem truyền thống văn hóa, đặc biệt là truyền 

thống dạy học, Phật pháp đại thừa giới thiệu cho họ. Nói rất nhiều lần mà còn có 

biểu diễn. Biểu diễn việc chúng tôi làm thí nghiệm ba năm ở Thang Trì, báo cáo 

lên Liên Hiệp Quốc biết. Họ đã nghe đƣợc, đã nhìn thấy. Việc của tôi không còn 

nữa,  đã  làm  xong.  Đây  chính  là  chấm  một  dấu  chấm,  tôi  trở  về  bổn  vị.  Bất  cứ 

hoạt động nào tôi cũng không muốn tham gia, làm tốt tấm gƣơng của một ngƣời 

xuất  gia  chân  chính.  Ngƣời  xuất  gia  chân  chính  là  sao?  Nhƣ  Đức  Nhƣ  lai  vậy, 

ngày ngày dạy học, ngoài việc này ra không còn việc gì khác. Hiện tại tôi rất tự 

tại, ngày ngày có thể đọc kinh bốn tiếng, có thể cùng với mọi ngƣời chia sẽ bốn 

tiếng  đồng  hồ,  an  vui  vô  cùng!  Sống  một  ngày  làm  một  ngày,  ngày  nào  không 

làm  là  ngày  đó  tôi  ra  đi.  Đây  là  chánh  nghiệp  của  ngƣời  xuất  gia,  không  thể 

không biết. Đức Thế Tôn suốt đời vui vì điều này, không hề biết mệt. Tôi rất may 

mắn, vô cùng cảm kích Chƣơng Gia đại sƣ dạy tôi con đƣờng này, con đƣờng này 

tôi nhất định đi đến cùng, làm tấm gƣơng tốt cho ngƣời xuất gia. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------------- 













104 Tập 411 

0 



Tập 411 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 13.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 512, bắt đầu xem từ chữ “đệ tam”trong hàng thứ 

năm.  “Đệ  tam  tùy  kỉ  tu  hành  chƣ  thiện  công  đức”.Trong  Lƣợc  Luận  nói 

rằng:“trung bối vãng sanh có bảy loại nhân duyên.” Đoạn trƣớc chúng ta cũng nói 

rất tƣờng tận rồi, tôi chƣa xem đến đoạn sau, Hoàng Niệm Lão có chú giải tỉ mỉ. 

Bảy  loại  nhân  duyên  này,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng,  phải  học  tập.  Có  lặp  lại  

nhiều lần cũng là điều tốt. 

Thứ nhất, phát bồ đề tâm 

Thứ hai, nhất hƣớng chuyên niệm. 

Vậy  là  không  thừa  thãi,  ngài  không  chú  giải  hai  câu  này.  Vì  trong  thƣợng  bối 

vãng sanh nói rất tƣờng tận rồi. Từ “đệ tam tùy kỉ tu hành chƣ thiện công đức”. 

Ba là tu thiện nhiều ít, phụng trì trai giới, tức là chú thích của câu này.Nghĩa là 

trong các thiện công đức, tùy hết khả năng của mình, cố gắng để đạt đƣợc. Đó là 

tùy phận tùy sức, và còn tùy duyên. Bản thân tuy có khả năng này, nếu nhƣ duyên 

không thành thục vẫn không thể làm. 

Phật dạy chúng ta “tùy duyên diệu dụng”. “ Diệu” là không chấp tƣớng, diệu là trí 

tuệ. Trí tuệ có thể khiến cho chúng ta biết đƣợc duyên này có thể tùy thuận hay 

không. Tùy duyên làm đƣợc đến mức nào, nhƣng không theo cảm tính. Cảm tính 

luôn luôn có phiền não, tạp niệm bất thiện ở trong đó. Chẳng những sự việc làm 

không đƣợc viên mãn, có thể còn gây tạo rất nhiều ác nghiệp. Điều này không thể 

không biết. 

Phụng  trì  trai  giới,  trong  Đại  Thừa  Nghĩa  Chƣơng  Thập  Nhị  nói  rằng:  “phòng 

cấm vố danh vi giới, khiết tịnh cố danh vi trai”. Phòng cấm cũng chính là phòng 

ác. Ngăn ngừa chúng ta gây tạo các nghiệp bất thiện. Những lời giáo giới của đức 

Thế Tôn nhƣ thế này, chúng ta gọi nó là “giới” hay là giới luật. Khiết tịnh nên gọi 

là “trai”. “Trai” là không ăn quá ngọ. Nên biết không ăn quá ngọ có những điều 

rất tốt đối với sức khỏe thân thể. Trong Tứ Phần Luật Âm Nghĩa, giới là “giới” 

cũng là nghĩa khác của “luật”, tiếng Phạn là Tam Ba La, tiếng Hác dịch là “cấm”, 

giới cũng có nghĩa là “cấm”. Ở đây từ chữ để giải thích chữ. 

Tập 411  104

1 



“Trai” nghĩa là không ăn quá ngọ. Chánh ngọ cho là chánh thời, sau đó gọi là phi 

thời. “Thời” là nên ăn, “phi thời” tức không nên ăn.  Quá trƣa thì không ăn, tức 

thƣờng nói là không ăn quá ngọ, gọi là “trì trai”. Quá ngọ này, nhất định phải biết 

ngọ này tức là trung ngọ, vì giờ ngọ từ 11 giờ đến 1 giờ đều là giờ ngọ. Mà trong 

kinh Phật nói “quá trung bất thực”, không phải là “quá ngọ bất thực”. Quá ngọ là 

cách nói của ngƣời Trung Quốc. Nhất định phải biết ngọ này là “trung ngọ”, giờ 

ngọ sau buổi trƣa cũng phi thời, tức không đƣợc ăn. Đó gọi là trì trai. 

Lại trong Nam Sơn Nghiệp Sớ nói: “Trai nghĩa là tề, trai tịnh tâm này, hay nói là 

thanh  tịnh,  nên  trì  trai  là  làm  thanh  lọc  tâm  bất  tịnh”.  Thanh  này  là  thanh  trừ. 

Thanh trừ tất cả những bất tịnh ở trong tâm. Đó là nghĩa của chữ “trai”. 

Lại  nữa  trong  Hội  Sớ  nói:  trai  là  giới,  tức  Bát  trai  giới,  Bát  quan  trai  giới,  và 

“nhiếp các giới lớn nhỏ”, nghĩa này rất rộng. Hơn nữa giới là thầy của ngƣời, đạo 

đời đều phụng trì. Tâm là chủ của nghiệp, phàm thánh đều phải chế ngự, chánh 

pháp trụ, diệt, đều do đây cả. Mấy câu này rất quan trọng, vì sao giới là thầy của 

ngƣời? Vì nó là chuẩn mực của cuộc sống. Tiêu chuẩn qui phạm này là lấy Thánh 

hiền làm tiêu chuẩn. Học Phật là học Thánh, học Hiền. Phật là Thánh nhân, Bồ 

Tát là Hiền nhân. Cho nên bất luận là ngƣời tu đạo hay là tại gia, mọi ngƣời đều 

tôn  trọng  phụng  trì  giới.  Đây  hoàn  toàn  là  nói  về  sự.  Tâm  là  chủ  của  nghiệp, 

nghiệp là tạo nghiệp. Tịnh nghiệp, nhiễm nghiệp, thiện nghiệp, ác nghiệp, tâm là 

chủ. Đại Thừa kết tội hoàn toàn do nơi tâm, quí vị  dùng tâm gì, giáo lý Đại Thừa 

bàn về tâm không bàn về sự. Giáo lý tiểu thừa bàn sự không bàn tâm. Trong đây 

có sự sai biệt rất lớn. Ví dụ nghiệp sát, Đại Thừa khởi niệm muốn giết họ, nhƣng 

chƣa thật sự giết họ, thì đã là phá giới rồi. Giới sát này tội đã đƣợc thành lập. Giới 

Tiểu  thừa  khởi  tâm  động  niệm  muốn  giết  ngƣời,  chƣa  thực  sự  giết  ngƣời,  thì 

không  tính,  nhƣ  vậy  vẫn  chƣa  phá  giới.  Cho  nên  giới  tiểu  thừa  dễ  trì,  giới  Đại 

Thừa Bồ Tát khó trì. Bồ Tát kết tội từ nơi tâm địa. Tiểu thừa gần giống với pháp 

luật của thế gian chúng ta. Chƣa có hành động thì chƣa kết tội. Cho nên bất luận 

là phàm phu hay là Phật Bồ Tát, tất cả đều phải tuân thủ. Chánh pháp có thể trú 

thế lâu dài hay không đều nhờ giới luật. Giới luật không còn nữa, chánh pháp sẽ 

không còn, sẽ bị diệt. Nên câu này rất quan trọng. Nếu nhƣ chúng ta muốn chánh 

pháp có thể phục hƣng trở lại, trì giới là điều rất quan trọng. 

Trì giới không phải là hình thức, trì giới nơi tâm địa. Vì sao giới này không thể trì 

giữ?  Không  những  giới,  ngày  cả  thập  thiện  nghiệp  cũng  không  làm  đƣợc.  Điều 

này khiến chúng ta phải quan sát tỉ mỉ, tƣ duy tƣờng tận. Thực sự hiểu rõ chúng 

ta đã sơ suất điều căn bản. Căn bản chính là ba cái gốc Nho Thích Đạo. Vì Phật 

104 Tập 411 

2 



Giáo Trung Quốc từ nửa cuối đời nhà Đƣờng về sau, đã không học Tiểu thừa nữa. 

Nhà Đƣờng thời kỳ đầu nhƣ vào niên đại Trinh Quán, vẫn còn Tiểu thừa Câu Xá 

Tông, Thành Thật Tông. Tu học Phật Pháp, Phật nói rất rõ, không học Tiểu thừa 

trƣớc rồi sau học Đại Thừa không phải đệ tử Phật. Không tuân thủ lời giáo huấn 

của Phật, thì Phật pháp dần dần sẽ suy diệt. 

[Cắt  bỏ  từ  phút  12:27  đến  phút  13.  Chƣ  vị  tổ  sƣ  trong  các  triều  đại  của  Trung 

Quốc, chủ trƣơng không cần học Tiểu thừa, dùng Nho và Đạo để thay thế. Điều 

này rất tốt, Phật là ngƣời biết lí lẽ, những điều Nho, Đạo nói còn thù thắng hơn 

Tiểu thừa, tâm lƣợng lớn hơn Tiểu thừa, cho nên nó tƣơng ƣng với Đại Thừa hơn.] 

Từ nửa đời Đƣờng đến nhà Thanh gần 1300 năm, trong khoảng một ngàn ba trăm 

bốn trăm năm, quí vị nhìn xem tông môn, giáo môn xuất hiện biết bao chƣ vị cao 

tăng thạc đức. Từ đây có thể chứng minh những điều Tổ sƣ chúng ta làm là đúng 

đắn. Nho giáo, Đạo giáo là văn hóa bản địa Trung Quốc, nó tƣơng thông mật thiết 

với Đại Thừa. Từ Nho giáo, Đạo giáo vào Đại Thừa rất dễ dàng. Đây là điểm đặc 

sắc của Phật Giáo Trung Quốc. Nếu nhƣ chúng ta không có  nền tảng Nho Đạo, 

lại không học Tiểu thừa, thì Đại Thừa có tu học nhƣ thế nào, cũng chỉ dừng lại ở 

phạm vi tri thức, chứ không khai trí tuệ. 

Hơn một trăm năm trở lại đây không ít ngƣời tu hành tại gia xuất gia, chƣa nghe 

nói có ngƣời nào khai ngộ. Điều này do Đàm Hƣ lão pháp sƣ nói, suốt đời ngài 

không  những  chƣa  từng  thấy,  mà  nghe  cũng  chƣa  từng  nghe  đến.  Nhƣng  ngƣời 

đắc định vẫn có, không có ngƣời khai ngộ. Từ sau lớp những vị tiền bối này, tức 

từ Đàm Hƣ pháp sƣ trở về sau, cũng chính là sau chiến tranh Trung Nhật, ngƣời 

đắc định cũng không còn nữa, chứ đừng nói đến khai ngộ. Chúng ta nghiên cứu 

nguyên nhân của nó có lẽ đều do sơ suất việc giáo dục căn bản, chắc chắn trƣớc 

kháng  chiến,  khoảng  năm  dân  quốc  thứ  20  trở  về  trƣớc.Thông  thƣờng  ngƣời 

Trung Quốc, chúng ta muốn nói đến ngƣời có học, đối với ba cái gốc Nho Thích 

Đạo vẫn còn khá coi trọng, chúng tôi sinh trƣởng ở nông thôn, vẫn còn dính dáng 

một tí. Đô thị có những thay đổi lớn, thời gian xảy ra thay đổi cũng sớm, ở nông 

thôn  sản  sinh  thay  đổi,  dân  quốc  năm  thứ  20  về  sau  không  còn  nữa,  trƣờng  tƣ 

thục không còn. Sau khi chiến tranh Trung Nhật xảy ra, toàn xã hội bị động loạn, 

ngƣời già tuy cũng biết, nhƣng không còn kịp nữa, không có thời gian để  dạy, 

đến ngày nay thật không dễ để khôi phục lại. Khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ bản thân 

chúng  ta  không  thể  làm  gƣơng  cho  mọi  ngƣời.  Bản  thân  chúng  ta  lúc  nhỏ  học 

chƣa tốt, không thể trở thành gƣơng tốt. Không thể trở thành gƣơng tốt, muốn cho 

đời sau học tốt, quí vị nghĩ xem khó khăn biết bao? Cho nên chúng tôi muốn vì 

Tập 411  104

3 



thế hệ sau  mà hóa trang, thì cũng hóa trang đƣợc để làm  ảnh hƣởng đến họ, đó 

chính là nghĩ ra một biện pháp xây dựng ngôi trƣờng liên thông, thầy giáo phải 

hóa trang, hóa trang cho thật giống, thầy giáo nếu nhƣ hóa trang không giống, sẽ 

không dạy nên học trò đƣợc. Thầy giáo muốn cải trang cho thật giống, họ cũng 

rất vất vả, họ rất cực khổ. Nhƣng công đức không thể nghĩ bàn. Thực sự là cứu 

đƣợc truyền thống văn hóa xƣa, làm cho chánh pháp đã bị diệt phục hƣng trở lại. 

Làm chánh pháp cửu trú công đức này vô lƣợng vô biên. Trong ngôi trƣờng liên 

thông  này  thầy  giáo  đều  là  Phật  Bồ  Tát  tái  lai,  họ  không  phải  là  ngƣời  phàm. 

Chúng ta thật lòng cầu nguyện, nhất định sẽ có cảm ứng. Thực sự có thể làm cho 

xã hội khôi phục đến an định hòa bình, cũng chính là đại đa số ngƣời coi trọng 

giới luật, coi trọng xã hội an toàn hơn hẳn lợi ích cá nhân, sự việc này mới có thể 

làm đƣợc thành công. Nếu nhƣ đều đem lợi ích cá nhân đặt lên hàng đầu, an toàn 

xã hội là thứ yếu,  an toàn quốc gia thứ yếu hơn nữa, thì việc khôi phục này vô 

cùng khó khăn. 

Vì vậy giáo dục của Đức Phật ngay trong hiện tại quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Giáo dục của Đức Phật tốt ở chỗ nào? Giáo dục của Đức Phật coi lợi ích chúng 

sanh là trên hết. “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, đó là tâm đại bồ đề. Bản 

thân học tốt rồi, vì sao học tốt? Vì  giúp đỡ chúng sanh, bản thân không có đức 

hạnh,  không  có  học  vấn,  không  có  trí  huệ,  thì  làm  sao  giúp  ngƣời  khác  đƣợc? 

Trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện,  điều  thứ  nhất  là  nguyện,  ba  điều  sau  là  hoàn  thành 

nguyện này. Đoạn phiền não là thành tựu đức hạnh, học pháp môn là thành tựu 

học vấn, thành Phật đạo là thành tựu trí tuệ viên mãn, đều là vì nguyện thứ nhất, 

đó là điều đáng quí của Đại Thừa. Chỉ có ngƣời thực sự học Phật, thực sự khế 

nhập Đại Thừa mới có tâm lƣợng lớn lao nhƣ vậy, quên mình vì ngƣời. 

“Sáng nhƣ  mặt  trời  mặt trăng, quí  nhƣ bảo châu, thà chịu khát  mà  chết, không 

chịu  uống  nƣớc  có  vi  trùng”.  Đây  là  một  câu  chuyện  xƣa.  Câu  chuyện  ở  trong 

kinh Phật, nói về sự tôn trọng đối với giới luật. Thà chịu khát mà chết, chứ không 

chịu uống nƣớc chƣa đƣợc lƣợt qua. Ngày xƣa ngƣời xuất gia đều phải mang túi 

lọc  nƣớc  tùy  thân,  gặp  nƣớc  sông,  nƣớc  giếng,  đó  là  khi  đi  dã  ngoại,  nhất  định 

phải dùng túi lọc nƣớc lọc qua.Sợ điều gì? Sợ trong nƣớc có vi sinh vật, mắt thịt 

chúng ta không nhìn thấy, quí vị uống nƣớc này, giết mất chúng nó, ăn mất chúng 

nó. Trong Giới Kinh đức Phật nói rất rõ:“Phật nhìn một bát nƣớc, có tám vạn bốn 

ngàn vi trùng”. Đó là vi khuẩn. Phải chăng có thể lọc sạch hết? Đƣơng nhiên có 

vấn đề. Nhƣng là tâm thiện, trong kinh Đại Thừa nói về tâm không nói về sự. Quí 

104 Tập 411 

4 



vị  thật có tâm này, tâm  yêu thƣơng chúng sanh, tâm  không chịu tổn hại chúng 

sanh, tâm này không thể không có. 

“Cho đến có thể bị trói mà chết, chứ không tổn hại đến cây cỏ”. Đây là một ví dụ. 

Quí  vị    bị  ngƣời  ta  dùng  những  cỏ  cây  này  trói  quí  vị  ở  đó,  quí  vị  thà  ở  tại  đó 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, cũng không muốn tháo gỡ những cây cỏ này ra. Vì 

sao vậy? Vì sợ tổn hại đến nó, đây đều là thí dụ rất tƣờng tận. Ngƣời này trì giới 

có thể đạt đến trình độ nhƣ vậy. Thà chịu khát mà chết, cũng không uống nƣớc 

chƣa đƣợc lọc qua. 

“Trong sớ giải luận kỹ về sự quan trọng của trai giới, chánh pháp có thể trụ thế 

hay không đều nhờ vào ngƣời tu hành có trì giới hay không? Nên thà mất thân 

mạng  chứ  không  làm  trái  những  giới  đã  thọ”.  Phải  có  quyết  tâm  nhƣ  vậy,  việc 

này nếu xảy ra trƣớc mắt chúng ta có thể làm đƣợc nhƣ vậy không? Thật có thể 

làm đƣợc nhƣ vậy không? Không thể đƣợc. Vì sao không đƣợc? Ngày nay chánh 

pháp không còn, quí vị  phát tâm học tập chánh pháp, hoằng dƣơng chánh pháp, 

nếu nhƣ y theo những gì trong giới luật nói, ngay cả thân mạng quí vị cũng làm 

mất,  quí  vị  dùng  cái  gì  để  hoằng  dƣơng  chánh  pháp?  Cho  nên  phải  thông  đạt 

quyền biến, mỗi điều giới đều có khai duyên, nó không phải là cứng nhắc. Khai 

giới tức không phải phá giới. Chúng ta bị ngƣời dùng những thứ cây dây này trói 

chặt,  chúng  ta  có  thể  cởi  nó  ra  không?  Có  thể.  Không  thể  nhƣ  những  điều  nói 

trong Giới kinh đƣợc. Tôi sợ thƣơng tổn sợi dây này, thƣơng tổn đến cái cây này, 

thà chết cũng không muốn giải nó ra.Sai lầm rồi! Điều này nên làm vào lúc nào? 

Thực hành lúc xã hội đang thịnh, chánh pháp trú thế. Tôi chết rồi vẫn còn ngƣời 

khác. Ngày nay nhƣ thế nào? Hiện nay tôi chết rồi không còn ai. Trong thế gian 

này ngƣời thực sự phát tâm vì chánh pháp cửu trú  mà thực hành, tìm không ra 

nữa. Ngƣời phát tâm này có thể làm nhƣ vậy sao? Cho nên những đạo lý này, quí 

vị    nên  hiểu.  Thành  tựu  pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  phải  có  một  thân  thể  khỏe 

mạnh, không có thân thể khỏe mạnh, quí vị  làm sao có thể giúp đỡ chúng sanh? 

Thân thể mạnh khỏe chắc chắn phải là ngƣời thành tựu tâm thanh tịnh. Hiện nay 

tâm thanh tịnh chƣa xuất hiện, chúng ta phải cần ăn uống, cần thuốc men để điều 

dƣỡng. Nhƣng nhất định không thể quên, phải hƣớng đến tâm thanh tịnh để tiến 

tới. Hiện nay cần những thứ này, đến khi tôi thành tựu sẽ giảm thiểu thật nhiều, 

thậm chí có thể không cần nữa. Đạo lý này nhất định phải hiểu. 

Dƣới đây cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói: “nên biết tƣ lƣơng Tịnh Độ toàn nhờ công 

đức, công đức căn bản không gì bằng trì giới trƣớc, nhờ giới tịnh tức tâm tịnh, 

tâm tịnh tức quốc độ tịnh vậy”. Đạo lý này nói rất hay, mấy câu nói này là chân 

Tập 411  104

5 



lý. Chắc chắn giới tịnh, giới thanh tịnh thì tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh tức Phật 

độ thanh tịnh. Đây là điều kiện phải đủ để vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc.  Tâm  thanh  tịnh,  giới  liền  thanh  tịnh,  đó  gọi  là  gì?  Tâm  thanh  tịnh  là  định, 

“định cộng giới”, khai ngộ rồi nhất định thanh tịnh. Khai ngộ là gì? Gọi là “đạo 

cộng giới”. Giới hạnh của quí vị đã viên mãn. Cho nên quí vị niệm Phật thực sự 

đạt đƣợc niệm Phật tam muội, giới liền thanh tịnh. 

Giới là gì? hành vi của quí vị  đã thanh tịnh. Giới chỉ cho hành vi, hành vi phát 

xuất  từ  nội  tâm,  tâm  thanh  tịnh,  khẩu  nghiệp,  thân  nghiệp  tự  nhiên  thanh  tịnh. 

Tâm là chủ, tâm nếu nhƣ giác ngộ rồi, quí vị nói năng cũng là thanh tịnh. Tất cả 

những động tác của quí vị đều là giác ngộ. Giác mà không mê, đó là khai ngộ rồi. 

Chƣa khai ngộ, chƣa đắc đƣợc định. Chú trọng ở“luật nghi giới”, đó là thực hành 

từng  giới  từng  giới  một,  không  thể  trái  phạm.  Dùng  điều  này  để  quy  phạm  bản 

thân. Ngày nay chúng ta học giới, quí vị thực sự nghiêm khắc trì giới, chỉ có bản 

thân quí vị thành tựu. Thậm chí quí vị  còn chƣớng ngại nhiều ngƣời học Phật. Vì 

sao vậy? Vì nhìn thấy cuộc sống nghiêm khắc nhƣ vậy, họ nghĩ điều này tôi làm 

không đƣợc, thôi đành vậy, tôi không học Phật nữa, Phật khó quá, tôi không làm 

đƣợc.Làm cho ngƣời khác sợ. Có việc đó, hơn nữa rất nhiều! Nếu nhƣ lúc cần 

khai duyên quí vị  nên khai, ngƣời ta thấy, ồ trì giới nhƣ vậy, tôi cũng có thể làm 

đƣợc. Quí vị liền có thể khiến nhiều ngƣời hƣớng đến Phật Pháp. Đúng là tiếp 

dẫn họ đến rồi. 

Cho nên giới luật này có “khai, giá, trì, phạm”, nhất định rất quen thuộc. Trong 

nhân duyên nào đó có thể khai mở, trong nhân duyên nào đó nhất định phải chấp 

trì nghiêm cẩn, linh hoạt không phải là cứng nhắc. Mỗi điều giới đều có khai, giá, 

trì,  phạm.  Cho  nên  giới  luật  không  phải  cứng  nhắc,  điểm  này  đức  Phật  dạy  rất 

hay. Nguyên tắc tổng quát là giới giúp quí vị  đắc định, định giúp quí vị khai huệ. 

Cho nên giới là phƣơng tiện. Kỳ thực định là then chốt trọng yếu, giới là phƣơng 

pháp trong phƣơng pháp. Nhờ giới đắc định, nhờ định khai huệ, quí vị  phải hiểu 

đạo lý này. 

Khai huệ là gì? Đắc định là gì? Buông bỏ chấp trƣớc, buông bỏ phân biệt, buông 

bỏ khởi tâm động niệm. Buông bỏ khởi tâm động niệm liền đại triệt đại ngộ tức 

thành  Phật  rồi.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  liền  thành  Phật.  Buông  bỏ 

phân biệt chấp trƣớc quí vị là Bồ Tát, quí vị  không phải là phàm phu nữa. Cho 

nên phải hiểu đƣợc trì giới giúp đỡ chúng ta, thành tựu chúng ta buông xả chấp 

trƣớc phân biệt, phải theo trình tự này, buông xả chấp trƣớc trƣớc, sau đó buông 

xả phân biệt, đến cuối cùng sẽ nói đến không khởi tâm không động niệm. Quí vị 

104 Tập 411 

6 



xem vãng sanh Tịnh Độ không khởi tâm không động niệm, sanh về cõi Thật báo 

trang nghiêm. Có khởi tâm động niệm nhƣng không có phân biệt chấp trƣớc sanh 

về cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc tất cả đều 

có, sanh về cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Đều phải làm cho rõ, hiểu cho rõ. Chúng 

ta tự biết có thể vãng sanh Tịnh Độ hay không. Bản thân biết đƣợc vãng sanh đến 

phẩm vị nào. 

Xem tiếp đoạn dƣới đây. 

“Đệ tứ khởi lập tháp tƣợng”. 

Tháp nói đầy đủ là Suất Đổ Ba, đây là tiếng Phạn, dịch thành chữ Hán là “miếu”, 

hoặc “phƣơng phần”, “phƣơng phần” là tháp thờ xá lợi, tháp xá lợi, là nơi bài trí 

xá lợi của Phật. Hội Sớ nói rằng: an tháp có ba nghĩa. Vì sao xây tháp? Thứ nhất 

biểu thị con ngƣời thù thắng.Xá lợi của ngƣời này tàng cất ở đây, ngƣời này thù 

thắng  vô  cùng.  Họ  không  phải  là  phàm  nhân,  họ  là  Bồ  Tát,  là  Phật,  là  La  hán. 

Hay là ngƣời vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, tro cốt cũng có thể đặt trong tháp, 

để nêu gƣơng cho ngƣời khác. 

Thứ hai khiến ngƣời tin.Làm cho ngƣời khác nhìn thấy gƣơng mà noi theo. Họ có 

thể làm đƣợc, tôi cũng học theo họ. Là nghĩa này vậy. 

Thứ  ba  là  báo  ân.Chúng  ta  cúng  dƣờng  xá  lợi  của  Phật  để  báo  ơn  Phật.  Cúng 

dƣờng  xá  lợi  Bồ  Tát,  chƣ  vị  tổ  sƣ  là  báo  ân  sƣ  trƣởng.  Niệm  niệm  đều  không 

quên ân đức của chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ, là ý này vậy. 

Kinh Pháp Hoa nói: chƣ Phật diệt độ rồi, chƣ Phật đã diệt độ, cúng dƣờng xá lợi, 

khởi vạn ức loại tháp, vàng bạc và pha lê. Ngày xƣa không có pha lê, pha lê đƣợc 

nói trong kinh Phật, ngày nay chúng ta nói là thủy tinh. Ngày nay ngƣời ta gọi là 

thủy tinh. Những thứ này đều có thể làm vật liệu để xây tháp, hoặc là xây miếu 

đá, chiên đàn và trầm thủy, đó là tháp gỗ, dùng gỗ để xây tháp. Cây chiên đàn, 

trầm thủy hƣơng là cây trầm thủy hƣơng. Gỗ và những vật liệu khác, gạch ngói 

bùn đất ... có thể dùng làm tháp gỗ,tháp gạch, tháp ngói, tháp đất đều đƣợc cả. 

Hoặc  lớn  hoặc  nhỏ  hình  thức  không  nhất  định.  Hoặc  ở  nơi  đồng  trống  xây  đất 

thành tháp miếu, hoàn toàn dùng bùn đất để xây dựng, ở trên lợp tranh. 

Thời kỳ chiến tranh, ở vùng nông thôn Trung Quốc, dùng bùn đất dùng tranh để 

xây  dựng  nhà  cửa  nhƣ  vậy,  khắp  nơi  đều  có  thể  thấy  đƣợc,  ngày  nay  vẫn  còn, 

nhƣng không nhiều. Lúc chúng tôi du lịch ở trong nƣớc có thể thấy đƣợc. Chúng 

tôi  từ  nhỏ,  lúc  nhỏ  sống  ở  nông  thôn,  nhà  cửa  để  ở  toàn  là  bùn  đất  và  tranh  lá. 

Tƣờng thì dùng bùn đất xây. 

Tập 411  104

7 



“Cho đến đồng tử chơi giỡn” trẻ con chơi trò chơi “ đắp cát làm tháp Phật ”, trẻ 

con chơi trò chơi, “các ngƣời này cũng vậy, đều đã thành Phật đạo”. Đây là nói 

về lợi ích công đức xây tháp. Trong Kinh Pháp Hoa nói rất hay, những ngƣời này 

đều đã thành Phật đạo. Phải chăng thực sự thành Phật đạo? Không phải nhƣ vậy, 

mà chủng tử thành Phật đạo đã trồng vào trong thức A lại da. Vậy khi nào  mới 

thành Phật đạo? Thiện Đạo đại sƣ nói: “đều do gặp duyên khác nhau”.Nếu nhƣ 

đời này họ gặp đƣợc duyên thù thắng, đời này họ liền thành tựu. Trẻ em từ nhỏ đã 

biết kính Phật, đã biết đƣợc có Phật, lớn lên, gặp đƣợc thiện tri thức, hƣớng dẫn 

tu hành, đời này thực sự thành tựu, một đời thành tựu. Không đủ duyên,đời sau, 

đời sau nữa, gặp đƣợc Phật duyên chắc chắn liền thành tựu. 

Dƣới đây nói “tƣợng” chỉ cho tƣợng Phật. Căn cứ theo Tăng Nhất A Hàm Phật 

lên cung trời Đao Lợi, Ƣu Điền Vƣơng nhớ Phật, nên dùng sừng trâu, chiên đàn 

điêu khắc tƣợng Phật cao năm thƣớc, mở đầu cho việc tạc tƣợng ở cõi này. Ngƣời 

thứ nhất tạo tƣợng đức Phật Thích Ca Mâu Ni là Ƣu Điền Vƣơng. Đức Phật đến 

trời Đao Lợi giảng Kinh Địa Tạng độ mẫu thân của Ngài. Ƣu Điền Vƣơng tƣởng 

nhớ  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  dùng  gỗ  chiên  đàn  khắc  tƣợng  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni để cúng dƣờng. Đó là ngƣời đầu tiên tạc tƣợng Phật cúng dƣờng. 

Trong Kinh Pháp Hoa nói:“nếu nhƣ ngƣời vì Phật mà xây dựng các hình tƣợng, 

điêu khắc thành các tƣớng, đều đã thành Phật đạo.” Quí vị  tạo tƣợng Phật, tạo 

tƣợng Bồ Tát, tạo tƣợng La hán.Ý nghĩa Phật ở đây là nghĩa rộng. Vì Phật Pháp, 

vì giáo dục Phật Giáo. Chƣ Phật Bồ Tát A la hán, đều là Thánh hiền trong giáo 

dục Phật Giáo, đều là bậc mà những ngƣời học Phật ngƣỡng mộ. Họ là gƣơng tốt 

cho chúng ta, là quy phạm cho chúng ta. Chúng ta nhìn thấy tƣợng liền nghĩ đến 

việc  tinh  tấn  noi  theo.  Lúc  nghĩ  đời  này  chúng  ta  thành  tựu  có  thể  nhƣ  Ngài 

vậy,có thể tu thành Phật, có thể tu thành Bồ Tát. Niệm này sanh khởi, đó chính là 

đều đã thành Phật đạo. 

Lại Tạo Tƣợng Công Đức Kinh nói: “nhƣợc nhân lâm chung phát ngôn tạo tƣợng 

nãi chí nhƣ ...” chữ này trong Trung Văn Đại Từ Điển có, chữ “mạch” này bên 

cạnh có thêm chữ “quảng”, từ điển thƣờng tìm không có. Quí vị  tra xem thử cách 

đọc nó nhƣ thế nào? Nghĩa cũng là “mạch” là một loại trong các loại lúa mạch. 

“Năng trừ tam thế bát thập ức kiếp sanh tử chi tội”. Đó là công đức tạo tƣợng. 

Tam thế là quá khứ, hiện tại, vị lai, tội sanh tử trong 80 ức kiếp. Ngày nay ngƣời 

tạo tƣợng rất nhiều, có thể diệt tội hay không? Nếu nhƣ không thể diệt tội, vậy thì 

những lời nói trong kinh là vọng ngữ. Chúng ta tin tƣởng trong kinh Phật không 

có câu nào là vọng ngữ, không có chữ nào là vô ích. Vậy vì sao ngày nay chúng 

104 Tập 411 

8 



ta nghiệp chƣớng vẫn còn nặng nề vậy? Nên biết rằng quá khứ vô thỉ, tƣơng lai 

vô chung, chúng ta niệm niệm đều đang tạo nghiệp. Niệm này là niệm mà Di Lặc 

Bồ Tát nói đến, một cái khảy móng tay có 32 ức bách thiên niệm. Niệm niệm đều 

đang tạo nghiệp. Cho nên tạo tƣợng có thể tiêu trừ trọng tội sanh tử trong ba đời 

80 ức kiếp. Chỉ trừ đƣợc một bộ phận nghiệp chúng ta đã tạo trong vô lƣợng kiếp 

đến nay. Không phải toàn bộ điều tiêu trừ đƣợc, chƣ vị nhất định phải biết điều 

này. Những điều này đều là đứng về sự mà nói. Về sự, 80 ức kiếp cũng nói về sự. 

Nếu nhƣ  niệm của tâm chuyển trở lại vậy thì toàn bộ đã chuyển rồi. 

Ở sự có Phật, ở tâm không có Phật. Phật ở tâm là gì? Phật ở tâm là giới đinh tuệ, 

có  hay  không?  Chúng  ta  học  Phật,  ngày  đầu  tiên  tiếp  nhận  lễ  qui  y  trong  Phật 

Pháp, thọ tam qui y, truyền thọ tam qui y chính là trong tâm có Phật. Có cái gì? 

có Giác, Chánh, Tịnh. Đó là Phật, Pháp, Tăng. Giác là Phật, chánh là Pháp, tịnh 

là Tăng. Chúng ta thọ rồi, thọ rồi nhƣng không có, không làm đƣợc. Chánh giác 

tịnh chúng ta đều biết, nhƣng khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, từ sáng đến 

tối vẫn là mê tà nhiễm, không có tác dụng gì. 

Từ lý mà nó thì càng rõ ràng hơn, nói về lý buông xả khởi tâm động niệm, buông 

bỏ vọng tƣởng chấp trƣớc liền thành Phật. Chúng ta đều biết nhƣng không buông 

đƣợc. Quí vị  xem trong kinh nói rất nhiều. Buông bỏ chấp trƣớc liền thành A la 

hán, buông bỏ phân biệt liền thành Bồ Tát, buông bỏ khởi tâm động niệm quí vị 

liền thành Phật. Nhƣ vậy diệt trừ một cách viên mãn tất cả những tội nghiệp sanh 

tử trong ba đời, không phải là diệt trừ từng bộ phận, 80 ức kiếp là một bộ phận 

nhỏ cục bộ. Quí vị sẽ diệt đƣợc hoàn toàn. Nói với quí vị  thật nhƣ vậy. Chỉ cần 

buông xuống liền thành Phật. Chỉ cần chúng ta khởi tâm động niệm, nói năng tạo 

tác, tƣơng ƣng với Giác Chánh Tịnh, thì quí vị thực sự có Phật rồi. Phiền não tập 

khí của quí vị tự nhiên không còn nữa. Điều này không thể không biết. 

Tiếp theo, thứ năm. Phạn thực sa môn tức trai tăng, dùng đồ ăn cúng dƣờng tăng 

chúng. 

Lục Ba La Mật Đa Kinh nói: “dĩ thực thí giả, đƣơng thí ngũ sự”. Quí vị xem  ở 

đây giảng rất tƣờng tận. “Vân hà vi ngũ”, năm loại nào? 

Thứ nhất thí mạng, nếu ngƣời không ăn, khó để cứu mạng. Bố thí thức ăn là cứu 

mạng ngƣời khác. Nhƣ vậy có thể không bố thí sao? 

Thứ hai là thí sắc, vì đƣợc ăn uống nên nhan sắc tƣơi vui. Đây đều nhờ ăn uống. 

Thứ ba là nhờ ăn uống, khí lực thêm dồi dào. 

Thứ tƣ thí lạc, nhờ thức ăn này, thân tâm an lạc. 

Tập 411  104

9 



Thứ năm thí biện, nếu ngƣời đói khát, thân tâm yếu ớt, nói năng lắp bắp, không 

thể biện luận. Họ đói đến nỗi nói không ra lời, họ có thể biện luận sao? 

Ăn uống đầy đủ, thân tâm mạnh mẽ, đƣợc đại biện tài, trí tuệ vô ngại. Ở đây nói 

rõ điều gì? Nói về công đức ăn uống lớn lao nhƣ vậy. Vậy bố thí thức ăn uống, 

công đức sẽ rất lớn. Đặc biệt là bố thí cho những ngƣời tu hành. Ngƣời tu hành 

thực sự tu hành, họ không phải là giả tu, thật làm, toàn tâm toàn lực chuyên chú. 

Họ không làm những công việc thuộc sự nghiệp sản xuất. Họ lấy khất thực làm 

sự  nghiệp.  Cho  nên  phong  tục  tập  quán  của  Ấn  Độ  xƣa,  rất  tôn  trọng  đối  với 

ngƣời đi khất thực. Vì sao vậy? Vì đó là ngƣời tu đạo. Nhất định cung kính cúng 

dƣờng những thứ họ cần, họ không cần những thứ khác, họ chỉ cần một bình bát 

cơm mà thôi. Một bát cơm này đôi lúc không phải là của một nhà. 

Trong Giới Kinh nói khất thực có thể xin bảy nhà. Bảy nhà mà không xin đủ, thì 

quí vị  không xin nữa, quay trở về. Vì sao vậy? Nhiều quá, ngƣời thế gian nói quí 

vị  tham lam. Để tránh cơ hiềm, nên trở về, trở về cũng có thức ăn, bởi vì đồng 

học đều đi khất thực, lúc trở về chia đều ra mới ăn. Tuyệt đối không phải sau khi 

khất thực rồi vừa đi vừa ăn. Nhƣ thế oai nghi rất khó coi, nhìn thấy rất khó nhìn. 

Cho nên chƣ vị phải xem Tiểu thừa, bình bát của Tiểu thừa và bình bát của chúng 

ta không giống nhau. Bình bát chúng ta chỉ có tính tƣợng trƣng, chứ không thực 

dụng. Quí vị đến Thái Lan, quí vị xem bình bát của Phật giáo Nam Truyền giống 

nhƣ một cái nồi nhỏ vậy. Sau khi khất thực xong, họ có cái nắp bát đậy lại. Trở 

về sớt ra, tập trung đồ ăn lại với nhau, sau đó chia đều rồi ăn. “Một bát cơm ngàn 

nhà”, đây là sự thật không phải giả. Đoàn thể của đức Phật Thích Ca Mâu Ni có 

1250 vị, đều đi khất thực, không phải là cơm ngàn nhà sao? Một bát cơm  ngàn 

nhà. Cơm 1250 ngƣời đều tập trung lại một chỗ, trộn lẫn với nhau, chia đều rồi 

ăn, thật là bình đẳng. Cho nên bảy nhà rồi mà chƣa khất thực đƣợc thì trở về. Đó 

là cúng dƣờng. 

Phật  Giáo  truyền  đến  Trung  Quốc  không  thịnh  hành  việc  khất  thực.  Ở  Trung 

Quốc đi ra ngoài khất thực là kẻ ăn mày. Ngƣời có đức hạnh lớn, ngƣời có học 

vấn nhiều, sao có thể để cho họ sống cuộc sống của kẻ ăn mày? Cho nên quí vị 

xem  Phật  Pháp  thông  đạt  quyền  biến  biết  bao.  Pháp  khất  thực  này  là  giới  luật 

quan trọng, đến Trung Quốc thì làm không thông. Đế vƣơng Trung Quốc, nhân 

dân Trung Quốc nói hiếu đạo, hiếu thân tôn sƣ, làm sao có thể bảo thầy giáo ra 

ngoài xin cơm, nhƣ thế sao đƣợc? Vậy quí vị là học trò còn mặt mũi nào mà nhìn 

ngƣời? Đặc biệt là Phật Giáo, do đế vƣơng phái đặc sứ đi nghênh đón đến Trung 

Quốc, đến Trung Quốc là thầy của đế vƣơng, là thầy giáo của hoàng đế, làm sao 

105 Tập 411 

0 



đi ăn mày đƣợc? Có lý nào lại nhƣ vậy? Nên xây cung điện, phái rất nhiều ngƣời 

phục vụ chăm sóc, nhân viên phục vụ. Nên Phật Giáo đến Trung Quốc hoàn toàn 

bị Trung Quốc hóa. Đó là tùy duyên, tùy duyên bất biến,  một ngày ăn  một bữa 

không đổi cũng đƣợc, nhƣng không thể ra ngoài đi khất thực. Đế vƣơng đại thần, 

trƣởng giả cƣ sĩ, cúng dƣờng ngọ trai ở trong tự viện, đem thức ăn đến cúng, đó 

là việc thƣờng có, mỗi mỗi đều nhƣ pháp, gọi là thông đạt quyền biến. 

Ở Ấn Độ chỉ có ba y, bởi vì ở đó là nhiệt đới, ba y đủ rồi. Khu vực Trung Quốc 

gần với phƣơng Bắc, có bốn mùa, có bốn mùa nên ba y không đủ. Cho nên ba y 

đến Trung Quốc, liền trở thành lễ phục dùng khi làm Phật sự, tức là y mà chúng 

tôi đang đắp đây, nó còn nhỏ bằng nữa y vốn có của nó. Quí vị  xem y của các vị 

Nam  Truyền, Tạng Truyền cũng vậy,  y lớn gấp đôi y chúng tôi, bao bọc quanh 

thân. Chúng tôi may nhỏ lại, rút gọn lại một nữa đắp lên thân, thời xƣa dùng dây 

buộc,  hai  sợi  dây  buộc  lại  với  nhau.  Sau  đó  dùng  vòng  và  móc,  vòng  và  móc 

thuận tiện hơn sợi dây nhiều. Phật sự là gì? Phật sự là giảng kinh dạy học. Lúc 

dạy học mang lễ phục vào, để tƣớng nhớ đến đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Thầy 

giáo của chúng ta mặc y phục này. 

Phật Giáo truyền đến Nhật Bản, ca sa của ngƣời xuất gia ở Nhật Bản lớn chừng 

nào?  Lớn bằng cái hộp diêm, chỉ nhỏ xíu nhƣ vậy. Bình thƣờng cuộn lại, để ở 

trong túi áo sơ mi, làm Phật sự thì lấy ra, có một sợi dây nhỏ, quàng vào cổ treo ở 

trƣớc ngực. Đó là y của họ, còn thuận tiện hơn chúng ta, đó là y của Nhật Bản. 

Tôi mặc cái áo tràng này là của Hàn quốc, kiểu cách khác với Trung Quốc, nhƣng 

những y áo này, Hàn quốc và Nhật Bản đều học từ Trung Quốc. Họ thật quí hóa. 

Hơn 2000 năm, cũng còn giữ gìn kiểu dáng vốn có, đặc biệt là Nhật bản. Quí vị 

xem  Hòa  phục  của  Nhật  Bản,  Hòa  phục  còn  gọi  là  Ngô  phục.  Nếu  nhƣ  quí  vị  

nghe nói Ngô phục, quí vị liền biết nó đƣợc truyền đi từ thời đại nào, thời chiến 

quốc,  Xuân  Thu  chiến  quốc.  Ngô  hiện  nay  là  Giang  Tô,  Việt  hiện  nay  là  Chiết 

Giang,  thời  xƣa  là  hai  quốc  gia.  Nhật  Bản  từ  thời  đó  đã  qua  lại  mật  thiết  với 

Trung Quốc, cho nên văn hóa Nhật Bản và văn hóa Hàn Quốc, toàn là từ Trung 

Quốc truyền qua.  Kiểu nhà Tatami là kiến trúc của Trung Quốc cổ đại. 

Ngày nay chúng ta đọc Lễ  Ký, rất  nhiều chỗ  chúng ta không dễ  dàng  lãnh  hội 

đƣợc. Đến Nhật Bản xem xem, giống nhƣ nói trong Lễ Ký vậy. Ngƣời Nhật Bản 

mãi cho đến ngày nay vẫn còn lƣu giữ đƣợc. Sau thế chiến thứ hai, ngƣời Nhật có 

những thay đổi, tiếp thu văn hóa phƣơng Tây. Nhƣng nhân gian Nhật Bản, quí vị  

đến xem những thứ truyền thống Trung Quốc vẫn còn lƣu giữ rất nhiều rất nhiều. 

Muốn  học  văn  hóa  cổ  Trung  Quốc  có  lẽ  nên  đến  Nhật  Bản  xem.  Trong  chùa 

Tập 411  105

1 



chiền  am  miếu,  có  thể  nhìn  thấy  mô  thức  cung  điện ngày  xƣa  của  Trung  Quốc. 

Nhật  Bản  có  rất  nhiều  kiến  trúc  hơn  cả  ngàn  năm  trƣớc,  kiến  trúc  thời  Đƣờng 

Tống  đều  còn  bảo  tồn  đƣợc.  Họ  rất  có  tâm,  niên  đại  lâu  quá,  cột  kèo  hƣ  hoại, 

nguyên trƣớc đây dùng vật liệu gì họ dùng lại những vật liệu nhƣ vậy. Cho nên 

vĩnh viễn nó vẫn lƣu giữ đƣợc dáng vẻ cổ xƣa. Điều này làm chúng ta tôn trọng 

đối với ngƣời Nhật. Họ có thể trân quí truyền thống, lƣu giữ truyền thống. Ngay 

cả một con đƣờng, lần đầu tiên tôi đến Nhật bản, lúc đi tham quan du lịch, họ mở 

một con đƣờng mới. Con đƣờng mới đó nằm cạnh bên con đƣờng cũ, bảo tồn con 

đƣờng cũ, điều này thật hiếm có. Con đƣờng cũ kia là con đƣờng cổ, là nơi tham 

quan  du  lịch  phải  đi,  thu  hút  rất  nhiều  khách  tham  quan,  đáng  để  con  ngƣời  ta 

hoài cổ, vẫn còn có tác dụng. Ngày  nay chú trọng hiệu quả kinh tế, nhƣ thế rất 

biết kiếm tiền. Nếu nhƣ phá bỏ nó tức là đã hủy hoại rồi. Nhƣng kiến trúc cổ của 

Trung Quốc bị phá hoại rất nhiều. Cho nên những quần thể kiến trúc cổ này phải 

nên bảo tồn, đó là bảo tồn văn hóa quốc gia của mình. 

Hựu Hội Sớ viết: “Phạn thực sa môn giả, kinh vân: chánh lệnh đắc mãn tứ thiên 

hạ bảo, kỳ lợi bất nhƣ thỉnh nhất thanh tịnh sa môn nghệ xá cung dƣỡng, đắc lợi 

thù  bội”.  Điều  này  thật  lợi  hại.  Điều  này  nếu  nhƣ  mọi  ngƣời  không  hiểu  dành 

nhau cúng dƣờng ngƣời xuất gia. Trong Hội Sớ nói, là trích dẫn từ kinh điển, đức 

Phật nói ở trong kinh. 

“Chánh lệnh đắc mãn tứ thiên hạ bảo”. Một “tứ thiên hạ” ở đây, là một đơn vị thế 

giới, một đơn vị thế giới kho báu tứ thiên hạ, quí vị đều có đƣợc, quí vị đƣợc lợi 

ích lớn nhƣ vậy, lợi ích này nhƣ thế nào? Không bằng mời một vị sa môn thanh 

tịnh đến nhà cúng dƣờng, lợi ích quí vị đạt đƣợc vƣợt qua họ rất nhiều rất nhiều. 

Thật vậy sao? Thật vậy. Vì sao vậy? Vì quí vị đƣợc của cải trong một tứ thiên hạ, 

quí  vị    không  thể  ra  khỏi  sáu  nẻo  luân  hồi.  Quí  vị  có  tâm  chân  thành,  mời  một 

ngƣời xuất gia đến nhà cúng dƣờng, ngƣời xuất gia chấp nhận đồ cúng dƣờng của 

quí vị  đó là cúng dƣờng tài vật. Họ phải hồi hƣớng cho quí vị, họ không thể ăn 

không. Họ nhất định sẽ thuyết pháp cho quí vị. 

Trong Kinh Bát Nhã nói rất rõ, tam thiên đại thiên thế giới thất bảo, không sánh 

bằng  nói  cho  ngƣời  bốn  câu  kệ.  Ở  đây  muốn  nói  lên  điều  gì?  Là  so  sánh  cúng 

dƣờng tài vật và cúng dƣờng pháp bảo. Tam thiên đại thiên thế giới nhiều hơn ở 

đây, ở đây chỉ có một tứ thiên hạ. Cúng dƣờng pháp là tối thƣợng. Suốt cuộc đời 

quí vị có thể nghe đƣợc một lần giảng kinh, phƣớc báu này đã lớn lắm rồi. Vì sao 

vậy? Vì trong a lại da đã gieo đƣợc thiện căn này, đời này quí vị gặp đƣợc duyên, 

quí vị  sẽ vĩnh viễn thoát ly sáu nẻo luân hồi, quí vị  đến Thế giới Cực Lạc làm 

105 Tập 411 

2 



Phật  rồi.  Lợi  ích  này  bảy  báu  trong  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  không  thể  sánh 

bằng. Vì sao vậy?  Vì  minh tâm kiến tánh rồi, cái quí vị đạt đƣợc là khắp pháp 

giới hƣ không giới. Bảy báu trong tam thiên đại thiên thế giới đối với quí vị nhỏ 

nhoi quá. Đây là nói thẳng với quí vị, mời một ngƣời xuất gia, một tỳ kheo thanh 

tịnh, họ nhất định sẽ  nói pháp cho  quí vị. Cho nên  lợi ích quí vị đạt đƣợc vƣợt 

qua tài bảo khắp tứ thiên hạ. Vƣợt qua chƣa biết gấp bao nhiêu lần! 

Thứ  sáu,  “huyền  tăng  nhiên  đăng,  tán  hoa  thiêu  hƣơng”.  “Tăng”  chỉ  chung  cho 

lụa, tức là hàng dệt tơ, ngày nay chúng ta nói là tơ lụa. “Tăng”,phàm là hàng tơ 

tằm đều gọi chung là “tăng”. “Huyền tăng”, dùng tơ để dệt thành tràng phan treo 

ở trong điện Phật, tức là những thứ thuộc tràng phan bảo cái, cúng dƣờng Phật, 

treo ở trong điện Phật. 

Bách Duyên Kinh nói: – dẫn một đoạn ở trong kinh – lúc Phật còn tại thế có Bà 

đa già, trong quá khứ từng làm một tấm phan treo trên tháp Phật Tỳ Bà Thi, từ đó 

trở đi 91 kiếp thƣờng có cành phan lớn che mát trên ngƣời đó, hƣởng phƣớc an 

vui, sau đó xuất gia, đắc A la hán. 

Đó là đạo lý gì? Tức là điều mà Ấn Quang đại sƣ thƣờng nói: “một phần thành 

kính đƣợc một phần lợi ích”. Họ rất thành kính đối với Phật, nên biết ngày xƣa tơ 

lụa là thứ vô cùng quí giá. Không dễ dàng có đƣợc. Những nguyên liệu phục sức 

bằng lụa tơ tằm này, họ có thể dùng những thứ này để tạo  một tấm tràng phan, 

treo lên trên tháp Phật Tỳ Bà Thi, làm cho từ nơi xa đã có thể nhìn thấy tháp Phật 

ở nơi đó, liền nghĩ đến đức Phật Tỳ Bà Thi, khiến biết bao ngƣời trồng đƣợc thiện 

căn, làm cho biết bao ngƣời gieo vào thức A lại da chủng tử Phật. Công đức của 

họ từ đây mà có đƣợc. 

Ngày xƣa trong đạo tràng làm Phật sự, cũng là có những hoạt động thì treo tràng 

phan. Hoạt động bình thƣờng thì treo phan, giảng kinh dạy học thì treo cờ xí, cờ 

xí hình tròn. Bình thƣờng xếp lại, treo trên đại điện, lúc có hoạt động gì thì treo 

trên cột cờ, đó chính là tín hiệu, báo cho đại chúng khắp nơi, hôm nay đạo tràng 

tôi có giảng kinh. Ngƣời ta nhìn thấy nếu thích nghe kinh họ sẽ đến. Những hoạt 

động khác thì treo phan. Phan thì dài, cờ xí lại hình tròn. Nó là tín hiệu. 

Đức Phật không cho phép đi lôi kéo tín đồ, không thể đƣợc. Nhƣng có thể nói cho 

mọi ngƣời biết hoạt động của chúng ta. Bản thân họ muốn đến thì rất tốt, không 

muốn đến thì khuyên họ đến, nhƣng không đƣợc đi kéo họ đến, nhất định phải để 

họ tự động. Tự động là gì?  Là họ có thành tâm, họ mới có thể đƣợc lợi ích. Quí 

vị  kéo họ đến là ép buộc. Đây là quy củ xƣa của Phật giáo, không lôi kéo tín đồ. 

Vì sao vậy?  Vì đức Phật khiêm tốn, không dám làm thầy ngƣời khác. Vậy chiêu 

Tập 411  105

3 



sinh có thể đƣợc sao? Chiêu sinh nghĩa là tôi có thể làm thầy quí vị, tôi có thể dạy 

quí  vị.  Phật  không  phải  vậy,  đức  Phật  chắc  chắn  không  chiêu  sinh.  Lúc  quí  vị 

đến, đồng học chúng ta cùng nhau học tập, còn xin quí vị chỉ giáo cho, rất khiêm 

tốn. Cho nên hoạt động dùng tràng phan cờ xí làm tƣợng trƣng. Đó là quy củ của 

Phật giáo. Nhất định không đƣợc lôi kéo ngƣời ta đến nghe kinh. Giống nhƣ lôi 

kéo  nhiều  ngƣời,  làm  cho  đạo  tràng  số  ngƣời  đông,  cảm  giác  nhƣ  đạo  tràng  rất 

thù thắng, không thể đƣợc. Đạo tràng thù thắng, tâm quí vị không thanh tịnh. Phật 

Pháp coi trọng thanh tịnh trang nghiêm, không quan trọng ngƣời nhiều ít, không 

phải  dùng  đại  chúng  để  trang  nghiêm.    Dùng  thanh  tịnh  để  trang  nghiêm,  dùng 

thành quả tu hành để trang nghiêm. Đạo tràng của quí vị có bao nhiêu ngƣời đắc 

Tam  muội,  có  bao  nhiêu  ngƣời  khai  ngộ,  niệm  Phật  có  đƣợc  bao  nhiêu  ngƣời 

công  phu  thành  phiến,  có  bao  nhiêu  ngƣời  đƣợc  nhất  tâm,  có  bao  nhiêu  ngƣời 

vãng sanh Tịnh Độ. Đó là trang nghiêm. 

Quí vị  xem ngƣời treo phan này, 91 kiếp thƣờng có đại phan che mát trên đầu đó 

là quả báo. Họ dùng phan cúng Phật, chiêu cảm đƣợc nhiều kiếp có đại phan che 

mát trên đầu, hƣởng phƣớc an vui, che cho họ mát mẻ. Sau đó xuất gia đắc quả A 

la hán, chứng A la hán. A la hán siêu việt sáu nẻo luân hồi. 

Dƣới đây, “nhiên giả, thiêu dã”, là thắp đốt. “Đăng” là đèn nến, đèn đuốc vậy. 

Thí Đăng Công Đức Kinh nói: Đức Phật bảo Xá Lợi Phất rằng: hoặc có ngƣời ở 

nơi tháp miếu Phật hay hình tƣợng, tức là tƣợng Phật, tƣợng Bồ Tát, mà thiết đồ 

cúng dƣờng, cúng thí đèn sáng, cho đến ngọn đuốc nhỏ, đèn đuốc ngày nay nói là 

ngọn đuốc, hoặc tô dầu xoa đốt. Dùng một tờ giấy, bôi phết tô dầu lên đó, thắp 

lên để chiếu sáng tƣợng Phật này, cầm vậy mà cúng thí. Ánh sáng đó tuy chiếu 

một đƣờng nhỏ một bậc cấp.Ở  đây nói ánh sáng này rất nhỏ, ánh sáng không lớn 

lắm. “Giai” là bậc cấp cầu thang, giống nhƣ cầu thang lên lầu vậy, ánh sáng nhỏ 

chỉ chiếu một bậc cấp, chiếu sáng con đƣờng quí vị đi. Xá Lợi Phất! phƣớc đức 

nhƣ vậy, chẳng phải là điều tất cả Thanh văn, Duyên Giác có thể biết đƣợc. Chỉ 

có Phật Nhƣ Lai mới có thể biết đƣợc. 

Họ  bố  thí  ở  đây  là  bố  thí  ánh  sáng,  phƣớc  báu  của  họ  hàng  Thanh  văn,  Duyên 

giác không biết đƣợc, chỉ có đức Phật biết đƣợc. Phƣớc báu rất lớn, chỉ có Phật 

mới biết đƣợc.Phƣớc báo bố thí ánh sáng đèn đóm là khai trí tuệ. Phƣớc  báo là 

ánh sáng chiếu khắp, cho nên cúng dƣờng quí vị nên nghĩ đến, vật cúng dƣờng là 

tƣợng trƣng, pháp nó biểu hiện, chính là điều bản thân sau này sẽ đạt đƣợc. Có 

nhân nhất định có quả, nghiệp nhân quả báo không mảy may sai khác. 

105 Tập 411 

4 



“Tán  hoa”  là  rải  hoa  tƣơi  để  cúng  dƣờng  Phật.  Điều  này  ở  nƣớc  ngoài  rất  phổ 

biến,  ngƣời  Trung  Quốc  không  rải  hoa  trên  đất,  nƣớc  ngoài  có.  Ngắt  từng  cánh 

hoa ra rồi tung rải khắp trên đất, trên không trung, dùng đó để cúng dƣờng Phật. 

Hội Sớ nói rằng:Rải hoa, hoa nở thanh tịnh, sắc hƣơng vi diệu, rải cúng quốc độ 

chƣ Phật, nếu có hoa nở, chƣ Phật đến ngồi. Vì sao vậy? Hoa tƣợng trƣng cho 

nhân, hoa tƣợng trƣng cho tu hành, tu nhân sau đó nhất định có chứng quả. Cho 

nên ở Trung Quốc không có rải hoa, nhƣng có cúng hoa, đem hoa tƣơi cúng Phật, 

ý đều là biểu pháp. Nên hiện nay cúng hoa trƣớc Phật, công đức đạt đƣợc không 

lớn lao nhƣ trƣớc đây. Vì sao vậy? Vì trƣớc đây ngƣời ngƣời đều biết, cúng hoa, 

cúng  quả,  thắp  hƣơng,  cúng  đèn,  hiểu  đƣợc  ý  nghĩa  nó  biểu  pháp.  Ngày  nay 

ngƣời ta không biết, không ai giảng giải nữa. Chỉ biết cúng dƣờng nhƣ vậy, vì sao 

phải cúng, họ không biết. Cúng dƣờng còn phải có điều kiện, cầu Phật Bồ Tát gia 

hộ bình an, gia hộ thăng quan phát tài, cầu những thứ này. Những điều này đều 

không  tƣơng  ƣng  với  biểu  pháp  cúng  dƣờng  vốn  có.  Vì  vậy  phƣớc  báo  không 

nhiều. Không phải nói họ không đạt đƣợc phƣớc báu, mà đƣợc không nhiều. Nếu 

nhƣ hiểu đƣợc những ý nghĩa này, phƣớc họ đạt đƣợc sẽ nhiều. Ví dụ, ngày nay 

quí vị treo tràng phan trên tháp Phật, ngƣời ta nhìn thấy thì nhƣ thế nào? Họ nói 

ngƣời này mê tín, quí vị  có pháp gì vậy? Họ nói quí vị  mê tín, tâm tôn trọng 

không khởi đƣợc. Cổ nhân không nhƣ vậy, cổ nhân lúc nhìn thấy tràng phan, biết 

nơi đó có tháp Phật, muốn đến đó lễ bái, đi nhiễu tháp. Ý niệm về Phật sanh khởi 

trong  tâm  họ,  niệm  cung  kính  đã  sanh  khởi,  niệm  muốn  lễ  bái  đã  sanh  khởi, 

phƣớc báo này mới lớn, ngƣời cúng dƣờng này phƣớc báo cũng lớn. 

Vậy nên ngày nay vì sao phƣớc báu không lớn? Vì không ai tuyên truyền. Không 

có ai đem những thứ này nói cho rõ ràng nói cho, nói cho minh bạch. Vậy có thể 

nói  cúng  vẫn  tốt  hơn  không  cúng.  Đại  phƣớc  báu  cúng  dƣờng  ngày  xƣa  giống 

nhƣ trong kinh nói  ngày nay không còn nữa. Điều này chúng ta không thể không 

biết. 

Phàm là nơi có cúng dƣờng, Phật sẽ đến. Vì sao vậy?  Vì cảm ứng. Nơi này có 

nhiều ngƣời muốn học Phật nhƣ vậy, Phật liền đến. Không muốn học Phật, Phật 

không đến. Hiện nay  con  ngƣời đều  muốn  kiếm danh  tiếng lợi dƣỡng,  làm sao 

Phật đến đƣợc? Có ngƣời đến, nhƣng Phật không đến, ma đến, đều do chiêu cảm 

mà. Quí vị  dùng tham sân si để làm Phật sự, nên chiêu cảm toàn là yêu ma quỷ 

quái. Những thứ này đến rồi, họ thành tựu dục vọng của quí vị, làm cho dục vọng 

quí vị  tăng lên thêm. Sau đó xem quả báo của quí vị, họ đến trêu chọc ngƣời ta. 

Cho nên ngƣời học Phật nhiều, cảm ứng Phật Bồ Tát đến, là đạo lý này vậy. 

Tập 411  105

5 



“Cho nên ở hạ giới lấy hoa làm Tịnh Độ, thấy sắc nghe hƣơng chƣ quỷ thần ghê 

sợ”, quỷ thần không thích, Phật Bồ Tát thích. “Giống nhƣ mùi phẫn uế vậy”, quí 

vị  xem quỷ thần không tƣơng ƣng với hoa hƣơng, quỷ thần tƣơng ƣng với phẫn 

uế,  quỷ  thần  thấy  phân  nhơ,  cũng  giống  nhƣ  Bồ  Tát  thấy  hƣơng  hoa  vậy,  nhƣ 

thiên nhân thấy hoa hƣơng vậy, họ tƣơng phản với quí vị. 

Đà La Ni Tập Kinh nói rằng:“nếu bốn bộ chúng, bốn bộ chúng là xuất gia nam 

chúng, nữ chúng, tại gia nam chúng, nữ chúng, đệ tử Phật, dùng các loại hoa rải 

cúng Phật A Di Đà, phát nguyện tụng chú, đƣợc mƣời loại công đức”. 

Cúng dƣờng Phật A Di Đà. Phát nguyện tức phát tâm cầu sanh Tịnh Độ. Họ niệm 

gì? niệm chú vãng sanh, đƣợc mƣời loại công đức. Mƣời loại nào? 

Một  là  tự  phát  thiện  tâm,  cúng  dƣờng  Phật  A  Di  Đà.  Họ  nhất  định  thực  sự  tin 

tƣởng Phật A Di Đà, hƣớng đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, cầu sanh Tịnh 

Độ, tự phát thiện tâm. 

Hai  là  khiến  ngƣời  phát  thiện  tâm.  Rất  nhiều  ngƣời  nhìn  thấy  họ,  có  thiện  căn 

thành thục, nhìn thấy họ ở đây tu tập cúng dƣờng, rải hoa cúng Phật. Ngƣời thiện 

căn sâu, tâm liền phát khởi; ngƣời thiện căn mỏng, tăng trƣởng thiện căn, ngƣời 

không có thiện căn, nhìn thấy gieo trồng thiện căn, đều là lợi ích, đều là việc tốt. 

Ba là chƣ thiên hoan hỷ. Thiên nhân nhìn thấy, thiên nhân có thiên nhãn, cho nên 

ngƣời hành thiện tích đức, thiên nhân hoan hỉ, chúng ta cùng nhau học Phật, thảo 

luận Phật Pháp, có một lần tôi ở Mỹ, ngày xƣa, ở tại nhà cƣ sĩ Trần Đại Xuyên, 

có năm sáu ngƣời, ban đêm trăng rất sáng, chúng tôi ở trong sân nhà uống trà bàn 

luận Phật Pháp, đột nhiên một làn hƣơng lạ, mọi ngƣời đều ngửi thấy, hƣơng khí 

này chƣa từng ngửi qua, rất thơm, rất đặc biệt, có phải là Phật Bồ Tát cảm ứng 

không? Không biết đƣợc. Nhƣng chúng tôi tin tƣởng là thiên nhân, thiên nhân đi 

ngang qua đây, nghe chúng tôi đang ở đây thảo luận Phật Pháp, họ dừng lại một 

tí, nhìn một cái, hƣơng thơm này chúng tôi liền ngửi thấy, khoảng đƣợc năm sáu 

phút. Cảm ứng này là thật, không phải là giả dối. Sự việc nhƣ vậy, tôi liền nói với 

họ, lúc tôi  mới học Phật thƣờng thƣờng ngửi thấy đàn hƣơng, tôi đọc kinh, đọc 

kinh  ở  trong  văn  phòng,  đọc  kinh  ở  trong  phòng  trọ,  phòng  trọ  của  chúng  tôi 

thƣờng cách nhà dân ít nhất cũng 1km, nhà dân thắp hƣơng chúng tôi chắc chắn 

không ngửi thấy đƣợc, khoảng cách xa quá. Hƣơng này từ đâu đến? Đàn hƣơng 

rất đậm không chỉ một lần. Sau đó tôi học kinh điển với Thầy Lý, tôi đem những 

kinh nghiệm này trình bày ra rồi thỉnh giáo thầy Lý, thầy giáo nói với tôi, có lẽ 

đều là thiên nhân. Quí vị đang xem kinh, tuy không đọc ra tiếng, thiên nhân nhìn 

thấy, thiên nhân nghe đƣợc, không đọc ra tiếng thiên nhân cũng sẽ nghe đƣợc. Họ 

105 Tập 411 

6 



đi qua nơi này, dừng lại một lát, quí vị liền ngửi thấy hƣơng thơm, chƣ thiên hoan 

hỉ, thiện thần hoan hỉ. 

Thứ  tƣ  là  tự  thân  đoan  chánh.  Vì  sao  vậy?  Vì  tâm  đoan  chánh,  tâm  thanh  tịnh, 

trong tâm có tâm cung kính, thân quí vị tự nhiên đoan chánh. “Lục căn đầy đủ, 

không  có  tổn  hại”.  Hai  câu  này  nói  theo  cách  nói  hiện  nay,  tức  thân  thể  khỏe 

mạnh, không có tật bịnh. 

Năm  là  sanh  tử  bảo  trì.  Chỉ  cho  sau  khi  chết  sanh  trong  ao  báu.  Đây  là  cúng 

dƣờng  Phật  A  Di  Đà.  Quí  vị    có  thể  tu  hành  nhƣ  vậy,  tƣơng  lai  sau  khi  mạng 

chung, vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, vãng sanh trong  ao bảy báu. 

Sáu là đời đời kiếp kiếp sanh nơi trung quốc, dòng họ cao quí. Đây là nói quí vị  

không  cầu  vãng  sanh,  không  cầu  vãng  sanh,  đời  đời  kiếp  kiếp  quí  vị  nhất  định 

sinh tại trung quốc. Trung quốc ở đây không phải chỉ cho đất nƣớc Trung Quốc. 

Trung quốc Phật nói trong kinh là quốc gia có Phật Pháp, gọi là trung quốc. Quốc 

gia  không  có  Phật  Pháp  gọi  là  biên  địa,  ý  là  nhƣ  vậy.  Vậy  trung  quốc  có  Phật 

Pháp họ sẽ sanh đến trung quốc. 

“Sanh vào dòng dõi cao quí”, sanh nơi gặp Phật nghe pháp, không sanh nơi biên 

địa và dòng dõi thấp hèn. Nơi họ sinh đến chắc chắn là nơi mà ngƣời Trung Quốc 

nói là “thƣ hƣơng môn đệ”. Nhất định sẽ coi trọng gia giáo, gia đình nhƣ vậy. Từ 

nhỏ đã có thể nghe đến Phật Pháp, thiện căn sâu dày. 

Bảy  là  thành  chuyển  luân  vƣơng,  vua  tứ  thiên  hạ.  Nếu  nhƣ  họ  tích  phƣớc  báu 

nhiều,  ở  nhân  gian  trở  thành  đại  quốc  vƣơng.  Đại  quốc  vƣơng  này,  không  phải 

trên trái đất. Vì sao vậy? Vì phƣớc báu của họ siêu việt trái đất. Họ quản đƣợc 

mấy  tinh  cầu,  gọi  là  Luân  Vƣơng.  Luân  Vƣơng  có  bốn  loại,  Kim  Luân  Vƣơng 

quản tứ thiên hạ. “Tứ thiên hạ” là một đơn vị thế giới, một đơn vị thế giới, ý của 

Hoàng Niệm Lão, ông từng nói với tôi về vấn đề này, vì ngày xƣa chúng tôi đều 

cho rằng đơn vị thế giới là thái dƣơng hệ. Niệm Lão nói không phải. Đơn vị thế 

giới là hệ ngân hà. Vậy thì lớn lắm. Quốc vƣơng họ làm là gì? Là quản lí toàn bộ 

hệ ngân hà. Đại vƣơng trong hệ ngân hà là Kim Luân Thánh Vƣơng. Ngân Luân 

Vƣơng quản ba châu. Tức là ba phần tƣ hệ  ngân hà, họ  quản phạm vi lớn nhƣ 

vậy. Đồng Luân Vƣơng quản một nửa, Thiết Luân Vƣơng quản một phần tƣ, một 

phần  tƣ  hệ  ngân  hà  cũng  ghê  gớm  lắm  rồi!  Cho  nên  đĩa  bay,  ngƣời  ngoài  hành 

tinh  mà ngày nay chúng ta phát hiện, đó là gì? Đó vẫn là một đơn vị thế giới của 

chúng  ta.  Họ  thuộc  cõi  ngƣời,  luân  vƣơng,  vì  sao  gọi  họ  là  luân  vƣơng?  Họ  có 

luân  bảo.  Luân  bảo,  đĩa  bay  rất  giống  luân  bảo,  là  công  cụ  giao  thông  của  họ, 

cũng là vũ khí của họ.  Nơi họ không chinh phục đến, họ cũng không thể thống 

Tập 411  105

7 



trị.  Nơi  họ  có  thể  chinh  phục  đến  đều  nhờ  vào  công  cụ  này.  Công  cụ  này  bay 

trong không trung, tốc độ rất nhanh. Chúng ta thƣờng nói tốc độ của nó chắc chắn 

hơn hẳn tốc độ ánh sáng, tức là 300.000km/ giây, nó nhất định hơn hẳn. Cho nên 

ở trong hệ ngân hà, trong phạm vi này họ bay đi tự tại. Trong hệ ngân hà, chúng 

sanh trong tất cả tinh hệ này đều là nhân dân của họ. Quản tứ thiên hạ, đó là Kim 

Luân Vƣơng. 

Tám là đời đời kiếp kiếp thƣờng đƣợc thân nam. 

Chín là đƣợc sanh về Di  Đà Phật quốc, kiết già phu tọa trên hoa bảy báu thành A 

Bỉ Bạt Trí. Đó là vì họ cúng hoa đến Phật A Di Đà, phát nguyện cầu sanh Tịnh 

Độ, nhất định đƣợc sanh. Sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, điều nói trong 

nguyện  thứ  20  của  Di  Đà:  phàm  là  ngƣời  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực 

Lạc, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nói cách khác, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng 

là A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là ngƣời chúng ta thƣờng 

nói: minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Họ trụ ở đâu? Trụ ở cõi Thật báo trang nghiêm  của Chƣ Phật Nhƣ Lai. 



Nếu nhƣ không nhờ Phật lực, chỉ nhờ tự lực của chúng ta sanh đến Thế giới Cực 

Lạc cõi Thật báo trang nghiêm, vậy thì công phu của chúng ta nhất định đạt đến 

lý nhất tâm bất loạn. Lý nhất tâm là gì? khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc 

thực sự đã buông bỏ, chính là lý nhất tâm, không dễ dàng gì. Đối với tất cả pháp 

thế gian xuất thế gian không còn chấp trƣớc nữa, buông xả chấp trƣớc, vẫn còn 

phân  biệt,  vẫn  còn  khởi  tâm  động  niệm,  đó  gọi  là  sự  nhất  tâm.  Vãng  sanh  Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là ở cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Nếu nhƣ không buông bỏ 

thứ gì cả, vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc  đều có,  vậy là sanh  vào cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cƣ. Nhƣ vậy đến Thế giới Cực Lạc, thân phận của chúng ta là gì bản 

thân đã rõ ràng, nhƣng Thế giới Cực Lạc rất đặc biệt, cõi Đồng cƣ, cõi Phƣơng 

tiện, đãi ngộ ở trong đó, tức là nói, trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ hoàn toàn 

tƣơng đồng với cõi Thật báo. Điều này mƣời phƣơng thế giới đều không có, cho 

nên chƣ  Phật tán thán, tán thán Phật A Di Đà là “Phật trung chi vƣơng,  quang 

trung cực tôn”. Phật Phật vốn là đạo đồng, là bình đẳng. Đặc biệt tán thán đối với 

Phật  A  Di  Đà,  là  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  thù  thắng  quá.  Phƣơng  pháp  họ 

dùng  vi  diệu  quá,  có  thể  đem  chúng  sanh  phiền  não  tập  khí  sâu  nặng  trong  sáu 

nẻo,  tiếp  dẫn  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  đãi  ngộ  họ  nhƣ  A  Duy  Việt  Trí.  Điều  này 

không thể nghĩ bàn. Khắp pháp giới hƣ không giới chỉ có một nơi này, không có 

105 Tập 411 

8 



nơi thứ hai. Ngƣời gặp đƣợc phƣớc báu lớn, thực sự là trăm ngàn muôn kiếp cũng 

khó gặp. 

Cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói: ngày mà vô lƣợng kiếp đến nay hiếm có khó gặp, nay 

quí vị  đã gặp đƣợc rồi! quí vị  gặp đƣợc rồi, nếu nhƣ thật làm, thực sự tin tƣởng, 

thật muốn đến, quí vị  chắc chắn có thể đến đó đƣợc. 

Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói:  có  thể  vãng  sanh  hay  không  quyết  định  nơi  tín  nguyện  có 

hay không. Phẩm vị cao thấp, đó là công phu niệm Phật của quí vị cạn hay sâu. 

Ngẫu Ích đại sƣ khuyên chúng ta rất tƣờng tận. Hạ hạ phẩm vãng sanh Ngài đã 

hài lòng rồi. Ngƣời ta hỏi Ngẫu Ích đại sƣ – đây là tổ sƣ của Tịnh Độ tông chuyên 

tu  Tịnh  Độ  –  Ngài  tƣơng  lai  vãng  sanh  đến  phẩm  vị  nhƣ  thế  nào,  ngài  sẽ  hài 

lòng?  Ngài  liền  nói  với  mọi  ngƣời:  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  tôi  đã  hài  lòng  rồi. 

Chiếu theo tiêu chuẩn này, không phải chính là điều Thiện Đạo đại sƣ nói: “vạn 

ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh”, không lọt mất một ai cả sao! Điều này chúng ta 

không thể không biết. 

Những lời này của Ngẫu Ích đại sƣ cũng giống nhƣ đã cho chúng ta một tờ giấy 

bảo chứng vậy. Bởi vì bản thân chúng ta hiểu đƣợc, bản thân nghiệp chƣớng nặng 

quá,  gây  tạo  tội  nghiệp  sâu  dày,  có  thể  đi  đƣợc  sao?  Biết  bao  ngƣời  gặp  đƣợc 

Tịnh Tông đều hoài nghi. Nói đến vấn đề này, tôi không dám nghĩ, tội của tôi quá 

nặng, ngũ nghịch thập ác, chỉ cần thực sự tin, thực sự muốn đi, tất cả đều có thể 

vãng sanh. Đặc biệt là trong  Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh nói: hạ tam phẩm 

tức  là  hạ  bối  vãng  sanh  đều  là  ngƣời  có  tội  nặng.  Ngƣời  tập  khí  phiền  não  vô 

cùng  nặng,  họ  vãng  sanh.  Trong  Quán  Kinh  nói:  thƣợng  bối  là  đại  phàm  phu, 

trung bối là tiểu phàm phu, hạ bối là phàm phu có tội, tất cả đều vãng sanh. Điều 

kiện chỉ cần quí vị  thực sự tin, thực sự muốn vãng sanh. Chân tín, chân nguyện, 

đƣơng nhiên tâm đó khác nhau. Vì sao vậy? Vì  niệm niệm trong tâm có Phật A 

Di Đà. “Nhớ Phật niệm Phật hiện tiền tƣơng lai nhất định thấy Phật”. Đó gọi là 

chân tín chân nguyện. 

Ngày nay chúng ta chƣa đạt đến tiêu chuẩn này, hiện nay chúng ta là có tín có 

nguyện, không phải là tiêu chuẩn của ngài. Tiêu chuẩn của ngài là niệm niệm đều 

muốn  vãng  sanh.  Niệm  niệm  đều  muốn  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Những  ý  niệm 

khác đều buông xả hết! Quí vị phải làm đến trình độ này, quí vị vãng sanh liền 

biết  đƣợc  bản  thân  rất  chắc  chắn.  Quí  vị  vãng  sanh  đến  cõi  Phàm  Thánh  Đồng 

Cƣ,  nhất  định  là  thƣợng  sanh,  hạ  phẩm  thƣợng  sanh.  Chính  là  hạ  bối,  hạ  bối 

thƣợng sanh đƣợc giảng trong bộ kinh này. Hạ bối thƣợng sanh có thể tự tại vãng 

sanh. Cũng tức là nói muốn lúc nào đi, bản thân thực sự đi đƣợc. Vì sao vậy? Vì 

Tập 411  105

9 



trong tâm quí vị  chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra toàn bỏ hết, hoàn 

toàn buông xả rồi, trong tâm chỉ có một niệm không có niệm thứ hai khác. Đó gọi 

là  công  phu  thành  phiến,  không  phải  là  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhất  tâm  bất  loạn  là 

kiến  tƣ  phiền  não  đoạn  rồi.  Kiến  tƣ  phiền  não  chúng  ta  chƣa  đoạn,  chỉ  là  công 

phu  thành  phiến.  Điều  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì.  Đây  là  điều  ngƣời 

ngƣời đều có thể làm đƣợc. Nhất tâm bất loạn khó lắm, không phải là điều mà ai 

ai cũng có thể làm đƣợc. Bởi vì sự nhất tâm bất loạn đồng nghĩa với A la hán, lý 

nhất tâm bất loạn đồng nghĩa với viên giáo sơ trụ Bồ Tát. Đó thật là điều không 

phải  ngƣời  bình  thƣờng  có  thể  làm  đƣợc.  Nhƣng  công  phu  thành  phiến,  thƣợng 

phẩm  công  phu  thành  phiến  ngƣời  ngƣời  đều  có  thể  làm  đƣợc.  Trong  tâm  tôi 

không có vƣớng bận, không có một tạp niệm nào, chỉ  có Phật A Di Đà, chỉ có 

Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  chúng  ta  nhìn  thấy  ngƣời  niệm  Phật  công  phu 

thành  tựu,  giống  nhƣ  Đế  Nhàn  pháp  sƣ,  đồ  đệ  là  ngƣời  hàn  nồi,  ông  ta  đạt  đến 

trình độ này, chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. Tu Vô pháp sƣ ở chùa Cực Lạc 

cũng là công phu này, ngài chƣa khai ngộ. Sự nhất tâm là khai ngộ rồi, lý nhất 

tâm đại triệt đại ngộ. Minh tâm kiến tánh là lí nhất tâm. Công phu thành phiến 

còn chƣa khai ngộ. Tu Vô pháp sƣ nêu cho chúng ta một tấm gƣơng, thợ hàn nồi 

nêu cho chúng ta một gƣơng tốt, ngoài ra còn có rất nhiều cƣ sĩ. Mẹ của Tƣớng 

Quân Hƣơng ở Đài Nam nêu cho chúng ta một gƣơng tốt. Ở Mỹ Cam lão cƣ sĩ, 

một  ngƣời  bạn  của  bà,  cũng  nêu  cho  chúng  ta  một  gƣơng  tốt.  Niệm  Phật  đi, 

không nói cho ngƣời nhà biết, con trai con dâu cháu nội đều không biết, bà ở nhà 

làm việc nhà, trong nhà ban ngày chỉ có một mình bà, nhất tâm chuyên niệm, bà 

không  biết  tiếng  Anh,  cũng  không  biết  lái  xe,  ngồi  ở  nhà,  không  thể  ra  ngoài, 

niệm  A  Di  Đà  Phật,  bà  niệm  thành  công  rồi,  công  phu  thành  phiến  rồi.  Lúc  đi 

không bị bệnh, ngồi mà đi. Mặc quần áo chỉnh tể ngồi trên giƣờng. Điều này do 

Cam lão phu nhân nói với tôi vậy. Là bạn thân của bà, là bạn niệm Phật, học tốt 

hơn bà, bà không bằng ngƣời ta. Biết đƣợc giờ khắc đã đến, Vì sao vậy? Bà có 

thể may tang phục cho con trai, con dâu, cháu nội, bà tự may, may từng bộ từng 

bộ xong rồi, đặt bên mép giƣờng, còn có một phần di chúc, đó không phải là rõ 

ràng biết đƣợc giờ khắc đã đến sao? Nói đi liền đi thật. Con trai của bà báo tin 

cho Cam phu nhân, bà đến nhà bà ta xem, thực sự vãng sanh rồi, không phải là 

giả.  Đi  lúc  nào  không  ai  biết.  Sáng  sớm  bà  không  dậy  làm  cơm  sáng,  mở  cửa 

phòng bà ra xem, nhìn thấy bà ngồi ở trên giƣờng, đi từ lâu rồi, cũng không cần 

ngƣời  trợ  niệm.  Tự  tại  đến  nhƣ  vậy,  thong  dong  đến  nhƣ  vậy,  công  phu  thành 

106 Tập 411 

0 



phiến rồi. Bí quyết chẳng có gì khác, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật 

A Di Đà ra tất cả đều buông hết. Đó là điều chúng ta có thể làm đƣợc. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 









------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 412 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 14.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 515, hàng thứ ba, bắt đầu xem hai chữ cuối cùng. 

“Thiêu hƣơng, thiêu hƣơng dĩ vi cúng dƣờng. Vãng Sanh Yếu Tập viết: tùy lực 

biện ƣ hoa hƣơng cúng cụ.” 

Chúng ta xem đến đoạn này.  Đây là thắp hƣơng trong hoa hƣơng cúng dƣờng. 

Hƣơng ý nghĩa biểu pháp là “tín”, tín hƣơng. Cũng là giới định chân hƣơng thể 

hiện trong Phật Pháp Đại Thừa. Những thứ cúng Phật đều có ý nghĩa biểu pháp, 

nhất định phải hiểu. Trƣớc đây chúng ta đọc đến cúng đèn, thắp đèn. Đèn tƣợng 

trƣng cho ánh sáng, tƣợng trƣng cho trí huệ, ý nghĩa sâu hơn nữa là tƣợng trƣng 

cho thắp lên chính mình để chiếu sáng ngƣời khác. Nó có ý nghĩa sâu sắc nhƣ vậy 

ở trong đó. Đèn nến, đèn dầu đặc biệt rõ nét, ý nghĩa này rất rõ ràng. Đệ tử Phật 

từng  phát  nguyện,  “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”,  đệ  tử  Phật  tu  tập,  thực 

hành, hết thảy công đức đều hồi hƣớng cho tất cả chúng sanh, không vì bản thân. 

Trong những đồ cúng dƣờng đều biểu thị ý nghĩa này. Hƣơng là phổ biến nhất, 

cúng hoa, cúng đèn, cúng hƣơng, những thứ này phổ biến nhất. Nhƣng trong đó 

quan trọng nhất là cúng nƣớc. Thứ gì cũng không có, nhƣng nƣớc thì không thể 

thiếu. Nƣớc phải sạch sẽ, không đƣợc cúng trà, cúng trà là sai rồi. Trà có màu sắc, 

không trong sạch. Nƣớc tƣợng trƣng cho cái gì? Nƣớc tƣợng trƣng cho tâm địa. 

Tâm phải trong sạch nhƣ nƣớc vậy, tâm thanh tịnh. Phải bất động nhƣ nƣớc vậy, 

Tập 412  106

1 



không  nổi  gợn  sóng.  Cho  nên  nhìn  thấy  nƣớc,  trên  thực  tế  đều  là  cho  chúng  ta 

thấy,  Phật  không  cần,  Bồ  Tát  cũng  không  cần,  để  cho  chúng  ta  thấy.  Chúng  ta 

nhìn  thấy  nƣớc  liền  nghĩ  đến  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng.  Nƣớc  bình  đẳng 

thanh tịnh, giống nhƣ mặt gƣơng vậy, nó có thể chiếu soi vật tƣớng bên ngoài, đó 

chính là giác. Trên thực tế, nó  tƣợng trƣng cho  điều chúng ta nói trong đề kinh 

này  là  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”.  “Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  là  tâm  của 

chính mình. Cho nên nói, nƣớc quan trọng nhƣ thế nào. Để cho nó thời thời khắc 

khắc nhắc nhở mình, tâm phải thanh tịnh, tâm phải bình đẳng, tâm phải giác ngộ. 

Cúng hoa tƣợng trƣng cho nhân, hoa là thực vật, sau khi hoa nở sẽ kết quả, hoa 

tốt quả nhất định tốt. Đây chính là tƣợng trƣng cho thiện nhân thiện quả, ác nhân 

thì có ác báo. Nên hoa tƣợng trƣng cho sáu ba la mật, lục độ nhân hoa. Bồ Tát tu 

sáu ba la mật, đắc trên quả địa là sáu loại quả báo thù thắng. 

Hƣơng tƣợng trƣng cho giới định. Ngửi đến hƣơng, nhìn thấy hƣơng, liền nghĩ 

đến giới, định, huệ. Nhờ giới đắc định, nhờ định khai huệ. Nó tƣợng trƣng cho 

những ý này. Hƣơng tƣợng trƣng cho tín. Ngƣời Trung Quốc rất coi trọng tín. Cổ 

nhân nói “nhân vô tín tắc bất lập”, ngƣời nếu nhƣ không có chữ tín, trong xã hội 

sẽ không có chỗ cho anh ta. Coi chữ tín vô cùng quan trọng. Nhƣng hiện tại nhân, 


nghĩa, lễ, trí, tín mọi ngƣời đều không cần nữa. Xã hội này loạn rồi, nói nghiêm 

trọng hơn tí nữa, ngƣời hiện tại bỏ mất nhân tính. Nhân tính là gì? Cổ nhân Trung 

Quốc nói rất hay “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Chúng ta làm cho bổn thiện mất 

tiêu rồi. Khởi tâm động niệm đều là bất thiện, trái ngƣợc với bổn thiện. Bổn thiện 

là  gì?  Bổn  thiện  là  ngũ  luân,  ngũ  thƣờng.  Ngũ  luân  là  điều  ngƣời  Trung  Quốc 

mấy ngàn năm nay, ngay phụ nữ ở nông thôn cũng hiểu đƣợc, đều dùng điều này 

để dạy trẻ con. 

“Phụ tử hữu thân”, thân ái. Thân ái từ nơi này mà phát sanh, làm nhƣ thế nào để 

phát huy phần thân ái này lớn lao thêm.  Yêu thƣơng  anh chị em  quí vị, thƣơng 

yêu  bạn  bè  thân  thích  quí  vị,  yêu  thƣơng  bà  con  xóm  làng,  mở  rộng  đến  yêu 

thƣơng xã hội, yêu thƣơng dân tộc, yêu thƣơng nƣớc nhà, yêu thƣơng nhân loại. 

“Phàm là ngƣời đều nên yêu thƣơng”. Giáo dục của Trung Quốc từ đây mà bén rễ, 

từ nơi gốc này mà sinh ra. 

“Phu phụ hữu biệt”. “biệt” này nghĩa là gì? vợ chồng hợp thành một gia đình, hai 

ngƣời có nhiệm vụ khác nhau. Trong gia đình điều này quan trọng nhất là: một là 

cuộc sống vật chất, hai là cuộc sống tinh thần. Ngày xƣa cuộc sống vật chất do 

ngƣời  đàn  ông  gánh  vác,  họ  mƣu  sinh  nuôi  gia  đình.  Cuộc  sống  tinh  thần  do 

ngƣời  phụ  nữ  đảm  nhiệm.  Tƣơng  phu  giáo  tử,  trong  nhà  quí  vị  có  đời  sau  hay 

106 Tập 412 

2 



không, đời sau không phải nói con cái nhiều, đời sau là nói trong số con cháu đó 

có ngƣời kế thừa gia đạo, kế thừa gia nghiệp hay không. Nếu nhƣ không có ngƣời 

kế  thừa  thì  nhà  này  một  đời  là  hết.  Đời  đời  đều  có  ngƣời  hiền,  gia  đạo  này  sẽ 

không suy! 

Dân  tộc  Trung  Quốc  lớn  nhƣ  vậy,  gia  đạo  kéo  dài  mãi  cho  đến  ngày  nay  mà 

không suy chỉ có một nhà là Khổng Tử. Khổng gia đến ngày nay mới thực sự trở 

thành bình dân. Qua các đời đế vƣơng đều có phong thƣởng, tôn sƣ trọng đạo, 

không  có  đế  vƣơng  nào  không  tôn  trọng  Phu  Tử,  Ông  tƣợng  trƣng  “sƣ  đạo”. 

Trung Quốc coi trọng nhất: đầu tiên là tổ tiên, hiếu dƣỡng cha mẹ; thứ hai chính 

là thầy giáo, phụng sự sƣ trƣởng. Tinh thần lập quốc  mấy ngàn năm  của Trung 

Quốc chính là hiếu kính, hiếu thân tôn sƣ. Chúng ta xây dựng gia đình trên đạo 

đức. Điều này không thể không biết. Chỉ vì một hai trăm năm lại đây sơ suất mất 

luân  lý  đạo  đức,  điều  này  chúng  ta  không  thể  không  biết.  Thiên  tính  của  con 

ngƣời là con ngƣời có  lƣơng tâm, con ngƣời phải biết đạo đức. Đạo đức là “tứ 

duy bát đức”, kết hợp lại chỉ có mƣời hai chữ: “hiểu để trung tín, lễ nghi liêm sĩ, 

nhân ái hòa bình”. Đây là tinh thần lập quốc mấy ngàn năm của Trung Quốc.  Là 

hạt nhân của gia đình, xã hội, quốc gia, ý tƣởng thúc đẩy giáo dục. Hiện nay sơ 

suất  rồi,  không  coi  trọng  nữa,  xã  hội  biến  động  rồi,  không  những  xã  hội  biến 

động, còn dẫn theo thiên tai trên trái đất. Những thứ này có liên quan đến nhân 

tính không? Có. 

Trong  kinh  nói  rất  hay,  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”,  Thế  giới  Cực  Lạc  tốt 

lắm, tốt ở đâu? Ở Thế giới Cực Lạc ngƣời ngƣời đều lòng dạ lƣơng thiện, thuần 

tịnh thuần thiện. Cho nên xã hội của họ tốt, xã hội vĩnh viễn an định, nhân dân 

vĩnh viễn tƣơng thân tƣơng ái. Sông núi đất đai tai nạn gì cũng không có. Đạo lý, 

A Di Đà Phật dạy rất tốt, A Di Đà Phật ở Thế giới Cực Lạc, ngày ngày giảng kinh 

dạy học, không có ngày nào gián đoạn. Cƣ dân của  thế giới Cực Lạc, ai ai cũng 

ngày ngày tiếp thu lời giáo huấn của A Di Đà Phật. Ngƣời đƣợc dạy rất tốt, Phật 

Bồ  Tát  là  ngƣời  đƣợc  đào  tạo  ra,  Thánh  Hiền  là  đƣợc  đào  tạo  ra.  Thế  giới  Cực 

Lạc,  A  Di  Đà  Phật  ở  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  đã  nêu  cho  chúng  ta  tấm 

gƣơng tốt nhất. Nếu nhƣ cƣ dân trên trái đất chúng ta cũng giống nhƣ ở Thế giới 

Cực Lạc, lƣơng thiện nhƣ vậy, thanh tịnh nhƣ vậy, trái đất chúng ta sẽ trở thành 

Thế giới Cực Lạc. Vì sao vậy? Vì trong kinh Phật nói rất nhiều, là “y báo tùy theo 

chánh báo mà chuyển”, nếu nhƣ dùng cách nói hiện nay thì môi trƣờng vật chất 

tùy  theo  ý  niệm  của  chúng  ta,  mà  sinh  thay  đổi.  Ý  niệm  của  chúng  ta  tốt,  môi 

trƣờng sẽ không có gì là không tốt. Thật là “phong điều vũ thuận, quốc thái dân 

Tập 412  106

3 



an, tai hại bất khởi, nhân dân an lạc”. Thật đúng nhƣ vậy, không phải là giả dối. 

Mãi cho đến thời cận đại, ba mƣơi năm trở lại đây giới khoa học đã phát hiện, 

phát hiện đƣợc ý niệm của con ngƣời và núi sông đất đai, cho đến sự vận hành 

của tinh cầu trên hƣ không đều có mối liên hệ. Ý niệm của chúng ta thuần chân, 

quỹ đạo vận hành của tinh cầu trên không trung nó sẽ không nghiêng lệch. Nếu 

chúng ta tà tâm tà niệm ý nghĩ hành động bất chánh, nó sẽ chạy đến phạm vi nơi 

này của chúng ta, nó bị ý niệm chúng ta quấy nhiễu, ý niệm này sẽ dao động quấy 

nhiễu. Nó không ổn định, nó liền bị nghiêng lệch. Ý niệm của con ngƣời có năng 

lƣợng lớn đến nhƣ vậy! Trƣớc đây chúng tôi nhìn thấy trong kinh văn nói đến, 

chúng  tôi  không  tin,  không  ngờ  ngày  nay,  nhà  khoa  học  đã  chứng  minh  cho 

chúng ta rồi. 

Cho nên thắp hƣơng là biểu hiện cho niềm tin, biểu hiện cho giới định. Trong nhà 

nếu  nhƣ  có  chỗ  thờ  Phật,  có  tƣợng  Phật,  không  cần  nhiều,  chỉ  một  cây  hƣơng. 

Ngày  nay  nhà  ở  phần  nhiều  là  chung  cƣ,  phải  giữ  gìn  môi  trƣờng  thanh  khiết, 

không khí trong lành, hƣơng không nên thắp nhiều quá, một cây là tốt rồi, làm 

cho chúng ta thấy hƣơng, nhìn thấy lò hƣơng liền biết chúng ta phải tu định, phải 

tu  huệ,  phải  tu  giới  định.  Nhìn  thấy  hƣơng  nhắc  nhở  chúng  ta  trong  cuộc  sống 

hằng ngày, sự qua lại giữa ngƣời và ngƣời phải có chữ tín,  ngƣời khác không chú 

trọng chữ tín, tôi trọng chữ tín, vậy phải chăng chúng ta chịu thua thiệt? Nói cho 

quí vị  hay, tuyệt đối không có thua thiệt. Nếu nhƣ quí vị  thực sự hiểu đƣợc nhân 

quả,  nói  nhân  quả  thông  ba  đời,  trong  định  luật  của  nhân  quả  ngƣời  ngƣời  đều 

bình đẳng, không có thua thiệt, cũng không bị mắc lừa. Chúng ta lợi dụng ngƣời 

khác, đời sau phải hoàn trả cho họ. Chúng ta chịu thiệt đời sau sẽ đƣợc bù đắp. 

Quí vị thực sự hiểu đƣợc, quí vị  mới có thể giữ vững luân lí đạo đức, không làm 

trái với nhân quả. Hà huống mục tiêu cuối cùng của chúng ta là phải vãng sanh 

Thế giới Cực Lạc. Ngày nay nói là di dân, di dân đến Thế giới Cực Lạc, thân cận 

Phật  A  Di  Đà.  Vì  sao  vậy?    Vì  nơi  đó  là  nơi  chốn  tu  hành  tốt  nhất  trong  khắp 

pháp giới hƣ không giới. Đến nơi đó, điều tốt đẹp đầu tiên là ngƣời trƣờng thọ, vô 

lƣợng thọ, ở đó có thời gian. Con ngƣời không những trƣờng thọ, mà còn không 

bịnh  tật,  mãi  mãi  mạnh  khỏe.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  nhiều  nhƣ  vậy, 

nhƣng không giới thiệu Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc có bệnh viện, có bác sĩ, 

chƣa nghe thấy những thứ đó. Ngƣời ở đó không mắc bệnh, lại trƣờng thọ, rất có 

thời gian. Phật A Di Đà là thầy giáo tốt nhất. Chƣ thƣợng thiện nhân đều câu hội 

ở đó. Thƣợng thiện là ai? Là Đẳng giác Bồ Tát, giống nhƣ Văn Thù, Phổ Hiền, 

Quán Âm, Thế Chí. Những bậc này nhiều lắm, nhiều lắm. Nhiều đồng tham đạo 

106 Tập 412 

4 



hữu  tốt  nhƣ vậy,  nhiều  thầy  giáo  tốt  nhƣ  vậy,  họ  làm  sao  mà  không  thành  Phật 

đƣợc!  Cho  nên  vãng  sanh  chắc  chắn  sẽ  thành  Phật.  Ở  đây  nói  biểu  pháp  cúng 

dƣờng, nhất định phải hiểu đƣợc. 

Vãng Sanh Yếu Tập nói rằng: “tùy lực mà dâng hoa hƣơng cúng Phật”, không ép 

buộc, tùy phận tùy sức. “Hội Sớ viết: nhƣợc nhân thiêu mỹ hƣơng”, mỹ hƣơng là 

hƣơng thơm,thắp hƣơng thơm, “ma luân thú tha phƣơng”, “luân” là cùng loại, tức 

là những loại yêu ma quỷ quái này, họ đi chỗ khác. Vì sao vậy? Vì hƣơng thơm 

kia họ ngửi đƣợc, họ liền bỏ đi, họ không thích. Phật Bồ Tát thích, rất khác nhau. 

Quí vị xem ngạ quỷ, ngạ quỷ ngửi thấy phân dơ, nó thích thú. Loại ma quỷ này, 

nếu nhƣ ngửi thấy hƣơng thơm, nó liền bỏ đi. Nó không thích ngửi thứ này. Mỗi 

loại  chúng  sanh  không  giống  nhau,  ma  quỷ  họ  liền  bỏ  đi.  Cho  nên  phải  thắp 

hƣơng  thơm.  Quí  vị  xem  “Phật  thần  hoan  hỉ  thủ”,  Phật  thần  ngửi  thấy  hƣơng 

thơm, họ liền đến, họ thích. Ngƣời thắp hƣơng ở đây, Phật thần cũng biết quí vị 

hoan nghênh họ, quí vị  tôn trọng họ. “Tu thiện ắt thành tựu”. 

“Nhƣ”, dƣới đây nêu ra một ví dụ: “đại vƣơng nƣớc Na càn ha la, xa hƣớng đến 

Phật quốc đốt hƣơng làm lễ, khói hƣơng bay thẳng đến tinh xá của Phật - đây là 

cảm  ứng,  khói  hƣơng  bay  thẳng  đến  tinh  xá  Phật  trú  -  nhƣ  mây  lƣu  ly  trắng.” 

Khói hƣơng này màu trắng, bay quanh Phật bảy vòng, hóa làm kim đài, đúng nhƣ 

Quán Phật Kinh nói: chí thành cung kính, thắp hƣơng cúng Phật. Phật biết đƣợc, 

Bồ Tát biết đƣợc.  Phàm phu chúng ta nhìn không thấy, chƣ Phật Bồ  Tát có thể 

nhìn thấy. Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

Lại nữa Đại Nhật Kinh Sớ nói: đốt hƣơng là nghĩa khắp trong pháp giới. Nhƣ lúc 

Thiên thọ vƣơng  nở hoa, hƣơng thơm ngƣợc gió thuận gió  tự nhiên xông khắp, 

hƣơng bồ đề cũng nhƣ vậy. tùy mỗi công đức, tức là lửa tuệ đƣợc thắp, gió giải 

thoát  vừa  thổi,  theo  nguyện  lực  từ  bi  bay  đi  tự  tại,  xông  khắp  tất  cả,  nên  nói  là 

“thiêu hƣơng”. Đoạn này nói rất hay! Đại Nhật Kinh Sớ nói nhƣ vậy. Ở đây chƣ 

vị tổ sƣ chú giải. Vì sao vậy?  Vì chúng ta đọc đoạn văn này, sẽ nghĩ đến trƣớc 

đây  chúng  ta  từng  học  qua,  Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên 

Quán của Hiền Thủ quốc sƣ, quyển luận văn của đại sƣ tổng cộng có sáu đoạn, ba 

đoạn trƣớc nói về khởi nguyên của vũ trụ, khởi nguyên của nhân sanh vũ trụ. Từ 

nhất thể khởi nhị dụng. Nhất thể chính là tự tánh. Đoạn này khoa học, triết học 

ngày  nay  còn  chƣa  tìm  tòi  ra.  Khoa  học  và  triết  học  có  thể  thăm  dò  đƣợc  hay 

không? Không đƣợc. Trong kinh Phật nói rất hay, khoa học và triết học chỉ có thể 

nghiên  cứu  đến  khởi  nguyên  của  vũ  trụ,  nó  có  thể  nghiên  cứu  đƣợc.  Ngày  nay 

khoa học thực sự đạt đến đƣợc cảnh giới này rồi, nhƣng tự tánh họ không thăm 

Tập 412  106

5 



dò đến đƣợc, bởi vì tự tánh là thật. Tƣ tƣởng, tƣ duy, tƣởng tƣợng của chúng ta là 

thức thứ sáu. Điều này trong kinh giáo Đại Thừa giảng rất rõ. Tác dụng của thức 

thứ sáu vô cùng rộng lớn,  nó đầy đủ tất cả 51 tâm sở, đầy đủ toàn bộ 51 tâm sở. 

Thức thứ tám chỉ có một cái này  - thức thứ sáu.  Tức là ngày nay chúng ta nói, 

thứ  mà  chúng  ta  có  thể  tƣ  duy.  Đó  là  vọng  tâm,  không  phải  là  chân  tâm.  Vọng 

tâm chỉ có thể duyên với vọng cảnh, vọng duyên không thể đạt đến chân thật. Tự 

tánh là thật, cho nên nó không duyên đƣợc. 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc nói bốn cõi. Cõi Thƣờng Tịch quang là chân thật. 

Thức thứ sáu không duyên đến đƣợc. Cõi Thật Báo, cõi Phƣơng tiện, cõi Đồng cƣ 

đều có thể duyên đƣợc. Vì sao vậy?  Vì nó không phải thật. Nó từ A lại ya biến 

hiện ra. Cõi Thật báo thực sự mà nói rất cao, rất cao. Nơi này chỉ có biến hóa của 

sanh  và  diệt.  Thời  gian  rất  dài,  thời  gian  tồn  tại  rất  dài.  Ngoài  điều  này  ra,  nó 

không có thay đổi. Thọ mạng, trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta: ba đại A 

tăng kỳ kiếp, đây là con số của thiên văn. Thọ mạng rất dài, không thể nghĩ bàn. 

Ngƣời  sanh  đến  nơi  đó  là  hóa  sanh,  thân  tƣớng  giống  với  Phật  A  Di  Đà,  hoàn 

toàn  tƣơng  đồng.  Ba  đại  A  tăng  kỳ  kiếp  sẽ  không  thay  đổi.  Không  giống  nhƣ 

ngƣời trong thế gian chúng ta sẽ trở thành già suy, có sanh lão bịnh tử. Trong cõi 

Thật báo trang nghiêm không có sanh lão bịnh tử. Nó biến đổi nhƣ thế nào? Nó là 

do tập khí vô minh từ vô thỉ thay đổi. Tập khí vô minh từ vô thỉ nếu nhƣ đoạn tận 

rồi, nó sẽ không còn nữa. Giống nhƣ nằm mơ vậy tỉnh dậy rồi thì không còn nữa. 

Tỉnh lại rồi sẽ đi  về đâu? Trở về với Thƣờng Tịch Quang. Thƣờng Tịch Quang 

này, khoa học triết học chúng ta tìm không ra. Vì sao vậy?  Vì nó không có hiện 

tƣợng. Thứ khoa học triết học nó nghiên cứu đƣợc phải có một đối tƣợng, họ mới 

có  thể  tìm  ra  đƣợc,  không  có  đối  tƣợng  nó  tìm  không  ra.  Thƣờng  Tịch  quang 

chính là thể tự tánh thanh tịnh viên minh. Nó không phải là hiện tƣợng vật chất, 

không phải là hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải là hiện tƣợng tự nhiên. Cho 

nên quí vị  tìm không ra nó. Nhƣng nó có thể hiện ba loại hiện tƣợng. Lúc Huệ 

Năng đại sƣ khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”. Nó năng sanh, 

năng hiện, A lại ya  là năng biến. Vì vậy trong giáo lý Đại Thừa nói: khắp pháp 

giới hƣ không giới, tất cả vạn pháp này “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, bộ 

phận  “duy  thức  sở  biến”  này,  khoa  học  triết  học  đều  có  cách  thăm  dò  đến  nó. 

Nhƣng “duy tâm” thì họ không còn cách gì cả. Vậy thì làm sao mới biết đƣợc? 

buông xả khởi tâm động niệm, vọng tƣởng, chấp trƣớc liền biết đƣợc, liền có thể 

nhìn  thấy.  Nên  trong  kinh  giáo  Đức  Phật  thƣờng  nói:  “duy  chứng  phƣơng  tri”. 

Quí vị buông xả liền biết đƣợc. Nhà khoa học chƣa buông xả, cho nên họ không 

106 Tập 412 

6 



biết  đƣợc.  Nếu  họ  biết  đƣợc,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  nhà  khoa  học  đã 

thành Phật rồi. Khoảng cách để họ thành Phật không xa, chỉ là khoảng cách giữa 

một niệm, những thứ do thức thứ tám sở biến, chúng ta nói là vũ trụ. Phật Pháp 

nói là mƣời pháp giới y chánh báo trang nghiêm. Họ đều có cách thăm dò đƣợc. 

Nguyên khởi của vũ trụ, nói rõ ràng biết bao! Ba ngàn năm trƣớc đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni đã nói rồi. Ngày nay, gần ba mƣơi năm lại đây nhà lƣợng tử lực học 

mới phát hiện ra đƣợc. Báo cáo của họ hoàn toàn tƣơng đồng với Phật nói. Nhƣ 

vậy chúng ta tin lời Phật nói rồi, không còn gì để bàn nữa. Bất luận là  vật chất 

hay về tinh thần, đó là khởi nhị dụng. Hiện tƣợng vật chất: sắc, thanh, hƣơng, vị, 

xúc đều là hiện tƣợng vật chất,  năm căn trƣớc của chúng ta có thể tiếp xúc đƣợc. 

Hiện  tƣợng  tinh  thần  thức  thứ  sáu  của  chúng  ta  tức  là  tâm  có  thể  tƣ  duy  tƣởng 

tƣợng,  tâm  này  nó  có  thể  thăm  dò  đến  đƣợc.  Phật  nói  với  chúng  ta  rằng:  hiện 

tƣợng đều không tách rời dao động. Nếu nhƣ không có dao động, hiện tƣợng sẽ 

không  còn  nữa.  Hiện  tƣợng  đƣợc  sản  sinh  ra  từ  dao  động.  Tần  suất  dao  động 

chậm thì trở thành thể kiên cố, tức là những thứ cứng. Tần suất dao động nhanh 

nó  trở  thành  vật  mềm,  giống  nhƣ  da  thịt  chúng  ta  vậy,  xƣơng  cốt  thì  cứng,  bộ 

phận đó tần suất dao động của nó chậm. Nên thịt, cơ bắp, da dẻ, tần suất của nó 

tƣơng  đối  nhanh.  Nhanh  nhất  thì  trở  thành  sóng quang,  sóng điện  từ.  Muôn  sự 

muôn vật đều là do tần suất nhanh chậm khác nhau, mà có sự khác nhau. Nhƣng 

những  dao  động  này  vừa  động,  tốc  độ  của  nó  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng 

đƣợc, chu biến pháp giới. Vậy hƣơng này có thể xông khắp pháp giới chăng? Có 

thể. 

Sáu căn của mỗi chúng ta và Chƣ Phật Nhƣ Lai không sai khác, khắp pháp giới 

hƣ  không  giới,  hiện  tƣợng  dao  động  này,  hiện  tƣợng  dao  động  của  vật  chất  và 

tinh thần họ đều nhận đƣợc, rất rõ ràng. Tốc độ lập tức liền biến khắp. Sóng điện, 

sóng  quang  của  chúng  ta  khác  xa  lắm.  Ánh  sáng  mặt  trời  đến  trên  trái  đất  phải 

mất hơn 8 phút. Sóng vật chất và tinh thần này vừa động liền biến khắp pháp giới. 

Điều này đã đƣợc nói trong Kinh Hoa Nghiêm, sau khi biến khắp pháp giới lập 

tức  liền  có  phản  ứng,  phản  ứng  là  “xuất  sanh  vô  tận”.  Cho  nên  niệm  lực  của 

chúng ta nếu nhƣ có thể tập trung, điều này đức Phật cũng thƣờng nói “chỉ tâm 

nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”,  nếu  nhƣ  quí  vị  tập  trung  ý  niệm  của  mình,  thì  năng 

lƣợng  này  lớn  lắm,  lớn  lắm!  lớn  đến  mức  nào?  Ngƣời  tu  hành  vì  sao  sẽ  thành 

Phật? Chẳng có gì ngoài việc tập trung ý niệm liền thành Phật. Ý niệm tập trung 

không phải là thiền định sao? Nên biết rằng, trong kinh Đức Phật đã nói và Huệ 

Năng đại sƣ cũng đã chứng minh cho chúng ta. Ngài minh tâm kiến tánh rồi, ngài 

Tập 412  106

7 



nói với Ngũ Tổ, tức là nói với chúng ta “đâu ngờ tự tánh, vốn không dao động”, 

câu nói này là gì? là tự tánh bổn định. Tâm quí vị đến khi đạt đƣợc “vốn không 

dao động”, tức thấy tánh rồi, chính là “minh tâm kiến tánh”. Phàm là có ý niệm, ý 

niệm  này  là  tâm  đang  động,  đó  là  vọng  tâm.  Chân  tâm  bất  động,  động  là  vọng 

tâm, chân tâm có thể làm chủ tể, vọng tâm không làm chủ đƣợc. Vọng tâm nƣơng 

theo  cảnh  giới  bên  ngoài  mà  chuyển.  Chân  tâm  có  thể  chuyển  cảnh  giới,  vọng 

tâm bị cảnh giới chuyển. Nếu nhƣ chúng ta chịu dùng chân tâm, thí dụ nhƣ quí vị 

mắc bịnh ung thƣ, quí vị  biết đƣợc phải dùng chân tâm, ung thƣ của quí vị lập 

tức liền lành, vi khuẩn trong tế bào ung thƣ lập tức trở lại bình thƣờng, nó liền 

không  còn  nữa,  tức  năng  lƣợng  lớn  đến  nhƣ  vậy.  Thứ  này  dƣờng  nhƣ  là  gì? 

Chúng ta nói về quang, ánh đèn của đèn điện, nó phân tán, nó chiếu khắp mƣời 

phƣơng. Nếu nhƣ quí vị  đem quang tuyến này tập trung lại một điểm, liền trở 

thành tia laser, biến thành sấm chớp, ngay tấm thép nó cũng xuyên qua đƣợc. Quí 

vị  xem  ánh  sáng  kia  phân  tán  thì  một  trang  giấy  cũng  ngăn  nó  lại  đƣợc.  Quí  vị  

liền biết đƣợc đạo lý “chế tâm nhất xứ”, quí vị sẽ hiểu rõ đƣợc. Ánh sáng mặt trời 

nếu biến nó thành một tia sáng, nó có thể xuyên qua cả quả đất, nó có sức mạnh 

lớn đến nhƣ vậy. Vậy trong tự tánh của chúng ta năng lƣợng này, năng lƣợng của 

tự tánh tức là quang, nếu nhƣ tập trung một chỗ, Phật nói không có gì không làm 

đƣợc. Câu nói này nếu chúng ta nói một cách thông thƣờng hơn, cảnh giới trong 

định, sự việc thông thƣờng ngƣời ta cho rằng không làm đƣợc, họ hoàn toàn có 

thể  làm  đƣợc,  nhẹ  nhàng  nhanh  chóng  làm  đƣợc.  Vì  thế  ngƣời  phải  dùng  chân 

tâm không thể dùng vọng tâm. Ngƣời dùng chân tâm khỏe mạnh trƣờng thọ, pháp 

hỉ sung mãn, ngƣời dùng vọng tâm phiền não nhiều quá, phiền muộn, áy náy, lo 

lắng. Chân tâm và vọng tâm là một tâm. Một tâm dùng ngay thẳng, một tâm dùng 

thiên lệch, dùng tà vạy, gọi là vọng tâm. Giáo lý Đại Thừa thƣờng nói “chân vọng 

không hai”, chính là đạo lý này vậy. Cho nên chúng ta nhìn thấy là quang khắp 

pháp giới, hƣơng khắp pháp giới, có thứ gì không khắp pháp giới! 

Cho nên toàn thể vũ trụ và chúng ta là mối quan hệ gì? là nhất thể. Thực sự liên 

hệ  mật  thiết.  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  biết,  họ  không  bị  chƣớng  ngại.  Chúng  ta  không 

biết, thân thể chúng ta là thân thể vật chất, mỗi tế bào, tế bào lớn quá, tế bào là 

nguyên tử tổ thành, nguyên tử là điện tử tổ thành, điện tử là lạp tử tổ thành. Phần 

trƣớc chúng ta đã học qua. Mao trần vi điểm là thứ nhỏ nhất trong vật chất, trong 

một điểm nhỏ nhất này, nó đầy đủ năm uẩn sắc thọ tƣởng hành thức, thật không 

thể nghĩ bàn. Quan Thế Âm Bồ Tát  soi thấy năm uẩn đều không, là soi thấy năm 

uẩn của vi điểm này. Nói rõ điều gì? Nói rõ hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng 

106 Tập 412 

8 



vật chất bao gồm cả hiện tƣợng tự nhiên đều không phải là thật. Vì sao vậy? Vì 

trong  tự  tánh  thanh  tịnh  không  có  những  thứ  này.  Nhƣng  những  thứ  này  gặp 

duyên phát sanh ra. Phát sanh rồi cũng không sao. Vì sao nói cũng không sao? Vì 

tƣớng thì có, thể thì không. Có một hiện tƣợng nhƣ vậy, nó không có tự thể. Cho 

nên nó có trở ngại tự tánh hay không? Không trở ngại, không trở ngại tí nào. Tự 

tánh có trở ngại nó không? Tự tánh không những không trở ngại nó, tự tánh cũng 

là bản thể của nó. Không có tự tánh những hiện tƣợng này sẽ không có. Nó không 

trở ngại tự tánh, tự tánh cũng không trở ngại nó. Có thể cùng tồn tại phát triển, 

gọi là “chân vọng cùng tồn tại”, đó mới là chân tƣớng sự thật. Cho nên chúng ta 

học đến đoạn này, xem tiếp những báo cáo khoa học hiện đại, những điều trong 

kinh nói chúng ta có thể tin tƣởng rồi. 

Trong Đại Nhật Kinh Sớ, nói: thắp hƣơng xông khắp đến pháp giới, điều này là 

thật. Di Lặc Bồ Tát đã chứng minh cho chúng ta, nhà lƣợng tử học ngày nay cũng 

nói nhƣ vậy. 

Dƣới đây nêu ra một ví dụ. Nhƣ thiên thụ vƣơng, đây không phải là nhân gian, 

thọ vƣơng là cây đại thụ. Nhân gian chúng ta có một số cây già trong rừng cây. 

Tôi xem qua cây đại thụ 3000 năm tuổi, gọi nó là “thần mộc”. Mỗi năm nó vẫn 

mọc cành non, nó vẫn nở hoa, mấy ngàn năm rồi. Những loại cây nhƣ vậy gọi là 

“thụ vƣơng”, lúc nó nở hoa, hƣơng thơm bất kể là ngƣợc gió hay thuận gió, đều 

làm cho hƣơng thơm này tự nhiên tràn khắp. Tràn khắp đến đâu? Ngày nay ngƣời 

học Đại Thừa chúng ta biết đƣợc. Hƣơng thơm này khắp đầy pháp giới. Những 

loại cây nhƣ vậy có thần cây, đây không phải là  mê tín. Những điều trong kinh 

nói cho chúng ta đều là chân thật. Sự việc này khoa học hiện nay chƣa phát hiện 

đƣợc có thần cây. 

Chúng  tôi  xây  dựng  một  đạo  tràng  nhỏ  tại  Úc  châu,  có  một  ngôi  nhà  cũ  quá, 

không  sử  dụng  đƣợc,  chúng  tôi  phá  dỡ  nó,  làm  mới  lại.  Ngôi  nhà  này  dỡ  bỏ 

chuyển đi, làm nhà mới phải chuyển vật liệu, ở cổng có bốn cây trồng dày quá, 

chặn mất cửa lớn không vào đƣợc, phải chặt bỏ bốn cây này. Chúng tôi tuân theo 

giới luật Phật dạy, ba ngày trƣớc, trƣớc khi chặt ba ngày, tụng kinh cho nó, câu 

thông với nó, mời thần cây chuyển nhà. Ba ngày sau, chúng tôi đến chặt cây. Ba 

ngày sau cây bị chặt mất rồi, đêm hôm đó, có một học viên trong học viện chúng 

tôi, là ngƣời xuất gia, đêm đến nằm mơ, thần cây đến quở trách ông ta, nói các 

ngƣơi  muốn  chặt  cây,  muốn  chúng  tôi  chuyển  nhà,  thời  gian  ba  ngày  gấp  quá. 

Nói với chúng tôi rằng: sau này các ngƣơi nếu có sự việc nhƣ vậy, phải thông báo 

trƣớc với họ bảy ngày. Ngày hôm sau vị này đến báo cáo với tôi, tôi nghĩ cũng có 

Tập 412  106

9 



lý. Vì sao vậy?  Vì ngƣời Úc làm việc rất chậm, quỷ thần của Úc làm việc cũng 

chậm,  động  tác  rất  chậm  chạm.  Trong  kinh  Phật  nói  ba  ngày,  tại  Úc  Châu  lại 

không đƣợc. Tôi nói sau này chúng ta phải nhớ kỹ, trƣớc bảy ngày đi thông báo 

cho họ, thật sự có cảm ứng! 

Lần này trở về bãi đỗ xe của chúng tôi có một cây lớn, hình nhƣ là cây ăn quả, 

cây này già lắm rồi, khô chết rồi. Thần cây này cũng thác mộng cho ngƣời xuất 

gia  chúng  tôi.  Vị  này  nói  với  tôi,  thần  cây  thác  mộng  cho  vị  này  nói:  tôi  giảng 

kinh nơi ở đó, kinh này tôi giảng xong rồi, tôi rời đi, thần cây liền vãng sanh đến 

Cực lạc. Tôi nghe xong cảm thấy ly kỳ. Đạo tràng chúng tôi không có ngƣời nào 

thực sự tu hành, không ngờ thần cây tu hành. Đạo tràng ở đó đƣợc mƣời năm rồi, 

thần cây nghe kinh mƣời năm, niệm Phật mƣời năm, họ vãng sanh Thế giới Cực 

Lạc rồi, nói với tôi sự việc này, tôi liền kêu mấy ngƣời lại, mấy ngƣời xuất gia, 

đến trƣớc cây đó cúng cho họ, tụng kinh hồi hƣớng cho họ. Đêm hôm đó thần cây 

thác mộng nói ngày hôm đó ông ta vãng sanh rồi. Không đợi tôi giảng kinh xong 

ông đã đi trƣớc, rấtbiết ơn. Đạo tràng chúng ta, những ngƣời tại gia xuất gia nên 

tàm quí! Bởi vì đạo tràng chúng ta thành lập mƣời năm rồi, ngƣời tu hành xuất 

gia tại gia không có một ngƣời nào thành tựu cả, thần cây thành tựu rồi. Cây cỏ 

hoa là đều có tánh linh, núi sông đất đai cũng có tánh linh, đó là điều mà chúng ta 

đích  thân  gặp  rồi.  Chúng  tôi  có  mua  đám  rừng,  đám  đất  này  diện  tích  rất  lớn, 

chúng tôi có thể sử dụng khoảng hai phần ba,  một phần ba là rừng rậm nguyên 

thủy. Tôi giữ gìn nó, tôi không chặt phá nó. Trong rừng sâu này có rất nhiều linh 

hồn  tu  hành  trú  tại  đó,  họ  câu  thông  với  chúng  tôi.  Tôi  biết  trong  rừng  sâu  này 

nên  xây  một  ngôi  chùa  nhỏ  cúng  dƣờng  họ,  không  phải  mê  tín,  đó  là  sự  thật. 

Ngƣời cƣ trú tại địa phƣơng đó không có ai không biết, cỏ cây hoa lá, chúng tôi ở 

nơi đó mƣời năm rồi. Chúng tôi trồng rau, trồng rất thành công, không có thuốc 

trừ sâu, không có phân hóa học. Chúng tôi có hiệp định với mấy con sâu nhỏ này, 

trong đám rau của chúng tôi có một đám nhỏ chuyên để cho chúng nó ăn. Sâu bọ 

kia  muốn  ăn  rau,  đƣơng  nhiên  nó  cũng  là  Bồ  Tát,  chúng  tôi  cúng  dƣờng  chúng 

nó, nó chuyên ăn ở đám đó. Không có chỉ định, chúng nó nhất định không đi, rất 

tuân thủ, rất đáng yêu, biết giữ chữ tín. Chúng tôi trồng hơn ba mƣơi loại trái cây, 

cây ăn trái rất nhiều, có thu hoạch. Chim muốn ăn trái cây, chúng tôi cũng đặc 

biệt  chỉ  định  mấy  cây,  trái  cây  trên  cây  này  chuyên  cung  cấp  cho  các  ngƣơi, 

không có chỉ định, các ngƣơi nhất định không đi xâm phạm nhé. Chim chóc cũng 

nghe lời, đối đãi với súc sanh dễ hơn đối với ngƣời nhiều. Ngƣời không nghe lời. 

Những  loài  sâu  nhỏ,  chim  nhỏ  biết  nghe  lời,  ngay  cả  muỗi  kiến  cũng  biết  nghe 

107 Tập 412 

0 



lời.  Chúng  ta  đều  có  thể  đối  xử  hòa  thuận  với  nhau,  cùng  tồn  tại  và  phát  triển, 

chăm sóc lẫn nhau, đều làm đƣợc. 

Trong kinh giáo Đại Thừa nói với chúng ta, khắp pháp giới hƣ không giới vạn sự 

vạn vật và chúng ta là nhất thể. Có lý gì lại không thể câu thông! 

Cho nên hƣơng thơm tự nhiên xông khắp pháp giới. Hƣơng bồ đề cũng nhƣ vậy, 

thực sự phát tâm bồ đề, tâm bồ đề có quang, có hƣơng, mƣời phƣơng pháp giới 

chƣ Phật Bồ Tát đều biết. 

“Tùy mỗi mỗi công đức, tức dùng lửa huệ mà thắp hƣơng”. Thắp hƣơng chúng ta 

dùng  lửa,  bất  luận  là  lửa  củi  hay  ngày  nay  dùng  bật  lửa,  lửa  để  thắp  lên  hƣơng 

này là lửa huệ. “Gió giải thoát vừa thổi, theo nguyện lực từ bi tự tại mà chuyển, 

xông  khắp  tất  cả”.  Tự  tánh  là  đƣợc  đại  tự  tại,  nên  lập  tức  biến  khắp  cả  mƣời 

phƣơng, xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận này, nếu chúng ta nói theo cách nói 

hiện nay là ảnh hƣởng vô tận. Cho nên thắp hƣơng cúng dƣờng công đức không 

thể nghĩ bàn, công đức thắp đèn không thể nghĩ bàn, thắp đèn cúng Phật. 

Đoạn sau của chú sớ luận thêm về sự lý thắp hƣơng, tôn chỉ càng sâu hơn, giống 

nhƣ trong Đại Nhật Kinh Sớ nói rất hay! 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  thứ  bảy.Thứ  bảy  là  “dĩ  thử  hồi  hƣớng,  nguyện  sanh  bỉ 

quốc” 

Trên đây có bảy đoạn. Đoạn này nói về vãng sanh, về trung bối trong tam bối, 

trung bối vãng sanh có bảy sự việc. 

Thứ nhất “phát tâm vô thƣợng bồ đề” 

Thứ hai là “nhất hƣớng chuyên niệm vô lƣợng thọ Phật”. Điều này ở thƣợng bối 

trƣớc đây đã nói rất tỉ mỉ. Nói cách khác, tam bối cửu phẩm, mỗi phẩm vị đều là 

phát tâm  bồ đề, đều là nhất hƣớng  chuyên niệm Phật A Di Đà. Đây là  điều  mà 

ngƣời tu tập Tịnh Độ không thể không biết. Dƣới đây và thƣợng bối không giống 

nhau. 

Thứ ba “ít nhiều tu thiện, phụng trì trai giới”, xây tạo tháp tƣợng, ăn uống kiểu sa 

môn, treo phan thắp đèn, rải hoa thắp hƣơng. Chúng ta vừa nói là đoạn ngắn cuối 

cùng trong đoạn này. Sau đó là: “dùng đây hồi hƣớng, nguyện sanh nƣớc kia”, 

điều  quan  trọng  của  phát  nguyện  hồi  hƣớng,  đã  chú  thích  qua  trong  đoạn  văn 

thƣợng bối vãng sanh. Đoạn trƣớc giảng qua rồi, ở đây bổ sung thêm. 

Nay ghi chép giản lƣợc, Từ Chiếu đại sƣ khuyên ngƣời phát nguyện kệ viết nhƣ 

sau – điều này do Từ Chiếu đại sƣ nói – “trì giới vô tín nguyện, không thể sanh 

Tịnh Độ”, giới trì có tốt hơn nữa, có hay không? Có. Chúng tôi đã từng gặp qua. 

Nhƣng đối với Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc họ không tin, họ không niệm Phật 

Tập 412  107

1 



A Di Đà, họ  tin tƣởng Bổn Sƣ Thích Ca  Mâu Ni Phật, thời khóa  mỗi  ngày họ 

niệm Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật, đối với Thích Ca Mâu Ni Phật vô 

cùng tôn trọng. Tốt lắm! rất quí! Không thể nói họ không có công đức tu hành, họ 

tƣơng lai đi về đâu? Phần nhiều đều là tu Tiểu thừa. Thực sự tu thành công rồi 

cũng rất giỏi, nhƣng không có duyên với Tịnh Độ, không thể sanh Tịnh Độ. “Chỉ 

đƣợc phƣớc thiên nhân, hết phƣớc lại chịu luân hồi”, chắc chắn vậy. Phƣớc báo 

hƣởng hết rồi vẫn phải luân hồi trong sáu nẻo, không ra đƣợc! Việc này không 

phải là trò đùa, chúng ta phải coi trọng nó, không thể ra khỏi luân hồi thì phiền 

phức to rồi! 

Dƣới đây đại sƣ lại nói, đây vẫn là lời của ngài. “phát nguyện trì giới lực”, đối 

với Tịnh Tông quí vị  có thể tin, quí vị  có thể hiểu, có thể phát nguyện, điều này 

tốt! Năng lƣợng này “hồi hƣớng sanh lạc quốc”. Lạc quốc chính là Thế Giới Tây 

Phƣơng  Cực  Lạc.  Quí  vị    có  thể  đem  công  đức  này  hồi  hƣớng  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc, cũng chính là nói tất cả công đức tôi tu hành trong đời này, tôi 

đều không sử dụng cho việc gì khác, chuyên môn làm thành nhân duyên để tôi 

vãng  sanh  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc.  Điều  này  tốt  lắm!  tôi  chỉ  có  một 

phƣơng hƣớng chỉ có một mục tiêu. 

“Nhƣ thị các hành trì, thiên trung bất thất nhất”, ở đây nói quí vị  có thể tu hành 

đƣợc nhƣ vậy, trong cả ngàn ngƣời thì cả ngàn ngƣời vãng sanh, trong một vạn 

ngƣời có một vạn ngƣời vãng sanh, một ngƣời cũng không rớt lại. Đáng tin lắm! 

Lại Hội Sớ nói rằng: “hồi hƣớng nguyện vãng sanh, nhƣ trên các thiện hồi hƣớng, 

tức gieo nhân vãng sanh. Nếu không hồi hƣớng, tức không gieo nhân vãng sanh”. 

Đoạn này nói cũng rất hay. Hồi hƣớng là mục tiêu của quí vị, quí vị có nguyện 

vọng;  không  hồi  hƣớng  quí  vị    không  có  mục  tiêu,  quí  vị    không  có  phƣơng 

hƣớng, các công đức quí vị tu học đƣợc, tƣơng lai trong sáu nẻo bất luận ở nẻo 

nào  cũng  đều  là  phƣớc  báu.  Quí  vị  có  tu  là  có  phƣớc,  ngƣời  có  phƣớc,  hƣởng 

phƣớc nơi cõi trời, cõi ngƣời coi nhƣ là tốt lắm rồi. Hƣởng phƣớc trong cõi súc 

sanh thì thua xa lắm. Mà hƣởng phƣớc ở cõi súc sanh, ở HongKong rất phổ biến. 

Quí  vị  xem  rất  nhiều  nhà  giàu  có  nuôi  thú  cƣng,  đó  chính  là  đến  cõi  súc  sanh 

hƣởng phƣớc. Phƣớc báo của chúng thật lớn. Ngƣời một nhà cũng còn xích mích 

bất hòa, nhƣng đối với những thú cƣng này không có chuyện không yêu thƣơng 

chúng. Thú cƣng ở trong nhà ngƣời ngƣời đều thƣơng yêu. Con ngƣời nếu nhƣ ở 

nhà họ chƣa chắc đƣợc mọi ngƣời đều thƣơng yêu, nhƣng thú cƣng ngƣời ngƣời 

đều thƣơng yêu, chăm sóc tỉ  mỉ chu đáo. Đó  là gì? đó là phƣớc báo đời trƣớc, 

107 Tập 412 

2 



phƣớc báo tu tập đƣợc, có duyên với gia đình này. Chúng ta nhìn thấy thân súc 

sanh, điều đó không thể không biết. 

“Hồi hƣớng phát nguyện là những điều không thể thiếu đƣợc”. Chúng ta một đời 

nỗ  lực  cày  cấy,  phải  có  phƣơng  hƣớng,  phải  có  mục  tiêu,  chúng  ta  mới  có  thu 

hoạch. Đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện, y theo lời dạy dỗ của lão tổ tông, 

học luân lí, học đạo đức, học nhân quả. Nƣơng theo Phật Bồ Tát, kinh luật luận 

để tu hành, tôi hi vọng đạt đƣợc điều gì? đó chính là nguyện của quí vị. 

Lúc tôi mới học Phật, thầy giáo nói với tôi: “ trong giáo lý nhà Phật, có cầu tất có 

ứng”.  Thầy  giáo  dạy  tôi,  bản  thân  tôi  đã  làm  sáu  mƣơi  năm  nay  rồi.  Thật  vậy 

chính xác là có cầu tất có  ứng. Nếu  nhƣ cầu danh tiếng lợi dƣỡng, cầu phú quí 

nhân gian, có thể cầu đƣợc không? Có thể. Những thứ đó không rốt ráo. Điều đó 

cũng giống nhƣ nói quí vị cầm vàng miếng đi mua bánh kẹo mà ăn vậy, sai rồi! 

Ngày nay chúng ta cầu không cầu phƣớc báo nhân thiên, chuyên cầu cực lạc quốc 

độ. Tôi  chỉ  muốn  đến Thế  Giới Tây Phƣơng Cực  Lạc, thân cận Phật A  Di Đà. 

Phƣơng hƣớng này, mục tiêu này là đúng đắn. Vì sao vậy?  Vì gặp đƣợc Phật A 

Di Đà rồi, thứ gì quí vị cũng sẽ đƣợc. Quí vị đạt đƣợc là khắp pháp giới hƣ không 

giới, quí vị đạt đƣợc là đại viên mãn. Quí vị  cũng giống nhƣ Phật A Di Đà vậy, 

thành Phật rồi. Sau khi thành Phật, giống nhƣ Phật A Di Đà vậy rộng độ chúng 

sanh,  điều  này  là  đúng  đắn.  Thành  Thánh  thành  Hiền,  không  bằng  thành  Phật, 

thành Bồ Tát. Vì sao vậy?  Vì Thánh hiền chƣa ra khỏi sáu nẻo luân hồi, chƣa ra 

khỏi  mƣời pháp giới, chƣa trở về với tự tánh. Chỉ có thành Phật mới thực sự trở 

về với tự tánh. Thực sự đem thân tâm của mình dung hòa thành một thể với toàn 

vũ trụ. Tôi nói nhƣ vậy chƣ vị sẽ hiểu rõ đƣợc. Phật Bồ Tát và Thánh hiền không 

giống nhau. Thánh hiền không đem thân tâm mình dung hòa thành một thể với vũ 

trụ, chƣ Phật Bồ Tát đã làm đƣợc rồi. Sự thị hiện của chƣ Phật Bồ Tát cảm ứng 

đạo giao với tất cả chúng sanh. Sự thị hiện của ngài là đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ 

diệt tận. Ngƣời kiến tánh, chân tâm  khởi tác dụng, thời gian và không gian đều 

không còn nữa. Thời gian không gian không phải là thật, nó là giả có. 

Trong pháp Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận, thời gian và không gian đều 

thuộc  về  bất  tƣơng  ƣng  hành  pháp.  Bất  tƣơng  ƣng  hành  pháp  tổng  cộng  có  24 

loại. Thời gian không gian là hai loại ở trong đó. Bất tƣơng ƣng, nói theo lời lẽ 

hiện  đại  thì  nó  là  khái  niệm  trừu  tƣợng,  không  có  sự  thực  cụ  thể.  Cho  nên  thời 

gian và không gian đều là khái niệm trừu tƣợng tạo thành, nó không phải là sự 

thật. Quí vị hoàn toàn thông hiểu rõ ràng, không còn phân biệt chấp trƣớc nữa, nó 

liền không còn. Không có thời gian thì không có trƣớc sau, xƣa nay không còn 

Tập 412  107

3 



nữa;  không  có  không  gian  thì  cự  ly  không  còn.  Vậy  Thế  giới  Cực  Lạc  ở  đâu? 

Chính  tại  nơi  này.  Cự  ly  không  còn  nữa.  Đây  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn, 

đây  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Cho  nên  phát  nguyện  là  điều  vô  cùng  quan  trọng. 

Chúng  ta  phải  thực  hành  cái  chân  thật,  phải  cầu  thứ  viên  mãn  nhất,  thứ  giả  dối 

chúng ta không cần.Thật sự không phải là thứ cứu cánh viên mãn họ cũng không 

cần. 

Chúng ta xem đoạn tiếp dƣới đây. 

“Ngƣời đó lâm chung, Phật A Di Đà, hóa hiện thân ngài, quang minh tƣớng hảo, 

chân  nhƣ  chân  Phật”.  Đây  là  điều  ngƣời  niệm  Phật  chân  tín,  phát  nguyện  cầu 

sanh Tịnh Độ. Họ lúc lâm chung Phật A Di Đà nhất định sẽ hiện thân, Phật đến 

tiếp dẫn họ. Vì sao Phật đến tiếp dẫn họ? Đó là bổn nguyện của Phật. Trong 48 

nguyện  ngài  đã  phát  có  nguyện  này.    Mƣời  phƣơng  thế  giới  có  ngƣời  chân  tín 

phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  lúc  lâm  chung  Phật  nhất  định  đến  tiếp  dẫn  họ. 

Vậy chúng ta biết, pháp môn Tịnh Độ rộng lớn quá. Mƣời phƣơng thế giới tất cả 

chƣ Phật  đều tuyên dƣơng pháp môn này, đều khuyên mọi ngƣời niệm Phật vãng 

sanh.  Vậy  chúng  ta  nghĩ  xem,  mỗi  ngày,  mỗi  giờ,  mỗi  phút,  mƣời  phƣơng  thế 

giới ngƣời niệm Phật  vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc là bao nhiêu? Không thể 

đếm kể! Trong mỗi phút ngƣời vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc vô lƣợng vô số, 

vô biên vô tận. Phật A Di Đà đi tiếp dẫn có kịp không? Chúng ta nhất định sẽ hỏi 

vấn đề này. Nhiều ngƣời đến Thế giới Cực Lạc nhƣ vậy, Phật A Di Đà đi tiếp dẫn 

từng ngƣời từng ngƣời  một, kịp không? Sẽ để sót họ lại không?  Nói cho quí vị  

hay  một  ngƣời  cũng  không  sót,  thật  vậy  tất  cả  đều  đi  hết.  Có  bao  nhiêu  ngƣời 

vãng sanh Phật liền hóa hiện bấy nhiêu thân, ứng hóa thân. Đến Thế giới Cực Lạc 

rồi,  không  những  Phật  có  khả  năng  hóa  thân  vô  lƣợng  vô  biên,  vô  số  vô  tận, 

chúng ta đến Thế giới Cực Lạc, khả năng này của Phật A Di Đà chúng ta lập tức 

liền có, không khác gì Phật A Di Đà. Chúng ta cũng muốn đi độ chúng sanh nhƣ 

Phật A Di Đà, thật vậy. Mƣời phƣơng thế giới vô lƣợng kiếp đến nay, ngƣời có 

duyên với chúng ta không biết đƣợc bao nhiêu ngƣời. Nếu nhƣ họ gặp đƣợc pháp 

môn  này,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  tin  tức  của  họ  chúng  ta  sẽ  nhận  đƣợc, 

chúng  ta  sẽ  tiếp  nhận  đƣợc.  Có  đi  tiếp  đón  họ  không?  Chắc  chắn  sẽ  đi,  vì  có 

duyên với họ!  Cách đi nhƣ thế nào? Cùng đi với Phật A Di Đà. Cho nên Phật A 

Di Đà đến tiếp dẫn không phải chỉ một ngƣời. Trƣớc đây chúng ta có học đến: có 

rất nhiều Bồ Tát, có rất nhiều Thanh Văn. Chƣ đại Bồ Tát, đại chúng Thanh văn 

và ngƣời vãng sanh này, đều là hữu duyên. Ngƣời không có duyên sẽ không đi 

cùng ngài, toàn là ngƣời hữu duyên. Nên sanh đến Thế giới Cực Lạc đều không 

107 Tập 412 

4 



xa  lạ.  Đời  đời  kiếp  kiếp  là  thân  bằng  quyến  thuộc,  vừa  gặp  mặt  đã  nhận  ra  rồi. 

Đông vui quá, đến đó thân bằng quyến thuộc tụ hội. Những ngƣời đó vãng sanh 

sớm, ngƣời ngƣời đều đã tu thành rồi. Quí vị  mới biết đƣợc Thế giới Cực Lạc thù 

thắng  không  gì  sánh  đƣợc.  Quí  vị    đến  nơi  đó,  chắc  chắn  có  thể  hội  kiến  thân 

bằng quyến thuộc từ vô lƣợng kiếp đến nay. Oan gia đối đầu cũng có, những oan 

gia đối đầu này sau này họ sẽ cải tà qui chánh, họ cũng niệm Phật, họ vãng sanh 

rồi. Lúc này oan gia đối đầu cũng làm  Bồ Tát, cũng là Thanh văn, Duyên giác, 

toàn là bạn tốt của quí vị. Đến Thế giới Cực Lạc, những ngƣời này đều là bạn bè 

của quí vị, đều là trợ duyên của quí vị. Họ giúp đỡ quí vị, giúp quí vị  đi lên, cho 

nên tƣớng hảo của hóa Phật cùng chân Phật không khác. 

Trong Viên Trung Sao nói: chân Phật là ứng thân của Di Đà, ứng là gì? Là cảm 

ứng, chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng. Có bao nhiêu chúng sanh cảm, Phật 

liền hiện bấy nhiêu ứng thân. Hóa thân tức từ ứng thân rồi biến hóa ra thân đó, 

mà đến tiếp dẫn. Thực sự kiểu biến hóa này trùng trùng vô tận. Phật có thể làm 

đƣợc, ở Thế giới Cực Lạc Bồ Tát cũng có thể làm đƣợc. Vì sao vậy? Vì vừa sanh 

đến Thế giới Cực Lạc, trong 48 nguyện nguyện thứ 20 có nói “ đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát”, 48 nguyện viên mãn gia trì quí vị, chúng ta không tu gì cả, Phật 

A Di Đà có thể đem 5 kiếp của Ngài, đây nói đại kiếp, 5 đại kiếp tu hành thành 

tựu, toàn bộ gia trì cho quí vị, toàn bộ cho quí vị hƣởng dùng. Cho nên sanh đến 

Thế Giới Tây  Phƣơng Cực Lạc, trí  huệ, thần thông, đạo lực của quí vị  gần nhƣ 

giống với Phật A Di Đà. Ngài có thể làm đƣợc, quí vị  cũng có thể làm đƣợc, thật 

không thể nghĩ bàn. Cơ hội này đạt đƣợc thật không dễ dàng gì. 

Tình trạng chân thật của Thế giới Cực Lạc, Phật nói rất rõ ràng. Tiếc rằng hiện 

nay  tuyên  truyền  vẫn  chƣa  đủ,  ngƣời  biết  đến  còn  chƣa  nhiều.  Ở  nơi  này  đích 

thực nhƣ lời Thiện Đạo đại sƣ đã nói: “vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh”, một 

ngƣời  cũng  không  thiếu,  cũng  sẽ  không  rớt  lại.  Điều  kiện  quá  đơn  giản,  có  ba 

điều kiện: thật tin, thật nguyện, thật làm. Thực làm ở đây là thực niệm, quí vị xem 

chỉ đơn giản nhƣ vậy. 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này chính là Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng 

ta về Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Quyển sách nhỏ này, nói rất tỉ mỉ, đặc biệt 

là  hai  chƣơng  chúng  ta  đang  học  đây,  chƣơng  24,  chƣơng  25,  “tam  bối  vãng 

sanh”, “ vãng sanh chánh nhân”. Hai chƣơng này chuyên nói về cách vãng sanh 

nhƣ thế nào, nói phƣơng pháp cho chúng ta. Điều quan trọng nhất chính là phát 

tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm A Di Đà Phật. 



Tập 412  107

5 





Tam bối cửu phẩm tất cả đều có một điều này. Điều này quan trọng. Thế nào là 

phát tâm bồ đề trƣớc đây đã giảng rất rõ rồi. Nhƣng Ngẫu Ích đại sƣ nói hay nhất, 

chúng  ta  dễ  hiểu  nhất.  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  thế  nào  là  tâm  bồ  đề?  Thực  sự  tin 

tƣởng, thực sự muốn vãng sanh, tâm đó chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Ấn Quang 

đại sƣ đọc đƣợc hai câu này trong Yếu Giải của  Ngẫu Ích đại sƣ, đã tán thán đến 

năm vóc sát đất, giảng hay quá! ngài giảng rất dễ hiểu, không có ai hiểu nhầm 

đƣợc. Quí vị xem ngày xƣa chƣ vị cổ đức nói về tâm bồ đề: tâm chí thành, tâm 

thâm  sâu,  tâm  hồi  hƣớng  phát  nguyện,  nói  rất  nhiều,  không  hiểu  đƣợc.  Trong 

Khởi Tín Luận thì nói là: trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm, cũng không dễ hiểu, lời 

của Ngẫu Ích đại sƣ dễ hiểu: thật tin tƣởng, thật muốn đi, đó chính là tâm bồ đề. 

Có thể vãng sanh hay không, quyết định do nơi thật tin thật nguyện này. Ngẫu Ích 

đại sƣ nói vậy. Có thể vãng sanh hay không quyết định do nơi có tín nguyện hay 

không. Vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, phẩm vị của quí vị  cao thấp đó chính là 

công phu niệm Phật của quí vị  sâu hay cạn. Ngài phân tích ra nhƣ vậy, chúng ta 

hoàn  toàn  hiểu  rõ.  Chỉ  cần  có  tín  có  nguyện  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Lâm 

chung  niệm  một  câu  Phật  hiệu  cũng  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  có  tin  sâu 

nguyện tha thiết. Công phu niệm Phật sâu thì phẩm vị cao, công phu niệm Phật 

cạn thì phẩm vị thấp. 

Có ngƣời hỏi Ngẫu Ích đại sƣ ngài vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc 

phẩm  vị  nhƣ  thế  nào  thì  ngài  hài  lòng?  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  trả  lời:  “chỉ  cần  hạ  hạ 

phẩm vãng sanh ta đã hài lòng rồi”. Chúng ta suy nghĩ về ý nghĩa trong lời nói 

của đại sƣ. Thực sự có thể nói là hài lòng rồi, vì sao vậy? Hạ hạ phẩm vãng sanh 

cũng là làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trong 48 nguyện không nói, hạ hạ phẩm là 

ngoại lệ, không nói đến vấn đề này, không nói đến vấn đề này đƣơng nhiên bao 

hàm cả hạ hạ phẩm. Vì thế chỉ cần sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều 

hƣởng đƣợc sự gia trì viên mãn của 48 nguyện. Trí huệ, thần thông, đạo lực của 

quí vị và A Duy  Việt Trí Bồ Tát không sai khác. A Duy Việt Trí Bồ  Tát là ai? 

Giáo lý Đại Thừa thƣờng gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói  Viên giáo sơ trụ đến Đẳng giác đều gọi là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát. A Duy Việt Trí 41 thứ bậc. Đó là chân Phật, không phải là giả Phật. Trí Giả 

đại sƣ khẳng định nhƣ vậy. Trí Giả đại sƣ giảng cho chúng ta “lục tức Phật”. tức 

nói Phật có sáu bậc Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật nói tất cả chúng sanh vốn đã là 

Phật. trong “lục tức Phật” có những loại nào? 

107 Tập 412 

6 



Thứ nhất là “lí tức Phật”, từ bản tánh mà nói quí vị  là Phật. Tất cả chúng sanh 

đều có Phật tánh, quí vị sao lại không phải là Phật? vấn đề là Phật tánh của chúng 

ta hiện nay mê rồi, không có giác ngộ, giác ngộ liền thành Phật. Nay trên lí mà 

nói, từ trên tánh nói chúng ta là Phật, không sai tí nào. Từ trên sự tƣớng mà nói 

chúng ta là phàm phu, là phàm phu trong sáu nẻo. Từ bản tánh của chúng ta mà 

nói,  bản  tánh  chúng  ta  là  Phật.  Cổ  đức  nói  “bản  tánh  vốn  thiện”,  Phật  nói  “bản 

tánh  là  Phật”.  Nói  cách  khác,  “vốn  thiện”  chính  là  Phật,  Phật  chính  là  “vốn 

thiện”, không phải là ý này sao! 

Giáo dục, giáo dục của Trung Quốc từ xƣa đến nay, không chỉ từ Tam hoàng ngũ 

đế, trƣớc tam hoàng ngũ đế chúng ta tin rằng văn hóa Trung Quốc đã xuất hiện 

rồi, đời đời kiếp kiếp cho đến đời tiền Thanh, đều không có thay đổi. Mục đích 

của giáo dục Trung Quốc, bất luận là gia giáo, hay tƣ thục giáo dục đều lấy “trở 

về  bản  tánh”  làm  mục  tiêu  giáo  dục,  trở  về  tánh  bổn  thiện.  Mục  tiêu  giáo  dục 

không phải là vì thăng quan phát tài, mục tiêu của giáo dục là Thánh hiền. Học 

hành  chí  nơi  Thánh  hiền,  học  kinh  chí  tại  Phật  Bồ  Tát,  cùng  một  đạo  lý  này. 

Ngƣời xƣa đi học mục đích là muốn làm thánh nhân, làm hiền nhân. Nghiên cứu 

kinh Phật là hi vọng làm Phật, làm Bồ Tát. Phƣơng hƣớng mục tiêu rõ ràng rồi, 

minh bạch rồi, đó gọi là hồi hƣớng. Chúng ta hƣớng về cái gì? Chúng ta hƣớng về 

Phật,  hƣớng  về  Bồ  Tát,  muốn  giống  nhƣ  họ  vậy.  Phƣơng  hƣớng  mục  tiêu  nhất 

định không thể làm sai lầm. 

Trong Hội Sớ nói: “cụ nhƣ chân Phật giả”, tức là nói Phật đến tiếp dẫn quí vị là 

hóa thân của Phật, hoặc là ứng thân của Phật. Thông thƣờng nói, thƣợng bối vãng 

sanh là pháp thân Phật; trung bối vãng sanh là ứng thân Phật; hạ bối vãng sanh là 

hóa thân Phật. Nhƣng bất luận là ứng thân hay hóa thân đều giống với chân Phật, 

biến hóa này thật không thể nghĩ bàn. Từ pháp thân biến thành ứng thân, từ ứng 

thân biến thành hóa thân, bất luận biến hóa nhƣ thế nào đều giống với chân thân, 

cho nên không thể nghĩ bàn. 

Lúc thƣợng bối tam nhân lâm chung, đều nói Phật A Di Đà và hóa Phật đến đón 

ngƣời này. 

Phật A Di Đà đến đón tiếp quí vị, cùng với Phật A Di Đà thƣợng phẩm thƣợng 

sanh là vô số hóa Phật, thƣợng phẩm trung sanh có một ngàn vị hóa Phật. Điều 

này trƣớc đây chúng ta có học qua rồi. Thƣợng phẩm hạ sanh có năm trăm vị hóa 

Phật. Vì thế quí vị vãng sanh, quí vị nhìn thấy có bao nhiêu vị hóa Phật đến đón 

tiếp quí vị, bản thân quí vị biết quí vị là phẩm vị gì, phẩm vị có lẽ nên tranh thủ! 

Cũng giống nhƣ đi học vậy, đây là ngôi trƣờng tốt, tranh thủ phẩm vị tôi tranh thủ 

Tập 412  107

7 



chen ngang, tôi không cần từ lớp một học lên, thời gian lâu quá. Tôi thi vƣợt cấp 

vào,  tranh  thủ  phẩm  vị  chính  là  học  vƣợt  cấp.  Nếu  tranh  thủ  thƣợng  bối  vãng 

sanh, vậy thì đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc tức là tốt nghiệp rồi, học vị tiến 

sĩ lấy đƣợc rồi, đến bên đó liền lấy đƣợc. Dùng ví dụ này quí vị  sẽ dễ dàng hiểu 

đƣợc. Nên phải chăm chỉ nổ lực tu hành. Bí quyết tu hành không có gì khác, chỉ 

có buông xuống. 

Thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh là nguyên nhân gì? Khởi tâm động niệm buông 

bỏ, vô minh phá rồi, vô minh là khởi tâm động niệm, sáu căn trong cảnh giới sáu 

trần không khởi tâm động niệm, là thƣợng thƣợng phẩm, điều này thật không dễ 

dàng  làm  đƣợc.  Khởi  tâm  động  niệm  có,  phân  biệt  chấp  trƣớc  không  còn,  đó 

chính là thƣợng trung phẩm, thƣợng hạ phẩm. Không có phân biệt chấp trƣớc họ 

đến Thế giới Cực Lạc là thƣợng bối vãng sanh, thƣợng bối Thật báo trang nghiêm 

độ, họ chỉ có thể buông xả chấp trƣớc, phân biệt vẫn còn, chấp trƣớc không còn 

nữa. Còn phân biệt, còn khởi tâm động niệm là Phƣơng tiện hữu dƣ độ. Nếu nhƣ 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc tất cả đều có, đó là lục đạo phàm phu. 

Vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ  Độ. 

Phàm Thánh Đồng Cƣ Độ nhất định không thể coi thƣờng. Lời của Ngẫu Ích đại 

sƣ nên nhớ kỷ. Đại sƣ tự nói: tôi vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc Phàm Thánh 

Đồng Cƣ Độ  hạ hạ phẩm tôi đã hài lòng rồi. Quí vị  nghĩ xem câu nói này. Vì sao 

vậy?  Vì sanh đến nơi đó là thành Phật rồi. Ngày ngày quí vịcùng với ai? Quí vị 

cùng  với  mƣời  phƣơng  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Ai  có  phƣớc  báo  lớn  nhƣ  vậy,  ngày 

ngày đƣợc ở cùng Phật! Đồng cƣ độ vãng sanh phải công phu thành phiến. Phiền 

não tuy chƣa đoạn, làm sao vãng sanh đƣợc? Tuy có phiền não nhƣng phiền não 

không khởi tác dụng. Một câu danh hiệu Phật của quí vị công phu thành tựu rồi, 

có thể đè nén phiền não, nhƣng chƣa đoạn. Cổ đức nói: “không sợ niệm khởi, chỉ 

sợ  giác  chậm”,  niệm  là  vọng  niệm,  vọng  niệm  sanh  khởi  rồi,  bất  luận  là  thiện 

niệm hay ác niệm, đều không cần quan tâm, Vì sao vậy? Vì toàn là vọng niệm. 

Giác là gì? một câu A Di Đà Phật là giác. Vọng niệm vừa khởi A Di Đà Phật liền 

dập tắt ý niệm. Vọng niệm chỉ có là niệm thứ nhất, niệm thứ hai liền đổi thành A 

Di Đà Phật. A Di Đà Phật dập tắt vọng niệm này liền đƣợc vãng sanh. 

Hạ  bối  cũng  có  ba  phẩm.  Trong  ba  phẩm  mỗi  phẩm  lại  có  ba  phẩm,  tức  chín 

phẩm. Phẩm vị cao thấp chính là công phu đèn nén phiền não của quí vị. Từ đây 

mà  tự  nhiên  hiện  ra  phẩm  vị  khác  nhau.  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ  Độ  thƣợng  tam  

phẩm, đó tức là hạ bối vãng sanh. Vãng sanh trong thƣợng phẩm của hạ bối liền 

tự tại. Họ muốn lúc nào đi thì lúc đó đi, không bị chút ngăn ngại nào. Đứng để đi, 

107 Tập 412 

8 



ngồi để đi, rất thong dong! Quí vị  xem công phu này chúng ta có cần luyện hay 

không? Nếu nhƣ thực sự muốn luyện công phu này, không có gì khác ngoài việc 

xem nhẹ thế duyên. Quí vị  liền có thể nâng cao đến công phu này. Không nên coi 

trọng thế gian này quá. Nhất định phải hiểu đƣợc thế gian này, tất cả đều là nhƣ 

trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  “tất  cả  pháp 

hữu  vi  nhƣ  mộng  huyễn  nhƣ  bào  ảnh”,  quí  vị  có  thể  quán  nhƣ  vậy  là  đúng  rồi. 

Phiền não tuy chƣa đoạn có thể giúp quí vị  đè nén phiền não, trong tâm chỉ có 

một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra  không  có  gì  nữa  cả,  vậy  quí  vị 

thành công rồi. Ngoài A Di Đà Phật ra vẫn còn có ý niệm khác, đó gọi là xen tạp, 

phá hoại mất công phu của quí vị. Phƣơng pháp niệm Phật này, Đại Thế Chí Bồ 

Tát nói rất tuyệt, chỉ có 8 chữ “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”, đều nhiếp 

sáu căn, quí vị  xem nhẹ tất cả các sự duyên, tự nhiên liền nhiếp hết sáu căn. Vì 

sao vậy? Vì tham sân si nhẹ hóa rồi, không phải không có, có tham sân si nhƣng 

rất ít. Một câu danh hiệu Phật làm tăng thƣợng duyên cho quí vị. Tham sân si của 

quí vị tuy có, nhƣng nó không khởi tác dụng. Quí vị  nhìn thấy tƣớng cảnh giới 

bên ngoài, quí vị  khởi tham ái, câu A Di Đà Phật này liền chuyển trở lại, ý niệm 

kia không còn nữa, chuyển thành A Di Đà Phật rồi. Nhìn thấy điều không nhƣ ý, 

trong lòng không vui lắm, một câu A Di Đà Phật làm toàn bộ đều trở lại với A Di 

Đà Phật. A Di Đà Phật giải quyết tất cả. Những tạp tâm, vọng niệm của quí vị chỉ 

một câu A Di Đà Phật thay thế hết. Dùng một niệm hàng phục tất cả vọng niệm. 

Quí vị làm thành công rồi, đó gọi là công phu thành phiến. Quí vị chắc chắn sẽ 

vãng sanh đƣợc. Mà còn gì nữa? Mà quí vị  còn có thể tùy thời mà đi. Muốn lúc 

nào đi thì lúc đó sẽ đi. Đứng mà đi cũng đƣợc, ngồi mà đi cũng đƣợc, tùy ý quí 

vị.  Quí  vị  muốn  dùng  phƣơng  thức  nào  thì  dùng  phƣơng  thức  đó,  nhƣ  ý  quí  vị 

muốn. 

Hơn  nữa  trƣớc  đây  chúng  ta  đã  học  qua,  cũng  đã  giảng  rất  rõ  ràng  rồi.  Ngũ 

nghịch thập ác, lúc lâm chung tƣớng địa ngục xuất hiện, cũng có thể dùng công 

phu này để vãng sanh. Hạ bối thƣợng phẩm có thể làm đƣợc công phu này. Thậm 

chí còn có – điều đó rất hi hữu – lúc tƣớng địa ngục xuất hiện, nếu nhƣ lúc này 

một  niệm  là  chân  tâm,  nó  sẽ  trở  thành  thƣợng  bối  thƣợng  sanh.  Trên  lý  nói  thì 

thông, chúng ta có thể thừa nhận, không hoài nghi, nhƣng thật sự thì khó lắm, khó 

lắm! 

Vậy thì lúc lâm chung, tƣớng địa ngục xuất hiện, làm cho họ khiếp sợ, làm cho 

vọng tâm của họ  khiếp vía, chân tâm  liền xuất hiện.  Chân niệm vừa niệm danh 

hiệu Phật, liền đƣợc thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh. Quí vị  nói xem, nói trên lý 

Tập 412  107

9 



thì nói thông đƣợc. Nhƣng trên sự có loại ngƣời này hay không? Rất khó. Chúng 

ta không thể phủ định nói không có loại ngƣời nhƣ vậy. Loại ngƣời này có thể có, 

nhƣng rất ít. Thật ít có, khó gặp, nói trên lý thì đƣợc. Phật Pháp là nói đạo lý cho 

quí  vị.  Sự  việc  này  làm  cho  chúng  ta  đối  với  chúng  sanh  địa  ngục  gây  tạo  tội 

nghiệp cực trọng  không dám coi thƣờng. Vì sao vậy? Vì biết đâu ngƣời ta gặp 

đƣợc nhân duyên Tịnh Độ, họ vãng sanh phẩm vị còn cao hơn chúng ta. Chúng ta 

không  bằng  họ.  Nên  điều  này  cũng  tốt.  Làm  cho  chúng  ta  sau  khi  thực  sự  hiểu 

rồi,  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  không  dám  sanh  tâm  khinh  mạn,  không  dám  coi 

thƣờng ngƣời khác, biết đâu đƣợc tƣơng lai họ thành tựu còn hơn cả chúng ta. Họ 

thành Phật sớm hơn chúng ta. 

Điều này đoạn sau nói: “nên biết chân Phật chỉ cho Phật đƣợc nhìn thấy ở phẩm 

vị thƣợng bối”. Ở trƣớc đã nói qua: Thƣợng bối thấy chân Phật, Trung bối thấy 

ứng thân, Hạ bối thấy hóa thân. Ứng thân từ pháp thân mà sanh ra, hóa thân từ 

ứng thân mà sanh ra. số lƣợng đều là vô lƣợng vô biên, vô tận vô số, không thể 

đếm kể, nhiều lắm nhiều lắm. 

Ngƣời ở trung bối lâm chung đƣợc thấy hóa Phật, cũng chắc chắn vãng sanh. Hóa 

Phật này đi theo A Di Đà Phật đến. 

“Vì chƣ thân của Phật không phải một không phải khác”, điều này nên biết. Phật 

không có thân tƣớng, phân biệt là do phàm phu chúng ta. Phật không khởi tâm 

động niệm, nên làm gì có phân biệt chấp trƣớc! Cho nên nói không phải một cũng 

không phải khác. Không thể nói là một, cũng không thể nói là khác. “Nên tùy hóa 

Phật, vãng sanh an lạc”, “an lạc” chính là Thế giới Cực Lạc. Sanh về bên đó tức 

“trụ bất thoái chuyển”, ba loại bất thoái chuyển. Nhƣng công đức trí huệ kém hơn 

chúng sanh ở thƣợng bối, phải thua thƣợng bối một bậc. 

Theo trên lý mà nói thì đúng vậy, nhƣng trên sự nói thì không kém. Vì sao trên sự 

mà nói thì không kém? Về sự đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đều làm 

A Duy Việt Trí Bồ Tát, Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là thế giới bình đẳng. Về 

lý là gì? Về lý thì phiền não quí vị chƣa đoạn, nên về lý có khác. Ngƣời thƣợng 

bối vãng sanh vừa rồi chúng ta đã nói. Họ không khởi tâm động niệm, buông bỏ 

khởi  tâm  động  niệm,  đó  là  thƣợng  bối,  trung  bối  khởi  tâm  động  niệm  còn,  chỉ 

buông bỏ chấp trƣớc. Đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian không còn chấp 

trƣớc nữa, cũng chính là kiến tƣ phiền não đoạn rồi, trần sa vô minh vẫn còn. Đó 

là Phƣơng tiện hữu dƣ độ. 

Trong Phƣơng tiện hữu dƣ độ cũng có tam bối cửu phẩm. 



108 Tập 412 

0 



Tam bối cửu phẩm trƣớc đây chúng ta đã học qua đại phần, nếu nhƣ tế phần thì 

càng  phân  càng  nhỏ,  cửu  phẩm.  Trong  mỗi  phẩm  lại  có  chín  phẩm,  chín  nhân 

chín là 81 phẩm. 81 phẩm, mỗi một phẩm lại có 81 phẩm. Chắc chắn là nhƣ vậy. 

Tức là mỗi ngƣời căn tánh không tƣơng đồng, công phu không tƣơng đồng, cũng 

giống nhƣ học sinh học trong trƣờng cùng một lớp, thi cử xếp hạng từ hạng nhất 

cho đến hạng cuối cùng. Nó vẫn có thứ bậc, đạo lý hoàn toàn giống nhau vậy. 

Nhƣng Thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc nó có điều đặc biệt, đó là mỗi ngƣời đều 

đạt đƣợc nguyện lực 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nguyện lực của Ngài là 

thật  chứ  không  phải  giả.  Thông  qua 5  đại  kiếp  tu  hành,  tức  tu  hành  48  nguyện, 

nguyện nguyện đều thành tựu. Cho nên đến Thế giới Cực Lạc liền biến thành tự 

nhiên hiển thị. Không có mảy may tạo tác nào. Tôi muốn gia trì cho quí vị, không 

phải, đều tự nhiên. Chỉ cần quí vị  đến Thế giới Cực Lạc, đi vào bầu không khí 

của Ngài, từ trƣờng của Ngài, tự nhiên liền gia trì quí vị. Điều này thật không thể 

nghĩ bàn, không thể tƣởng tƣợng nổi. Đạt đƣợc gia trì này, tuy phiền não quí vị  

chƣa đoạn, nhƣng trí huệ xuất hiện, trí huệ này là trí huệ của Phật A Di Đà. Phật 

A Di Đà trao cho quí vị. Đức năng của Phật A Di Đà, tƣớng hảo của A PhậtDi 

Đà, biến toàn thể Thế giới Cực Lạc trở thành một thế giới. Giống nhƣ chúng ta 

thƣờng nói “hƣởng phƣớc báo của A Di Đà Phật”, sự việc là nhƣ vậy. 

Đến lúc nào liền biến thành thật? Quí vị tu hành tại Thế giới Cực Lạc, ở đó tu 

hành thật tốt, mỗi ngày đều nghe kinh, đi học, không có buổi học nào quí vị vắng 

mặt. Bất luận quí vị ở đâu, quí vị nhìn thấy đƣợc, quí vị nghe thấy đƣợc đều là 

đang  thuyết  pháp.  Trong  ao  thất  bảo  nƣớc  đang  thuyết  pháp,  cây  đang  thuyết 

pháp,  lục  trần  đều  đang  thuyết  pháp.  Tại  nơi  đó  quí  vị    sẽ  rất  quen  thuộc.  Có 

những  vị  đại  Bồ  Tát,  Đẳng  giác  Bồ  Tát,  những  vị  này  dẫn  dắt  quí  vị    học  tập. 

Cũng giống nhƣ chƣ thƣợng thiện nhân là trợ giáo của Đức Phật, huấn luyện quí 

vị,  dẫn  quí  vị  thực  hành,  cho  nên  họ  thành  tựu  rất  nhanh,  không  nhìn  thấy  bộ 

dạng  biếng  nhác  giải  đãi.  Ngƣời  ngƣời  đều  tinh  tấn,  cố  gắng,  nỗ  lực.  Vì  vậy  tự 

nhiên liền viên chứng tam bất thoái. Viên chứng tam bất thoái là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Niệm niệm, chúng ta dùng lời 

dễ hiểu để nói, niệm niệm hƣớng đến trở về tự tánh. Ý nghĩa trong Phật Pháp là 

niệm niệm hƣớng đến vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Kinh Hoa Nghiêm nói 

Diệu  giác  vị,  phƣơng  hƣớng  này  không  thể  biến  đổi,  chắc  chắn  thành  tựu.  Nên 

công đức trí huệ kém hơn thƣợng bối, ý này chúng ta nên hiểu rõ. Từ lý mà nói, 

phiền não quí vị chƣa đoạn, thƣợng bối vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc toàn bộ 

đoạn  rồi.  Trung  bối  chỉ  đoạn  kiến  tƣ  phiền  não  và  trần  sa  phiền  não,  vô  minh 

Tập 412  108

1 



phiền  não  chƣa  đoạn.  Cho  nên  không  bằng  thƣợng  bối.  Nhƣng  nhất  định  phải 

hiểu đƣợc A Duy  Việt  Trí Bồ  Tát là bình đẳng rồi. Nên Phật lực vừa gia trì đã 

bình  đẳng  rồi.  Vậy  là  tƣơng  tự  với  ở  thƣợng  bối.  không  dám  nói  là  tuyệt  đối 

tƣơng đồng, cũng gần nhƣ là giống nhau, tức là cảnh giới nhƣ vậy. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 413 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 15.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hồng Kông 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 516, hàng thứ bảy, bắt đầu xem từ đầu hàng. 

“Lại ở Trung phẩm trong Quán Kinh nói ba loại vãng sanh, đều không nói phát 

tâm bồ đề. Sau khi vãng sanh Cực lạc sở chứng đều là Quả vị Thanh văn thừa. 

Nhƣ trung phẩm thƣợng sanh, hoa khai liền đắc quả A la hán. Trung phẩm trung 

sanh bảy ngày hoa khai, liền đắc Tu đà hoàn, qua nữa  kiếp sau, thành A la hán. 

Trung  phẩm  hạ  sanh  cũng  sau  bảy  ngày  đắc  Tu  Đà  hoàn.  Nhƣng  phải  qua  một 

tiểu kiếp mới thành A la hán, đều là Thánh quả Tiểu thừa.” 

Niệm Lão trích dẫn Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh nói về ba loại vãng sanh ở 

trung  phẩm.  Trung  phẩm  thƣợng  sanh,  trung  phẩm  trung  sanh,  trung  phẩm  hạ 

sanh. Tƣơng đƣơng với trung  bối trong Tam bối của  kinh này. Trong kinh này 

tam bối đều có phát tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Trong  Quán  Kinh  không  có  những  văn  tự  nhƣ  thế  này.  Trung  tam  phẩm  đều 

không  nói  phát  tâm  bồ  đề.  Sau  khi  sanh  về  Thế  giới  Cực  Lạc,  quả  chứng  đƣợc 

đều là quả Thanh văn, quả Tiểu thừa. Chúng ta biết rằng, ba phẩm ở trung bối, 

vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều là cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Hạ bối 

là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Thƣợng bối tam phẩm là cõi Thật báo trang nghiêm, 

thực sự không giống nhau. 

108 Tập 413 

2 



Nói chung ngƣời tu Tịnh Độ căn tánh không tƣơng đồng, tập khí tu hành từ vô thỉ 

kiếp  đến  nay  cũng  không  tƣơng  đồng,  chiêu  cảm  quả  báo  đƣơng  nhiên  không 

giống nhau. Ở đây, chúng ta nên chú ý đến cảm ứng tu nhân của mỗi ngƣời. Nếu 

nhƣ đạt đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, vậy thì khác nhau rồi. 

Bởi vì trong 48 nguyện, nguyện văn của nguyện thứ 20 có: phàm là ngƣời vãng 

sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, không 

nói  “ngoài  trung  tam  phẩm  ra”,  không  nói  vậy,  cũng  không  nói  “ngoài  hạ  tam 

phẩm  ra”.  Từ  đó  cho  thấy,  hạ  phẩm  hạ  sanh,  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  cũng 

đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, vừa thêm Phật nguyện thì đều thành A 

Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí Bồ Tát là địa vị nào? Là địa vị thƣợng tam phẩm, 

thƣợng bối vãng sanh. Đó là nói thô, lƣợc nói, nếu nhƣ nói kỉ  cũng giống nhƣ 

trong Kinh Hoa Nghiêm vậy, trong thƣợng bối vãng sanh là 41 vị pháp thân đại sĩ. 

Đó không phải là tam bối, tứ thập nhất bối: thập trú, thập hạnh, thập hồi hƣớng, 

thập  địa,  Đẳng  giác.  Ngƣời  đạt  những  quả  vị  này  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  trú  ở  cõi 

Thật báo trang nghiêm. Nhƣng Thế giới Cực Lạc, và những thế giới khác không 

giống nhau. Nó tuy có tứ độ tam bối cửu phẩm, trên lý thì có, mà trên sự, trên sự 

nhìn  không  thấy.  Trên  sự  họ  là  thế  giới  bình  đẳng,  đại  chúng  đều  có  thể  tụ  hội 

cùng một nhà. Điều này không thể không biết. Tức là nói ngƣời ở thƣợng thƣợng 

phẩm và ngƣời ở hạ hạ phẩm, cùng đi học trong một lớp học. Ngày ngày gặp mặt, 

giờ giờ gặp nhau. Đây là điều không thể có trong tất cả quốc độ của chƣ Phật, chỉ 

có ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Điểm này không thể không biết. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, ông nói: “nếu trung phẩm thƣợng sanh” – 

đƣa ra một ví dụ để nói – “hoa khai tức đắc quả A la hán”, tƣơng đƣơng với thế 

gian này của chúng ta, Thanh văn trong Tứ thánh pháp giới, siêu việt sáu cõi rồi, 

sáu  cõi  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ.  Siêu  việt  sáu  cõi  đƣơng  nhiên  họ  ở  cõi 

Phƣơng  tiện  hữu  dƣ.  Đây  là  trung  phẩm  thƣợng  sanh.  Đến  nơi  đó  hoa  nở  thấy 

Phật.  Nhƣng  trung  phẩm  trung  sanh  vãng  sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực 

Lạc, vẫn phải bảy ngày hoa mới nở. Lúc hoa nở họ không phải là A la hán, họ là 

Tu đà hoàn. Là sơ quả trong Tiểu thừa. Đích thực họ là Thánh nhân, họ không 

phải  là  phàm  phu.  Trải  qua  nửa  kiếp  nữa  mới  thành  A  la  hán.  Căn  tánh  của  họ 

không bằng trƣớc đây. Nhƣng trung phẩm hạ sanh cũng là sau bảy ngày hoa khai 

đắc quả Tu đà hoàn. Ngƣời trung phẩm trung sanh, nửa kiếp liền thành A la hán. 

Ngƣời trung phẩm hạ sanh phải qua một tiểu kiếp mới thành A la hán. 

Vậy chúng ta cũng biết rồi, ở trƣớc nói nửa kiếp là nửa tiểu kiếp, không phải là 

đại kiếp, là tiểu kiếp thành A la hán, đều là thánh quả Tiểu thừa. Trong thế giới ta 

Tập 413  108

3 



bà của chúng ta, Tứ thánh pháp giới, chúng ta liền biết tứ thánh pháp giới là cõi 

Phƣơng tiện của Phật Thích Ca  Mâu Ni.  Lục đạo là  cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ 

của Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Dƣới đây nói, “Thiện Đạo đại sƣ vị”, tức lời Thiện Đạo đại sƣ nói.“Trung phẩm 

thƣợng sanh là ngƣời phàm phu tiểu thừa căn tánh thƣợng thiện.Đó là nói vì sao 

họ không sanh Thật báo độ mà sanh Phƣơng tiện độ? Trong đời quá khứ thời gian 

học Tiểu thừa  lâu quá,  mang nặng tập khí Tiểu thừa,  họ là ngƣời thƣợng thiện 

phàm phu. 

Trung phẩm trung sanh là hàng Tiểu thừa hạ thiện phàm phu. Thiện này, là công 

phu  tu  thiện  khác  nhau.  Một  ngƣời  là  thƣợng  thiện,  một  ngƣời  là  hạ  thiện.  Mà 

trung  phẩm  hạ  sanh  là  ngƣời  thế  thiện  thƣợng  phƣớc  phàm  phu.  Đó  là  nói  rõ 

trƣớc đây tu pháp xuất thế gian. Ngƣời trung phẩm hạ sanh tu là pháp thế gian. 

Phƣớc báu thế  gian, là thƣợng phƣớc, ngƣời phàm phu. Phƣớc báo thế  gian và 

phƣớc báo xuất thế  gian nếu trên  sự  mà nói thì tƣơng đồng, đều tu  mƣời thiện 

nghiệp. Tu mƣời thiện nghiệp, tu sáu Ba la mật, ngã chấp chƣa phá đƣợc. Chƣ vị 

nên biết, hàng Tiểu thừa, Tiểu thừa Tu đà hoàn 88 phẩm kiến hoặc đoạn rồi, họ tu 

thập thiện, sáu ba la mật, tức không phải phàm phu, họ chứng quả rồi, pháp thiện 

họ  tu  và  chƣ  Phật,  Bồ  Tát  tƣơng  ƣng,  cho  nên  thiện  thế  gian  và  pháp  xuất  thế 

không tƣơng ƣng. Cũng tức là nói, họ có phân biệt, họ có chấp trƣớc, đó là phàm 

phu. 

Kinh luận trên đây dƣờng nhƣ trái với bản kinh này, không giống với những điều 

nói trong kinh này. Tức là những điều nói trong Quán Kinh: “kinh này trung bối 

đều là ngƣời tu hạnh Đại Thừa phát tâm bồ đề, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, đều bất thoái chuyển nơi vô thƣợng bồ đề”. Điều này trong Kinh Vô Lƣợng 

Thọ giảng khác. 

Lại Vãng Sanh Luận nói: chủng nhị thừa không sanh, nên nói ngƣời chủng tánh 

nhị thừa không thể vãng sanh. Trong Vãng Sanh Luận nói và kinh này nói tƣơng 

ƣng. Điều này khế hợp với bản kinh này, mà trái với các kinh luận ở trên. Phần 

trƣớc  trích  dẫn  là  những  điều  trong  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật  Kinh,  và  trong 

Quán Kinh nói khác nhau. 

“Điểm trái với kinh luận trên”, hai kinh này nói không giống nhau. Tịnh Ảnh Sớ 

giải thích nó rất tƣờng tận. Tịnh Ảnh Sớ của Huệ Viễn pháp sƣ đời Tùy Đƣờng 

viết.  Ngài  có  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Nghĩa  Sớ,  là  trƣớc  tác  của  Huệ  Viễn  đại  sƣ. 

Ngƣời đời sau tôn trọng Ngài nên không gọi tên, mà gọi là Tịnh Ảnh. Tịnh Ảnh 

là tên của Tự viện, ngài trú tại chùa Tịnh Ảnh, gọi là đại sƣ chùa Tịnh Ảnh. Đó là 

108 Tập 413 

4 



cách gọi kính trọng đối với ngài. Ngƣời xƣa có thói quen nhƣ vậy, thông thƣờng 

không gọi tên, mà gọi tên chùa. 

Chúng ta ngƣời xuất gia cũng có tên cũng có tự. Chỉ có thầy giáo gọi tên, ở nhà 

cha mẹ gọi tên, cha mẹ thầy giáo suốt đời đều gọi tên quí vị. Ngoài hai bậc này ra, 

ngay cả ông bà quí vị, chú bác, bạn bè thân thích, đều gọi tự không gọi tên, đó là 

bày tỏ sự tôn kính đối với quí vị. Không giống nhƣ hiện nay, hiện nay không còn 

nữa. Hiện nay gọi ngƣời gọi luôn cả tên lẫn họ, nhƣ thế vào thời xƣa rất là mất 

lịch sự. Gọi cả tên lẫn họ rất mất lịch sự. Bây giờ không nói những thứ này nữa, 

nhƣng chúng ta nên biết. 

Giải thích của Viễn công đại sƣ tƣơng đối tỉ mỉ, cũng giảng rất hay. Thiện là hay, 

giải thích rất hay. 

“Sớ Viết”, đây nói Tịnh Ảnh Sớ, “thiên thân tác vãng sanh kệ”, Vãng Sanh Luận 

do  Thiên  Thân  Bồ  Tát  trƣớc  tác.  Trong  đó  giảng  “nhị  thừa  chủng  giai  bất  đắc 

sanh”,  nhị  thừa  chủng  không  sanh.  Nói  cách  khác,  chắc  chắn  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc toàn là căn tánh Đại Thừa, không có nhị thừa chủng tánh, phàm 

phu vãng sanh cũng thuộc căn tánh Đại Thừa. 

“Quán Kinh tuyên thuyết chúng sanh Tiểu thừa cũng đƣợc vãng sanh, nghĩa đó là 

thế nào?” Điều đó nghĩa là gì? 

“Thích ngôn”, đó là giải thích. “Nói chủng tánh nhị thừa không đƣợc vãng sanh, 

ngay trong nƣớc đó,  ngay lúc đi mà nói.” 

Nƣớc đó là chỉ cho thế giới Ta bà, trong thế giới Ta bà vãng sanh đến Thế giới 

Cực Lạc. Đối với lúc này mà nói thì chủng tánh nhị thừa không vãng sanh đƣợc. 

“Chúng sanh Tiểu thừa trƣớc tuy học Tiểu thừa , đến lúc lâm chung, phải phát đại 

tâm, mới đƣợc vãng sanh.” Lời này nói rất hay, đến lúc họ lâm chung, họ tu Tiểu 

thừa, đem công đức tu tập của  mình hồi hƣớng cầu sanh Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực Lạc, đó chính là Đại Thừa, liền chuyển Tiểu thừa  thành Đại Thừa, họ liền 

đƣợc vãng sanh. Nếu nhƣ họ kiên trì Tiểu thừa vậy thì họ không vãng sanh đƣợc. 

Cho nên lúc lâm chung vãng sanh nhất định phải hồi Tiểu hƣớng Đại. 



Dƣới đây nói rất hay “nếu dùng tâm tiểu”, tâm tiểu là tâm Tiểu thừa. “cầu sanh 

nƣớc kia, không có lý đó”, trên lý nói không thông, điều này chắc chắn không thể 

đƣợc. 

Vậy nên Thiên Thân Bồ Tát nói nhị thừa không đƣợc vãng sanh. Cho nên lời của 

Bồ Tát Thiên Thân là ý này, phải làm cho rõ vậy. Hàng Tiểu thừa lâm chung hồi 

tiểu hƣớng đại liền có thể sanh đến Thế giới Cực Lạc, thuộc trung bối vãng sanh. 

Tập 413  108

5 



Hỏi rằng: nếu nhƣ ngƣời vãng sanh dùng tâm Đại Thừa vì sao đến đó chứng nhập 

quả  Tiểu  thừa.  Lúc  vãng  sanh  đã  hồi  tiểu  hƣớng  đại  vì  sao  đến  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc họ chứng đƣợc là quả vị Tiểu thừa, mà không phải là quả vị Đại 

Thừa? 

Dƣới đây giải thích. Do họ vốn tu học Tiểu thừa nhiều, vốn ở nơi đây học nhiều 

quán sát về khổ, vô thƣờng ... tức là nói, họ vốn ở thế giới Ta bà thời gian tu học 

Tiểu  thừa  rất  lâu.  “Vốn  tại  nơi  này”,  căn  bản  của  họ  tại  thế  giới  Ta  bà.  Bình 

thƣờng học tập đều là quán sát khổ không vô thƣờng, đây là điều ngƣời Tiểu thừa  

học.  “Chí  bỉ”  chính  là  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  rồi,  thế  giới  Tây 

phƣơng cũng có nói Tiểu thừa. Phật cũng nói, chúng ta hiểu đƣợc ở Thế giới Cực 

Lạc sáu trần thuyết pháp, cỏ cây hoa lá đều thuyết pháp. Trong ao thất bảo nƣớc 

tám công đức cũng thuyết pháp. Chim chóc do Phật A Di Đà biến hóa ra cũng 

thuyết pháp. Quí vị thích nghe gì họ liền nói thứ đó. Ngƣời Tiểu thừa tu học Tiểu 

thừa chƣa chứng quả A la hán. Họ thích nghe những thứ này. Thế giới Cực Lạc 

không thể nghĩ bàn. Thích nghe pháp môn gì, quí vị liền nghe đƣợc Phật Bồ Tát 

cho đến sáu trần đều nói pháp môn đó cho quí vị, làm cho quí vị hoan hỉ, giác 

ngộ. Cho nên “chí bỉ văn thuyết khổ vô thƣờng đẳng”, “chí bỉ” là sau khi đến Thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  cũng  nghe  nói  về  khổ  không  vô  thƣờng.  “Tức  liền 

hiểu đƣợc, nên chứng tiểu quả”, tiểu quả ở đây là so sánh với Đại Thừa. 

A  la  hán  tƣơng  đƣơng  với  Đại  Thừa  Bồ  Tát  thất  tín  vị  đã  nói  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm. Bát tín vị chính là Bích Chi Phật, cửu tín vị là Bồ Tát trong mƣời pháp 

giới. Thập tín là Phật trong mƣời pháp giới. Tứ Thánh pháp giới là Phật, Bồ Tát, 

Duyên Giác, Thanh Văn. Là bốn thứ bậc trên trong Đại Thừa thập tín vị. Quí vị 

nói  là  Tiểu  thừa  cũng  đƣợc,  quí  vị  nói  họ  là  Đại  Thừa  cũng  đƣợc.  Đại  Thừa  là 

thất tín trở lên. 

“Dĩ bổn thùy chung, phát Đại Thừa tâm, cầu sanh bỉ quốc”. Tiểu thừa quyết định 

hồi tiểu hƣớng đại phát Đại thừa tâm. Chính là điều mà Ngẫu Ích đại sƣ đã nói, 

đối với pháp môn Tịnh Độ, đối với Thế giới Cực Lạc và Phật A Di Đà, thật tin, 

thật muốn cầu sanh. Đầy đủ hai điều kiện này họ liền vãng sanh. Sanh đến Thế 

giới  Cực  Lạc  phẩm  vị  cao  thấp,  đó  là  công  phu  quí  vị  niệm  Phật  sâu  hay  cạn. 

Hàng Tiểu thừa, công phu bản thân họ tu chứng không giống nhau. Có ngƣời tu 

đến sơ quả, tu đến nhị quả rồi, vãng sanh thì dễ dàng chứng đắc quả A la hán. Tứ 

quả Tiểu thừa, Bồ Tát thất tín vị Đại Thừa thù thắng hơn có thể nâng cao đến đệ 

bát tín, đệ cửu tín. 

108 Tập 413 

6 



“Tại  bỉ  quốc  trung”,  tại  Thế  giới  Cực  Lạc,  “đã  đắc  quả  La  hán”,  trên  thực  tế, 

chúng ta nói theo Kinh Hoa Nghiêm chính là chứng đắc quả vị Thất tín, “tức tiện 

cầu đại”, tâm bồ đề liền sanh khởi, đại chính là tâm bồ đề. 

Đàm Loan đại sƣ, Đạo Xƣớc đại sƣ có cách nhìn đối với vấn đề này, trƣớc đây 

chúng ta đều đã học qua, ở đây không nói nhiều nữa. 

Xem tiếp đoạn dƣới đây, 



Hạ bối vãng sanh. 

Kỳ hạ bối giả, giả sử bất năng tác chƣ công đức, đƣơng phát vô thƣợng bồ đề chi 

tâm. Nhất hƣớng chuyên niệm A Di Đà Phật, hoan hỉ tín nhạo, bất sanh nghi hoặc, 

dĩ chí thành tâm, nguyện sanh kỳ quốc. Thử nhân lâm chung, mộng kiến bỉ Phật, 

diệc đắc vãng sanh, công đức trí tuệ, thứ nhƣ trung bối giả dã. 

Đây là tam bối vãng sanh, chúng ta phải đặc biệt để ý mà học tập. Vì sao vậy? 

Chúng ta muốn đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, trong 

kinh văn hai phẩm 24 và 25 giảng phƣơng pháp, dùng phƣơng pháp gì để có thể 

vãng sanh. Điều kiện vãng sanh thƣợng bối, trung bối chúng ta không thể đầy đủ, 

hạ bối chắc chắn chúng ta có thể làm đƣợc. Hạ bối vãng sanh có ba nhân duyên. 

Quí vị xem điều kiện càng ngày càng đơn giản rồi. Trung bối là bảy nhân duyên. 

Ở  đây  chỉ  có  ba  nhân  duyên.  Thứ  nhất  phát  tâm  bồ  đề,  thứ  hai  là  nhất  hƣớng 

chuyên niệm, thứ ba là chí thành nguyện sanh. Thật muốn đi, không phải là giả. 

Có nên đi hay không? Chắc chắn nên đi. Quí vị nếu nhƣ lƣu luyến thế giới Ta bà, 

quí vị không ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Trong sáu nẻo chắc chắn thời gian trong ba 

đƣờng ác dài, thời gian trong ba đƣờng thiện ngắn. 

Chúng ta tuy đƣợc thân ngƣời, sinh trong thời đại ngày hôm nay, chúng ta gặp tai 

nạn, tai nạn gì? Chúng ta làm mất đi bản tánh, làm mất đi nhân tính, làm mất đi 

lƣơng tâm, làm mất đi đạo đức. Nói cách khác, 2500 năm trƣớc, trong Tả Truyện 

do Tả Khâu Minh viết  có câu: “nhân khí thƣờng tắc yêu hƣng”, thƣờng ở đây là 

thƣờng đạo. Nếu nhƣ theo văn tự mà nói thƣờng là ngũ thƣờng. Ngũ thƣờng là 

nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Chúng ta ngày nay vô trí, vô lễ, bất nhân, bất nghĩa, bất 

tín. Năm thứ này đều không còn nữa. Năm thứ đều không còn nữa, thì con ngƣời 

không bằng súc sanh. Hiện nay  chẳng những không bằng súc sanh,  mà ngay cả 

quỷ cũng không bằng. Trong hàng quỷ tu hành cũng nhiều. Tu hành chân chính 

vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc cũng không ít. Quí vị xem tôi mỗi ngày giảng 

kinh,  giảng  rất  là  vui,  giảng  rất  hăng  say.  Nguyên  nhân  là  gì?  ngƣời  nghe  hiểu 

không nhiều, quỷ nghe hiểu rất nhiều. Ngƣời vãng sanh không nhiều, quỷ vãng 

Tập 413  108

7 



sanh  rất  nhiều.  Tôi  nhìn  thấy  rất  vui,  giảng  không  phí  công.  Việc  này  đều  phải 

hiểu đƣợc, phải có tâm chí thành. 

“Dữ trung bối tƣơng giảo”, so sánh với trung bối, “chỉ là không thể làm các công 

đức”, trung bối ba phẩm trƣớc đều tu có công đức, ngày nay chúng ta không có 

cách gì làm công đức. Công là gì? Đức là gì? Hai chữ này phải hiểu cho rõ ràng. 

Tu hành có công phu, quí vị tự nhiên có đức. Ví dụ nhƣ chúng ta dùng sự để nói, 

mọi ngƣời sẽ dễ hiểu. Trì giới có công, tam muội là đức. Nhờ giới đƣợc định, tam 

muội là định. Quí vị đạt đƣợc, tu định có công, khai huệ là đức, trí huệ khai rồi. 

Ngày nay chúng ta không có, không có công đức. Ngày nay tu là gì? Phƣớc đức. 

Thời đại Lƣơng Võ Đế, Tổ sƣ Đạt Ma từ Ấn Độ đến Trung Quốc, Lƣơng Võ Đế 

là đại hộ pháp của Phật giáo, lúc ông làm Quốc vƣơng, dùng oai đức của ông kiến 

lập  cho  Phật  Giáo  480  ngôi  chùa,  độ  ngƣời  xuất  gia,  ông  làm  công  đức  chủ,  tu 

cúng dƣờng, mấy trăm ngàn ngƣời. Tổ sƣ Đạt Ma đến Trung Quốc gặp Lƣơng Võ 

Đế, Lƣơng Võ  Đế  rất đắc ý, trƣớc  mặt Tổ  sƣ  khoe khoang, tôi xây chùa nhiều 

nhƣ vậy, hộ trì Phật Pháp, cúng dƣờng tăng chúng nhiều nhƣ vậy, ông thỉnh giáo 

Tổ sƣ Đạt Ma: công đức này của tôi lớn hay không? Tổ sƣ Đạt Ma nói với ông, 

hoàn toàn không có công đức. Lƣơng Võ Đế nghe mấy câu này, rất không vui, 

tiễn khách, không nói chuyện với Tổ sƣ nữa, liền tiễn Ngài ra về, sau này cũng 

không gặp mặt nữa. Tổ sƣ Đạt Ma không biết nói chuyện, nhƣng Tổ sƣ Đạt Ma là 

ngƣời trung thực, nếu đổi một chữ là đƣợc rồi, ông hỏi công đức lớn hay không? 

Tổ  sƣ  Đạt  Ma  có  thể  trả  lời  phƣớc  đức  rất  lớn  rất  lớn,  ông  ta  tu  là  phƣớc  đức, 

không phải là công đức. Công đức và Phƣớc đức khác nhau ở chỗ nào? Công đức 

là tâm thanh tịnh. Lƣơng Võ Đế tâm không thanh tịnh, còn khoe khoang bản thân, 

phô  trƣơng  này  thuộc  phƣớc  đức,  chứ  không  phải  công  đức.  Công  đức  là  gì? 

Công đức là lìa tất cả các tƣớng, tu tất cả thiện pháp. Không chấp tƣớng là công 

đức, chấp tƣớng  là phƣớc đức. Điều này chúng ta nên biết. ông ta còn phô trƣơng 

trƣớc mặt ngƣời khác, đó không phải là phƣớc đức sao? Làm gì có công đức? đó 

không phải là công đức. Công đức có thể liễu sanh thoát tử, có thể ra khỏi ba cõi, 

phƣớc đức không thể. Phƣớc đức chỉ có thể cảm thọ phƣớc báu nhân thiên. Hoặc 

là nói phƣớc báo trong năm đƣờng, trong sáu đƣơng trừ địa ngục ra, cõi súc sanh 

và ngạ quỷ đều là có phƣớc,  họ hƣởng phƣớc trong năm đƣờng. 

Vậy ngƣời hạ bối vãng sanh, chúng ta liền biết, tập khí chấp trƣớc, phân biệt của 

họ rất nặng, cho nên họ không thể làm các công đức. Câu nói này chúng ta nghe 

rồi nên phải cảnh giác. Trong đời này chúng ta có thể làm đƣợc bao nhiêu công 

đức? Nếu nhƣ vẫn còn tự tƣ tự lợi, vẫn còn danh văn lợi dƣỡng, vẫn còn coi trọng 

108 Tập 413 

8 



đƣợc  mất,  vậy  thì  công  đức  không  có.  Những  điều  tu  đƣợc  chỉ  là  thiện  pháp, 

không  phải  công  đức.  Nhƣng  muốn  cầu  sanh  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc, 

trung bối không có phần, hạ bối có phần, hạ bối vãng sanh không thành vấn đề. 

Dƣới đây nói: “hoan hỉ tín nhạo, bất sanh nghi hoặc”, hai câu nói này rất quan 

trọng. Đó là “tức mƣời niệm ắt sanh vào nguyện chí tâm tín nhạo”, “dùng tâm chí 

thành,  nguyện  sanh  nƣớc  kia”,  đó  là  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên 

chúng ta có thể vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc hay không, bốn câu 

này rất là quan trọng. Nếu nhƣ chúng ta có, vậy chúng ta chắc chắn đời này nhất 

định vãng sanh. “Hoan hỉ tín nhạo, bất sanh nghi hoặc, dĩ chí thành tâm, nguyện 

sanh kỳ quốc”, tức bốn câu này. Chúng ta nghĩ xem, bản thân chúng ta hiện tại có 

hay không? Chúng ta trong một đời này sự việc yêu thích nhất là gì? Thọ trì Kinh 

Vô Lƣợng Thọ, chấp trì danh hiệu. Nhƣ chúng ta  trong đời này sự việc yêu thích 

nhất  là,  chúng  ta  đối  với  sự  việc  này  không  có  mảy  may  nghi  hoặc,  tin  tƣởng. 

“Nhạo” này là yêu thích, “tín nhạo” chứ không phải là “tín lạc”, “lạc” là khoái 

lạc,  ở  đây  nó  là  động  từ,  yêu  thích.  Tôi  tin  tƣởng,  tôi  yêu  thích,  không  có  nghi 

hoặc, sau đó dùng tâm chân thành đến cực độ. Chí thành là chân thành đến cực 

điểm, nguyện sanh kỳ quốc, tức cầu sanh Tịnh Độ, quí vị  chắc chắn vãng sanh. 

Những lời này là Ngẫu Ích đại sƣ nói, không phải là tôi nói. Ngẫu Ích đại sƣ nói ở 

trong Di Đà Kinh Yếu Giải:“hành nhân -tức ngƣời niệm Phật, có thể vãng sanh 

Tịnh Độ hay không, quyết định nơi tín nguyện có hay không”, nói rất hay. Quí vị 

có thật tin, nguyện tha thiết, quí vị  xem hoan hỉ tín nhạo, họ có lòng tin, họ có 

chí nguyện, nguyện sanh nƣớc đó. Nhƣ vậy nhất định đƣợc vãng sanh. 

Chúng ta trong đời này, đây là việc lớn số một của chúng ta. Việc lớn gì? Trong 

đời này đi làm Phật rồi, việc lớn số một, không còn làm việc luân hồi nữa. Chúng 

ta có phải là tâm này không? có phải là nguyện này không? Nếu nhƣ là tâm này, 

là nguyện này, tôi tin rằng, cổ nhân nói: “tâm an lí đắc”, tâm quí vị  an rồi, vì sao 

vậy?  Vì lý đã rõ ràng. Ngƣợc lại, lí đạt đƣợc rồi, tâm quí vị  nhất định sẽ an. Tâm 

an, vì sao nhấn mạnh tâm an này? Nhƣ vậy tai họa thế gian không liên can đến 

quí vị. Mọi ngƣời có tai nạn, quí vị  không có tai nạn. Vì sao vậy? Vì quí vị đã 

thấy đƣợc Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Tai họa nếu nhƣ xuất hiện quí vị rất 

hoan hỉ đi đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Trƣớc đây chúng ta học rất nhiều, 

rất rõ ràng, rất minh bạch. Ý niệm chúng ta vừa khởi, Phật A Di Đà liền biết, lúc 

nào đi thì lúc đó Ngài đến tiếp dẫn. Cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn.  Cho 

nên “hoan hỉ tín nhạo, không sanh nghi hoặc, dĩ chí thành tâm, nguyện sanh kỳ 

quốc”, 16 chữ này là then chốt để chúng ta có thể vãng sanh hay không. Nếu đầy 

Tập 413  108

9 



đủ bốn câu này chính là giấy bảo đảm. Quí vị xem quan trọng biết bao! Trong 

Quán Kinhnói tâm chí thành, tâm phát nguyện hồi hƣớng. Đây là nói về tâm bồ 

đề. Thể của tâm bồ đề là tâm chí thành, tự thọ dụng tâm thâm sâu. Tha thọ dụng 

là tâm hồi hƣớng phát nguyện, tƣơng ƣng với tâm bồ đề trong Quán Kinh. 

“Thả tam bối vãng sanh hàm vân”, tam bối vãng sanh đều nói,  “nên phát tâm vô 

thƣợng  bồ  đề”,  nên  Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  “tam  bối  này  nhân  vị  tuy  khác  nhau”. 

Ngƣời  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  thiện  căn  phƣớc  đức  nhân  duyên  không  giống  nhau, 

muôn vàn sai khác.  Vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc tam bối cửu phẩm 

cũng  không  giống  nhau,  phẩm  vị  không  tƣơng  đồng.  Thậm  chí  vãng  sanh  đều 

phải phát tâm cầu đại bồ đề, chuyên niệm Phật, hồi hƣớng phát nguyện, mới đƣợc 

vãng sanh. Điều này hoàn toàn tƣơng đồng. Đây là điều kiện chúng ta phải có đủ. 

Thực sự muốn vãng sanh nhất định phải phát tâm bồ đề. 

Phát bồ đề tâm là gì? Chính là “thật tin, thật nguyện” mà Ngẫu Ích đại sƣ đã nói. 

Thật tin, không hoài nghi. Thật nguyện tức quí vị  thực sự buông xả. Buông xả 

điều gì? Tất cả những thứ lớn nhỏ của thế giới Ta bà đều buông xả hết, không còn 

can  thiệp  đến  nữa.  Đặc  biệt  là  lúc  vãng  sanh,  lúc  vãng  sanh  nếu  nhƣ  một  niệm 

không buông xuống đƣợc, quí vị sẽ không đi đƣợc. Ai có thể bảo đảm bản thân 

lúc  lâm  chung  thực  sự  có  thể  buông  đƣợc?  Bình  thƣờng  nói  rất  hay,  lúc  lâm 

chung họ thực sự không buông đƣợc. Cho nên nói buông xuống,  họ không phải 

nói  thật,  là  giả  vậy.  Thực  sự  bình  thƣờng  luyện  tập,  nay  mới  làm  đƣợc.Trong 

cuộc sống hàng ngày, trong công việc, trong đối nhân xử thế, nhất định phải phải 

xem nhẹ mọi thứ. Biết đƣợc cái gì? biết đƣợc những thứ đó đều là giả. “Phàm sở 

hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Giới khoa học nói với chúng ta, hiện tƣợng vật chất, 

hiện tƣợng tinh thần đều là giả. Không có thứ gì là thật. Hiện tƣợng vật chất, căn 

nguyên của nó là ý niệm. Ý niệm là hiện tƣợng tinh thần. Ý niệm từ đâu mà có? 

Từ  không  mà  sanh  có,  có  trở  về  không,  là  không  thật  có.  Vì  sao  quí  vị  không 

buông xả? Không buông xả quí vị sẽ bị nó hại, buông xả quí vị liền đƣợc lợi ích. 

Cho nên buông xả là công đức, không buông đƣợc đều thuộc phƣớc đức. Phƣớc 

đức cũng là giả, cũng không phải là thật. Nên Phật dạy chúng ta dùng tâm thái gì 

để nhìn thế gian?Trong Kinh Kim Cang có bốn câu kệ nói rất hay:“Tất cả pháp 

hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”.Quí vị nên có cách nhìn này. “Nhƣ sƣơng cũng 

nhƣ chớp, nên quán sát nhƣ vậy.” 

Đây là nói về sự tồn tại của các hiện tƣợng. Sự tồn tại của hiện tƣợng vật chất, 

hiện tƣợng tinh thần cũng giống nhƣ điện chớp, nhƣ sƣơng mai vậy, chỉ trong tích 

109 Tập 413 

0 



tắc. Thời gian rất ngắn, không dài. Thực sự thông suốt rõ ràng rồi, quí vị rất dễ 

dàng buông xuống. 

Ngày xƣa tôi đã từng lấy bốn câu kệ trong Kinh Kim Cang này, in trên giấy nhựa 

trong, bốn câu kệ này. Tặng cho ai? Tặng cho gia đình mỗi tín đồ dán lên ti vi, 

xem ti vi liền nhìn thấy: “tất cả pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”, nhắc nhở 

mọi ngƣời ti vi là mộng huyễn bào ảnh. “Nhƣ sƣơng cũng nhƣ chớp”, quay đầu 

lại nhìn chúng ta, thế giới hiện thực và ti vi gần nhƣ nhau. Không phải là thật, hà 

tất phải quan trọng? Nhìn thấu rồi, nó sẽ không quấy nhiễu tâm thanh tịnh quí vị 

nữa, tâm  thanh tịnh xuất hiện.  Tâm  thanh tịnh xuất hiện vậy thì việc vãng sanh 

nhất định sẽ vững vàng. Tâm thanh tịnh là tâm gì? Là tâm chân thành. Kinh này 

giảng là tâm chí thành. “Chuyên niệm bỉ Phật”, câu này rất quan trọng. Trong tâm 

chỉ có A Di Đà Phật, ngoài Phật A Di Đà ra toàn buông xuống hết. A Di Đà Phật 

là công đức vô lƣợng. Niệm một câu công đức vô lƣợng. Niệm vô lƣợng câu, vậy 

là  công  đức  vô  lƣợng,  vô  lƣợng,  vì  sao  không  làm?  Vì  sao  còn  phải  khởi  tạp 

niệm? Thực sự hiểu rõ rồi, thực sự biết rồi, sẽ không khởi tạp niệm. Vì sao vậy? 

Vì khởi một tạp niệm, quí vị nghĩ xem tổn thất vô lƣợng công đức. Nhƣ vậy mới 

có thể niệm niệm liên tục, công đức so với phƣớc đức thù thắng hơn không biết 

bao nhiêu mà kể! Ngạn ngữ có câu: “ngƣời phƣớc ở đất phƣớc, đất phƣớc ngƣời 

phƣớc ở”, vậy công đức lớn lắm thay! 

Một ngƣời tu công đức, trú tại nơi này, nơi này thật có phƣớc, tất cả chúng sanh ở 

trên mảnh đất này đều sẽ không gặp nạn. Công đức này lớn biết bao! Ngày nay 

mọi ngƣời đều đang bàn về dự đoán của Maya về tai họa năm 2012, ngƣời thực 

sự có công đức, có phƣớc đức, họ sẽ nói: quí vị có chuyện, tôi sẽ không chuyện 

gì; quí vị có tai nạn, tôi không có tai nạn. Đó là thật không phải giả. Cho nên rất 

nhiều ngƣời khuyên chúng  ta nên niệm Phật, phải chăm chỉ  mà niệm Phật, phải 

phát tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Thêm “hồi hƣớng phát nguyện,  mới đƣợc vãng sanh”, chúng ta đem  công đức, 

phƣớc đức tu tập đƣợc đều không hƣởng thụ, công đức này để làm gì? Công đức 

này chuyên dùng để cầu sanh Tây phƣơng. Đó chính là hồi hƣớng phát nguyện. 

Lúc vãng sanh, “mơ thấy Phật kia”, Phật đến tiếp dẫn. Phật đến tiếp dẫn có hai 

giải thích, “nghĩa nó hơi khác”. 

Chúng ta xem chƣ vị cổ đức nói: “vọng tây vị tiên thị mộng kiến”, lúc vãng sanh 

trƣớc hết mơ thấy, “lâm chung thời thị nhãn kiến Phật”. Đầu tiên, hoặc là trƣớc 

lúc  vãng  sanh  một  ngày,  hoặc  là  trƣớc  hai  ngày,  ba  ngày,  lúc  lâm  chung  quí  vị  

thấy Phật đến. 

Tập 413  109

1 



Sớ viết: tam bối đều có nằm mơ thấy, và tận mắt thấy”, cũng tức là tam bối cửu 

phẩm  đều  có  hiện  tƣợng  này.  Đầu  tiên  mơ  thấy,  lúc  lâm  chung  quí  vị    tận  mắt 

thấy đƣợc. 

Trong Giác Kinh nói  – Giác Kinh chính là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác Kinh – 

tức  Hán dịch Kinh Vô Lƣợng Thọ. Thƣợng bối nói:  trong lúc họ nằm ngủ mơ 

thấy vô lƣợng thanh tịnh Phật –  tức là A Di Đà Phật – và chƣ Bồ Tát, A la hán. 

Mơ thấy đƣợc. Ngƣời này lúc  thọ  mạng gần hết vô lƣợng thanh tịnh Phật đích 

thân và chƣ Bồ Tát A la hán bay lƣợn đến đón họ. Trong mơ nhìn thấy những 

cảnh giới kia xuất hiện, họ nhìn thấy đƣợc. Lúc này không phải là nằm  mơ, họ 

nhìn  thấy,  ngƣời  khác  không  nhìn  thấy.  Nhìn  thấy  cảnh  giới  mà  hai  ngày  trƣớc 

mơ thấy xuất hiện. Thật là Phật đến tiếp dẫn họ. 

Thƣợng bối là nhƣ thế, trung bối cũng tƣơng tự, mộng thấy Phật kia, điềm lành 

trƣớc vãng sanh. Đó là một ngƣời niệm Phật  công phu thành tựu, điềm báo vãng 

sanh, đầu tiên là  nằm mơ thấy. 

“Lâm chung lai nghênh”, lúc lâm chung Phật đến đón tiếp. “Bổn nguyện thắng 

ích, cố câu ứng hữu”, Phật A Di Đà từng phát nguyện, ngƣời trong mƣời phƣơng 

thế giới muốn sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, lúc lâm chung Phật A Di 

Đà nhất định sẽ đến tiếp dẫn họ. Phật không vọng ngữ. Cho nên bất cứ ngƣời nào 

lâm  chung  Phật  nhất  định  đến  tiếp  dẫn.  Sự  việc  này  chúng  ta  lúc  mới  học  Phật 

hoài nghi, Vì sao vậy?  Trong kinh nói rất rõ ràng. Mƣời phƣơng thế giới tất cả 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, đều khuyên ngƣời phát tâm bồ đề, một lòng chuyên niệm cầu 

sanh  Tịnh  Độ.  Ngƣời  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới  mỗi  ngày  đến  Thế  giới  Cực 

Lạc, ở đây không nói mỗi ngày, mà mỗi giờ, mỗi phút, ngƣời đến Thế giới Cực 

Lạc  không  biết  bao  nhiêu.  Thế  giới  nhiều  quá,  mỗi  phút  không  biết  bao  nhiêu 

ngƣời vãng sanh. Phật A Di Đà đi tiếp dẫn có kịp không? Có bị sót mất một vài 

ngƣời không, chúng ta chỉ lo sót mất.Điều này quí vị nên yên tâm, nên có lòng 

tin. Trí óc của A Di Đà Phật còn hiệu quả hơn máy vi tính nhiều. Một ngƣời cũng 

không  sót,  một  ngƣời  cũng  không  sót  mất.  Trƣớc  đây  chúng  ta  học  qua  rồi,  từ 

pháp thân, pháp thân là chân thân, biến hiện ra vô lƣợng ứng thân. Từ ứng thân, 

mỗi ứng thân lại biến hiện thành vô lƣợng hóa thân. Ứng thân, hóa thân và chân 

thân là cùng một thân. Ứng hóa thân và chân thân không hai không khác. Lúc quí 

vị  lâm  chung  không  nên  hỏi:  Phật,  ngài  là  hóa  thân  hay  là  ứng  thân?  Quí  vị  sẽ 

không  đi  đƣợc,  Phật  liền  không  thấy  nữa.  Chúng  ta  có  tâm  thái  gì?  Hoàn  toàn 

xem  là  chân  thân,  không  nên  có  bất  cứ  nghi  hoặc  nào,  không nên  có  phân  biệt, 

không  nên  có  chấp  trƣớc.  Nếu  nhƣ  quí  vị  ngay  cả  khởi  tâm  động  niệm  cũng 

109 Tập 413 

2 



không có, vậy là quí vị vãng sanh thù thắng. Vì sao vậy? Vì sanh về cõi Thật báo, 

quí vị liền trở thành thƣợng bối vãng sanh. Nếu nhƣ trong tâm quí vị nghĩ đây là 

hóa Phật, hóa Phật và chân Phật không hai, quí vị sanh về cõi Phàm Thánh Đồng 

Cƣ, nếu nhƣ quí vị nghĩ đến ứng thân này, ứng thân là chân thân, quí vị sanh về 

cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Quí vị chỉ động niệm quí vị liền hạ cấp rồi. Tốt nhất là 

khởi tâm động niệm đều không có. Vì sao vậy? Vì thuần chân cảm ứng. Không 

khởi tâm, không động niệm là chân tâm của chúng ta. Cảm ứng của chân tâm là 

chân Phật, đó là pháp thân Phật. Chúng ta khởi  một ý niệm  ứng thân, khởi  một 

niệm hóa thân, lập tức liền thay đổi, không giống nhau nữa. Phẩm vị quí vị vãng 

sanh liền khác nhau. Cho nên phẩm vị do ai quyết định? Do bản thân mình quyết 

định. Hơn nữa bản thân trong một niệm quyết định. Đạo lý này vô cùng đáng quí. 

Chƣ Phật, Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ giảng cho chúng ta rõ ràng nhƣ vậy, thấu triệt nhƣ 

vậy. Trong cuộc sống hằng ngày chúng ta huấn luyện, luyện cái gì? Đối với tất cả 

các  cảnh  giới  chúng  ta  đều  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  đƣơng  nhiên 

không nên phân biệt chấp trƣớc, thì tƣơng lai vãng sanh là điều chắc chắn. Biết 

đâu  vừa  vãng  sanh  liền  vãng  sanh  đến  thƣợng  thƣợng  phẩm.  Thƣợng  thƣợng 

phẩm  không  đạt  đƣợc  vẫn  còn  thƣợng  trung  phẩm.  Sẽ  không  đến  trung  bối,  hạ 

bối. Đó là nói với quí vị, quí vị  nên thật làm. Nói với quí vị, quí vị nếu nhƣ dụng 

tâm sai, thì phiền phức lớn rồi, vậy trách bản thân quí vị, không thể trách Phật. Vì 

sao vậy? Vì đến lúc lâm chung Phật hiện tiền rồi, quí vị nhớ lại đây là pháp thân 

Phật, ứng thân Phật hay là hóa thân Phật? Phiền phức lớn rồi, trong chốc lát quí 

vị    bị  hạ  xuống. Hạ  xuống  đến  đâu?  Hạ  đến  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ.  Vẫn  là 

vãng  sanh,  nói  chung  vẫn  rất  tốt,  nhƣng  phẩm  vị  bị  hạ  xuống  rồi.  Phẩm  vị  cao 

thấp chính trong một niệm đó. Chân tín thiết nguyện, hoan hỉ vô lƣợng, không có 

một  tạp  niệm  nào,  thƣợng  thƣợng  phẩm  vãng  sanh.  Cho  nên  tôi  từng  nhắc  nhở 

các  vị  đồng  học,  đối  với  bất  cứ  ngƣời  tu  Tịnh  Độ  nào  chúng  ta  không  thể  coi 

thƣờng.  Ngƣời  ngu  si  đến  mấy,  thậm  chí  ngƣời  tạo  ngũ  nghịch  thập  ác,  cũng 

không dám coi thƣờng. Vì sao vậy? Vì biết đâu trong khoảng sát na họ vãng sanh, 

họ  không  khởi  tâm  động  niệm,  họ  sẽ  thƣợng  bối  vãng  sanh,  phẩm  vị  cao  hơn 

chúng  ta,  thật  vậy.  Ngƣời  gây  tạo  ngũ  ngịch  thập  ác,  lúc  lâm  chung  cái  gì  hiện 

tiền? Tƣớng địa ngục hiện tiền, họ phải đọa địa ngục, họ thất kinh, lúc đó nếu nhƣ 

gặp ngƣời hữu duyên, lớn tiếng bảo họ rằng: nhanh chóng niệm Phật, họ nghe rồi 

lập tức liền chuyển đến Phật hiệu, họ không khởi tâm động niệm, họ vãng sanh là 

phẩm vị gì? Thƣợng bối vãng sanh. Những phân biệt chấp trƣớc của họ đều bị nỗi 

sợ làm mất đi, không còn nữa. Lúc khiếp sợ, sợ mất luôn. Trên lý nói thông đƣợc, 

Tập 413  109

3 



trên sự thì rất ít có. Trên lý tuyệt đối nói thông đƣợc. Cũng tức là ngƣời tạo ngũ 

nghịch  thập  ác  lúc  lâm  chung  có  thể  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh.  Pháp  môn  này 

tuyệt vời, pháp môn này thật không thể nghĩ bàn. Bởi vì lúc thƣợng thƣợng phẩm 

vãng sanh, lúc đó là chân tâm, tức là không khởi tâm, không động niệm. Ngƣời 

này sanh vào cõi Thật báo trang nghiêm. 

Phật  nói  cho  chúng  ta  rất  rõ  ràng  nhƣ  vậy,  chƣ  vị  tổ  sƣ  nói  cho  chúng  ta  minh 

bạch nhƣ vậy, mục đích dụng ý là gì? Muốn bản thân chúng ta biết đƣợc, hi vọng 

tranh thủ niệm cuối cùng là chân tâm. Sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc 

liền ở cõi Thật báo. Cơ hội này thật hiếm gặp, thù thắng quá! Quí vị  đến Thế giới 

Cực Lạc thành Phật vô cùng nhanh chóng. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, trong 

cuộc sống hằng ngày chúng ta sinh sống, ăn uống sinh hoạt, đều không nên dùng 

vọng  tâm,  đều  không  nên  khởi  tâm  động  niệm,  đều  không  nên  phân  biệt  chấp 

trƣớc, tùy duyên, thế nào cũng đƣợc, điều gì cũng hoan hỉ. Đó gọi là gì? gọi là 

công  phu.  Công  phu  rèn  luyện  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  rèn  luyện  trong  lúc 

làm  việc.  Bất  luận  làm  việc  gì,  đều  không  nên  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Luyện  tập 

trong lúc đối nhân xử sự tiếp vật. Oán thân bình đẳng. Tiêu chuẩn để luyện chính 

là đề kinh  này: thanh tịnh, bình đẳng, giác. Lúc nào ở đâu cũng không nên để 

ngoại  cảnh  quấy  nhiễu  tâm  thanh  tịnh,  quấy  nhiễu  tâm  bình  đẳng  của  chúng  ta, 

không nên bị cảnh giới mê hoặc. Thanh tịnh bình đẳng giác thƣờng thƣờng hiện 

tiền, ngƣời này nhất định là thƣợng bối vãng sanh. Quí vị  xem quan trọng biết 

bao. Điều này không thể không học. 

Dƣới  đây  nói:  “nếu  Phật  không  đến,  bổn  nguyện  giả  lập”,  điều  này  chắc  chắn 

không thể đƣợc, ngƣời niệm Phật  lâm chung vãng sanh nhất định Phật A Di Đà 

đến đón. Lúc lâm chung không có Phật đến đón, chứng tỏ họ không đƣợc vãng 

sanh, nhất định Phật đến đón. 

“Trung bối cũng đồng, mộng thấy Phật kia, điềm báo vãng sanh, lâm chung đến 

đón, bổn nguyện thù thắng, nên đều nên có, nếu Phật không đến, bổn nguyện hƣ 

dối,  nên  nay  trong  văn  này,  không  đến  tiếp  dẫn.”Không  có  câu  nói  này.  Do  vì 

phân biệt, tam bối sai khác, nói thƣợng là báo Phật, trung là hóa Phật, hạ mơ thấy 

Phật , thật sự mà nói, sau khi mơ thấy, có thể thấy Phật đến đón. 

Nhất định thấy Phật đến tiếp dẫn, nên Quán Kinh nói: hóa Phật đến đón, ngƣời ác 

còn nhƣ vậy, huống là ngƣời thiện? 

Bởi vì trong Quán Kinh nói hạ bối vãng sanh, tức hạ tam phẩm, hạ phẩm thƣợng 

sanh, hạ phẩm trung sanh, hạ phẩm  hạ sanh, ba phẩm  này đều là ngƣời  gây tạo 

109 Tập 413 

4 



ngũ nghịch thập ác. Quán Kinh nói thƣợng bối là đại phàm phu. Trung bối là tiểu 

phàm phu. Hạ bối là ác phàm phu , ngƣời tạo ác. Trong kinh nói nhƣ vậy. 

Theo nhƣ trên luận điểm có ba điều: 

Một là Đức Phật có bổn nguyện lâm chung đến tiếp dẫn. Nếu nhƣ hạ bối, không 

đến nghênh tiếp, tức trái với bổn nguyện vậy. Đó là sự thật. Cho nên hạ hạ phẩm 

vãng sanh, Phật nhất định đến đón. 

Quán  Kinh  nói  hạ  phẩm  toàn  là  ngƣời  ác,  Phật  chƣa  đến  đón.  Nay  kinh  nói  hạ 

bối,  đều  là  thiện  sĩ.  Trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nói  hạ  bối  đều  là  ngƣời  thiện, 

không nói là ngƣời ác, “ sao không đón đƣợc”, có lý gì lại không đến đón  tiếp! 

Thứ ba “hai bản dịch Hán, Ngô”, đó là hai bản dịch trong năm bản dịch gốc của 

Kinh Vô Lƣợng Thọ.  Bản Hán dịch chính là Kinh Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. 

“Thƣợng bối, trung bối, đều trƣớc mơ thấy Phật, sau đó lâm chung thấy Phật, nên 

nay hạ bối, cũng nên nhƣ vậy, nên bản kinh này nói mơ thấy là nói việc trƣớc.” 

Mơ thấy là điềm báo, đây là điềm báo vãng sanh. 

Quán Kinh nói kiến Phật, chỉ cho điều sau, tức lâm chung. “thử thị nhất thuyết”. 

Là cùng một cách nói, một cách giải thích. 

Hai, một cách nói khác nhƣ Hội Sớ, có một cách nói khác: “thật là Phật đến đón, 

nhƣng  phảng  phất  nhƣ  mộng”.  Thật  sự  Phật  đến  đón,  nhƣng  bản  thân  lúc  đó 

dƣờng nhƣ lại đang trong mơ, dƣờng nhƣ mơ mà chẳng phải mơ, đang trong cảnh 

giới đó. 

Sớ viết: mộng thấy Phật kia là nhƣ Quán Kinh nói về ngƣời ở hạ tam phẩm, giờ 

khắc mạng sắp hết. Đó là thời khắc sắp đoạn khí. “Ngục hỏa lai hiện”, ngƣời này 

tạo tội nghiệp nặng, đó nhất định là ngũ nghịch thập ác. Tƣớng địa ngục xuất hiện 

rồi,  lửa  địa  ngục  xuất  hiện.  “Tuy  Phật  đến  đón,  dƣờng  nhƣ  không  rõ”,  lúc  Phật 

đến đón tiếp, trong lòng lo sợ, giống nhƣ trong mơ, nếu không nhƣ vậy, làm sao 

lúc lâm chung, không  an nhàn thần du đƣợc? vãng sanh chắc chắn là an nhàn tự 

tại. Thần du là thần thức quí vị đi theo Phật A Di Đà đến Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực Lạc. Lúc này tâm thái quí vị  không an ổn, không thong dong, thì sẽ không 

làm đƣợc. 

Trong đoạn văn bài Sớ có giải thích, đoạn sau là giải thích của Hoàng Niệm Lão. 

Cho  nên  Quán  Kinhnói  về  ngƣời  ở  hạ  phẩm,  lúc  lâm  chung  các  tƣớng  lửa  địa 

ngục, đồng thời cùng đến, các khổ bức bách, Phật tuy hiện tiền, nhƣng thần thức 

không rõ. Không rõ ràng lắm, mơ hồ phảng phất, nhƣ ở trong mộng. Nên nói mơ 

thấy Phật vậy. Nếu không phải có Phật đến đón, làm sao có thể an nhàn, có mƣời 

niệm này, mà theo Phật thần du Cực lạc đƣợc. 

Tập 413  109

5 



Cách  nói  này  cũng  nói  rất  hay.  Ngƣời  này  niệm  Phật  công  phu  cũng  rất  tốt. 

Nhƣng nghiệp họ tạo nặng quá, cho nên lúc lâm chung nhìn thấy tƣớng địa ngục. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện,  ghi  chép  Trƣơng  Thiện 

Hòa,  lúc  vãng  sanh  liền  hiện  tƣớng  này.  Trƣơng  Thiện  Hòa  là  một  đồ  tể,  làm 

nghề  giết  bò.  Một  đời  ông  ta  giết  biết  bao  trâu  bò,  lúc  lâm  chung  nhìn  thấy  rất 

nhiều ngƣời mang đầu trâu đòi mạng ông ta. Giết ngƣời phải đền mạng, mắc nợ 

phải trả tiền. Đó là tƣớng địa ngục xuất hiện, ông ta gọi lớn cứu mạng. Ngƣời này 

duyên tốt, thật không dễ gì. Có một ngƣời xuất gia đi ngang qua trƣớc nhà ông ta, 

nghe ông ta kêu cứu mạng, ngƣời xuất gia này liền đi vào xem xem có chuyện gì? 

Ông ta nói ông ta nhìn thấy rất nhiều ngƣời đầu trâu bảo ông ta đền mạng. Ngƣời 

xuất gia lập tức biết đƣợc, nói với ông ta, lớn tiếng niệm A Di Đà Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. Ông ta một niệm liền chuyển trở lại, đƣa cho ông ta một bó hƣơng, cầm 

hƣơng liền niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Niệm mấy tiếng, ông ta nói không 

thấy ngƣời đầu trâu nữa, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ông ta, ông ta vãng sanh Thế 

giới Cực Lạc rồi. Là phẩm vị gì? Không ai nói cả. Nhƣng chúng ta biết, phẩm vị 

ông ta chắc chắn không thấp. Vì sao vậy? Vì lâm chung sợ hãi, làm cho khởi tâm 

động  niệm  của  ông  ta  chạy  mất,  phân  biệt  chấp  trƣớc  cũng  bị  sợ  làm  cho  mất 

luôn. Nếu nhƣ tâm lúc này không có khởi tâm động niệm, vậy là thƣợng bối vãng 

sanh rồi. Có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc, ông ta trung bối 

vãng sanh. Ông ta không ở hạ bối. Duyên này xác suất ít lắm. Làm gì may mắn 

thế,  vừa  kêu  cứu  mạng,  có  một  ngƣời  xuất  gia  nghe  đƣợc.  Ông  ta  thực  sự  đến 

giúp quí vị  rồi. Quí vị thực sự tiếp thu, liền thành tựu, không có một tí hoài nghi 

nào. Nhânduyên này chúng ta biết đƣợc, chắc chắn Trƣơng Thiện Hòa trong đời 

quá  khứ  từng  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ,  A  lại  ya  có  chủng  tử  thiện  căn.  Cho  nên 

ngƣời  khác  vừa  nhắc,  chủng  tử  trong  thức  A  lại  ya  ông  ta  liền  hiện  hành,  liền 

thành  tựu.  Vì  vậy  chúng  ta  biết  đƣợc,  ngƣời  vãng  sanh  tây  phƣơng  Tịnh  Độ, 

phẩm vị cao thấp do một niệm cuối cùng quyết định. Chúng ta sanh tiền niệm nhƣ 

thế  nào,  suy  nghĩ  có  thể  đến  đâu  đó,  nhƣng  chƣa  chắc.  Thực  sự  quyết  định  là 

niệm  cuối  cùng.  Nếu  nhƣ  bình  thƣờng  không  tu  tập  tích  công  đức  lớn,  thì  lâm 

chung  một  niệm  không  dễ  dàng  gì.  Bình  thƣờng  không  thắp  hƣơng,  lâm  chung 

ôm  chân  Phật,  đó  chỉ  là  may  mắn.  Thực  tình  mà  nói  không  phải  là  may  mắn, 

Trƣơng Thiện Hòa không phải may mắn, mà kiếp trƣớc thiện căn sâu dày, trong 

đời này không có duyên, không gặp đƣợc. Cho nên ông ta lâm chung cũng có thể 

nói là rất  thong dong. Một niệm, mƣời niệm liền vãng sanh. 

109 Tập 413 

6 



Hai quyển sớ này biện luận tuy khác, nhƣng đều nói hạ bối vãng sanh, cũng có 

Phật đến đón. Trƣơng Thiện Hòa nói Phật đến đón tiếp. Đây thực sự là điển hình 

ngƣời tạo ác, ngƣời ác vãng sanh. 

Trăm sông đổ về biển, nên đều dẫn chứng, để chứng minh ý này. Dẫn chứng điều 

này để chứng minh. Cho đến Quán Kinh hạ phẩm tam nhân đều là ngƣời ác. 

Ngày nay chúng ta sanh  ra trong xã hội này, nhìn xem  chúng sanh, trở lại nhìn 

bản thân  mình, phải chăng là ngƣời  ác? Chắc chắn là  ngƣời ác.  Vì sao  vậy? Vì 

luân thƣờng chúng ta không làm đƣợc, ngũ luân ngũ thƣờng là căn bản làm ngƣời 

của ngƣời xƣa. Vì sao không làm đƣợc? Vì không ai dạy. Đó là sự thật. Ngày xƣa 

có ngƣời dạy, tuy có ngƣời dạy, ngƣời làm đƣợc không nhiều, nhƣng chẳng có ai 

không hiểu. Ngƣời hiện nay không có ai dạy, không có ai hiểu đƣợc ngũ luân là 

gì, ngũ thƣờng là gì. Ngũ luân, ngũ thƣờng có liên quan gì với chúng ta, không 

biết đƣợc. Liên quan lớn lắm! Quí vị biết đƣợc thì tâm hạnh của quí vị trong đời 

này có quỷ phạm, có quỷ đạo, có nguyên tắc, quí vị  có thể  tuân  thủ. Trong đời 

này  làm  một  ngƣời  tốt  thực  sự,  chắc  chắn  không  đọa  ba  đƣờng  ác.  Không  hiểu 

Phật Pháp, không biết tu tích công đức, phƣớc đức nhất định biết tu. Phƣớc đức tu 

tốt,  đời  sau  hƣởng  thụ  là  cõi  trời,  phƣớc  báo  lớn  hơn  ở  cõi  ngƣời.  Ngũ  thƣờng 

càng  niệm  niệm  không  quên,  nhân  là  thƣơng  ngƣời.  Quí  vị  xem  xem  cổ  Thánh 

tiên Hiền ai không thƣơng ngƣời? Quí vị  xem kinh điển của mỗi tôn giáo trong 

thế gian, có Thánh hiền trong tôn giáo nào không thƣơng ngƣời? Không có. Nhà 

Phật nói, Phật Giáo là gì? Thƣờng ngƣời ta trả lời, đây là Tổ sƣ dạy cho chúng ta. 

Phật  Giáo  là  gì?  “từ  bi  vi  bổn,  phƣơng  tiện  vi  môn”,  đó  là  Phật  giáo.  Lại  nói: 

“Chƣ ác mạc tác, chúng thiện phụng hành, tự tịnh kỳ ý, thị chƣ Phật giáo”. “Chƣ” 

là tất cả Phật, chƣ Phật. Là tổng cƣơng lĩnh, tổng nguyên tắc mà tất cả Phật giáo 

hóa chúng sanh. Mƣời hai chữ: “chƣ ác mạc tác, chúng thiện phụng hành, tự tịnh 

kỳ ý, thị chƣ Phật giáo”. Từ bi là yêu thƣơng, yêu thƣơng có lí trí, không phải là 

cảm tình. Cho nên nhà Phật không nói là “ái” mà nói là từ bi. Bởi vì trong ái có 

tình, có tình chấp. Từ bi không có tình chấp. Tôn giáo trên thế giới này, ngƣời tín 

ngƣỡng nhiều nhất là Thiên chúa giáo, Cơ Đốc giáo, Do Thái giáo. Ba tôn giáo 

này  là  ngƣời  một  nhà,  họ  tu học  chính  là  Tân  Cựu  Ƣớc,  Do  Thái  Giáo  là  Cựu 

Ƣớc,  Cơ  Đốc  Giáo  là    Tân  Ƣớc,  Thiên  Chúa  Giáo    Tân  Cựu  Ƣớc  đều  học,  là 

ngƣời một nhà. Quí vị  xem trong những kinh điển kia: “thần ái thế nhân, thƣợng 

đế ái thế nhân”, câu này , trong bộ Thánh Kinh này không biết giảng bao nhiêu 

lần. Cổ Lan kinhlà của Islam giáo, trƣớc mỗi một thiên kinh văn quan trọng, nhất 

định có câu: “chân chủ đích  xác là ngƣời nhân từ”, nhân từ bác ái là căn nguyên 

Tập 413  109

7 



của  tất  cả  các  tôn  giáo,  là  tổng  cƣơng  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc  của  tất  cả  các  tôn 

giáo.  Cho  nên  chúng  ta  có  thể  nói  giáo  dục  tôn  giáo  chính  là  giáo  dục  nhân  ái. 

Giáo dục Phật giáo là giáo dục từ bi. 

Giáo dục truyền thống văn hóa Trung Quốc là giáo dục nhân ái. Đó là gì? đó là 

nhân  tính.  Cổ  nhân  Trung  Quốc  nói  “bản  tánh  vốn  thiện”,    trong  Tam  Tự  Kinh  

nói: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, thiện này chính là đại từ đại bi, đại nhân đại ái. 

Hiện nay chúng ta không có nữa, thực sự không có nữa, triệt để không có nữa. Vì 

sao vậy?  Vì con ngƣời họ không yêu bản thân nữa, đó là ngay cả cái gốc cũng 

nhổ mất rồi, cho nên họ sẽ không yêu cha mẹ, ngay bản thân họ còn không yêu. 

Con  ngƣời  phải  tự  trọng  mới  không chà  đạp  chính  mình.  Phàm  đã  chà  đạp  bản 

thân, không yêu chính mình, không học cho tốt, không học nhân nghĩa đạo đức là 

không yêu chính mình. Cuối cùng điên đảo mê hoặc, khởi tâm động niệm, tự tƣ 

tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, thậm chí hại ngƣời lợi mình. Cho nên nói con ngƣời 

hiện nay, đánh mất nhân tính, đánh mất thiện lƣơng, đánh mất đạo đức. Vậy thật 

là ngay súc sanh, ngay cả ma quỷ cũng không bằng. 

Đây là trong Quán Kinh nói ba hạng ngƣời ở hạ phẩm đều là ngƣời ác. Chúng ta 

coi nhƣ là rất  may mắn, sinh trong thời đại này, vẫn có thể gặp đƣợc Phật Pháp, 

gặp đƣợc Đại Thừa, gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ, đại hạnh trong bất hạnh! Lúc 

trẻ không biết, không tiếp xúc đƣợc, gây tạo không ít tội nghiệp, sau khi tiếp xúc 

đƣợc với Phật pháp mới dần dần biết đúng sai thiện ác, sám hối nghiệp chƣớng, 

sửa đổi làm mới. Biết đƣợc trong pháp giới hƣ không giới, có một Thế giới Cực 

Lạc, có  một đức Phật A Di Đà. Phật A Di Đà phát nguyện giúp đỡ chúng sanh 


sáu cõi trong khắp pháp giới hƣ không giới. Cho dù tạo trọng tội ngũ nghịch thập 

ác,  may  mà  còn  tốt,  chúng  ta  còn  chƣa  tạo  tội  nặng  nhƣ  vậy.  Tội  nghiệp  là  có, 

nhƣng không nặng nhƣ vậy. Quay đầu là bờ, y theo đạo lý trong bộ kinh này để tu 

tâm, y theo lời dạy trong bộ kinh này mà tu hành, thân tâm đoan chánh rồi, đầy 

đủ thâm tín thiết nguyện, cầu sanh Tịnh Độ, ắt đƣợc vãng sanh. Cơ hội này nhất 

định  phải  nhở  kỹ.  Trăm  ngàn  muôn  kiếp  cũng  khó  gặp,  gặp  đƣợc  thật  là  việc 

không dễ. Gặp đƣợc rồi nếu nhƣ sơ suất, vậy thật là tội nặng không gì sánh! Cơ 

duyên tốt nhƣ vậy, giúp quí vị một đời thành Phật, quí vị dễ dàng để vuột mất nó, 

vậy thì nên đọa địa ngục rồi. 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  nói  hạ  phẩm  thƣợng  sanh  là  ngƣời  phàm  phu  tạo  thập  ác  tội 

nhẹ. Hạ phẩm trung sanh là ngƣời phàm phu phá giới tội nặng hơn. Hạ phẩm hạ 

sanh là ngƣời phàm phu tạo ngũ nghịch tội nặng. 

109 Tập 413 

8 



“Bỉ kinh hạ phẩm”, bỉ kinh tức là Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh, trong kinh này 

nói:  “dữ  bổn  kinh  tƣơng  vi  giả,  hà  dã”  nghĩa  là  khác  với  những  điều  nói  trong 

Kinh Vô Lƣợng Thọ , duyên cớ là vì sao? 

Vọng  Tây  đại  sƣ  nói  trong  chú  giải  của  ngài  nói  rằng:  “trong  hạ  bối,  có  nhiều  

loại ”, Quán Kinh nói ác, nay nói thiện nhân, nên Giác Kinh- Giác Kinh chính là 

bản  Hán  dịch  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  nói:  tam  bối  là  nên  đoạn  ái  dục,  không  có 

tham  cầu,  từ  tâm  tinh  tấn,  không  nên  sân  giận,  trai  giới  thanh  tịnh,  nhƣ  ngƣời 

thanh  tịnh  này,  lúc  trong  một  niệm  muốn  sanh  vô  lƣợng  thanh  tịnh  Phật  quốc. 

Đây  là  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc.  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh  có 

những câu kinh văn nhƣ vậy. “Tam bối này”, “nên đoạn ái dục” Vì sao vậy?  Vì 

ái dục không đoạn, quí vị tham luyến tình chấp thế gian này, chƣớng ngại quí vị 

phát nguyện vãng sanh. Phải buông xả thứ này xuống, chúng ta thƣờng nói tình 

chấp, tình chấp trong thế giới Ta bà là nhân tố đầu tiên chƣớng ngại quí vị vãng 

sanh, nó là thứ mạnh nhất, khó buông xả nhất. Điều này không buông xuống quí 

vị sẽ không thể vãng sanh. Cho nên sau khi buông xuống “không có tham cầu”, 

đối  với  tất  cả  pháp  trong  thế  giới  này  quí  vị  không  còn  tham  luyến,  hoàn  toàn 

buông  xuống  rồi.  Sau  đó  thêm  bƣớc  nữa  “  từ  tâm  tinh  tấn”,  tâm  từ  bi,  tâm  yêu 

thƣơng. Đối với tất cả chúng sanh đại từ đại bi, tinh tấn siêng năng. Tinh tấn này 

chính  là  một  lòng  chuyên  niệm.  “Không  nên  sân  giận”,  gặp  việc  không  nhƣ  ý 

nhất định không thể tức giận. Vì sao vậy? Vì tức giận trong vài phút, sẽ thiêu đốt 

hết công đức của quí vị. Trong kinh có mấy câu nói, mọi ngƣời đều đã biết, “lửa 

thiêu rừng công đức”, công đức quí vị khó khăn lắm mới tu tích đƣợc, vừa nổi tức 

giận toàn bộ bị thiêu đốt hết, công đức trở thành phƣớc đức. Cho nên quí vị phải 

hỏi quí vị tu tập đƣợc bao nhiêu công đức, quí vị nghĩ xem lúc nào quí vị không 

tức giận, tâm địa thanh tịnh, không có phân biệt chấp trƣớc, quí vị làm tất cả việc 

tốt đều là công đức. Nếu nhƣ vừa nổi tức giận, toàn trở  thành phƣớc đức, công 

đức không còn nữa.  Công đức khó lắm! Lúc lâm chung nổi tức giận, công đức tu 

một đời đều mất hết. Cho nên gọi là “lửa thiêu rừng công đức”, lửa sân nhuế, thứ 

này  hại  mất  hết.  Lâm  chung  nổi  tức giận,  không  ai  không  đọa  địa  ngục.  Vì  sao 

vậy? Vì nó tƣơng ƣng với địa ngục. Địa ngục là một vùng biển lửa. Thế nên kinh 

giáo dạy ngƣời ta, ngƣời lúc lâm chung trong tám tiếng đồng hồ không nên đụng 

đến họ. Vì sao vậy? Vì thần thức họ chƣa đi, lúc đụng đến họ, họ sẽ sinh phiền 

não, họ sẽ nổi tức giận. Không những thân thể không thể đụng đến, chiếc giƣờng 

họ  đang  nằm  cũng  không  nên  đụng  đến  nó.  Đi  đến  gần  bên  họ,  đi  cách  chiếc 

giƣờng xa một tí, không nên đụng đến họ. Sợ họ sanh phiền não, sợ họ nổi tức 

Tập 413  109

9 



giận. Lúc này vừa tức giận liền vào đƣờng ác. Sự thật này rất nhiều ngƣời không 

biết  đến.  Còn  muốn  đụng  chạm  đến  họ,  điều  này  rất  cấm  kỵ.  Ấn  Quang  đại  sƣ 

trong Văn Sao có nói rất tỉ mỉ. Thực sự hiểu đƣợc phải yêu thƣơng họ, giúp họ 

sanh vào đƣờng thiện, không nên giúp họ sanh vào đƣờng ác. 

“Trai giới thanh tịnh”, “trai” là sau bữa trƣa không ăn nữa. Giới là giới luật, năm 

giới mƣời điều thiện, phải nên tuân thủ. 

“Nhƣ  thị  thanh  tịnh  giả,  đƣơng  nhất  tâm  niệm  dục  sanh”,  “dục”  là  hi  vọng,  hi 

vọng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, Vô Lƣợng Thanh Tịnh Phật chính 

là Phật A Di Đà. Sanh đến Thế giới Cực Lạc, sanh đến Di Đà Tịnh Độ, thân cận 

Phật A Di Đà, cho nên “vãng sanh phẩm loại, vạn biệt thiên thù”, có thể nói là 

“muôn vàn sai khác”. Tam bối cửu phẩm, chỉ là chia  thô. 

Nên trong hạ phẩm chủng loại đã vô số. Kinh kia nói rõ là ác nhân, kinh này chỉ 

cho thiện sĩ. Nhƣ “Hán dịch”, ngƣời hạ bối đích thực là ngƣời tu thiện vậy. Ngƣời 

hạ bối tu thiện, hạ phẩm thƣợng sanh, hạ phẩm trung sanh; làm ác thì hạ phẩm hạ 

sanh. Xem xem ác lớn nhỏ, thiện lớn nhỏ, mỗi mỗi đều sai khác. Niệm Phật vãng 

sanh, trƣớc khi chƣa vãng sanh có sai biệt, sau khi vãng sanh rồi đều làm A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát,  thì  không  còn  sai  biệt  nữa.  Điều  này  chúng  ta  càng  không  thể 

không biết vậy. 

Chúng  ta  thực  sự  muốn  đi,  vậy  quí  vị    thực  sự  phải  tin  tƣởng,  quí  vị    phải  tin 

tƣởng bộ kinh này là chân kinh. Hạ Liên Lão hội tập cho chúng ta năm bản dịch 

gốc, bản này chính là tập đại thành của năm bản dịch gốc, thật hiếm có khó gặp. 

Năm bản dịch không dễ đọc, ông chỉnh lý hội tập chúng lại, bản này chính là bản 

hoàn thiện nhất. Đọc bản này là đọc đƣợc toàn bộ năm bản dịch gốc. Chú giải của 

Hoàng Niệm Lão trích dẫn 193 loại kinh luận, những chú sớ của cổ đức, chúng ta 

đọc chú giải này của ông, 193 vị đại thiện tri thức đối với bản kinh này, có tâm 

đắc học tập,  chia sẻ báo cáo chúng ta đều đọc đƣợc hết, hi hữu biết bao, hiếm 

gặp biết bao, có thể không trân trọng sao? 

Nhất định vãng sanh, nhất định phải y theo chú giải này, chú giải của bản hội tập 

này. Sau đó một câu Di Đà danh hiệu liền bảo đảm cho chúng ta đời này thành 

tựu viên mãn. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

110 Tập 413 

0 



Tập 414 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 16.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải,  trang 519, hàng thứ năm đếm từ dƣới lên, bắt đầu xem 

từ chữ đầu tiên. 

“Nên phẩm loại vãng sanh, muôn vạn sai khác, tam bối cửu phẩm, chỉ là chia thô, 

nên trong phẩm dƣới đây, đã có vô số chủng loại”. 

Phẩm dƣới là Chánh Nhân Vãng Sanh. Những chân tƣớng sự thật này, chúng ta 

đều có thể tƣởng tƣởng mà biết đƣợc. Vì sao vậy? Bất luận là chúng sanh trên trời 

hay  nhân  gian,  chủng  loại  đều  không  giống  nhau.  Mỗi  mỗi  đều  sai  khác,  muôn 

ngàn khác biệt, chỉ có một thứ thực sự tƣơng đồng, đó là chứng đến Phật quả, rốt 

ráo thành Phật, vậy là hoàn toàn tƣơng đồng. Đẳng Giác Bồ Tát cũng không thể 

hoàn toàn tƣơng đồng,  đó chính là phẩm cuối cùng sanh tƣớng vô minh chƣa phá 

đƣợc, vẫn còn sai biệt. Cho nên Phật Phật đạo đồng, đạo đồng viên mãn là Diệu 

giác. Đại đồng tiểu dị là pháp thân Bồ Tát. Trong cõi Thật Báo đại đồng tiểu dị. 

Trong mƣời pháp giới thì muôn ngàn sai khác. 

Cho nên “bỉ kinh”, tức nói Quán Vô Lƣợng Thọ Phật Kinh , trong Quán Kinh nói 

hạ tam phẩm là ngƣời ác. Kinh này nói hạ bối là ngƣời thiện. Nên điều này cũng 

không có gì lấy làm  lạ. Chỉ cần buông  bỏ chấp trƣớc,  ngƣời thiện buông  bỏ rồi 

cũng là địa vị  này, ngƣời ác buông  bỏ  rồi vẫn  là địa  vị  này.  Địa vị  bình đẳng, 

nhân địa khác nhau. 

Nhƣ Hán Dịch, ngƣời hạ bối chắc chắn là ngƣời tu thiện. Lại nữa, Quán Kinh nói 

hạ phẩm vãng sanh, sinh tiền tuy là ngƣời ác, sau khi hoa khai lại là Đại Thừa. Hạ 

phẩm thƣợng sanh trải qua 49 ngày hoa sen mới nở, tức là hoa sen đã nở rồi, trải 

qua tiểu kiếp, đắc nhập sơ địa. Đây là Sơ địa của Biệt giáo. 

Hạ phẩm trung sanh, trải qua sáu kiếp, hoa sen mới nở.Khác với trƣớc đây, trƣớc 

đây 49 ngày hoa nở. Hạ phẩm trung sanh cần sáu kiếp hoa mới nở. Nhƣng hoa 

chƣa nở, trong hoa sen cũng có Di Đà hóa Phật thuyết pháp cho họ. Đó là ở hạ 

tam bối. 

Tập 414  110

1 



Ngƣời  trung  bối  vãng  sanh  cảm  đƣợc  Ứng  thân  Phật  đến  thuyết  pháp  cho  họ. 

Thƣợng bối vãng sanh thì không cần phải nói rồi. Thƣợng bối là sanh về cõi Thật 

báo trang nghiêm, đó là báo thân Nhƣ Lai. 

“Nghe giảng kinh điển Đại Thừa thâm sâu, lúc đó liền phát vô thƣợng đạo tâm”. 

Đây là phát tâm bồ đề. 

“Hạ phẩm hạ sanh, mãn 12 đại kiếp hoa sen mới nở, nghe pháp hoan hỉ, lúc đó 

liền phát tâm bồ đề”. Bồ đề tâm vừa phát chính là Biệt giáo sơ địa, viên giáo sơ 

trụ.  Vậy  chúng  ta  ngày  nay  nghe  đƣợc  bộ  kinh  này,  đều  có  thể  hiểu  đƣợc,  hiện 

nay chúng ta thua kém là do không phát tâm bồ đề. Vì sao không phát tâm bồ đề? 

Tuy nghe kinh nhƣng chƣa khế  nhập cảnh giới, tức là chƣa thể  hoàn toàn hiểu 

đƣợc một trăm phần trăm, chỉ có thể nghe đƣợc vài phần trăm. Nghe đƣợc một 

trăm phần trăm, không ai không phát tâm bồ đề, tâm bồ đề vừa phát, vƣợt qua 

mƣời pháp giới, chính là pháp thân Bồ Tát. Cho nên pháp môn này là Đại Thừa 

trong Phật Giáo. 

Ngày xƣa Chƣơng Gia đại sƣ dạy tôi, dùng lời triết học mà nói “biết khó làm dễ”, 

buông bỏ là đƣợc! 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dƣới cội cây bồ đề buông xuống rồi, thành Phật rồi. 

Huệ  Năng  đại  sƣ  nửa  đêm  canh  ba  trong  phƣơng  trƣợng  Ngũ  tổ  buông  hết  rồi, 

buông  xuống  liền  thành  Phật.  Nếu  nhƣ  quí  vị    hỏi  cảnh  giới  Huệ  Năng  đại  sƣ 

chứng đƣợc có khác với cảnh giới của đức Phật Thích Ca Mâu Ni không? Thật 

tình  mà  nói,  không  sai  biệt  tí  nào.  Chỉ  cần  sáu  căn  đối  với  cảnh  giới  sáu  trần 

không  khởi  tâm  không  động  niệm,  thực  sự  buông  xuống,  đó  chính  là  cảnh  giới 

Phật.  Sanh  Tịnh  Độ  chắc  chắn  sẽ  sanh  vào  cõi  Thật  báo,  họ  không  còn  ở  cõi 

Phƣơng Tiện, không còn nơi cõi Đồng Cƣ. 

Cho nên lời Thiện Đạo đại sƣ là thật, không phải là giả dối:“Tứ độ tam bối cửu 

phẩm  luôn  do  gặp  duyên  khác  nhau”,  không  thể  nói  nó  một  cách  cứng  nhắc, 

không thể nói chắc nó đƣợc, nó vô cùng hoạt bát. Mỗi ngƣời đều là bình đẳng. Vì 

sao vậy? Vì mỗi ngƣời đều có tự tánh.  Hiền Thủ quốc sƣ nói: “tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể”, là cùng chung, là một thể. Thể tánh của Chƣ Phật Nhƣ Lai là nó. 

Thể  của  loài  bò  bay  máy  cựa  cũng  là  nó.  Thể  của  tam  đồ  địa  ngục  cũng  là  nó. 

Cho đến cỏ  cây hoa lá, sông núi đất đai khắp pháp giới hƣ không giới bản thể 

cũng là  một. Vậy  làm sao không thành Phật đƣợc? Chân tƣớng sự  thật rõ ràng 

thông thấu rồi, tâm đó chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Chúng ta nói mê thất chân 

tâm mê thất tự tánh, nghĩa là chúng ta đối với chân tƣớng sự thật vũ trụ bị mê rồi, 

không biết nữa. Rốt cuộc là chuyện gì vậy, hoàn toàn không biết, ngày ngày dò 

110 Tập 414 

2 



đoán, do dự không nhất khoát. Vậy nên mới tạo thành vô lƣợng vô số hiện tƣợng 

sai  biệt  trong  mƣời  giới,  sáu  cõi.  Quí  vị  muốn  hỏi  hiện  tƣợng  sai  biệt  nhiều  ít? 

Thì quí vị nên hỏi vọng niệm quí vị nhiều ít. Nó hoàn toàn tƣơng đồng với vọng 

niệm của quí vị. Vừa khởi một ý niệm liền có một thay đổi. Trong Hoàn Nguyên 

Quán nói: “xuất sanh vô tận”. Tức là nói sự việc này vậy. 

Vì vậy “nghe pháp hoan hỉ, tức thời liền phát tâm  bồ đề”, câu nói này  vô cùng 

quan  trọng.  Bồ  đề  tâm  của  chúng  ta  chƣa  phát  ra,  nghe  pháp  nghe  không 

lọt.Nguyên nhân thực sự là đây vậy. Nghe không lọt phải làm sao? Nghe nhiều, 

đọc nhiều. Lời cổ nhân nói không phải là lời nói chơi, lời lời đều là lời nói thật. 

Nói  với  chúng  ta:  “đọc  sách  ngàn  lần,  nghĩa  nó  tự  thấy”.  Chứng  tỏ  số  lần  đọc 

sách của chúng ta chƣa đủ. Không ngừng lặp lại đó là chân lý của việc học, nghe 

dạy cũng nhƣ vậy. 

Đời Đƣờng Đạo Tuyên luật sƣ, vị này chuyên học giới luật, Tổ sƣ đời thứ nhất 

của  Luật  Tông  Trung  Quốc.  Ngài  nghe  Tứ  Phần  Luật  nghe  hai  mƣơi  lần.  Phân 

lƣợng của Tứ Phần Luật rất lớn, sách đóng buộc chỉ chồng lại cao nhƣ thế này, 

tôi có một bộ, hiện đang để ở Úc châu. Chúng tôi cũng in ra để phát hành. In ra 

đóng bìa cứng dày nhƣ vầy, bốn quyển, giảng một lần cũng không dễ. Chúng ta 

nghĩ đến, Ngài nghe hai mƣơi lần, tuyệt đối không phải cùng một nơi giảng, nơi 

nào có ngƣời giảng Tứ Phần Luật, Ngài liền đến nơi đó nghe, trƣớc sau nghe đến 

hai mƣơi lần. 

Tôi cũng từng nói với chƣ vị đồng học, Thầy Lý ở Đài Trung tổ chức hội thảo đại 

học vàcao đẳng Phật học, bản thân Thầy biên tập một giáo trình Phật Học Thập 

Tứ  Giảng,  đó  chính  là  Phật  Học  Khái  Luận,  hoàn  toàn  dùng  biểu  đồ  minh  họa. 

Tôi nghe 11 lần, mỗi khóa Ông giảng giáo trình này tôi đều nghe từ đầu đến cuối, 

chứng tỏ hội thảo đại học cao đẳng Phật học tôi tham gia đến 11 lần, lần thứ 12 

tôi ra nƣớc ngoài, rời Đài Loan rồi. Số lần nghe nhiều rồi thì quen thuộc. Tuy nói 

chƣa đƣợc định, chƣa khai ngộ, nhƣng cổ nhân Trung Quốc nói: “thục năng sinh 

xảo”. Tôi dùng bộ đại cƣơng của thầy giáo để giảng môn họcđó, không thể giảng 

đến 100% nhƣ thầy giáo, tôi có thể nói tôi giảng đến 95%, thính chúng đều thừa 

nhận, không quen thì làm sao mà đƣợc? Vì thế ngày nay ngƣời ta đi học phạm cái 

lỗi rất lớn, đó đều là nóng nảy hời hợt. Nghe một lần, hai lần đã cảm thấy khá lắm 

rồi, nghe ba lần nói “cái này tôi nghe qua ba lần rồi”, quí vị so với cổ nhân thua 

xa lắm. Cổ nhân thì sao? Cổ nhân muốn nghe ba ngàn lần, quí vị  ba lần đáng là 

gì? Quí vị làm sao mà sánh với ngƣời ta đƣợc? Ba ngàn lần thông thƣờng mà nói, 

khai ngộ rồi. Không thể đại triệt đại ngộ, họ phải đến giai đoạn đại ngộ. Quí vị 

Tập 414  110

3 



nghĩ xem, ba ngàn lần tâm của họ đã định rồi, tức là nói họ đạt đƣợc tam muội 

rồi, đạt đến tam muội, nhất định có khai ngộ. Ngộ có đại ngộ, có triệt ngộ. Triệt 

ngộ là  minh  tâm  kiến tánh.  Đại ngộ  là đối với giáo lý  giáo nghĩa thông đạt rồi. 

Giáo lý không thể thông đạt, nhƣng giáo nghĩa chắc chắn thông đạt rồi. Nghĩa là 

gì? Những sở học của quí vị  về một tông một phái, các điều này đều thông hiểu 

rồi, quí vị đều không còn trở ngại. Cho nên thực sự bồ đề tâm chƣa phát ra, chúng 

ta  nên  biết  số  lần  học  tập  của  chúng  ta  chƣa  đủ.  Vì  sao  không  phát  tâm  bồ  đề? 

Vậy thì tiếp tục nổ lực, vạn duyên nên buông hết, họ thực sự sẽ thành công. 

“Thƣợng phẩm tu nhân đại thừa cho nên đắc quả Đại Thừa, trung phẩm tu nhân 

Tiểu thừa nên đắc quả Tiểu thừa”. Ở điểm này chúng ta nên lƣu ý, nếu nhƣ trung 

phẩm tu nhân Đại Thừa, họ đắc đƣợc là quả Đại Thừa. Quả Tiểu thừa đắc đƣợc là 

A la hán; quả Đại Thừa đắc đƣợc là Thất tín vị Bồ Tát; trong thập tín vị Bồ Tát 

thất tín vị là quả Đại Thừa. Hạ phẩm hiện tại tuy không tu Đại Thừa thiện và Tiểu 

thừa thiện.Đó là gì? Là tu phàm phu thế gian thiện pháp cho đến gây tạo phàm 

phu ác nghiệp, ngƣời nhƣ vậy, nhƣng lúc lâm chung họ gặp thiện tri thức thuyết 

diệu pháp Đại Thừa cho họ, vì nghe pháp Đại Thừa nên đắc quả Đại Thừa vậy.Đó 

là gặp duyên khác nhau! Nếu những ngƣời này lúc lâm chung gặp đƣợc thiện tri 

thức,  ngƣời  thiện  tri  thức  này  là  Tiểu  thừa,  ngƣời  Tiểu  thừa,  thuyết  pháp  Tiểu 

thừa cho họ, họ chính là nghe pháp Tiểu thừa, đắc quả Tiểu thừa. Quả Đại thừa là 

thập tín vị. Quả Tiểu thừa là tám thứ bậc từ Tu đà hoàn đến A la hán, tứ quả tứ 

hƣớng. Đó chính là tu nhân khác nhau, đắc quả liền có sai biệt. Đây là nói thông, 

chúng ta  nhất định phải nhớ kỹ. Phàm là ngƣời sanh đến Thế giới Tây Phƣơng 

Cực  Lạc,  đều  đƣợc  bổn  nguyện  oai  thần  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  “đều  làm  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát” , câu nói này quan trọng. Bởi vì ở nơi này tu nhân gì đƣợc 

quả gì đều không quan trọng, quan trọng là sự gia trì của Di Đà, cảnh giới A Duy 

Việt Trí, điều này quan trọng. Đây là hiển thị sự thù thắng vô song của Thế giới 

Cực Lạc. 

Kinh A Di Đà, thiện nam tử, thiện nữ nhân chấp trì danh hiệu, đƣợc sanh về cõi 

Tịnh Độ. Ngƣời này lúc lâm chung, Phật A Di Đà và chƣ thánh chúng hiện trƣớc 

mặt họ. Điều này phù hợp với cách nói của bổn kinh là tam bối lâm chung thấy 

Phật. Đây là điều nói trong kinh A Di Đà. Nói lên điều gì? Vãng sanh, bất luận là 

ngƣời nào tu nhân gì?  Lâm chung vãng sanh nhất định Phật đến tiếp dẫn. Lâm 

chung  vãng  sanh  là  cảm,  Phật  A  Di  Đà  tiếp  dẫn  là  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao,  sẽ 

không có chút sai sót nào. Câu này trong bổn kinh này nói rất tƣờng tận. Phật A 

Di Đà có và hóa Phật, đó là công phu của quí vị sâu cạn mà cảm ứng khác nhau. 

110 Tập 414 

4 



Thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh  có  vô  số  hóa  Phật,  hóa  Phật  này  từ  đâu  mà  đến? 

Trong kinh không nói rõ, nhƣng Phật có nguyện  này, Phật có năng lực hóa vô 

lƣợng hóa Phật, có năng lực nhƣ vậy. Trong trí tƣởng tƣợng của chúng ta, những 

hóa Phật này có khả năng là hóa thân của mƣời phƣơng chƣ Phật. Mƣời phƣơng 

chƣ Phật vì sao đến? Vì có duyên với họ. Trong đời quá khứ từng sống ở thế giới 

của họ, từng tu hành ở thế giới của họ, hiện tại lúc này thành Phật rồi, đến Thế 

giới Cực Lạc, họ biết đƣợc, họ cũng hoan hỉ, hoan nghênh quí vị tu hành thành 

tựu rồi, công đức viên mãn rồi, ngày nay sanh đến Thế giới Cực Lạc, họ đến chúc 

mừng, chƣ Phật  đến chúc mừng, cùng Phật A Di Đà đến, biểu pháp rồi, xƣng tán 

Phật A Di Đà, để cho mọi ngƣời biết đƣợc Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vƣơng”, đối với Phật A Di Đà vô cùng tôn trọng, có ý nghĩa nhƣ 

vậy.  Tất  cả  những  hiện  tƣợng,  đều  là  củng  cố  lòng  tin  của  chúng  ta,  làm  tăng 

trƣởng nguyện lực của chúng ta. Nếu nhƣ không phải nhƣ vậy, những vị hóa Phật 

đến nghênh đón không có ý nghĩa gì nữa. Kinh Hoa Nghiêm  đối với biểu pháp 

này giảng rất tƣờng tận. Cho nên chúng ta nhìn thấy cảnh giới này, nghe thấy âm 

thanh này, đều biết đƣợc trong đó có ý nghĩa biểu pháp rất sâu sắc, chúng ta có 

thể đạt đƣợc lợi ích. 

Ngoài  ra  giống  nhƣ  Xƣng  Dƣơng  Chƣ  Phật  Công  Đức  Kinh  nói:  nếu  có  ngƣời 

đƣợc nghe tên Vô Lƣợng Thọ Nhƣ Lai, mạng sắp lâm chung, nhất tâm tín nhạo, 

niệm  không  quên mất,  Phật  A  Di  Đà  đem  chƣ  chúng  tăng  đến  trƣớc  mặt  ngƣời 

đó, ma quỷ đều không phá hoại đƣợc tâm đẳng chánh giác của họ. 

Câu này có thể dùng để chứng minh lâm chung Phật đến tiếp dẫn. Vậy trong kinh 

này chúng ta học từ đầu đến đây, biết đƣợc nơi nào có Phật nơi đó có ma, khác 

nhau giữa Phật và ma là: Phật là chánh niệm, chƣ vị nên nhớ kỹ, chánh niệm, vô 

niệm. Ma có niệm, ma có tà niệm, Phật chuộng chánh pháp, ma chuộng tà pháp. 

Trong đó có sai khác về tà chánh, sai khác về tà chánh chỉ trong một niệm, bản 

thân chúng ta thƣờng chẳng biết một tí gì, chỉ trong một niệm. Vậy là Phật hay là 

ma  thực  sự  then  chốt  do  nơi  tập  khí.  Nói  cách  khác  tập  khí  nắm  giữ  vận  mệnh 

chúng ta. Chúng ta làm thế nào để đối trị ma cảnh đến quấy nhiễu? Ma cảnh có 

hữu hình, có vô hình, xƣa nay chƣa từng rời xa chúng ta. Phật không rời bỏ chúng 

ta, ma cũng không rời xa chúng ta. 

Trên thực tế, ma và Phật là một không phải hai. Trong giáo lý Đại Thừa thƣờng 

nói: một niệm giác là Phật cảnh, một niệm mê n là ma cảnh. Mê ngộ không đồng, 

duy  trì  giác  tánh  nghĩa  là  Phật  tánh.  Phƣơng  pháp  tốt  nhất  chính  là  nghe  giảng, 

tụng kinh. Khi Đức Phật Thích Ca  Mâu Ni còn tại thế, suốt 49 năm giảng kinh 

Tập 414  110

5 



dạy học, đó là cảnh giới Phật, ngày ngày nghe, ma đều trở thành Phật. Nếu nhƣ 

chúng  ta  một  ngày  không  nghe  kinh,  một  ngày  sẽ  khó  giữ.  Ngƣời  nội  công  sâu 

dày có thể giữ đƣợc một hai ngày. Thời gian lâu dài cũng không giữ đƣợc. Tập 

khí vô minh nó liền khởi tác dụng. 

Kinh nghiệm một đời của bản thân tôi chính là cái gì cũng có thể rời bỏ, không 

thể  rời  bỏ  quyển  kinh.  Thời  gian  đọc  kinh  càng  lâu, thời  gian  tiếp  cận  với  Phật 

càng nhiều. Tiếp cận với Phật chính là xa rời ma quỷ ngoại đạo, ma vƣơng ngoại 

đạo quí vị sẽ xa rời đƣợc. Nếu nhƣ không đọc kinh, ma phiền não chắc chắn sẽ 

đến. Đặc biệt trong xã hội hiện tại của chúng ta, hoàn cảnh nhiễu loạn chúng ta, 

toàn là tà tri tà kiến, toàn là trái với nhân tính đạo đức lƣơng tâm, nó đều trái với 

những  thứ  này.  Cho  nên  kinh  không  thể  một  ngày  không  giảng,  không  thể  một 

ngày không đọc. 

Lúc tôi còn trẻ, ngày ngày đều đi ra ngoài giảng kinh, những vị đại đức lớp trƣớc 

tôi, những hòa thƣợng xuất gia lớp lớn hơn, họ nói đến tôi: Tịnh Không pháp sƣ 

thích giảng kinh.Họ nói tôi thích giảng kinh. Tôi nghe xong, tôi không phải thích 

giảng kinh, tôi dùng phƣơng pháp này để đối phó tập khí phiền não. Đó là thật, 

không  phải  là  thích.  Bởi  vì  tôi  cảm  giác  phƣơng  pháp  này  đối  trị  tập  khí  phiền 

não, đối với tôi mà nói rất hiệu nghiệm. Tôi niệm Phật, sẽ bị vọng tƣởng, ngồi 

thiền cũng có vọng tƣởng. Chỉ có đọc sách chuẩn bị giảng kinh thì không có vọng 

tƣởng, phải chuyên chú, trong kinh điển còn có từ mới phải tra từ điển, còn có 

một số danh tƣớng, thuật ngữ phải tra tƣ liệu. Nhƣ vậy thì sẽ không có tạp niệm 

xen vào. Tôi dùng phƣơng pháp này, căn tánh mỗi ngƣời mỗi khác, phƣơng pháp 

này đối với tôi rất hữu hiệu. Cho nên tôi dùng sáu mƣơi năm rồi, đến ngày nay 

vẫn còn hữu hiệu.  Phƣơng pháp hữu hiệu tiếp tục dùng tiếp, tốt thôi! Sẽ không 

sao  cả.  sửa  đổi  phƣơng  pháp  có  lúc  sẽ  phiền  phức.  phƣơng  pháp  này  thầy  giáo 

dạy tôi, có truyền thừa. 

Trong Xƣng Dƣơng Chƣ Phật Công Đức Kinh nói: văn danh, nghe đến danh hiệu 

Phật A Di Đà.Sau văn danh nhất định tiếp theo tƣ và tu. Tƣ nghĩa là gì? hiểu rõ. 

Đối với Phật A Di Đà có nhận thức, có chánh tri chánh kiến. Đƣơng nhiên quí vị  

tiếp theo sẽ có tu. Tu là gì? sửa đổi quan niệm, hành vi sai lầm. Nhất tâm niệm 

Phật, điều này là chắc chắn. Lúc sắp mạng chung, một lòng tin thích, đặc biệt vào 

thời khắc then chốt, lúc đó một lòng niệm Phật. Niệm không buông bỏ. 

Niệm Phật là chánh niệm, không thể quên mất, không thể buông bỏ. “Khiến cho 

họ đƣợc thấy”, quí vị  mới có thể thấy Phật. “Niệm bất vong xả”, nhƣ ngày nay 

chúng ta thƣờng nói  “niệm Phật không gián đoạn”, có nghĩa là niệm niệm tƣơng 

110 Tập 414 

6 



tục. Phật A Di Đà đem chƣ chúng Tăng, tức là dẫn dắt đại chúng đến đón tiếp quí 

vị. 

“Trú kỳ nhân tiền”, chúng ta biết đƣợc ngƣời lúc lâm chung, oán thân trái chủ, 

đều ngay lúc này đến đòi nợ. Quí vị đã giết họ thì đòi mạng, quí vị  thiếu nợ, thì 

đến đòi tiền tài, đây chính là ma đƣợc tiện lợi, ngay lúc này họ đều đến. Trong 

Kinh  Địa  Tạng  nói  với  chúng  ta,  ngƣời  lúc  lâm  chung,  ngƣời  chết  này  nói  với 

những  gia  thân  quyến  thuộc  bên  cạnh  rằng,  tôi  nhìn  thấy  ngƣời  nào  đó  đến,  họ 

đứng ngay cửa, những lời họ nói đều là những bạn bè thân hữu họ quen biết, thân 

bằng quyến thuộc đã chết, ngƣời chết trƣớc, đều nhìn thấy rồi. Có phải thật hay 

không? Không phải là thật. Địa Tạng Bồ Tát nói với chúng ta, đó là oán thân trái 

chủ của họ, biến hóa thành thân bằng quyến thuộc của họ đến dụ dỗ họ, dẫn họ 

đi. Không phải là thật, dẫn họ đi rồi, tính sổ với họ, đến đòi mạng, đến đòi nợ. 

Phật ở trong kinh nếu không nói với chúng ta nhƣ vậy, chúng ta làm sao mà biết 

đƣợc? Nhƣng những sự việc này chúng ta thấy rất nhiều, là thật vậy. Ngƣời chết 

ngay  lúc  này,  có  lẽ  trƣớc  khi  lâm  chung  hai  ba  ngày,  cảnh  giới  này  xuất  hiện, 

nhiều nhất là hai ngày họ sẽ đi. Trong Kinh Địa Tạng nói rất rõ. Đó chính là ma, 

họ đang đợi quí vị. Nếu nhƣ là ngƣời niệm Phật, lúc lâm  chung Phật quang soi 

chiếu, ma này liền không còn nữa, đều rời xa. Ma có biết hay không? Biết đƣợc. 

Họ nhìn thấy Phật đến tiếp dẫn quí vị, những oán thân trái chủ này không những 

không gây phiền phức, mà họ không gây phiền phức đƣợc, họ cũng hoan hỉ tán 

thán. Họ cũng hi  vọng quí vị    sau khi  thành  Phật  có  thể  độ  họ.  Điều  này  muốn 

chứng minh chỉ cần ngƣời vãng sanh Phật nhất định đến tiếp dẫn họ. 

Lại nữa Cổ Âm Vƣơng Kinh nói: nhƣợc hữu tứ chúng, năng chánh thọ trì, bỉ Phật 

danh hiệu, lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật tức dữ đại chúng, trú thử nhân sở, 

lệnh  kỳ  đắc  kiến.  Đây  đều  là  chứng  minh.  Tứ  chúng?  xuất  gia  nam  chúng  nữ 

chúng,  tại  gia  nam  chúng  nữ  chúng,  đây  gọi  là  tứ  chúng.  Tứ  chúng  đệ  tử  niệm 

Phật. câu tiếp theo quan trọng, “năng chánh thọ trì”, chú trọng nơi chữ “chánh”. 

Chánh là gì? chánh là chánh tâm chánh niệm. Có thể tiếp nhận lời dạy trong kinh 

điển, chấp trì danh hiệu, lúc lâm chung, Phật A Di Đà cùng với đại chúng, đến 

nơi ngƣời này, khiến cho họ  thấy, đƣợc nhìn thấy Phật, vậy là chắc chắn vãng 

sanh. Đoan tƣớng vãng sanh thực sự là nhƣ vậy. 

Lại nữa Kinh Hoa Nghiêm  nói: Nhƣ Lai có mƣời loại Phật sự. 

Một là, nếu có chúng sanh chuyên tâm nhớ niệm, liền hiện trƣớc họ. 

Đây  đều  là  chứng  minh  tốt  cho  bản  kinh  này,  chứng  minh  cho  chúng  ta  ngƣời 

niệm Phật vãng sanh, Phật A Di Đà  nhất định đến đón tiếp, không thể nói Phật 

Tập 414  110

7 



không đến đón tiếp. Điều này chúng ta có thể tin tƣởng đƣợc, không có chút hoài 

nghi  nào,  niệm  của  chúng  ta  mới  gọi  là  chánh  niệm.  Chánh  niệm  có  cảm,  Phật 

liền có ứng, cảm ứng đạo giao, không sai mảy may. 

Ngƣời niệm Phật lúc lâm chung, Phật không đến đón chắc chắn không đƣợc vãng 

sanh. Gia thân quyến thuộc đến dụ dỗ quí vị, đó là oan thân trái chủ, còn nữa nếu 

nhƣ là ma vƣơng ngoại đạo, họ sẽ biến hiện Phật Bồ Tát hình tƣớng đến tiếp dẫn 

quí vị, họ không phải là Phật A Di Đà. Lúc lâm chung nhìn thấy Phật Thích Ca 

Mâu Ni, Dƣợc Sƣ Nhƣ Lai, thật có nhƣ vậy. Có phải Ngài đến tiếp dẫn quí vị hay 

không?  Chắc  chắn  không  phải.  Lúc  bình  thƣờng  quí  vị  không  niệm  Ngài,  Ngài 

làm sao mà đến? Nhìn thấy Phật không phải Phật A Di Đà, liền biết là giả, là ma 

đến dẫn dắt quí vị. Điều này nhất định phải biết, còn nữa, lúc lâm chung ngƣời 

trợ niệm muốn giúp đỡ họ, nếu họ nhìn thấy, họ nói: tôi nhìn thấy Phật Thích Ca 

Mâu Ni đến rồi, lập tức phải biết chắc chắn không thể đi với họ, nên nhắc nhở họ. 

Nhất định phải đi với A Di Đà Phật, lời này quan trọng nhất. Nếu nhƣ không nhắc 

nhở họ, họ liền theo ngƣời kia đi, vậy là mắc lừa lớn rồi. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới. 

“Nhƣ Lai là bổn vô khứ lai, tại sao nay lại nói Phật hiện kỳ tiền?”. Điều này từ 

trên lý mà nói, cũng là nghĩa chính của hai chữ  “Nhƣ Lai” này, Nhƣ Lai nghĩa là 

gì? Là bổn vô khứ lai, đó gọi là Nhƣ Lai. Vậy vì sao nay lại nói Phật hiện trƣớc 

họ?  Phật  thực  sự  đến  rồi,  vốn  không  đến  đi,  thật  đến  rồi.  Vốn  không  đến  đi, 

không  trở  ngại  hiện  tiền.  Vì  sao  vậy?  Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  đức  Phật  dạy 

rằng: hiện tƣợng cảm  ứng, đều là “đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”, quí vị  

tâm tƣởng, đó là cảm, Chƣ Phật Nhƣ Lai có ứng, cảm của chúng ta có hữu tâm, 

có vô tâm; ứng của Phật Bồ Tát hoàn toàn là vô tâm. Cảm ứng đạo giao, đều là 

duyên sâu. Quí vị có nhân duyên sâu dày với họ, không chỉ một đời một kiếp, mà 

là nhân duyên nhiều đời, sâu đến cực điểm là nhân duyên nhiều kiếp, đó là duyên 

sâu dày. Cho nên hiện tiền, tƣơng lai nhất định gặp Phật. 

Dƣới đây Niệm Lão nêu ví dụ cho chúng ta. Ba vị đại sƣ Liên Trì, U Khê, Ngẫu 

Ích, hiểu sâu nghĩa này. Ba vị này tuyệt đối không phải là phàm phu, là Phật Bồ 

Tát  táilai,  chú  giải  Kinh  Di  Đà,  chú  rất  hay!  Không  phải  là  từ  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc đến, làm sao có thể nói rõ ràng nhƣ vậy? Nói cách khác, ba vị 

này nếu nhƣ không phải là Phật A Di Đà trở lại, nhất định cũng là Quán Âm, Thế 

Chí.  Sớ Sao của Liên Trì Đại sƣ, Viên Trung Sao của U Khê đại sƣ, Yếu Giải 

của Ngẫu Ích đại sƣ, đây là quyển chú giải nhỏ mà ngƣời tu Tịnh Độ phải đọc, 

chú giải Kinh A Di Đà. Họ hiểu đƣợc đạo lý này, “ngữ giai tinh diệu, khế  Phật 

110 Tập 414 

8 



bổn hoài, cung lục ƣ thứ”, ba quyển chú giải đó liên quan đến đoạn này, có liên 

quan đến đoạn văn này chép ra phía dƣới. Quí vị  xem ba loại chú giải này, chú 

giải của Tổ sƣ, ở đây chúng ta đều đọc đƣợc. 

Sớ Sao của Ngài Liên Trì nói: xƣa nói Phật vô khứ lai, vì sao có Phật hiện ở trƣớc 

họ?. Nêu ra câu hỏi nhƣ vậy, nghi vấn. 

Dƣới đây đại sƣ giải đáp cho chúng ta.Cảm ứng đạo giao, không trở ngại không 

đến mà đến, không thấy mà thấy, có cảm thì ứng, lúc cảm ứng Phật A Di Đà có 

phải  thật  sự  đến  không?  Phàm  phu  chúng  ta  thấy  thì  thật  đến,  trên  thực  tế  là 

không đến mà đến. Vì sao vậy? Vì đƣơng xứ xuất sanh. Trong tự tánh tâm thanh 

tịnh không có khoảng cách, tức là không có không gian. Không có không gian tức 

là không có khoảng cách. Ngài hiện tƣớng liền hiện ngay trƣớc mặt, tƣớng không 

còn nữa cũng ngay trƣớc mắt. Gọi là “đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”,đức 

Phật  đã  nói  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm.Cho  nên  chính  xác  là  không  đến  mà  đến, 

không thấy mà thấy. Phàm phu có tâm, Phật Bồ Tát không có tâm. Phật Bồ Tát 

không có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc. Vì sao vậy? Chúng 

ta khởi tâm động niệm, ngài có phản ứng. 

Hiện nay tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật dùng nƣớc làm thí nghiệm, chúng ta nhìn 

thấy rồi, trong thí nghiệm chứng minh nƣớc có thể nhìn, có thể nghe, có thể hiểu 

đƣợc ý nghĩ con ngƣời. Chúng ta cho nó nhìn, để cho nó nghe âm nhạc, đem ý 

niệm  truyền  cho  nó,  nó  có  phản  ứng.  Chúng  ta  có  tâm,  nƣớc  có  khởi  tâm  động 

niệm hay không? Không có, nƣớc không khởi tâm động niệm, nó vì sao có phản 

ứng? Đây phải chăng đƣơng xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận? Phải chăng không đến 

mà đến, không thấy mà thấy? Không sai tí nào. Chúng ta nhìn thấy phản ứng của 

nó,  hiện  tƣợng  này  thay  đổi  trong  từng  sát  na,  sát  na  không  dừng.  Tƣớng,  hiện 

tƣợng mà chúng ta nhìn thấy đƣợc đều là tƣớng tƣơng tợ tƣơng tục sát na không 

ngừng. Tƣớng đó là tƣớng của một niệm, nhanh quá. con mắt chúng ta ứng phó 

không  nổi  với  nó,  không  nhìn  thấy,  nó  đã  xuất  sanh  rồi,  đã  diệt  tận  rồi,  ngay  ở 

trƣớc mắt chúng ta, trƣớc mắt nhƣng không nhìn thấy. Không nhìn thấy này là do 

nghiệp chƣớng! Ngƣời không có nghiệp chƣớng nhìn thấy đƣợc. 

Trong kinh đức Phật dạy rằng, Bát địa Bồ Tát nhìn thấy A lại ya. Nhìn thấy A lại 

ya chính là nhìn thấy cảnh giới một niệm xuất sanh. Một niệm đó có sanh trụ dị 

diệt,  Bát  địa  Bồ  Tát  có  thể  nhìn  thấy  đƣợc.  Chúng  ta  ngay  cả  một  niệm  cũng 

không thể phát giác đƣợc, công lực không giống nhau. Đây là nói muôn ngàn sai 

biệt. 

Tập 414  110

9 



Sớ Sao: “nên Vĩnh Minh nói”, trích dẫn lời của Lục Tổ Tịnh Tông - Vĩnh Minh 

đại sƣ “nhƣ huyễn không phải thật, tức tâm Phật cả hai đều quên ”, biết đƣợc hiện 

tƣợng “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, trong tâm quí vị không khởi tâm, 

không động niệm. Tâm Phật đều quên, đây là chân tâm. “Bất vô huyễn tƣớng”, có 

cảm  ngài  có  ứng,  “tắc  bất  hoại  tâm  Phật”,  tâm  Phật  lƣỡng  vong,  bất  hoại  tâm 

Phật.  “Lƣỡng  vong”  là  không  chấp  trƣớc,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

tƣớng có hay không? Có. Trong tâm có hiện có diệt. Phật tƣớng hiện tiền, Phật 

tƣớng diệt rồi, không còn nữa. Bình thƣờng nhìn thấy hiện tƣợng này nhƣ vậy, 

lâm chung nhìn thấy hiện tƣợng này cũng nhƣ vậy, tâm thái của chúng ta không 

bị ngoại cảnh xoay chuyển, mà nhƣ thế nào? Tăng cƣờng chánh tín, chánh niệm 

của chúng ta, vậy là đúng rồi. 

Cho  nên  trong  giáo  lý  Đại  Thừa  đức  Phật  dạy,  hiện  tƣớng  hiện  tiền  không  thể 

chấp trƣớc, không thể phân biệt, không thể yêu thích, yêu thích là động rồi, trong 

tâm  liền  sanh  ngạo  mạn:  Quí  vị    xem  công  phu  của  tôi  khá  lắm,  tôi  nhìn  thấy 

Phật, quí vị còn chƣa nhìn thấy đƣợc.Tâm ngạo mạn liền sanh khởi. Nên nhƣ thế 

nào? Dùng tâm bình thƣờng đối đãi. Bình là bình đẳng, thƣờng là bất biến. Tâm 

bình thƣờng là dùng chân tâm đối đãi, không bị cảnh giới bên ngoài xoay chuyển, 

điều này quan trọng, hiểu rõ đạo lý này rồi, chúng ta lập tức đem nó dùng vào 

trong  cuộc sống hằng ngày của chúng ta. 

Trong cuộc sống hằng ngày tất cả hiện tƣợng đƣợc nhìn thấy, mắt nhìn thấy, tai 

nghe đƣợc, mũi ngửi đƣợc, thân thể tiếp xúc đƣợc, cũng là nhƣ huyễn không thật, 

cũng là huyễn tƣớng, cùng một đạo lý. Chúng ta cũng nên dùng tâm bình thƣờng 

để tiếp đãi. Vậy là quí vị đã sống cuộc sống của Phật Bồ Tát. Quí vị không sống 

cuộc sống của nhân gian, mà sống cuộc sống của Phật Bồ Tát. Thanh tịnh tự tại, 

một mảy trần không nhiễm. Thanh tịnh bình đẳng giác của quí vị hiện tiền. Thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Nói  cách  khác,  quí  vị  đã  khế  nhập 

cảnh giới của Phật A Di Đà. 

Lại nói: pháp thân chân Phật vốn vô sanh diệt, từ chân khởi hóa, từ chân Phật hóa 

hiện ra hóa Phật, tiếp dẫn mê căn. Mê căn là phàm phu. Tiếp dẫn phàm phu, giáo 

hóa phàm phu. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 3000 năm trƣớc xuất sanh tại Ấn Độ, thị hiện trú thế 

80 năm, 30 tuổi thành đạo, khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, giảng 

kinh dạy học, hóa độ chúng sanh suốt 49 năm. Quí vị nói xem Ngài là chân Phật 

hay là hóa Phật? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, phạm vi Ngài giáo hóa chúng sanh 

là thế giới Ta bà, không phải là trái đất này. Thế giới Ta bà là một đại thiên thế 

111 Tập 414 

0 



giới. Đại thiên thế giới này bao lớn? Hoàng Niệm Lão nói với tôi, trong kinh Phật 

nói một đơn vị thế giới là một núi Tu di, tứ đại bộ châu, vô lƣợng tinh cầu quay 

quanh, mặt trăng mặt trời quay quanh sƣờn núi Tu di, trong kinh nói vậy, chúng 

ta đều đã từng đọc qua. 

Trƣớc đây rất nhiều ngƣời chúng ta, rất nhiều pháp sƣ, tôi cũng không ngoại lệ, 

đều coi núi Tu di là Thái dƣơng hệ, đơn vị thế giới là một thái dƣơng hệ. Niệm 

Lão nói với tôi, không phải thái dƣơng hệ. Mặt trời quay quanh mé ngân hà, quỹ 

đạo  này  đang  vận  hành.  Trung  tâm  của  ngân  hà  có  lẽ  chính  là  núi  Tu  di  trong 

kinh Phật nói, nói nhƣ vậy rất có lý. Nói cách khác, một hệ ngân hà là một đơn vị 

thế giới. Một ngàn đơn vị thế giới gọi là tiểu thiên thế giới, lại dùng tiểu thiên làm 

đơn vị, một ngàn tiểu thiên thế giới tức thành một trung thiên thế giới, lấy trung 

thiên thế giới làm đơn vị, một ngàn trung thiên thế giới lại tổ thành một đại thiên 

thế giới.  Một đại thiên thế giới là do đơn vị tiểu thiên trung thiên tổ thành, cho 

nên gọi là tam thiên đại thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới kỳ thật là một, 

một tam thiên đại thiên thế giới, không phải là ba ngàn cái, là một cái, là một khu 

vực giáo hóa của một Đức Phật, lớn quá! Khu vực giáo hóa này hiện tại nhà thiên 

văn học đã tính toán ra đƣợc. Vậy bao nhiêu hệ ngân hà? Mƣời ức hệ ngân hà, 

mƣời ức (một tỷ), đó là khu vực giáo hóa của đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni đến trái đất này giáo hóa ngƣời trên địa cầu, đƣơng nhiên 

là hóa thân, không phải là chân thân của Ngài. Chân thân sẽ không đến nơi này, 

là hóa thân. Nhiều tinh cầu nhƣ vậy, hiện nay có ngƣời biết đƣợc, theo kinh Phật 

mà nói, chỉ cần là tinh cầu liền có chúng sanh cƣ trú ở nơi đó. Vì sao vậy? Vì tinh 

cầu là y báo. Chúng sanh cƣ trú tại nơi đó là chánh báo. Y báo tùy theo chánh báo 

mà chuyển. Chánh báo không có y báo cũng sẽ không tồn tại. Hiện tại nhà vật lý 

học đều phát hiện rồi. Vật chất là gì? Vật chất là thứ do ý niệm hình thành. Cơ sở 

của vật chất là ý niệm. Không có ý niệm, thì vật chất từ đâu mà có! Cho nên nói 

trƣớc có ý niệm sau mới có vật chất, cũng chính là trƣớc có tinh thần mà sau có 

vật chất. Điều này giống với trong kinh Phật nói. 

Nói cách khác, bất cứ trên tinh cầu nào cũng đều có chúng sanh đang cƣ trú ở đó. 

Mà tập khí phiền não của chúng ta mỗi mỗi sai khác, có chúng sanh trên tinh cầu 

chúng  ta  có  thể  nhìn  thấy,  có  một  số  chúng  ta  nhìn  không  thấy.  Dùng  cách  nói 

hiện nay của nhà khoa học, không gian duy thứ không giống nhau. Nếu nhƣ hữu 

tình chúng sanh của họ và không gian duy thứ chúng ta khác nhau, chúng ta sẽ 

nhìn không thấy họ. Duy thứ của họ cao hơn chúng ta, họ nhìn thấy chúng ta; duy 

thứ của họ nếu thấp hơn chúng ta họ nhìn không thấy chúng ta. Hơn nữa không 

Tập 414  111

1 



gian duy thứ cũng không phải là thật. Từ đâu mà có? Từ vọng tƣởng, phân biệt, 

chấp trƣớc  mà có. Rời phân biệt chấp trƣớc thì duy thứ này không thấy nữa, cho 

nên nó không phải là thật. 

Chúng  ta  nếu  nhƣ  tâm  thanh  tịnh,  định  đƣợc  rồi,  thì  có  thể  đột  phá  không  gian 

duy  thứ,  có  thể  nhìn  thấy  28  tầng  trời,  có  thể  nhìn  thấy  địa  phủ  bên  dƣới,  tâm 

thanh tịnh có thể nhìn thấy. Chúng ta không nhìn thấy chứng tỏ tâm không thanh 

tịnh. Tâm thực sự thanh tịnh thì sẽ nhìn thấy. Cho nên chân tƣớng sáu nẻo luân 

hồi là sự thật, không phải mê tín. Ai có thể nhìn thấy? Tu Đà Hoàn có thể nhìn 

thấy. Trong Đại Thừa nói, Thập Tín Bồ Tát, Sơ tín vị họ có thể nhìn thấy. Sơ tín 

Bồ Tát đến Lục tín Bồ Tát đều chƣa rời bỏ sáu đƣờng. Đối với sự việc trong sáu 

đƣờng rất rõ ràng minh bạch, nó không phải là giả. 

Ngày nay chúng ta có duyên gặp đƣợc bộ đại kinh này, bộ đại kinh này là bộ kinh 

thứ nhất mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật  độ chúng sanh thành Phật đạo, điều 

này khó đƣợc lắm! Đạt đƣợc bộ kinh này tức là đạt đƣợc tất cả các kinh  mƣời 

phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật nói. Quí vị  hoàn toàn đƣợc rồi. Nƣơng theo bộ 

kinh này tu học, niệm Phật sanh về Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, pháp của tất 

cả chƣ Phật quí vị  đều đạt đƣợc viên mãn. Có pháp gì nhanh hơn pháp này nữa! 

Có  pháp  gì  chân  thật  hơn  pháp  này  nữa!  Gặp  đƣợc  không  chịu  tu,  không  chịu 

buông  xuống,  vậy  là  quí  vị    thực  sự  sai  rồi.  Hóa  ra  buông  xuống  chính  là  đạt 

đƣợc. Không chịu buông xuống cuối cùng là không đạt đƣợc gì cả, quí vị thật sự 

hỏng rồi. Buông xuống chính là đạt đƣợc thực sự. Thứ đạt đƣợc là tánh đức viên 

mãn. 

Dƣới đây vẫn là lời Vĩnh Minh đại sƣ nói. 

Lại nói: “pháp thân chân Phật, bổn  vô sanh diệt, từ chân khởi hóa, tiếp dẫn  mê 

căn.”Nói rõ mƣời phƣơng thế giới sáu nẻo chúng sanh, bất luận là hiện tiền hay là 

lúc vãng sanh, quí vị thấy đƣợc toàn là hóa Phật. Hóa Phật và chân Phật không có 

sai khác. Không nên có phân biệt, không nên có chấp trƣớc. 

“Cho đến Nhƣ Lai bổn nguyện công đức, khiến cho chúng sanh hữu duyên kia, 

chuyên tâm tƣởng niệm, có thể ngay nơi tự tâm thấy Phật đến đón. Không phải là 

chƣ  Phật,  sai  khiến  hóa  thân  mà  đến  nghênh  tiếp.  Tức  Phật  thân  trạm  nhiên 

thƣờng tịch, chúng sanh thấy có đến đi. Nhƣ hình trong gƣơng, chẳng phải trong 

chẳng phải ngoài. Nhƣ việc trong mộng, không phải có cũng không phải không”. 

Lời này Vĩnh Minh Đại sƣ nói rất hay! Sự việc này, Đại Thế Chí Bồ Tát nói: nhớ 

Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai nhất định gặp Phật. Phật đƣợc nhìn thấy là bổn 

nguyện công đức. Bởi vì 48 nguyện Phật đã nói rồi, nhất định phải để chúng sanh 

111 Tập 414 

2 



hữu  duyên  nhìn  thấy  Di  Đà.  Thành  tựu  tín  tâm  của  ngƣời  niệm  Phật  này,  tăng 

trƣởng nguyện lực vãng sanh của họ. Cho nên đây là bổn nguyện công đức của 

Phật.  Làm  cho  những  chúng  sanh  hữu  duyên  này  thực  sự  khởi  tín  tâm,  thực  sự 

nhìn thấy. Tôi  nhìn thấy một lần rồi. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật A Di Đà, 

Phật Tỳ Lô Giá Na, đức Phật này lớn bao nhiêu? Lớn nhƣ bầu trời vậy, toàn bộ 

bầu trời hiện thành một bức tƣợng. Thấy ở trong mơ, giấc mơ đó dƣờng nhƣ mơ 

mà  chẳng  phải  mơ,  lại  không  giống  đang  mơ,  khác  với  cảnh  giới  nằm  mơ  bình 

thƣờng. Trong cảnh giới này màu sắc rõ ràng, thực sự giống nhƣ nhìn thấy thật 

vậy. Phía dƣới là núi sông đất đai, núi non trùng trùng, lúc Phật hiện tiền khắp cả 

hƣ không. Đó là cảm ứng! Khiến cho chúng tôivề sau đọc đến bộ kinh này, đọc 

đến những sự việc này, có ấn tƣợng, có ấn tƣợng rất sâu sắc, bản thân tôi đã từng 

trải qua. Tôi tin rằng có ngƣời cũng từng trải qua nhƣ tôi vậy. Thế là quyết một 

lòng chuyên tâm tƣởng niệm, tƣởng là ghi nhớ. Đó chính là nhớ Phật niệm Phật, 

chuyên tâm, buông xả tất cả. Giống nhƣ Liên Trì đại sƣ cuối đời, những lời này 

ghi lại trong Trúc  Song Tùy Bút, ngài nói:“Tam Tạng  12 bộ kinh để cho ngƣời 

khác  ngộ”,  ngài  không  đọc  nữa,  ngài  hiểu  rõ  rồi,  không  cần  lãng  phí  thời  gian 

nữa.  “Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  để  cho  ngƣời  khác  hành”,  quí  vị  ai  muốn 

thực hành thì thực hành. Bản thân thì sao? Một bộ Di Đà Kinh, một câu Phật hiệu 

niệm đến cùng, không cần gì nữa. 

Lúc đó vì sao những vị cao tăng  nhƣ Liên Trì, U Khê, Ngẫu Ích chƣ đại sƣ, vì 

sao họ không chọn Kinh Vô Lƣợng Thọ,  ngài chọn Kinh A Di Đà? Mai Quang 

Hi lão cƣ sĩ có nói, bởi vì Kinh Vô Lƣợng Thọ không có bản hoàn thiện. Năm 

bản dịch gốc, thêm ba bản là tiết hiệu bản, tổng cổng là tám bản. Quí vị theo bản 

nào?  Y  theo  bản  này  vẫn  còn  sót  rất  nhiều  điều  có  trong  bản  khác,  không  viên 

mãn. Y theo tất cả thì nhiều quá, khó quá, không tiện tu tập. Cho nên cổ đức đều 

dùng nó nhƣ là tƣ liệu tham khảo. Quí vị  xem Liên Trì đại sƣ biên tập Sớ Sao, 

những quyển này đều dùng nó, đều dùng làm tƣ liệu tham khảo. Những trích dẫn 

trong  Viên Trung Sao, Yếu Giải đều có những tƣ liệu này, cho đến bản hội tập 

này của Liên lão cƣ sĩ mới coi nhƣ là Kinh Vô Lƣợng Thọ có bản chuẩn, có đƣợc 

bản hoàn thiện, điều này thật quí hóa. Thế hệ chúng ta có duyên gặp đƣợc, gặp 

đƣợc rồi, mà còn gặp đƣợc chân truyền, điều này thật khó đƣợc. Trực tiếp truyền 

thừa  có  Hoàng  Niệm  Tổ  Lão  cƣ  sĩ,  có  Lý  Bính  Nam  lão  cƣ  sĩ,  trực  tiếp  truyền 

thừa. Chúng ta may mắn đều gặp đƣợc hai vị này, nhân duyên này vô cùng hiếm 

có. Cho nên đối với sự việc trong đoạn kinh này, chƣ vị Tổ sƣ nói những điều 

này, chúng ta hiểu rồi, chúng ta đã rõ ràng rồi, chúng ta nên tiến thêm một bƣớc 

Tập 414  111

3 



nữa, đem những lý này hoàn toàn dùng vào trong cuộc sống hằng ngày của chúng 

ta, thật là lợi ích. 

“Tắc Phật thân trạm nhiên thƣờng tịch”. Mỗi chúng sanh chúng ta đều có pháp 

thân, kinh giáo Đại Thừa chúng ta đọc rất nhiều, đức Thế Tôn thƣờng nói “tất cả 

chúng sanh vốn là Phật”, chúng ta có Phật thân hay không? Có. Có pháp thân hay 

không?  Có.  Có  ở  đâu?  Cùng  với  thân  hiện  tại  của  chúng  ta  hợp  làm  một.  Thân 

này  có  sanh  có  diệt,  pháp  thân  không  có  sanh  diệt.  Không  có  sanh  diệt  là  chân 

ngã,  có  sanh  diệt  là  giả  ngã.  Chân  ngã  vĩnh  hằng  bất  biến,  điều  này  không  thể 

không biết. Chân thân của chúng ta cũng là trạm nhiên thƣờng tịch, lúc mê, chúng 

sanh  chính  là  mê,  lúc  mê  thấy  có  đến  đi,  có  đến  có  đi,  nhƣ  hình  trong  gƣơng, 

không rời cảnh vật này, chẳng phải trong chẳng phải ngoài, nhƣ việc trong mộng, 

chẳng phải có chẳng phải không. Việc trong mộng, quí vị  không thể nói nó có, 

quí vị  cũng không thể nói nó không có. Cảnh giới trƣớc mắt chúng ta, cũng một 

lý nhƣ vậy, không thể nói nó có, không thể nói nó không có. Quí vị nhìn thấy thật 

tƣớng  các  pháp,  quí  vị  nhìn  thấy  chân  tƣớng,  tƣớng  có  tánh  không,  sự  có  lý 

không,  chỉ  cần  có  khởi  tâm  động  niệm,  liền  có  nhân  có  quả.  Không  khởi  tâm, 

không động niệm, nhân quả liền không có nữa. Cho nên nhân quả sự tƣớng này, 

nguyên  khởi  đầu  tiên  nhất  cùng  với  vũ  trụ,  cùng  với  sanh  mạng  của  chúng  ta 

đồng thời xảy ra. Một niệm bất giác, không có nhân, đó là sự thật, không phải giả. 

Nhƣng từ đó trở về sau liền có nhân quả, một niệm bất giác là nhân, năng sanh 

vạn pháp là quả, nó liền bắt đầu rồi. Một niệm bất giác là hiện tƣợng tự nhiên, sau 

đó đều là hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật chất. 

Lại  nữa  trong  kinh  nói:  “ƣng  dĩ  Phật  thân  đắc  độ  giả,  tức  hiện  Phật  thân  nhi  vi 

thuyết  pháp,  diệc  thử  ý  dã.”  Đây  là  điều  trong  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Phổ  Môn 

Phẩm nói,  Bồ Tát 32 ứng thân trong Kinh Pháp Hoa, cần dùng thân gì, Ngài liền 

hiện thân đó. Ở đây cần ứng thân gì là do ứng tâm chúng sanh, không phải là tâm 

Phật, Phật không có tâm, Phật không khởi tâm động niệm. Đạo lý này nhất định 

phải hiểu. Phật nếu nhƣ khởi tâm động niệm, thì Ngài là phàm phu, giống chúng 

ta  vậy.  Phật  Bồ  Tát  và  chúng  ta  không  giống  nhau.  Ngài  vĩnh  viễn  không  khởi 

tâm không động niệm. Thị hiện của Ngài hoàn toàn là “tùy chúng sanh tâm, ứng 

sở  tri  lƣợng”,  tùy  tâm  chúng  sanh  nghĩ  nhƣ  thế  nào,  ngài  liền  biến  nhƣ  thế  ấy, 

tuyệt  đối  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Pháp 

thân Bồ Tát chính là cảnh giới này, pháp thân trở xuống có khởi tâm động niệm, 

trong  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  này,  cõi  Phƣơng  Tiện  hữu  dƣ,  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cƣ có khởi tâm động niệm. Cõi Thật báo tuyệt đối không có. Chúng 

111 Tập 414 

4 



ta không thể nghĩ sai. Cõi Thật báo dùng chân tâm, cõi Phƣơng tiện và cõi Đồng 

cƣ đều dùng A lại ya, chƣa chuyển trở lại. Nhƣng họ ngày ngày nghe kinh, ngày 

ngày nghe pháp, vĩnh viễn không bị gián đoạn, tuy dùng là vọng tâm nhƣng gần 

giống với chân tâm. Hoàn toàn đã đƣợc dạy tốt rồi, con ngƣời đƣợc dạy tốt.Trở 

về  cõi  Thật  báo,  vậy  thì  dùng  là  bổn  tánh.  Đó  chính  là  bổn  tánh  bổn  thiện,  họ 

không phải tu  mà  đƣợc. Cõi Đồng cƣ, cõi  Phƣơng Tiện là tu thành, là giáo hóa 

thành tốt.Cõi Thật báo không cần giáo hóa, họ vốn là  nhƣ thế, họ tự nhiên nhƣ 

vậy, trở về tự tánh. Mục tiêu cuối cùng của việc học Phật là trở về tự tánh. 

“Cho nên nƣớc trong thì trăng tự đến, tâm tịnh tức Phật tự hiện, cho nên cảm ứng 

đạo giao khó nghĩ bàn.” Điều này không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Vì sao vậy? Vì 

tƣởng,  quí  vị    liền  khởi  tâm  động  niệm,  sai  rồi.  Nói  năng,  cũng  phải  khởi  tâm 

động  niệm,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  thì  sẽ  không  nói.  Cho  nên  tƣ 

tƣởng, nói năng, đều không thể đạt đến cảnh giới này. Trong cảnh giới này không 

có  tƣ  tƣởng,  không  có  nói  năng.  Thuần  chân  không  vọng  tƣởng,  vạn  đức  vạn 

năng.  Hai  ví  dụ  đều  hay!  Nƣớc  trong  trăng  tự  nhiên  đến,  trong  nƣớc  hiện  mặt 

trăng.  Trăng  cũng  không  đến,  nƣớc  cũng  không  đi,  trăng  ở  trong  nƣớc.  Tâm 

chúng ta nếu thanh tịnh, Phật liền tự hiện, quí vị  liền nhìn thấy Phật, đây là cảm 

ứng đạo giao. Liên Trì đại sƣ nói vậy. 

Đoạn tiếp theo, trong Viên Trung Sao U Khê đại sƣ nói: “phàm là thấy Phật, phải 

nói đến cảm ứng, nếu thƣờng ngày tham thiền, hoặc tu quán không, tông đã phá 

trừ  triệt  để,  Phật  cũng  không  lập,  nếu  có  cái  thấy,  ắt  là  ma  cảnh.”  Những  điều 

thƣờng thức này chúng ta nên biết. Nếu là ngƣời tu quán không, học thiền, Thiền 

tông, học Tánh tông, minh tâm kiến tánh, họ hoàn toàn tu là tâm thanh tịnh, trong 

tâm thanh tịnh không có thứ gì cả, nếu nhƣ thấy Phật đó là  ma. Vì sao vậy? Vì 

“phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, Phật tƣớng là hƣ vọng, nếu thấy đƣợc Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc cũng là hƣ vọng, không tƣơng đồng với tông chỉ mà 

họ  học.  Phật  Bồ  Tát  có  hiện  những  thân  tƣớng  này  cho  họ  thấy  không? 

Không.Nhƣ vậy mới tƣơng ƣng. Họ đích thực không có phân biệt, không có chấp 

trƣớc, đó là tu Thiền tông, tu Tánh tông. Vẫn còn một mảy may phân biệt chấp 

trƣớc là giả, không phải là thật, hoàn toàn trái ngƣợc  với tƣớng tông. Hai tông 

này dƣờng nhƣ hiện nay cũng ít có ngƣời tu nữa, ít có căn tánh này. 

Hoàng Niệm Lão nói với chúng tôi, sau khi đảng nhân dân cộng hòa thành lập, 

đây là nói thời hiện đại, căn cơ thiền không còn nữa, căn cơ mật tông cũng không 

còn. Ông đã từng học thiền, từng học mật, ông là thƣợng sƣ của mật tông, ông nói 

với  tôi,  một  ngƣời  thành  tựu  thiền  cũng  hiếm  có,  ít  có  ngƣời  khai  ngộ,  nhƣng 

Tập 414  111

5 



cóngƣời đắc định. Giống nhƣ Hƣ Vân Lão hòa thƣợng ngài đã đắc định và khai 

ngộ. Về Mật tông, ông biết, 60 năm nhân dân kiến quốc, ngƣời học mật tông và 

thành  tựu  có  sáu  ngƣời,  bản  thân  ông  cũng  chƣa  thành  tựu.  Cho  nên  cuối  cùng 

ông niệm Phật  vãng sanh Tịnh Độ. Sau khi chú xong Chú Giải này, từng giảng 

qua một lần, tôi không biết đã giảng xong hay chƣa, ông đã đi rồi. Ông nói với 

tôi, lần cuối cùng tôi đến Bắc Kinh thăm ông, mỗi ngày ông niệm Phật 140.000 

tiếng , liên tục niệm Phật, A Di Đà Phật A Di Đà Phật A Di Đà Phật, câu này tiếp 

câu khác, niệm Phật không gián đoạn, mỗi ngày 140.000 tiếng. Niệm sáu tháng 

thì vãng sanh, có ngƣời niệm Phật vãng sanh, chứng tỏ trong thời đại này trở về 

sau, những pháp môn này có thể thành tựu, cho nên nhất quyết một lòng một môn 

thâm nhập. Ngƣời biết đƣợc sự thù thắng của công đức niệm Phật thực sự không 

nhiều, đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ hiểu không rõ sẽ không phát tâm đƣợc. Thực 

sự hiểu đƣợc, có lý nào lại không phát tâm bồ đề! Tâm bồ đề nếu nhƣ dùng lời 

nói xƣa của ngƣời xƣa thì  chính là nhân tính, lƣơng tâm, đạo đức, Đại Thừa gọi 

là tâm bồ đề, ngôn ngữ khác nhau, nhƣng ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng. 

Ngẫu  Ích  đại  sƣ  giảng  hay  nhất,  thực  sự  tin  tƣởng,  thực  sự  phát  nguyện  muốn 

sanh đến Thế giới Cực Lạc, tâm đó chính là tâm vô thƣợng bồ đề, nói thật hay! 

Tâm này vừa phát nhất tâm xƣng niệm, từ sáng đến tối, từ mồng một đến ba mƣơi 

tết, giờ giờ phút phút đều không gián đoạn, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài 

A Di Đà Phật ra không có gì cả. Đó là tâm vô thƣợng bồ đề, không có ai không 

phát  tâm.  Cho  nên  có  thể  sanh  Tịnh  Độ  hay  không,  có  thể  ngay  trong  đời  này 

thành tựu viên mãn quả vị Diệu Giác hay không. Quyền này không phải ở ngƣời 

khác, đều do nơi bản thân. Ngày nay chúng ta duyên này đã gặp rồi, Thiện Đạo 

Đại sƣ nói: “đều do nơi gặp đƣợc duyên khác nhau.” Duyên chúng ta gặp đƣợc 

rồi, gặp rồi có thể thành công hay không, do nơi bản thân, không phải nơi ngƣời 

khác.  Tôi  thật  làm  tôi  sẽ  thành  tựu.  Tôi  không  chịu  làm  thì  sẽ  không  thể  thành 

tựu. Tôi còn lƣu luyến thế gian này tôi không thể thành tựu. Chƣơng Gia đại sƣ 

dạy tôi buông xuống, tôi thật buông xuống rồi. Tất cả đều buông xuống, quí vị  có 

thể thành tựu. Không dứt khoát niệm Phật tu hành, vậy không đƣợc, không đáng 

tin. 

U Khê Đại sƣ nói: “hoặc công dụng hiển trƣớc, tâm Phật tự hiện, diệc tu quán 

không,  phất  sanh  trƣớc  tƣớng”.Đoạn  này  rất  quan  trọng!  Nhìn  thấy  tƣợng  Phật 

đừng chấp trƣớc, không phân biệt, không chấp trƣớc là đúng rồi.  Phân biệt chấp 

trƣớc là gì? Là quí vị chấp tƣớng. Chấp tƣớng là sai rồi, không chấp trƣớc mới 

đúng. Chấp trƣớc sai nhƣ thế nào? Tâm quí vị không thanh tịnh. Tâm quí vị lại bị 

111 Tập 414 

6 



nhiễm  ô.  Vì  sao  đức  Phật  không  thƣờng  hiện  tƣớng? Thƣờng  hiện  tƣớng  quí  vị 

nhất định không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Vì tăng trƣởng phân biệt chấp trƣớc 

của quí vị. Phá hoại tâm thanh tịnh của quí vị, cho nên Phật không hiện tƣớng là 

đại từ đại bi. Phật hiện tƣớng cũng là đại từ đại bi. Quí vị lúc cần thiết Ngài sẽ 

hiện tƣớng, không phải lúc cần thiết thì không hiện tƣớng. 

“Kim kí niệm Phật  cầu sanh cực lạc, lâm chung kiến Phật, thử nhân diệu cảm. 

Phục  do  sanh  Phật  bổn  thị nhất  thể,  cảm  ứng  đạo  giao,  pháp  nhĩ nhƣ  thị.”  Lâm 

chung, đây chính là thời khắc then chốt, nhất định hiện tƣớng, thông thƣờng hiện 

tƣớng, quí vị  xem trƣớc đây, chúng ta đã đọc qua có hai lần.Một lần hiện tƣớng 

cho quí vị  xem, củng cố lòng tin quí vị. Lần thứ hai đến tiếp dẫn quí vị. Lúc tiếp 

dẫn  thấy  tƣớng  đó  và  tƣớng  đến  dự  báo  cho  quí  vị  lúc  trƣớc  hoàn  toàn  tƣơng 

đồng. Quí vị nhìn thấy rất thân thiết, Phật lại đến tiếp dẫn tôi rồi, quí vị liền đi 

theo Ngài. Lời này của đại sƣ nói rất hay. Phật chúng sanh vốn cùng một thể, cảm 

ứng đạo giao, pháp vốn nhƣ vậy, tự nhiên mà nhƣ vậy. Không có khởi tâm động 

niệm, không có phân biệt chấp trƣớc, hiện tƣợng này là tự nhiên. 

“Nhƣợc  bất  minh  thử,  vọng  luận  tà  đàm,bất  duy  tự  chƣớng,  kiêm  diệc  chƣớng 

nhân, ƣ thử pháp môn, đại thành tội quá.” 

Những  chân  tƣớng  sự  thật  này  nếu  không  biết  đƣợc,  tùy  tiện  bàn  luận,  không 

những  chƣớng  ngại  bản  thân  mình,  mà  còn  hại  ngƣời  khác.  Vì  sao  vậy?  Vì  hƣ 

vọng phân biệt, vậy chúng ta đối với pháp môn Tịnh Độ này phải chăm chỉ học 

tập,  nổ  lực  để  nghiên  cứu,  thực  sự  hiểu  rồi,  làm  rõ  ràng  rồi,  buông  xuống  rồi, 

buông xuống một cách tự nhiên, không có mảy may miễn cƣỡng, cũng không cần 

ngƣời  khác  đến  khuyên  quí  vị,  tự  nhiên  buông  xuống.  Việc  tốt,  sự  việc  lợi  ích 

chúng sanh tùy duyên để làm, tùy phận tùy lực, chúng ta thƣờng nói là tận tâm 

tận lực, kinh Phật  nói là “tùy duyên tùy lực”, tốt,  nghĩa này càng tốt hơn. Phải 

nên  làm,  làm  nhƣ  thế  nào?  Không  chấp  tƣớng.  Đem  công  đức  làm  đƣợc  hồi 

hƣớng cầu sanh Tịnh Độ. Không có niệm thứ hai, vậy là đúng rồi. 

Tiếp  theo  đoạn  thứ  ba,  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói: “thập vạn  ức  độ,  bất 

xuất ngã hiện tiền nhất niệm tâm tánh chi ngoại, dĩ tâm tánh bổn vô ngoại cố, hựu 

trƣợng tự tâm chi Phật lực tiếp dẫn, hà nan tức sanh.” Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay! 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta, Thế Giới Cực Lạc ở đâu? Ở phƣơng tây 

thế  giới  Ta  bà  của  chúng  ta.  Cự  ly  bao  xa?  Cự  ly    mƣời  vạn  ức  Phật  quốc  độ. 

Cũng chính là mƣời vạn ức đại thiên thế giới. cự ly này xa quá. Nhƣng từ trong 

tâm tánh mà nói thì không xa, “không ra ngoài một niệm hiền tiền của tâm tánh 

chúng  ta”,    một  niệm  này  Di  Lặc  Bồ  Tát  nói  “một  cái  khảy  móng  tay  32  ức 

Tập 414  111

7 



trămngàn niệm”, chỉ một niệm trong số đó. Một niệm này nhanh quá, chỉ không 

ra  ngoài  một  niệm,  có  bằng  chứng  rồi,  Hoàn  Nguyên  Quán  chứng  minh  rồi. 

Trong Hoàn Nguyên Quán, đoạn ba loại chu biến, có nói qua rồi. 

Thứ nhất chu biến pháp giới. Bất luận là một niệm trên mặt tinh thần, hay là một 

hiện  tƣợng  rung  động  trên  vật  chất,  tức  là  một  niệm  dao  động,  đều  là  chu  biến 

pháp giới. Tốc độ nhanh nhƣ vậy. 

Câu  thứ  hai  nói  với  chúng  ta,  xuất  sanh  vô  tận,  đó  chính  là  khởi  cảm  ứng  đạo 

giao,  hiện  tƣớng  rồi.  Cần  dùng  thân  gì  để  độ  thoát  liền  hiện  thân  đó.  Cần  dùng 

pháp gì Ngài liền nói pháp đó, xuất sanh vô tận, chu biến pháp giới, tốc độ này 

nhanh  quá.  Vì  sao  vậy?  vì  tâm  hiện  nghĩa  là  một  niệm  tâm  hiện,  không  có  lớn 

nhỏ, nó lớn không có ngoài, nó nhỏ không có trong. Một niệm nhỏ nhƣ vậy, ngắn 

ngủi nhƣ vậy, ở trong đó cảnh giới vô cùng. Vì sao vậy?  Vì nơi đó có đại thiên 

thế giới, không phải là một đại thiên thế giới, vô lƣợng vô biên đại thiên thế giới. 

Đại  thiên  thế  giới  vô  lƣợng  vô  biên  chƣ  Phật,  vô  lƣợng  vô  biên  Bồ  Tát  chúng 

sanh. 

Đoạn trƣớc chúng ta đọc qua rồi, Phổ Hiền Bồ Tát có thể đi vào thế giới vi trần, 

vi trần chƣa phóng to, thế giới cũng không thu nhỏ lại. Nói rõ công đức của tự 

tánh  không có tƣơng đối, không có lớn nhỏ; không có trƣớc sau, không có lớn 

nhỏ, không có không gian;  không có trƣớc sau, không có thời gian, chỉ ngay hiện 

tại. Cho nên nói tâm tánh vốn không từ bên ngoài. 

“Hựu trƣợng tự tâm chi Phật lực tiếp dẫn” Vì sao vậy?  vì bản thân và Phật là một 

chứ không phải hai. Phật A Di Đà là tự tâm Phật. Tự tâm chính là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà chính là tự tâm. 

Trong Tam Thời Hệ Niệm, Trung Phong thiền sƣ đã nói qua với chúng ta. Chứng 

minh lời Phật nói trong kinh “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, Thế giới Cực Lạc 

do  tâm  tƣởng  của  chúng  ta  mà  sanh,  Phật  A  Di  Đà  là  do  tâm  tƣởng  sanh,  chƣ 

thiên thần thánh  từ tâm tƣởng sanh, địa ngục ngạ quỷ cũng do tâm tƣởng sanh. 

xem tâm quí vị  nghĩ thứ gì, Ngài liền hiện thứ đó. Điều này là do Huệ Năng đại 

sƣ    lúc  khai  ngộ  nói  ra.  “đâu  ngờ  tự  tánh,  năng  sanh  vạn  pháp”,  trong  Hoàn 

Nguyên Quán  nói là “xuất sanh vô tận”. Huệ Năng đại sƣ  nói “năng sanh vạn 

pháp” cùng  một ý nghĩa này. Đã là Phật tự tâm tiếp dẫn, làm sao không sanh. Có 

lý gì lại không sanh? Vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh, một ngƣời cũng không 

bị sót lại, đó là sự thật rất chính xác. Vì sao không thể vãng sanh? Do bản thân 

quí vị  đã sai ý niệm.  Quí vị không y giáo phụng hành,  mới xảy ra vấn đề này. 

Thực sự y giáo phụng hành, làm sao xảy ra việc này đƣợc? Không thể đƣợc. Điều 

111 Tập 414 

8 



này chúng ta không thể không biết. Sau khi biết rồi, lòng tin của quí vị  sẽ đầy đủ. 

Một câu danh hiệu Phật quí vị niệm thực sự, đầy đủ niềm tin, vọng niệm không 

còn nữa, ở nơi đây, ở nơi kia, tất cả đều không còn gì nữa, hoàn toàn không còn 

nữa. Quí vị  xem tự tại biết bao! An vui biết bao! 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 415 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 16.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 521, hàng thứ sáu từ dƣới đếm lên, bắt đầu 

xem từ câu: “Ngẫu Ích Yếu Giải vân”, bắt đầu xem từ đó. 

TrongYếu  Giải  của  ngài  Ngẫu  Ích  nói:  “thập  vạn  ức  độ,  bất  xuất  ngã  hiện  tiền 

nhất niệm tâm tánh chi ngoại, dĩ tâm tánh bổn vô ngoại cố, hựu trƣợng tự tâm chi 

Phật lực tiếp dẫn, hà nan tức sanh.” 

Bài trƣớc chúng ta học đến đoạn này, đây là phần mở đầu của một đoạn, tiếp tục 

chúng ta vẫn đơn giản lặp lại những lời này của Ngẫu Ích đại sƣ một lần nữa. 

Đoạn  này  cũng  giải  thích  vấn  đề  ngƣời  niệm  Phật  thấy  Phật,  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêmnói: “nhớ Phật niệm Phật hiện tại, tƣơng lai, nhất định gặp Phật”. Có phải 

thực sự gặp Phật chăng? Vì sao gặp Phật? Trong rất nhiều kinh luận cũng bàn đến 

vấn đề này, tuyệt đại đa số ngƣời niệm Phật rất có khả năng trong đời này sẽ nhìn 

thấy  Phật  hai  lần.  Hai  lần  này  đều  là  hiện  tại  thấy  Phật,  sau  khi  vãng  sanh  là 

tƣơng lai thấy Phật. Chúng ta chỉ hỏi về hiện tại thấy Phật này. Hiện tại thấy Phật, 

thông thƣờng, đây vẫn là đại đa số, đều là trƣớc lúc vãng sanh vài ngày, có ngƣời 

trƣớc một tuần nhìn thấy Phật. Phật đến nói với họ lúc nào đến tiếp dẫn họ, tức là 

dự  báo  trƣớc  cho  họ.  Lúc  này  có  ngƣời  trong  mộng  thấy  Phật,  có  ngƣời  giống 

mộng mà không phải mộng thấy Phật. Họ sẽ khẳng định họ thật sự nhìn thấy. 

Tập 415  111

9 



Lần  thứ  hai  chính  là  lúc  lâm  chung,  Phật  đến  tiếp  dẫn,  không  những  nhìn  thấy 

Phật, mà còn nhìn thấy bên cạnh Phật đi theo rất nhiều ngƣời. Nếu nhƣ phẩm vị 

của  quí  vị    cao,  quí  vị    sẽ  nhìn  thấy  rất  nhiều  Phật  cùng  đến  với  Phật  A  Di  Đà 

hoan  nghênh  quí  vị    đến  Thế  giới  Cực  Lạc.  Tình  hình  này,  tôi  nghĩ  có  hai  khả 

năng, bởi vì tôi chƣa thấy chƣ vị cổ đức có những giải thích tƣờng tận về vấn đề 

này. Loại thứ nhất là hóa Phật của Phật A Di Đà. Phật đích thực có năng lực dùng 

vô lƣợng vô biên hóa thân phân thân, để trang nghiêm hình ảnh này. Giống nhƣ 

trƣớc đây chúng ta đọc đến thƣợng phẩm thƣợng sanh có vô lƣợng hóa Phật, cùng 

Phật  đến  đón  quí  vị.  Thƣợng  phẩm  trung  sanh  thì  có  một  ngàn  đức  hóa  Phật. 

Thƣợng phẩm hạ sanh thì có 500 đức hóa Phật. Đây là biến hóa của Phật A Di Đà, 

đối với chƣ Phật và đại Bồ Tát điều này không phải là việc khó khăn, nhẹ nhàng 

dễ dàng, các ngài làm đƣợc. Một kiểu khác, tôi đã nghĩ đến, cũng có khả năng là 

chƣ Phật  phƣơng khác. Hôm nay quí vị vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, mƣời 

phƣơng chƣ Phật đều nhận đƣợc thông tin này, Chƣ Phật Nhƣ Lai hữu duyên với 

quí vị, họ cũng có thể cho hóa Phật đi theo Phật A Di Đà đến tiếp dẫn quí vị. Vì 

sao vậy?  Vì quí vị  có duyên với họ. Tức là trong kiếp quá khứ chúng ta từng ở 

nơi  quốc  độ  của  Đức  Phật  này  cùng  nhau  tu  tập.  Cho  nên  có  duyên  với  Phật, 

chúng ta trong quá khứ vô lƣợng kiếp đến nay, tuyệt đối không phải chỉ sanh ra 

trên trái đất này, ngày nay nói ngƣời ngoài hành tinh, rất nhiều thế giới tinh cầu 

chúng ta đều từng ở đó. Cho nên duyên của chúng ta rất rộng, chƣ Phật  trong 

những  thế  giới  đó,  không  ai  không  hoan  nghênh  quí  vị  đến  Thế  giới  Cực  Lạc. 

Đến Thế giới Cực Lạc đích thực đáng đƣợc mọi ngƣời chúc mừng. Vì sao vậy? 

Đó chính là chúc mừng quí vị    trƣớc, vì quí vị  đến Thế  giới Cực  Lạc tu hành, 

chắc chắn thành Phật, hơn nữa một đời thành. Điều tốt nhất ở Thế giới Cực Lạc 

chính là thọ mạng vô lƣợng. Tu học có thể tiếp tục không ngừng, cho nên thành 

tựu rất nhanh. 

Niệm Lão sau khi nói rõ chân tƣớng sự thật này cho chúng ta, trích dẫn Sớ Sao 

của Liên Trì đại sƣ , Viên Trung Sao của U Khê đại sƣ, Yếu Giải của Ngẫu Ích 

đại sƣ để chứng minh sự việc này, là quá khứ chƣ vị tổ sƣ đều đã khẳng định rồi, 

giúp  chúng ta xây dựng niềm tin.  Pháp thế gian xuất thế gian có thể thành tựu 

hay không, điều kiện đầu tiên là tín tâm. Không có tín tâm nhân duyên này quí vị 

sẽ không có nữa. Cho nên tín tâm phải kiến lập, nguyện tâm phải kiến lập, thật 

muốn  đi!  Nên  ở  đây  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  rất  hay.  “Mƣời  vạn  ức  độ,  không  ra 

ngoài một niệm tâm tánh hiện tại của ta”. 

112 Tập 415 

0 



Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong Kinh A Di Đà: Thế giới Cực Lạc cách nơi 

này của chúng ta bao xa? Mƣời vạn ức Phật quốc độ. Đầu tiên chúng ta phải biết 

một quốc độ Phật lớn bao nhiêu? Điều này phải hiểu đƣợc. Trong kinh Đại Thừa 

nói rất nhiều, cũng nói rất rõ, tức là phạm vi giáo hóa của một Đức Phật sau khi 

thành Phật. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ba ngàn năm trƣớc xuất hiện tại thế gian này là hóa 

thân. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tuyệt đối không phải chỉ xuất hiện trên địa cầu 

này, giáo hóa một phạm vi nhỏ nhƣ vậy. Khu vực giáo hóa của Ngài rất lớn, rất 

lớn, một tam thiên đại thiên thế giới. Phật nói  về vũ trụ, đầu tiên nói một đơn vị 

thế giới, tức là một thế giới chúng ta đang sống đây, đơn vị thế giới này lớn bao 

nhiêu?  Trung  tâm  của  đơn  vị  này  gọi  là  núi  Tu  di.  Núi  Tu  di  có  nghĩa  là  “diệu 

cao”, nó rất cao, vô cùng kỳ diệu. Thực sự diệu không thể bàn. Nhật nguyệt tức 

nói hệ mặt trời của chúng ta. Hệ mặt trời của chúng ta quay vòng quanh núi Tu di. 

Hiện nay chúng ta biết, hệ mặt trời của chúng ta đích xác là quanh vòng quanh hệ 

ngân hà. Vậy một đơn vị thế giới này chúng ta có thể hiểu đƣợc, đơn vị thế giới 

chính là hệ ngân hà.  Trung tâm của hệ ngân hà là lỗ đen, nhà khoa học gọi là lỗ 

đen. Lực hút của lỗ đen này rất lớn, ngay cả ánh sánh cũng không thoát khỏi, ánh 

sáng cũng bị nó hút vào. 

Dự báo của Maya về sang năm 2012 là trung tâm của hệ ngân hà, Phật giảng là 

núi Tu di, mặt trời, trái đất sắp thành một hàng dọc, xác suất này không lớn, hơn 

26.000  năm mới có một lần sắp xếp nhƣ vậy, nó có tính chu kỳ. Đây là đơn vị 

thế  giới,  một  ngàn  đơn  vị  thế  giới,  tức  là  một  ngàn  hệ  ngân  hà,  gọi  là  một  tiểu 

thiên thế giới. Lại lấy tiểu thiên thế giới làm đơn vị, một ngàn tiểu thiên thế giới 

gọi là một trung thiên thế giới. Tiểu thiên thế giới là một ngàn hệ ngân hà, trung 

thiên  thế  giới  là  1000  nhân  với  1000  là  một  triệu,  một  triệu  hệ  ngân  hà  là  một 

trung  thiên  thế  giới.  Lại  dùng  trung  thiên  thế  giới  làm  đơn  vị,  một  ngàn  trung 

thiên thế giới gọi là một đại thiên thế giới. Một đại thiên thế giới vừa vặn một tỷ 

hệ ngân hà, một đại thiên thế giới. 1000×1000×1000 =1.000.000.000, đây là khu 

vực  giáo  hóa  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Trái  đất  của  chúng  ta  ở  trong  đại  thế 

giới này, chỉ là một cái đảo nhỏ, một đảo nhỏ không đáng kể. Nhƣng đức Phật nói 

ở trong kinh rất hay: “Phật không độ ngƣời vô duyên”, ngƣời trên trái đất này, có 

ngƣời tin, có ngƣời hiểu đƣợc, có thể tu hành, Phật nhất định sẽ xuất hiện ở nơi 

này. Dùng thân phận gì? Thì phải xem xem căn tánh của ngƣời ở nơi này. Ngƣời 

căn tánh lanh lợi, ngƣời thông minh tuyệt đỉnh, Phật liền dùng pháp thân đến độ 

họ. Ngƣời căn tánh kém hơn một chút, Phật dùng ứng thân, từ pháp thân biến hóa 

Tập 415  112

1 



thành ứng thân. Ngƣời kém hơn một bậc nữa từ ứng thân biến thành hóa thân, để 

giáo hóa chúng sanh. Cho nên chúng ta ở trên trái đất này, ba ngàn năm trƣớc đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện, ứng thân là hóa thân. Thông thƣờng chúng ta 

nói  ứng hóa thân,  nâng cao thân phận của  chúng ta thêm  một bậc nữa. Có phải 

thật là ứng thân? Hóa thân thì tuyệt đối chính xác. 

Thật là hiếm có, Phật Pháp truyền đến Trung Quốc hai ngàn năm rồi, còn thiếu 

mấy năm nữa, năm 67 sau Công nguyên chính thức truyền vào Trung Quốc, vậy 

đến năm 2067 thì vừa vặn là 2000 năm. Hiện nay mới chỉ năm 2011, vẫn còn 56 

năm nữa là 2000 năm rồi. Trong 2000 năm nay, Phật Giáo ở Trung Quốc thành 

tựu  không  thể  nghĩ  bàn.  Ngƣời  Trung  Quốc  học  Phật  thực  sự  thành  Phật  có 

khoảng đƣợc bao nhiêu ngƣời? Tôi tin rằng tuyệt đối không thể dƣới 3000 ngƣời, 

thật vĩ đại! Nếu tính cả Tịnh Độ vào, thì tôi nghĩ không phải là 3000 mà còn hơn 

cả 30.000 ngƣời. Vì sao vậy? Vì pháp môn Tịnh Độ vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng 

sanh, không sót ngƣời nào. Chúng ta nói ba ngàn ngƣời là nói Thiền môn, Giáo 

môn,  Mật  tông.  Thiền  mật  giáo  tính  ra  khoảng  ba  ngàn  ngƣời.  Thiền  đặc  biệt 

nhiều, Tịnh Độ không tính trong đó, nếu tính cả Tịnh Độ thì nhiều lắm, nhiều lắm. 

Cho nên cổ đức có nói, đức Phật Thích Ca Mâu Ni là ứng thân, cũng có lý! Thời 

gian  ngắn  nhƣ  vậy,  trong  vũ  trụ  mấy  ngàn  năm  là  thời  gian  rất  ngắn,  có  thể  có 

nhiều ngƣời nhƣ vậy thành tựu, điều này thật hiếm có, đây là sự việc ít thấy. 

“Thập vạn ức độ” , đó chính là thế giới của chúng ta và thế giới Tây phƣơng của 

Phật A Di Đà, trong đó có mƣời vạn ức Phật quốc. Cự ly này vô cùng xa xôi, vì 

thế Tây phƣơng không phải là phƣơng tây của trái đất chúng ta, là phƣơng tây của 

hệ ngân hà, cũng không hợp lý lắm, có lẽ nói là phƣơng tây của thế giới Ta bà, 

nói vậy mới chính xác. Thế giới Ta bà mƣời ức hệ ngân hà, phƣơng tây rốt cuộc 

là ở đâu? Chúng ta không có cách gì để biết đƣợc, chúng ta nhỏ bé lắm. Nên bây 

giờ lấy nơi mặt trời xuống núi trên trái đất chúng ta làm phƣơng tây. Vậy theo lý 

mà nói có thể thông đƣợc.  Trên lý chính là dƣới đây nói: thập vạn ức độ không ra 

khỏi  một  niệm  tâm  tánh  ngay  hiện  tại.  Chúng  ta  coi  nơi  mặt  trời  xuống  núi  là 

phƣơng tây, cũng đƣợc, chúng ta nói thông đƣợc. Trên thực tế, không phải thực 

sự có một phƣơng hƣớng, mà tâm niệm của quí vị  có thể tập trung tại một điểm, 

điều đó quan trọng nhất. Phật thƣờng nói “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, tâm 

chúng  ta  là  tâm  tán  loạn,  giống  nhƣ  ánh  sánh  vậy.  Ánh  sáng  quí  vị  xem  chiếu 

khắp  mƣời  phƣơng,  bốn  phƣơng  bốn  hƣớng  phƣơng  trên  phƣơng  dƣới  nó  đều 

chiếu hết. Nếu nhƣ đem  ánh sáng thu nhỏ thành  một  điểm, thì  sức  mạnh đó rất 

lớn. Nó chiếu khắp mƣời phƣơng, cách một trang giấy nó cũng không chiếu qua 

112 Tập 415 

2 



đƣợc, nó không có cách gì xuyên qua đƣợc. Nếu nhƣ đem ánh sáng thu nhỏ thành 

một điểm, hiện nay nói là tia laser, thì sức mạnh của nó rất lớn. Sức xuyên thấu 

của nó vô cùng mạnh mẽ, có thể đem quang tập trung thành một điểm. Chúng ta 

dùng  kính  lúp,  lúc  làm  cho  tiêu  điểm  này,  làm  mặt  trời  tập  trung  tại  một  điểm, 

liền sanh ra lửa, có thể làm cháy những vật chất bên dƣới đó, nó có sức mạnh lớn 

nhƣ vậy. Thu lại càng nhỏ, sức mạnh lại càng lớn. Cho nên đức Phật dạy: chúng 

ta đem ý niệm tập trung tại một điểm, thì năng lực này lớn lắm, không có việc gì 

không làm đƣợc. 

Đối với bản thân mà nói, bản thân có thể tự trị liệu tất cả những bịnh tật, quí vị  

có thể tập trung ý niệm, cho dù là bị ung thƣ cũng không sao, tâm quang của bản 

thân quí vị, có thể làm cho những vi khuẩn trong tế bào ung thƣ toàn bộ bị tiêu 

diệt,  nó  thật  sự  có  năng  lực  này.  Chính  vì  quí  vị    không  thể  tập  trung,  tâm  tán 

loạn,  bản  thân  sẵn  có  những  thứ  này,  nhƣng  không  dùng  đƣợc.  Ngƣời  tu  thiền 

định họ có đƣợc năng lực này. Không những  có thể trị liệu cho bản thân mà còn 

có thể trị liệu cho ngƣời khác. Phƣơng pháp trị liệu của họ mắt quí vị  không nhìn 

thấy đƣợc. Họ cũng không có âm thanh, sáu căn quí vị  không tiếp xúc đƣợc, họ 

đã trị lành bệnh cho quí vị. Không những trị bịnh họ còn có thể trị cả sơn hà đại 

địa. Những thiên tai tự nhiên đều có thể sản sinh tác dụng, sức lực này lớn biết 

bao! 

Hiện nay trái đất bị bệnh rồi, thiên tai dồn dập. Ở trong kinh Đức Phật dạy chúng 

ta, chúng ta có thể đem ý chí tập trung lại, ý thức tập thể sẽ sinh hiệu quả rất lớn. 

Nhất  tâm  niệm  A  Di  Đà  Phật,  vì  sao  phải  niệm  Phật  A  Di  Đà?  Điều  này  trong 

kinh điển nói rất nhiều. Đề mục này giảng mƣời tiếng đồng hồ cũng không giảng 

hết. Công đức của câu danh hiệu này thật không thể nghĩ bàn. Mọi ngƣời đều có 

thể niệm A Di Đà Phật, thiên tai này sẽ đƣợc hóa giải. Cho dù không thể hóa giải 

thì mức độ của nó cũng đƣợc giảm nhẹ. Niệm Phật có đƣợc hiệu quả lớn nhƣ vậy. 

Niệm Phật  là gì? Niệm Phật  là một niệm tâm tánh. Đặc biệt coi trọng một niệm 

này. Nhất niệm là gì? Di Lặc Bồ Tát nói rồi. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni hỏi Bồ 

Tát Di Lặc, “tâm hữu sở niệm”, thông thƣờng con ngƣời chúng ta trong tâm có 

niệm.  Ý  niệm  này  chúng  ta  rõ  ràng  có  thể  phát  hiện  đƣợc.  Tôi  động  một  niệm, 

Phật nói trong niệm này có bao nhiêu vi tế niệm? Trong vi  tế niệm này có mấy 

tƣớng? Tƣớng là hiện tƣợng vật chất. Có mấy thức? Thức là hiện tƣợng tinh thần. 

Di Lặc Bồ Tát trả lời nói  một khảy  móng tay, thời gian  một  khảy  móng  tay rất 

ngắn,  trong  một  cái  khảy  móng  tay  có  32  ức  trăm  ngàn  niệm.  32  ức,  đơn  vị  là 

trăm ngàn. Trăm ngàn là mƣời vạn (100.000), 32 ức nhân với mƣời vạn, cách tính 

Tập 415  112

3 



của ngƣời Trung Quốc là 320 triệu,  ở đây chỉ cho một cái khảy móng tay có 320 

triệu  niệm.  Hiện  nay  khoa  học  cũng  dùng  giây  để  làm  đơn  vị.  Trong  một  giây 

chúng ta có thể khảy đƣợc mấy lần? Tôi tin rằng có ngƣời khảy nhanh hơn tôi chí 

ít  cũng  khảy  đƣợc  năm  lần.  Nếu  nhƣ  khảy  năm  lần  thì  một  giây  có  bao  nhiêu 

niệm? Là một tỷ sáu trăm triệu, cũng tức là một phần trong một tỷ sáu trăm triệu 

trong  một  giây.  Đó  gọi  là  một  niệm.  Trong  một  niệm  này  “niệm  niệm  thành 

hình”,  niệm  niệm  đều  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  quí  vị    có  thể  nhìn  thấy  là  hiện 

tƣợng vật chất. “Hình đều có thức”, trong mỗi hiện tƣợng vật chất đều có hiện 

tƣợng tinh thần. Hiện tƣợng tinh thần là gì? chính là thọ tƣởng hành thức, có cảm 

thọ, có phân biệt, nó có năng lực hoạt động, tức là nó có kiến văn giác tri. Kiểu 

hiện tƣợng này chính vật chất có tƣ tƣởng, vật chất biết nhìn, biết nghe. Nó không 

có mắt tai mũi lƣỡi thân, nó không có những thứ này. Nhƣng nó có thể nhìn, có 

thể nghe hiểu suy nghĩ của con ngƣời. Sự việc này gần đây đƣợc một nhà khoa 

học ngƣời Nhật -tiến sĩ Giang Bổn Thắng dùng nƣớc làm thí nghiệm, phát hiện 

nƣớc biết nhìn, biết nghe, hiểu đƣợc ý nghĩ của con ngƣời. Chúng ta dùng ý niệm 

thiện đối với nó, nó sẽ đáp lại chúng ta hình ảnh rất đẹp; dùng ý niệm bất thiện 

đối với nó, nó sẽ đáp lại chúng ta hình ảnh khó coi, làm mấy trăm ngàn lần thí 

nghiệm nhƣ vậy, chứng minh là thật, không phải giả. 

Tôi  hai  lần  đến  Tokyo  tham  quan  phòng  thí  nghiệm  của  ông  ta,  ông  ta  báo  cáo 

với tôi, tôi nói với ông ta, hiệu quả thí nghiệm này của ông, đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni 3000 năm trƣớc đã nói trong kinh Phật rồi, ông ta nghe câu này rồi cũng 

sững sờ.Tôi nói không kỳ lạ chút nào cả. Tôi nghe đƣợc thông tin ông làm việc 

này, tôi đến thăm ông, tôi đem sự việc đức Phật nói trong kinh nói cho ông biết, 

ông tiếp tục nỗ lực, không những nƣớc có thể thấy, có thể nghe, hiện nay nó trả 

lời ông chỉ là đồ án này, nó kết thành hoa tuyết, ý niệm thiện đối với nó, thì hoa  

tuyết này vô cùng đẹp đẽ, ý niệm bất thiện, kết tinh nó biến hiện này sẽ rất xấu xí. 

Nó hiểu đƣợc. Nó còn có hƣơng, còn có hƣơng vị, ông còn chƣa tìm ra đƣợc. Nó 

có diệu âm, âm thanh này ông chƣa nghe đƣợc. Nó có thể hiện sắc, nó có thanh 

âm, nó có mùi vị, những điều này ông chƣa thấy, hãy tiếp tục phát hiện, ông nên 

cố gắng, chắc chắn có. 

Gần  đây  Đài  Loan  vừa  bắt  đầu  làm  thí  nghiệm.  Muốn  thí  nghiệm  nƣớc  có  thể 

ngửi đƣợc mùi. Họ đƣa dấm cho nó ngửi, vị chua, ớt vị cay cho nó, tôi tin rằng 

thí nghiệm sẽ có thành tựu chứng minh nó có ý thức. Cho nên  tinh thần và vật 

chất vĩnh viễn không tách rời nhau. Vật chất đến nhƣ thế nào? Vật chất là từ ý 

niệm mà biến hiện ra, nhƣ vừa rồi nói trong một niệm có một tỷ sáu trăm triệu tế 

112 Tập 415 

4 



niệm.  Mỗi  tế  niệm  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  cũng  có  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Một 

niệm đó chúng ta không có cách gì phát hiện đƣợc. Mắt tai mũi lƣỡi thân ý của 

chúng ta quá chậm chạm, mà nó thì nhanh quá. Quí vị  xem một phần trong một 

tỷ sáu trăm triệu trong một giây, chúng ta làm sao có thể phát giác ra nó đƣợc? 

Chúng ta thấy đƣợc là hiện tƣợng vật chất, tức là  hiện tƣợng đƣợc tích lũy tốc độ 

nhanh. Chúng ta nhìn thấy là một đống đã chất chồng lại đó, chúng ta mới nhìn 

thấy đƣợc. Nó là từng cái từng cái đơn độc, thì nhất định không nhìn thấy đƣợc. 

Nhƣng ngày nay đã đƣợc nhà khoa học phát hiện rồi, chúng ta không thể không 

khâm phục. Nhà khoa học nói hiện tƣợng vật chất nhỏ nhất này gọi nó là lƣợng tử 

cũng gọi nó là vi trung tử. 

Hoàng Niệm  Lão  chú giải đoạn này  ở trang 338, hàng thứ tƣ từ dƣới lên, trang 

338, quí vị  lật lại xem xem, ông nói:  từ năm 1980 trở về sau nhà khoa học phát 

hiện vi trung tử, nó tồn tại trong khu vực mà không gian chiếm hữu, chỉ bằng với 

một phần một trăm ức trong một điện tử, một trăm ức vi trung tử mới tạo thành 

một điện tử. Điện  tử  này nhục nhãn chúng ta nhìn không thấy.  Loại vi trung tử 

này rải rác khắp trong hƣ không, vi trung tử có thể xuyên thấu bản thép dày một 

tỷ ki lô mét, một tỷ ki lô mét còn lớn hơn trái đất chúng ta. Đƣờng kính trái đất 

chúng ta chƣa đƣơc một tỷ ki lô mét. Từ bờ biển đông của Trung Quốc bay đến 

bờ biển tây của Mỹ, tức là Thái Bình Dƣơng chỉ  10.000km, mƣời ức là mƣời vạn 

vạn ki lô mét, còn lớn hơn cả mặt trời, nó có khả năng xuyên thấu. 

Cho nên nhà khoa học nói với chúng ta, hiện tƣợng vật chất là huyễn tƣớng do ý 

niệm  tích  lũy,  nó  không  phải  là  thật.  Ý  niệm  có  thật  hay  không?  Ý  niệm  cũng 

không phải là thật. Ý niệm từ đâu đến? Hiện nay nhà khoa học nói không ra, nhà 

khoa học chỉ nói từ trong không  mà sanh ra có.  Từ không sanh có nói cũng rất 

hay. Trong kinh Phật có giải thích, nó từ trong tự tánh biến hiện ra. Tự tánh này 

rất khó hiểu. Tự tánh nhà khoa học vĩnh viễn không thăm dò ra đƣợc. Khoa học 

thăm  dò  ra  thứ  có  đối  tƣợng,  tự  tánh  không  phải  là  đối  tƣợng  của  họ.  Tự  tánh 

không  phải  là  vật  chất,  không  phải  tinh  thần,  cũng  không  phải  là  hiện  tƣợng  tự 

nhiên. Cho nên nhà khoa học chẳng có cách gì đối với nó, thật có. Trong tất cả 

mọi lúc mọi nơi ở đâu nó cũng có. Quí vị không có cách gì phát hiện nó. Quí vị 

nhìn không thấy nó, không nghe đƣợc nó, tiếp xúc không đƣợc nó, cũng không 

tƣởng  tƣởng  đƣợc  nó.  Dùng  tƣ  tƣởng  cũng  vô  ích.  Phật  nói  với  chúng  ta  “chỉ 

chứng mới biết đƣợc”. Quí vị chứng nhập cảnh giới này quí vị mới biết đƣợc. Quí 

vị  mới  phát  hiện  nó  thực  sự  tồn  tại.  Điều  này  trong  Phật  Pháp  gọi  là  minh  tâm 

kiến  tánh.  Ngƣời  minh  tâm  kiến  tánh  mới  biết  đƣợc.  Điều  kiện  gì  mới  có  thể 

Tập 415  112

5 



minh tâm kiến tánh? Đức Phật dạy, sáu căn chúng ta đối với cảnh giới sáu trần, 

sáu  căn  là  mắt  tai  mũi  lƣỡi  thân.  Đối  tƣợng  của  sáu căn  là  mắt  thấy  là  sắc,  tai 

nghe là âm thanh, mũi ngửi là hƣơng, miệng nếm là vị, thân thể là tiếp xúc. Có 

hiện  tƣợng  chúng  ta  mới  có  thể  cảm  thọ  đƣợc.  Nhƣng  tự  tánh  không  có  hiện 

tƣợng, nên năm căn không cảm thọ đƣợc. Nó không phải là tƣ tƣởng, tƣ tƣởng là 

thức thứ sáu có thể nghĩ đến đƣợc, nó không phải là tƣ tƣởng. Cho nên thức thứ 

sáu đối với nó cũng không phát sanh tác dụng. Đức Phật dạy, buông xả khởi tâm 

động  niệm  phân  biệt  chấp  trƣớc  quí  vị  liền  thấy  đƣợc.  Phật  nói  thật  đơn  giản! 

Chúng ta có thể trong một số hiện tƣợng này, đối với tất cả pháp thế gian xuất thế 

gian không phân biệt nữa, điều này buông đƣợc rồi. Tất cả các pháp không phân 

biệt nữa, quí vị  liền chứng quả A la hán. Đó là thành tựu nhỏ của Phật Pháp. Quí 

vị  có thể thấy đƣợc sau nẻo luân hồi, quí vị  có đƣợc năng lực này. 

Trên  có  thể  thấy  đƣợc  28  tầng  trời,  dƣới  có  thể  thấy  đƣợc  địa  ngục,  thời  gian 

không gian duy thứ trong sáu cõi đều đã đột phá đƣợc, đó là cảnh giới của A la 

hán.  Nâng  cao  thêm  một  tầng  nữa  là  cảnh  giới  của  Bồ  Tát.  Bồ  Tát  không  còn 

phân biệt, A la hán không chấp trƣớc, họ có phân biệt, không có chấp trƣớc. Nên 

phạm vi thấy của họ lớn hơn. Bồ Tát có thể thấy tam thiên đại thiên thế giới, thứ 

bậc của Bồ Tát rất nhiều. Bồ Tát cấp bậc cao thì thần thông quảng đại. Đích thực 

họ ở thế giới của chúng ta nhƣ nhƣ bất động, họ thấy Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc  rõ  nhƣ  bàn  tay,  vô  cùng  rõ  ràng,  thấy  thế  giới  Hoa  tạng.    Đến  không  khởi 

tâm, không động niệm vậy là thành Phật rồi. Quí vị  thấy đƣợc đã viên mãn rồi. 

“Hồng quan vũ trụ, đại nhi vô ngoại, tiểu quan vũ trụ, tiểu nhi vô nội”. Quí vị  đã 

thấy đƣợc toàn bộ. Đó là minh tâm kiến tánh. Mục đích cuối cùng của giáo dục 

Phật  Giáo  là  muốn  chúng  ta  đạt  đến  cảnh  giới  này.  Cảnh  giới  này  gọi  là  thành 

Phật.  Thành  Phật  tức  là  đối  với  chân  tƣớng  của  nhân  sanh  vũ  trụ  đã  triệt  để  rõ 

ràng rồi. Hoàn toàn thông đạt thấu triệt rồi. Cảnh giới này gọi là thành Phật. Vì 

vậy Phật bản chất của Phật là giáo dục. Phật,  Bồ Tát, A la hán là ba học vị, Phật 

là học vị cao nhất, giống nhƣ học vị tiến sĩ trong trƣờng học hiện nay vậy. Bồ Tát 

là học vị thứ hai, giống nhƣ học vị thạc sĩ. A la hán là học vị thứ ba giống nhƣ 

học vị cử nhân vậy. Danh xƣng của ba học vị. Phật Bồ Tát không phải là thần, họ 

cũng không phải là tiên nhân. Ý nghĩa trong những danh từ này, nếu nhƣ quí vị 

hiểu  đƣợc  nó,nghĩa  là  hiểu  Phật  là  giác  ngộ,  giác  ngộ  triệt  để.  Bồ  Tát  giác  ngộ 

chƣa triệt để. A la hán là mới vừa giác ngộ,  mới vừa nhập môn, cho nên họ chƣa 

đƣợc tính là thực sự giác ngộ. Đây là cấp độ giác ngộ không giống nhau, có ba 

loại danh xƣng. Nhƣng gốc của nó đều là nhất niệm tâm tánh hiện tiền của bản 

112 Tập 415 

6 



thân, đây là điều mà tất cả chúng sanh đều có. Vậy nên trong đại kinh đức Phật 

thƣơng nói “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, câu nói này là thật, không phải giả. 

Cổ  Thánh  tiên  hiền  của  Trung  Quốc  cũng  rất  giỏi.  Phật  Giáo  chƣa  truyền  đến 

Trung Quốc, ngƣời Trung Quốc cũng đã biết rồi, Lão tổ tông, Thánh nhân Trung 

Quốc nói rằng: “bổn tánh vốn thiện” và Thích Ca Mâu Ni Phật nói “tất cả chúng 

sanh vốn là Phật”, ý nghĩa là một. 

Mở đầu trong Tam Tự Kinh nói: “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. “Thiện” đó không 

phải là chữ “thiện” trong thiện ác. Chữ “Thiện” này có ý nghĩa tán thán.  Tán thán 

điều gì? tất cả những viên mãn của quí vị  không mảy may khiếm khuyết, tức là 

trí  huệ  của  quí  vị    viên  mãn,  đức  năng  quí  vị    viên  mãn,  tƣớng  hảo  của  quí  vị  

viên mãn, không có một thứ gì không viên mãn. Trong tự tánh quí vị  vốn đầy đủ, 

tìm  không  ra  một  chút  kiếm  khuyết  nào,  đó  gọi  là  “bổn  thiện”.  Phật  chính  là 

nghĩa “bổn thiện”, đƣợc đại viên  mãn. Đó là điều tất cả  chúng sanh đều tƣơng 

đồng, hơn nữa tất cả chúng sanh đồng một tâm tánh. Thực sự hiểu rõ rồi, làm rõ 

ràng rồi, làm rõ mối quan hệ giữa biến pháp giới hƣ không giới với bản thân rồi, 

là  gì?  là  một  thể!  không  phải  là  một  nhà  nữa,  một  nhà  cũng  hơi  xa,  là  một  thể. 

Một  thể  tức  giống  với  thân  ngƣời  chúng  ta  vậy,  bên  ngoài  là  mắt  tai  mũi  lƣỡi 

thân, bên trong là lục phủ ngũ tạng, là một thể. Quí vị xem mối quan hệ này thân 

thiết biết bao. Cho nên tâm từ bi tức từ một thể mà phát sanh, gọi là vô duyên từ 

bi, tức không cần điều kiện. Từ ái là tình thƣơng vô điều kiện. Lân mẫn là đồng 

thể, tâm đại từ bi là lân mẫn chúng sanh. Chúng sanh có khổ nạn là bản thân có 

khổ nạn. Bản thân chƣa minh tâm kiến tánh chính là khổ nạn. Minh tâm kiến tánh 

đó là đại triệt đại ngộ. Nên đây là nhất niệm tâm tánh hiện tiền. 

“Dĩ tâm tánh bổn vô ngoại cố”, trong tâm tánh không có trong ngoài. Nói cách 

khác,  tất  cả  các  những  thứ  tƣơng  đối  không  tồn  tại.  Chúng  ta  có  thể  nghĩ  đến 

đƣợc. Không khởi tâm không động niệm là cảnh giới gì? Đó chính là nhất thể. 

Sau khi khởi tâm động niệm liền có phân biệt, liền có ngƣời, có ta. Từ trong phân 

biệt liền khởi chấp trƣớc,  đó là mê mỗi lúc mỗi sâu thêm. Khởi tâm động niệm là 

vừa mới mê, còn chƣa có phân biệt, còn chƣa có chấp trƣớc. Cảnh giới này là gì? 

Cõi Thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Trong cảnh giới này có phân 

biệt không có chấp trƣớc. Đây là bốn tầng trên trong   mƣời pháp giới là Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, họ có phân biệt, không có chấp trƣớc. Khởi tâm 

động  niệm,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  đều  có  đó  là  sáu  cõi  phàm  phu.  Phật  đem 

nguyên lý này nói rõ ràng nhƣ vậy. Cho nên tu hành là tu gì? Không có gì ngoài 

buông xả mà thôi. Quí vị  xem buông xả chấp trƣớc liền thành A la hán. Trí huệ 

Tập 415  112

7 



đức năng trong tự tánh của chúng ta nó liền lộ ra đƣợc một phần. Vì sao vậy? Vì 

vốn có, không phải học mà đƣợc. Thứ học mới có gọi là tri thức; bản thân vốn có 

là trí huệ. Trí huệ có thể giải quyết vấn đề không có hậu di chứng. Tri thức giải 

quyết vấn đề có tính hạn chế, có hậu di chứng. 

Thời đại ngày nay của chúng ta, tức là toàn thế giới 200 năm trở lại đây, khoa học 

hƣng khởi rồi, khoa học hƣng khởi chỉ chú trọng về vật chất. Nói cách khác, chỉ 

chú  trọng  việc  tìm  cầu  tri  thức,  mà  không  quan  trọng  trí  huệ,  quên  mất  trí  huệ. 

Ngƣời ngày xƣa tìm cầu trí huệ, tri thức là thứ yếu. Tri thức bổ sung cho trí huệ. 

Đặc biệt là Trung Quốc và Ấn độ tầng lớp cầu trí huệ, lí niệm, phƣơng pháp, kinh 

nghiệm, hiệu quả đều đứng đầu thế giới, những dân tộc quốc gia khác đều không 

sánh kịp. Trí  huệ, đức năng, tƣớng tốt toàn là vốn đầy đủ trong tự tánh. Hƣớng 

ngoại  tìm  cầu  là  sai,  không  cần  phải  hƣớng  ngoại,  tu  sửa  bản  thân  cho  tốt,  bản 

thân  tu  tốt  rồi,  hoàn  cảnh  bên  ngoài  tự  nhiên  liền  biến  chuyển.  Vì  sao  vậy?  Vì 

cảnh chuyển theo tâm. 

Niệm lực, quí vị xem điều đầu tiên, có thể chuyển thân thể chính mình. Thứ hai là 

môi  trƣờng  quí  vị  ở  có  thể  chuyển.  Đây  là  ngƣời  xƣa  nói  “ngƣời  phƣớc  ở  đất 

phƣớc, đất phƣớc ngƣời phƣớc ở”, ngƣời tâm tốt có phƣớc, họ trú nơi địa phƣơng 

này thì địa phƣơng này ít tai ít nạn. Khu vực này mùa màng bội  thu, nhân dân an 

lạc. 

Cổ kim trong nƣớc ngoài nƣớc quí vị  xem một số Thánh hiền, không ai không 

chú trọng dạy học. Vì sao vậy? Vì Thánh hiền đƣợc giáo dục mà ra. Phật Bồ Tát 

cũng  từ  giáo  dục  mà  ra.  Ngƣời  xƣa  hiểu  đƣợc  dạy  học.  Thời  Xuân  Thu  chiến 

quốc,  ít  nhất  cũng  cách  chúng  ta  hiện  nay  2500  năm  trƣớc,  thời  đại  của  Khổng 

Tử. Lễ Ký đƣợc hoàn thành vào thời đại đó, họ biết đƣợc: “kiến quốc quân dân, 

giáo  học  vi  tiên”.  Dạy  học  của  ngƣời  xƣa  trong  những  ghi  chép,  thời  Nghiêu 

Vƣơng, thời đại Nghiêu Thuấn, Nghiêu Vƣơng, Thuấn vƣơng, chính phủ đã chính 

thức thiết lập một quan viên để thúc đẩy giáo dục, để chủ quản giáo dục, thúc đẩy 

giáo dục. Quan viên này gọi là Tƣ đồ. Dạy cái gì? Dạy luân lí, dạy đạo đức, dạy 

nhân quả. 

Con ngƣời phải từ nhỏ, ngƣời Trung Quốc gọi là dạy trẻ em, là từ lúc mang thai 

đã bắt đầu dạy, gọi là thai giáo. Trẻ em ra đời đến ba tuổi là một ngàn ngày này là 

thời gian quan trọng nhất. Vì sao vậy?  Vì bƣớc đầu tiên quan trọng. Lúc này dạy 

tốt  rồi,  suốt  đời  sẽ  không  trở  thành  xấu.  Ngƣời  Trung  Quốc  coi  trọng  giáo  dục 

bén rễ. 

112 Tập 415 

8 



Phật Giáo là giáo dục, không phải là tôn giáo. Vì thế sau khi đức Thích Ca Mâu 

Ni Phật nhập diệt, học trò của Ngài đi tuyên dƣơng khắp nơi, có một số nơi hai ba 

trăm năm, có một số nơi sáu bảy trăm năm, chỉ có ở Trung Quốc hai ngàn năm 

không suy thoái, nguyên nhân là gì? Sƣ đạo đƣợc xây dựng trên  nền tảng  hiếu 

đạo. Nền tảng hiếu đạo của ngƣời Trung Quốc rất sâu sắc, hơn hẳn Ấn độ. Nên 

Phật Giáo tại Ấn độ bị suy diệt, tại Trung Quốc lại hƣng thịnh, khai hoa, kết quả 

thành công rồi. Nó nhất định phải đƣợc xây dựng trên nền tảng hiếu đạo. Ở nơi 

này nếu không nói hiếu đạo, Phật Pháp sẽ không thể sinh tồn. Giáo dục của đức 

Phật nhất định kiến lập trên xã hội biết hiếu đạo, nó mới có thể phát huy rộng lớn. 

Nguyên nhân rất đơn giản, một ngƣời hiếu thảo họ sẽ biết tôn sƣ, họ học tập với 

tâm thái chân thành. Họ có tâm chân thành, có tâm cung kính, họ thực sự có thể 

học đƣợc. Nếu nhƣ tâm hời hợt nóng nảy,  đối với cha  mẹ không có lòng hiếu, 

đối với thầy giáo không có tâm tôn trọng, Phật Bồ Tát Thần tiên đến dạy họ cũng 

vô ích. Họ chỉ có thể học đƣợc một tí ngoài da, là thƣờng thức, trí huệ chân thật 

họ không lĩnh ngộ đƣợc, khó là khó ở chỗ này vậy. 

Ngày nay điển tịch của Thánh hiền với kỹ thuật in ấn thuận lợi nhƣ vậy, số lƣợng 

lƣu thông rất lớn, đến đâu để tìm đƣợc một ngƣời hiếu thuận cha mẹ, tôn sƣ trọng 

đạo để học, vậy là khó rồi. Không phải là ngƣời hiếu thảo cha mẹ, tôn sƣ trọng 

đạo, Khổng tử có dạy cũng vô ích, Thích Ca Mâu Ni Phật đến dạy cũng không 

ích gì, không thu đƣợc kết quả. Đó mới là vấn đề thực sự khó. Chúng ta nếu nhƣ 

muốn phục hƣng văn hóa truyền thống xƣa, tuyệt đối không phải một thế hệ này 

của chúng ta, thế hệ chúng ta sẽ không thành công đƣợc. Ít nhất phải từ ba thế hệ 

đến  năm  thế  hệ  về  sau.  Mới  có  cách  phục  hƣng  đƣợc,  ba  đến  năm  thế  hệ  sau. 

Ngƣời ba đời này sẽ vô cùng vất vả, phải thực sự hiểu đƣợc giáo dục, từ trẻ em 

bồi  dƣỡng  giáo  dục  thành  Thánh  hiền.  Dạy  họ  tƣơng  lai  làm  Thánh  nhân,  làm 

Hiền  nhân,  không  phải  là  làm  quan  lớn,  làm  giàu  lớn,  dạy  họ  đến  cứu  đời  cứu 

ngƣời. 

Trong xã hội hiện nay chỉ có một phƣơng pháp, tìm đến một nơi rất hẻo lánh, nơi 

cách xa đô thị, nơi giao thông không thuận lợi, nơi hoang vu để mở một trƣờng tƣ 

thục ở đó. Từ nhỏ đến lớn không để cho bị ô nhiễm, họ mới có thể tiếp thu đƣợc, 

họ mới có thể đắc định, họ mới có thể khai trí huệ. Nếu không có một môi trƣờng 

nhƣ vậy thì dạy không thành công. Ngày nay quí vị có dạy tốt hơn nữa, xem một 

bộ phim là xong hết rồi. 

Ngày xƣa lúc tôi theo học ở Đài Trung, thầy giáo của chúng tôi tổ chức  hội thảo 

lớn về  đại học và cao đẳng Phật học, rất quí giá. Hội thảo này thời gian ngắn, hai 

Tập 415  112

9 



tuần,  ba  tuần,  bốn  tuần,  dài  nhất  là  bốn  tuần.  Số  học  sinh  không  nhiều  khoảng 

hơn 100 ngƣời, đều là sinh viên hoặc là nghiên cứu sinh. Bốn tuần học đƣợc xem 

ra cũng rất khá, thực sự có những thay đổi thấy rõ. Thầy giáo nói quí vị  ở đây 

đƣợc huấn luyện bốn tuần, quí vị kết thúc rồi, đến rạp phim xem hai bộ phim coi 

nhƣ xong, hoàn toàn khôi phục nguyên trạng. Quí vị   đã biết đƣợc sự việc này 

khó khăn biết bao. Chỉ là gieo cho họ chút thiện căn mà thôi. Những đồng học 

trong khóa học này gần nhƣ hơn số nửa đều đã qua đời, là việc của 50 năm trƣớc. 

Lúc đó đang học đại học đều là hai mƣơi mấy tuổi. Nói cách khác, hơn 70 tuổi 

rồi, có rất nhiều ngƣời sống không đến 70 tuổi, đều đi hết rồi, thật không dễ dàng 

gì. Không phải ngƣời thực sự hiểu biết, ngƣời có tâm từ bi, ngƣời thực sự có trí 

huệ, ai tình nguyện làm những việc này? Mục tiêu trung tâm của Phật Pháp Đại 

Thừa chính là minh tâm kiến tánh. 

“Tâm tánh không có trong ngoài, Phật thị hiện, Phật đến tiếp dẫn, nhờ vào Phật 

lực của tự tâm tiếp dẫn, có khó khăn gì.” Ý nghĩa này nói rất sâu. Phật A Di Đà là 

ai? Là từ trong tâm mình biến hiện ra, tâm này là Phật, Phật tức là tâm. Ngẫu Ích 

đại sƣ ngƣời cuối triều Minh, ngài qua đời vào đời Nhà Thanh, ra đời vào thời 

nhà  Minh,  qua  đời  vào  thời  nhà  Thanh.  Trung  Phong  thiền  sƣ  ngƣời  đời  nhà 

Nguyên,  sớm  hơn  Ngài  rất  nhiều.  Trung  Phong  Thiền  sƣ  trong  Tam  Thời  Hệ 

Niệm Pháp Sự Toàn Tập nói: “tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là 

tâm ta”. Quí vị  xem xem so với lời của Ngẫu Ích đại sƣ hoàn toàn tƣơng đồng, 

“Tịnh Độ tức nơi này, nơi này tức Tịnh Độ”, đây là điều Trung Phong thiền sƣ 

nói, chắc chắn tâm tánh là một không phải hai. Cũng chứng minh lời Phật thƣờng 

nói trong giáo lý Đại Thừa: “tất cả các pháp từ tâm tƣởng sanh”, trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói toàn thể vũ trụ là: “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, nó thực sự là 

một không phải hai. Điều này phải nên học tập, cần phải yên tĩnh, an ổn, thanh 

tịnh ít muốn, triệt để buông xuống, không nhiễm mảy trần. Quí vị mới có thể lãnh 

hội,  quí  vị  mới  có  thể  khế  nhập.  Khế  nhập  này  chính  là  chứng  đắc.  Trong  kinh 

Đại Thừa giảng, hoàn toàn là sự thật chân tƣớng. Sau khi khế nhập thọ dụng vô 

cùng. Đó là gì? đó là thực sự sống đời sống của Phật Bồ Tát. Trong tâm còn có 

tạp niệm, điều này không đƣợc. Đó là phá hoại toàn bộ công phu của quí vị. 

Xã hội ngày nay,  tìm  một ngƣời trong tâm không có tạp niệm, quí vị   đi tìm, e 

rằng trong một triệu ngƣời tìm không ra một ngƣời. Quí vị  liền biết sự việc này 

khó  khăn  biết  bao.  Không  đầy  đủ  điều  kiện  này,  Đại  Thừa  không  dễ  dàng  khế 

nhập. Học tập cũng chỉ là học đƣợc thƣờng thức mà thôi. 

113 Tập 415 

0 



Tôi  hai  lần  tham  quan  viện  Hán  học  của  Luân  đôn  Anh  quốc,  tôi  thấy  họ  đang 

học Phật học, Nho học, Đạo học. Tôi nói với họ: thứ tôi học và quí vị  học là trái 

ngƣợc. Trái ngƣợc nhƣ thế nào? Tôi học là học Phật, học Nho, học Đạo. Văn tự 

ngƣời nƣớc ngoài, chúng ta nhìn xem từ tay trái sang tay phải của chúng ta: Phật 

học,  Nho  học,  Đạo  học.  Văn  tự  Trung  Quốc  là  từ  phải  sang  trái.  Dùng  văn  tự 

Trung Quốc mà đọc là học Phật, học Nho, học Đạo, rất khác nhau. Học Nho phải 

học đƣợc nhƣ Khổng tử. Học  Đạo phải học đƣợc nhƣ  Lão tử. Học Phật phải học 

đƣợc nhƣ Thích Ca Mâu Ni Phật, mới thực sự đƣợc lợi ích. 

Theo  Nho  học  Khổng  tử  là  Khổng  tử,  quí  vị  là  quí  vị.  Quí  vị    không  phải  là 

Khổng tử, Khổng tử cũng không phải là quí vị. Thứ quí vị học là thƣờng thức của 

Nho gíao, thƣờng thức của Đạo giáo, thƣờng thức của Phật gíao, chẳng lợi ích gì. 

Không đƣợc lợi ích, nói theo Phật Pháp là “không hiểu Nhƣ Lai chân thật nghĩa”, 

thứ quí vị nghiên cứu đƣợc là ý của quí vị, không phải ý của Phật.  Kinh quí vị 

giải thích là ý của quí vị  đang giải thích, không phải là ý của Phật, sai khác rất 

nhiều. Chúng ta xem rồi liền rất rõ ràng, rất sáng tỏ. Trƣờng còn mời tôi, tôi rất 

cảm  kích,  tôi  uyển  chuyển  từ  chối.  Vì  sao  vậy?    Đến  nơi  đó  cũng  là  nói  về  tri 

thức,  nó  không  phải  là  trí  huệ.  Làm  việc  tri  thức  chẳng  bằng  tôi  hiện  tại  ở  đây 

giảng kinh dạy học đƣợc rồi. Hiện nay dùng phƣơng thức này, đó gọi là hiện đại 

hóa, có ngƣời thực sự thành tựu hay không? Chắc chắn có. Ở trƣớc ti vi, ở trƣớc 

mạng internet có ngƣời đang thật làm. Số ít, có ngƣời thật làm, có ngƣời thực sự 

thành tựu rồi. 

Trƣờng học không có phạm vi lớn nhƣ chúng ta, ngƣời hữu duyên trên toàn cầu, 

lúc này họ đang xem qua mạng, đang xem qua truyền hình vệ tinh, chúng ta cùng 

nhau học tập, thực sự có thể ngộ nhập. Chỉ cần đầy đủ chân thành cung kính, thì 

có thể ngộ nhập. Không có thành kính, có trực tiếp dạy cũng vô ích. Vì thế  Ấn 

Quang đại sƣ nói rất hay: “một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, trăm phần 

thành kính thì đƣợc trăm phần lợi ích, vạn phần thành kính thì quí vị  đƣợc vạn 

phần lợi ích.” Quí vị  có thể đạt đƣợc nhiều ít, không liên quan gì đến thầy giáo, 

mà liên quan đến tâm chân thành cung kính của bản thân quí vị. Xƣa nay trong 

nƣớc ngoài nƣớc dạy học đều không có ngoại lệ. Đạo lý này nhất định phải hiểu. 

Chúng ta muốn thật học, thật sự đạt đƣợc Phật Pháp, chúng ta đối với Phật Bồ Tát 

không cung kính thì làm sao đƣợc? Không chân thành thì không học đƣợc. Đầy 

đủ chân thành, cung kính, không có thầy giáo dạy, quí vị cũng thành công. Đối 

diện với kinh sách chính là đối diện với Phật Bồ Tát. Đọc từng lần từng lần một, 

ngƣời xƣa nói “đọc sách ngàn lần, tự thấy nghĩa nó”, tức khai ngộ rồi. Ngàn lần 

Tập 415  113

1 



đọc xong rồi, đắc định đƣợc rồi. Định là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh khởi tác 

dụng là trí huệ, đó là khai ngộ rồi. Không cần ngƣời khác nói, bản thân liền thông 

đạt rõ ràng. Điều này phải có tâm kiên trì, đọc từng lần từng lần một. Mƣời lần 

không  khai  ngộ,  một  trăm  lần,  một  trăm  lần  không  khai  ngộ  thì  một  ngàn  lần, 

ngàn  lần  không  khai  ngộ  thì  hai  ngàn  lần,  hai  ngàn  lần  không  khai  ngộ  thì  ba 

ngàn lần. Quí vị cứ tiếp tục đọc chắc chắn khai ngộ. Nên điều này nói rõ hiện tại, 

tƣơng lai thấy Phật, đều là Phật lực tự tâm tiếp dẫn. Có lý gì lại không vãng sanh? 

Phật A Di Đà không phải là ngƣời ngoài. Thế giới Cực Lạc không phải là nhà của 

ngƣời khác, là nhà của mình. Phật A Di Đà là ngƣời nhà của mình. Quí vị phải 

khẳng định đƣợc nhƣ vậy. 

“ Nhƣ trong gƣơng soi non nƣớc lầu các mấy mƣơi tầng, tầng thứ tựa nhƣ, thật 

không gần xa”. Ví dụ này, ví dụ của ngƣời xƣa, thời đó chỉ có gƣơng soi, ngày 

nay  có  ti  vi,  ngày  nay  có  mạng  internet,  đều  nhìn  trên  màn  hình,  thật  không  có 

gần xa. Khắp pháp giới hƣ không giới đều ngay hiện tại. 

“Vừa chiếu đều đủ  hết, thấy không có trƣớc sau”, chúng ta soi gƣơng, vừa soi 

toàn  bộ  đều  soi  trong  đó,  không  có  trƣớc  sau.  Trên  thực  tế  toàn  bộ  vũ  trụ  phát 

sinh, cũng là hiện tƣợng nhƣ vậy, cũng không có trƣớc sau. Trong một niệm đồng 

thời phát sanh. Hiền Thủ quốc sƣ nói rất hay, quí vị xem Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán, trong một bài luận văn này, tổng cộng chỉ có sáu đoạn. Ba đoạn trƣớc nói 

về nguyên khởi vũ trụ. Vũ trụ từ đâu mà có? Sinh mạng từ đâu mà đến? Tôi từ 

đâu mà đến? Nói rất rõ ràng, rất sáng tỏ. Thực sự nhìn thấu rồi sẽ hiểu đƣợc, khắp 

pháp giới hƣ không giới và chúng ta là một thể, quan hệ rất mật thiết. Chúng ta 

khởi  một  niệm,  bất  luận  là  thiện  niệm  hay  là  ác  niệm,  đều  ảnh  hƣởng  đến  biến 

pháp giới hƣ không giới. Niệm lực này của quí vị  phải kiên cố, kiên cƣờng thì 

sức ảnh hƣởng lớn. Lúc niệm lực của quí vị  nhỏ yếu sức ảnh hƣởng sẽ rất nhỏ. 

Đó cũng là chân tƣớng sự thật. Thiện niệm cảm ứng ba đƣờng thiện. Ba đƣờng 

thiện  là  do  thiện  niệm  cấu  thành.  Ba  đƣờng  ác  là  do  ác  niệm  tạo  thành.  Quí  vị  

không thể nói nó có, quí vị cũng không thể nói nó không có. 

Ngày xƣa Chƣơng Thái Viêm lão cƣ sĩ từng làm phán quan của Đông Nhạc đại 

đế. Ông là tín đồ Phật Giáo kiền thành, rất từ bi, nghe nói trong địa ngục có hình 

phạt nung đốt da ngƣời, ông ta nghe rồi không nhẫn tâm, nên kiến nghị với Đông 

Nhạc đại đế, có thể phế bỏ hình phạt này hay không, Đông Nhạc đại đế phái hai 

tiểu quỷ dẫn ông đến hiện trƣờng để xem.Đại đế nói, ngƣơi đi xem xem, xem rồi 

trở về rồi nói. Tiểu quỷ dẫn ông ta đến hiện trƣờng, ông ta nhìn không thấy, lúc 

đó hốt nhiên đại ngộ, tất cả đều do tâm tạo. Chƣơng Thái Viêm không tạo nghiệp 

113 Tập 415 

2 



này,  địa  ngục  ở  trƣớc  mắt  nhìn  không  thấy.  Nhƣ  vậy  mới  hiểu  đƣợc  địa  ngục 

không  phải  Diêm  Vƣơng  thiết  lập.  Là  nghiệp  lực  bất  thiện  của  bản  thân  quí  vị 

biến hiện ra, không có thứ gì không phải do tự tác tự thọ. Quí vị ở nơi đó chịu tội, 

quí vị muốn trách Diêm Vƣơng, vậy là quí vị tội càng thêm tội, tội quí vị thêm 

một  bậc  nữa.  Quí  vị    không  biết  hoàn  toàn  là  do  bất  thiện  nghiệp  của  bản  thân 

biến  hiện,  cùng  một  đạo  lý  nhƣ  vậy,  thiên  đƣờng  là  do  thiện  nghiệp  biến  hiện. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  do  tịnh  nghiệp  biến  hiện.  Nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà, 

nguyện lực của bản thân tôi và nguyện lực của Phật A Di Đà, tập hợp lại với nhau 

liền biến thành nguyện lực của Thế giới Cực Lạc. Quí vị hiểu đƣợc đạo lý này quí 

vị sẽ rõ ràng đƣợc. Thực sự tin tƣởng vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc 

tôi cũng có phần, quí vị cũng có phần, mọi ngƣời đều có phần, chỉ cần làm rõ, 

hiểu rõ việc này rồi, vấn đề đã đƣợc giải quyết rồi. 

“Từ Tây phƣơng này qua mƣời vạn ức Phật độ, có một thế giới tên là Cực lạc, 

cũng nhƣ vậy”, đạo lý cũng giống nhƣ phía trƣớc đã nói, cùng một kiểu đó, giống 

nhƣ cái gƣơng soi chiếu cảnh quan bên ngoài, tầng thứ nhƣ thật, không có gần xa. 

“Nƣớc đó có Phật hiệu A Di Đà, hiện đang thuyết pháp, cũng nhƣ vậy”. Tự tánh 

Di Đà đang thuyết pháp. Chúng ta dùng tâm tự tánh tƣơng ƣng để nghe, liền nghe 

hiểu đƣợc. Nếu dùng tâm trái ngƣợc với tự tánh thì đó là phiền não, vọng niệm. 

Dùng vọng tâm để nghe quí vị  sẽ nghe không hiểu. Nếu nhƣ quí vị  dùng chân 

tâm để nghe, sẽ không có lí gì mà quí vị  không hiểu. 

“Ngƣời này lúc lâm chung, Phật A Di Đà và chƣ Thánh chúng hiện ở trƣớc họ, 

ngƣời này lúc chết, tâm không điên đảo, liền đƣợc vãng sanh về quốc độ cực lạc 

của  A  Di  Đà  Phật,  cũng  nhƣ  vậy”.  Lời  này  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  rất  hay,  ngƣời 

niệm Phật  lúc lâm chung, suốt đời họ có một mong muốn duy nhất đó là hi vọng 

sau  khi  chết,  linh  hồn  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Lúc  lâm 

chung  họ  thực  sự  đƣợc  vãng  sanh,  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn  họ,  hiện  ở  trƣớc 

mặt họ. “Hiện ở trƣớc mặt họ” điều này thuộc về hiện tiền thấy Phật. Họ chƣa dứt 

hơi, họ có thể nói chuyện với ngƣời bên cạnh: tôi nhìn thấy Phật A Di Đà, Phật 

đến tiếp dẫn tôi rồi. Ngƣời khác không nhìn thấy, họ có thể nhìn thấy. Đây đều 

thuộc  về  hiện  tiền  thấy  Phật.  Ngƣời  này  lúc  lâm  chung  quan  trọng  nhất  là  tâm 

không  điên  đảo.  Điều  này  vô  cùng  quan  trọng.  Tức  là  trong  tâm  rõ  ràng,  sáng 

suốt, họ liền vãng sanh, họ đến Thế giới Cực Lạc rồi. 

“Nên biết chữ chữ đều là Hải Ấn tam muội, linh văn của đại viên cảnh trí.” Mấy 

câu này là Ngẫu Ích đại sƣ tán thán đối với Kinh Di Đà, bộ Kinh Di Đà này chữ 

chữ đều là Hải Ấn tam muội. Hải Ấn tam muội là ví dụ, giống đại hải. Ví dụ tự 

Tập 415  113

3 



tánh  giống  biển  lớn,  tất  cả  những  cảnh  quan  đều  là  ảnh  hiện  ở  trong  biển.  Nếu 

nhƣ biển này không có sóng gió, không có nhiễm ô. Nƣớc biển này giống nhƣ 

một  mặt kính vậy, kính lớn chiếu soi đƣợc rõ  ràng. Ví dụ với hải ấn tam  muội. 

Tam muội là tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh chính là đại hải, tâm thanh tịnh sanh 

trí huệ. Pháp thế gian xuất thế gian đều có thể thông suốt rõ ràng. Đại viên cảnh 

trí, chuyển  A lại  ya thành đại viên cảnh trí. Trong Đại viên cảnh trí lƣu  xuất ra 

linh văn. Linh văn chỉ cho bộ kinh A Di Đà Kinh. 

“Trên đây là lời Linh Phong tán thán kinh văn, cũng chữ chữ đều là hải ấn tam 

muội.” Lời tán thán của Ngẫu Ích đại sƣ không thể nghĩ bàn. Điều Ngẫu Ích đại 

sƣ nói và kinh Phật nói không có gì khác nhau. Hai câu này là tán thán Ngẫu Ích 

đại sƣ. Ngẫu Ích đại sƣ có thể nói ra những lời này và Phật nói không khác, cùng 

một cảnh giới. 

“Ba giải thích ở trên”, tức nói trên đây nêu ra ba ví dụ. Liên Trì đại sƣ nói, Viên 

Trung Saonói, Yếu Giải nói, đều giống nhƣ chƣ Tổ của Thiền Tịnh vậy. Đó chính 

là những điều họ nói, ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng. 

“Chính  là  từ  trong  đại  quang  minh  tạng  tự  nhiên  lƣu  xuất  ra  vậy”.  Đại  quang 

minh  tạng  chính  là  Thƣờng  tịch  quang,  chính  là  tự  tánh,  chính  là  Đại  bát  Niết 

bàn, chính là chân tâm bổn tánh của bản thân. Vậy thì Phật Pháp từ đâu mà có? 

Phật Pháp từ trong chân tâm bổn tánh của bản thân lƣu xuất ra, không phải từ nơi 

khác đến. Minh tâm kiến tánh rồi họ tự nhiên lƣu xuất ra.Ngƣời chƣa kiến tánh 

thì tƣ tƣởng của chúng ta, luận bàn của chúng ta, văn tự chúng ta viết ra từ đâu 

mà lƣu xuất ra? Từ A lại ya lƣu xuất ra, không giống nhau. A lại ya là gì? là tập 

tánh.  Là  những  thứ  chúng  ta  học  đƣợc  ghi  nhớ  vào  đó.  Chúng  ta  ghi  nhớ  rất 

nhiều, quảng học đa văn, chúng ta đều từ nơi này mà đến, không phải từ tự tánh 

hiển lộ ra. Nhƣng sau khi  minh tâm  kiến tánh thì khác rồi, tức là họ không còn 

tâm phân biệt, không còn tâm chấp trƣớc. Không phải từ trong tâm này. Những 

thứ thuộc thế gian toàn bộ đều từ trong phân biệt chấp trƣớc mà lƣu xuất ra. Chỉ 


có  chƣ  Phật    Bồ  Tát  thứ  họ  nói  mới  từ  tâm  thanh  tịnh  lƣu  xuất  ra,  từ  tâm  bình 

đẳng lƣu xuất ra, từ tâm thực sự từ bi lƣu xuất ra. Đó gọi là linh văn, gọi là Thánh 

kinh. 

Dƣới đây nói, “nên ta ngƣời không hai, tự tha đều nhƣ vậy”. Tự là bản thân, tha 

là chỉ cho chƣ Phật. Từ trên kinh văn nói, tự này chính là chƣ vị Tổ sƣ. Họ là Chƣ 

Phật  Nhƣ  Lai.Từ  bản  thân  chúng  ta  mà  nói,  “tự”  là  bản  thân  chúng  ta,  “tha”  là 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, chƣ vị Tổ sƣ, và chúng ta là mối liên hệ gì? Là không hai. Từ 

113 Tập 415 

4 



trên  tâm  hiện  mà  nói  là  không  hai.  Từ  trên  sự  tƣớng  mà  nói  thì  tự  tha  đều  nhƣ 

nhau. Đây là từ trên sự tƣớng mà nói. 

“Vì  tự  tha  không  phải  hai,  nên  Phật  đến  đón  cũng  là  Phật  của  tự  tâm.”  Quí  vị  

nhìn thấy Đức Phật đó là quí vị  từ trong tâm mình, tâm tƣởng mà sanh ra. 

“Lại nữa vì tự tha là một nên Phật thật không đến, ngƣời cũng không đi, trong đó 

giống nhƣ hiện việc lâm chung Phật đến, vãng sanh cực lạc.” Sự việc này dƣờng 

nhƣ là thật, giống nhƣ đang diễn kịch vậy, diễn rất giống thật. Rất giống thật là 

một hiện tƣợng. Hiện tƣợng này làm sao có thể kết hợp với “không hai”? “Giống 

nhƣ” và “không hai” là một không phải hai. Chúng ta xem hình ảnh trên ti vi thì 

có thể nhìn ra đƣợc. Hiện tƣợng này quí vị  có thể lãnh hội đƣợc. Chúng ta mở 

màn  hình  ti  vi,  hiện  tƣợng  xuất  hiện,  nó  đã  đến  hay  chƣa?  Chúng  ta  tắt  kênh 

truyền hình đó đi, hiện tƣợng này phải chăng đã đi rồi? chúng ta biết đƣợc kênh 

truyền  hình  vừa  ấn  nút  sắc  tƣớng  xuất  hiện,  nó  không  có  đến.  Sau  khi  tắt  nút 

không  còn  nữa,  nó  cũng  không  đi.  Trƣớc  mắt  chúng  ta  “không  hai”  và  “giống 

nhƣ” này là một không phải hai. 



Vì thế ti vi này biết xem, thì khai ngộ, thành Phật rồi. Không biết xem, đều bị nó 

làm  cho  mê  muội,    quí  vị  đang  tạo nghiệp.  Biết  xem  thì  màn  hình  này  chính  là 

chân  tâm.  Vì  sao  vậy?  Vì  nó  không  thay  đổi.  Sắc  tƣớng  ở  trong  đó  nó  là  vọng 

tâm, nó là từng sát na đang thay đổi. Quí vị xem chân và vọng  không hai. Biến 

và bất biến là một. Thứ sẽ thay đổi là giả, thứ không thay đổi là thật. Thật không 

trở ngại giả, giả cũng không trở ngại thật. Thế giới hiện tiền của chúng ta chính là 

nhƣ vậy. Cho nên ngƣời học Phật quí ở chỗ biết chân vọng, biết đƣợc nhƣ thế nào 

là chân, nhƣ thế nào là vọng. Thứ vọng phải buông xuống, đừng chấp trƣớc nó. 

Thực sự chúng ta phải chứng đắc nó, vậy thì quí vị liền đƣợc tự tại ngay đây, quí 

vị liền đƣợc giải thoát ngay đây. 

Giải là gì? là cởi mở những phiền não, âu lo, vƣớng mắc của quí vị . Vì sao vậy? 

Vì toàn là giả. Quí vị đã quá bận tâm, bận tâm vô ích, toàn là giả thôi. Những gì 

là thật? Trong thật thì không có gì cả. Cái gì cũng có thể hiện, tuy hiện nhƣng vẫn 

không có. Cho nên phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng. Hình ảnh trên ti vi chúng 

ta thấy đƣợc nó thay đổi trong từng sát na. Không có một hiện tƣợng nào là tƣơng 

đồng. Ti vi hiện nay là kỹ thuật số, không phải dùng băng nhựa phát ra nữa, băng 

nhựa phát ra điều này thể hiện rất rõ, có thể thấy đƣợc. Tốc độ kỹ thuật số tƣơng 

đối nhanh. Nhƣng vẫn chƣa đạt đến một giây 1600 triệu, chƣa đạt đến. Đức Phật 

dạy, một giây 1600 triệu là môi trƣờng hiện thực của chúng ta, không phải là thật. 

Tập 415  113

5 



Hà tất phải ở đây nảy sanh khống chế, chiếm hữu. Đây là tạo tội nghiệp. Quí vị  

thật sự có thể khống chế sao? Không thể. Thực sự có thể chiếm hữu không? Cũng 

không thể. Đầu tiên chính là thân thể, thích hợp nhất, thân thể này ta có thể khống 

chế không? Ta nếu nhƣ thực sự có năng lực khống chế, chúng ta bảo nó mỗi năm 

đều  là  18  tuổi.  Vậy  là  chúng  ta  thực  sự  khống  chế  đƣợc  rồi.  Nếu  nhƣ  lúc  tôi 

chiếm hữu nó, tôi khiến nó không sanh không diệt, sẽ không làm đƣợc. Nó vẫn là 

từng sát na sanh diệt, quí vị đối với nó cũng chẳng có cách gì. Hiểu rõ chân tƣớng 

sự thật rồi, thân thể này bị chúng ta sử dụng thời gian không dài, chẳng qua cũng 

mấy  mƣơi  năm  mà  thôi.  Hiện  nay  tôi  đã  rõ  rồi.  Cẩn  thận  lợi  dụng  nó,  tích  lũy 

công đức, làm nhiều việc tốt. Những thứ mang theo đƣợc tôi phải làm, những thứ 

không mang theo đƣợc nhất định không làm. Danh văn lợi dƣỡng không mang 

theo  đƣợc,  địa  vị  của  quí  vị    không  mang  theo  đƣợc,  tài  sản  của  quí  vị  không 

mang theo đƣợc, những thứ đó đều là giả. Có thể mang đi đƣợc là những gì? Là 

nghiệp của quí vị, nghiệp thiện của quí vị, giúp quí vị sanh vào ba đƣờng thiện. 

Ác nghiệp của quí vị giúp quí vị đọa vào tam đồ. Vậy ngày nay chúng ta hiểu rõ 

rồi. Chúng ta phải lợi dụng thân thể này niệm Phật A Di Đà. Niệm Phật A Di Đà 

tƣơng lai đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc để làm Phật, quí vị  thực sự đã biết 

cách dùng. Sự việc này quí vị thấy rõ ràng rồi, thấy minh bạch rồi, cẩn thận lợi 

dụng thân thể giả huyễn này, mƣợn giả để tu thật. Thế giới Cực Lạc là thật, Phật 

A Di Đà là thật. Quí vị  đến Thế giới Cực Lạc, quí vị  xem lúc vãng sanh Phật 

đến tiếp dẫn quí vị. Trƣớc lúc vãng sanh Phật đến thông báo cho quí vị. Đó là hai 

lần  thấy  Phật  thƣờng  gặp  nhất,  thƣờng  gặp  nhất.  Ngƣời  vãng  sanh  đều  có  cảnh 

giới nhƣ vậy. Sanh đến Thế giới Cực Lạc Phật đến tiếp dẫn quí vị, đầu tiên Phật 

phóng quang chiếu quí vị, Phật quang vừa chiếu công phu của quí vị  đƣợc nâng 

cao  gấp  bội.  Công  phu  niệm  Phật    của  chúng  ta  chƣa  đạt  đến  công  phu  thành 

phiến.  Phật  quang  vừa  chiếu  liền  nâng  cao  chúng  ta  đến  thành  phiến.  Nếu  nhƣ  

thực sự niệm đến công phu thành phiến, Phật quang này vừa chiếu liền nâng cao 

đến nhất tâm bất loạn. Sự nhất tâm là Phƣơng tiện độ, lí nhất tâm là Thật báo độ, 

không giống nhau! 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  nói:  “tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm  đều  do  nơi  gặp  duyên  không 

đồng”. Duyên này chúng ta có thể nắm chắc. Đó mới gọi là đại sự nhân duyên. 

Sự việc này là thật. Vì sao vậy?  Vì quí vị có thể mang theo đƣợc. Sự việc khác 

đều là nghiệp báo, nếu quí vị  làm, thì quí vị bị thiệt lớn rồi. Sanh đến Thế giới 

Cực Lạc liền đƣợc oai thần của 48 nguyện của  Phật A Di Đà gia trì. Vừa đƣợc 

gia trì quí vị chính là Bồ Tát A Duy Việt Trí. Điều này có nằm mơ chúng ta cũng 

113 Tập 415 

6 



không dám nghĩ đến. Bởi vì Phật A Di Đà có lời nguyện này, đem Thế giới Cực 

Lạc  biến  thành  một  cảnh  giới    vô  cùng  đặc  thù  khác  với  tất  cả  những  quốc  độ 

khác của chƣ Phật. Biến thành một thế giới nhƣ thế nào? Biến thành một thế giới 

bình đẳng. Có tứ độ tam bối cửu phẩm hay không? Có. Chắc chắn có, nhƣng trên 

tƣớng thì sao? Trên tƣớng nhìn không ra, trên tƣớng hoàn toàn bình đẳng. Đều 

làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này bình đẳng. A Duy Việt Trí Bồ Tát vốn là 

chỉ  cho  cõi  Thật  báo.  Nói  cách  khác,  cõi  Đồng  cƣ,  cõi  phƣơng  tiện,  đều  là  cõi 

Thật báo không có sai khác, hợp thành một khối. Đó là một hiện tƣợng đặc thù 

của Thế giới Cực Lạc. Điều này đối với ngƣời chƣa đoạn đƣợc phiền não tập khí 

nhƣ chúng ta có lợi ích lớn. Quí vị  tu học  trong hoàn cảnh này sẽ vô cùng dễ 

dàng đoạn phiền não, dễ dàng khai ngộ, là một môi trƣờng tu học tốt nhất, vì sao 

lại không đi? Vì vẫn chƣa phát tâm, không muốn đi. Tâm thái này chúng ta hiểu 

rõ. Vì sao vậy? Vì đối với Thế giới Cực Lạc không quen biết, chƣa hiểu rõ đƣợc. 

Thực  sự  hiểu  biết  rồi,  thực  sự  rõ  ràng  rồi,  e  rằng  sức  mạnh  nhƣ  thế  nào  cũng 

không ngăn cản đƣợc quí vị. Quí vị chắc chắn phải đi. Quí vị phải thực sự hiểu rõ 

điều này, vì sao vậy? Đây là đại lợi ích vô lƣợng vô biên không thể so sánh! Quí 

vị  đi  làm  Phật  rồi,  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  quí  vị  đạt  đƣợc  đại  viên 

mãn, quí vị đƣợc đại tự tại rồi. 

Mấy câu cuối cùng, bốn câu này rất hay. 

“Lâm chung Phật nghênh, sự lý viên dung, tự tại vô ngại, đản năng ngƣỡng tín, 

hoạch  ích  vô  lƣợng”.  Ở  đây  Hoàng  Niệm  Lão  chí  thành  khẩn  thiết  khuyên  nhủ 

chúng ta. “Sự” là sự tƣớng của Thế giới Cực Lạc. “Lý” là tự tánh lý thể. Lý sự 

viên dung đến cực điểm, tự tại vô ngại, đó là thực sự giải thoát. Lý sự viên dung 

là pháp thân đức, bát nhã đức. Tự tại vô ngại là giải thoát đức, “tam đức bí tạng”. 

Cuối cùng “đản năng ngƣỡng tín”, ngƣỡng là kính ngƣỡng, chân thành cung kính 

tin vào sự việc này. Quí vị  thực sự tin, lợi ích quí vị  đạt đƣợc vô lƣợng vô biên, 

lợi ích chân thật. 

“Thƣợng, tam bối vãng sanh là một loại”, là thƣờng quy của Thế giới Cực Lạc: 

Thƣợng bối vãng sanh, trung bối vãng sanh, hạ bối vãng sanh. Nhớ kỷ tam bối 

cửu phẩm, điều kiện căn bản của nó là phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm 

A Di Đà Phật. Trong tam bối cửu phẩm đều coi đây là điều kiện đầu tiên. Cho 

nên nó là loại thứ nhất. 

“Hạ” là đoạn kinh văn tiếp theo, là một loại khác. “Minh” điều gì vậy? Nhất niệm 

tịnh tâm, kiểu vãng sanh thập niệm  nhất niệm, trong đó điều quan trọng nhất là 

tâm nhất niệm thanh tịnh. Lý luận là gì? Tâm tịnh tức Phật độ tịnh. Cũng chính là 

Tập 415  113

7 



không  phải  ngƣời  tu  Đại  Thừa,  tu  những  pháp  môn  khác,  lúc  lâm  chung  cũng 

nghĩ đến Thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, có đƣợc không? Đƣợc. Tâm 

lƣợng Phật A Di Đà rộng lớn, không phải nói quí vị  một đời tu pháp môn của ta, 

ta mới đến tiếp dẫn quí vị. Quí vị không tu pháp môn này, tâm của quí vị thanh 

tịnh, phù hợp với tiêu chuẩn của ngài, lâm chung vãng sanh Phật cũng đến tiếp 

dẫn quí vị. Không có phân biệt, không có chấp trƣớc. Vậy nếu chúng ta hỏi, tin 

theo  Cơ  Đốc  Giáo  có  đƣợc  hay  không?  Tin  theo  Islam  giáo  có  đƣợc  không? 

Đƣợc, Phật A Di Đà đều hoan nghênh, chắc chắn không có chƣớng ngại. Bất luận 

quí vị  tin theo tôn giáo nào, quí vị nếu nhƣ thật sự tin, quí vị có chân thành, có 

cung kính, quí vị đem sự chân thành cung kính này hồi hƣớng về Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, cuối cùng một niệm lúc lâm chung là A Di Đà Phật, đều có thể 

vãng sanh. Pháp môn bình đẳng rộng lớn, quí vị  không thể không khâm phục. 

Không có thành kiến, không có phân biệt. Vì sao vậy? Vì ngƣời khác không biết, 

Phật A Di Đà biết? Bất luận là tôn giáo nào cũng là ngƣời một nhà. Không phải là 

một  nhà  mà  là  một  thể,  còn  thân  thiết  hơn  là  một  nhà.  Làm  sao  mà  không  thể 

vãng sanh! Nhất định không có thành kiến về pháp môn. Phàm có phân biệt pháp 

môn, cho dù có tu pháp môn Tịnh Độ nếu có phân biệt pháp môn, tôi không thể 

bao  dung  pháp  môn  khác,  không  thể  bao  dung  tôn  giáo  khác,  có  thể  vãng  sanh 

hay không? Họ không thể vãng sanh. 

Cổ nhân thƣờng nói: “lƣợng đại phúc đại”, tâm lƣợng của Phật A Di Đà quá lớn, 

cái gì cũng bao dung, cái gì cũng hoan nghênh, chỉ cần quí vị  chịu đi, Ngài liền 

đến tiếp dẫn quí vị. Ngũ nghịch thập ác Ngài cũng bao dung, chỉ có một ngƣời 

không thể đi, họ nếu nhƣ không tin tƣởng thì sẽ không đi đƣợc. Không tin tƣởng, 

họ không  muốn vãng sanh. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn họ, kéo cũng không kéo 

nổi  họ.  Không  muốn  đi,  nhƣ  vậy  là  không  đƣợc.  Chỉ  cần  muốn  đi,  ngũ  nghịch 

thập  ác,  Ngài  cũng  đến  tiếp  dẫn  quí  vị.  Nên  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  giải  thích  về  phát 

tâm bồ đề, giải thích rất tuyệt diệu. Ấn Quang Đại sƣ tán thán vô cùng. Giải thích 

của ngài rất đơn giản, ta vừa nghe đã hiểu, hốt nhiên đại ngộ. Sao gọi là tâm Bồ 

đề?  “Thực  sự  tin  tƣởng,  thực  sự  muốn  đi”.  Tâm  này  chính  là  tâm  bồ  đề  vô 

thƣợng. Ta tin tƣởng hay không? Thực sự tin tƣởng. Muốn đi hay không? Thật sự 

muốn đi. Vậy là tâm bồ đề quí vị  đầy đủ rồi, điều kiện này đã đầy đủ rồi. Tiếp 

theo quí vị chỉ cần chịu niệm Phật  là đƣợc rồi. Vãng sanh đích thực là nơi một 

niệm  lúc  lâm  chung.  Chánh  niệm  lúc  lâm  chung,  chánh  niệm  chính  là  niệm  lúc 

này thật tin thật nguyện. Ngƣời lúc lâm chung thật tin thật nguyện thì có thể vãng 

sanh. Công phu niệm Phật đó là phẩm vị của quí vị. Ngẫu Ích đại sƣ nói có thể 

113 Tập 415 

8 



vãng sanh hay không quyết định nơi tín nguyện có hay không. Phẩm vị cao thấp 

đó  là  công  phu  niệm  Phật    của  quí  vị    sâu  hay  cạn.  Chỉ  cần  có  thể  vãng  sanh, 

không nên so đo tính toán phẩm vị. Giống nhƣ Ngẫu Ích đại sƣ vậy, ngƣời ta hỏi 

Ngài, Ngài vãng sanh Tịnh Độ phẩm vị nhƣ thế nào thì ngài hài lòng? Ngẫu Ích 

đại sƣ trả lời mọi ngƣời:“tôi vãng sanh hạ hạ phẩm là hài lòng rồi”. Lời này nói 

rất  hay,  chỉ  cần  vãng  sanh  một  đời  liền  làm  Phật,  không  nên  tính  toán  những 

phẩm vị này. Làm cho tâm quí vị càng chuyên hơn, nhất tâm hơn. Càng nhất tâm 

càng  chuyên  chú  quí  vị    vãng  sanh  phẩm  vị  nhất  định  rất  cao,  chắc  chắn  vậy. 

Những ngƣời thích tính toán phẩm  vị, khả năng phẩm vị rất thấp, trái lại quí vị  

không tính toán thì rất cao. Đức Thế Tôn giới thiệu với chúng ta đƣơng nhiên tỉ 

mỉ hơn, Ngài giảng về nó rất rõ ràng, giảng rất thấu đáo. Cho nên một niệm tâm 

tịnh này là rất quan trọng. Thật tình mà nói, hằng ngày chúng ta dụng công cũng 

phải lấy điều này làm mục tiêu. Sống trong thế gian này mà tâm thanh tịnh thì tự 

tại biết bao. Tâm thanh tịnh không phiền não, tâm thanh tịnh chính là chánh niệm. 

Dùng tâm này để niệm A Di Đà Phật liền tƣơng ƣng. Một niệm tƣơng ƣng một 

niệm  Phật,  niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật.  Một  niệm  thanh  tịnh  này  và 

Phật A Di Đà giống nhƣ đƣờng dây nóng vậy, thông rồi, không chƣớng ngại nữa. 

Thập niệm nhất niệm vãng sanh điều này thuộc một loại. 

“Hoặc gọi nhất tâm tam bối”, nhất tâm tam bối thuộc đoạn cuối cùng trong phẩm 

kinh  này.  Nhất  tâm  tam  bối  thấy  ở  chùa  Tịnh  Liên  Bắc  Kinh,  của  luật  tông  Từ 

Châu  lão  pháp  sƣ.  Phật  thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Trang  Nghiêm 

Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh  –  khoa  phán.  Bộ  kinh  này  chính  là  Hạ  Liên 

Lão hội tập, lần đầu tiên đƣợc in ra, ông nói rất rõ ràng, ông hội tập bộ kinh này 

dùng thời gian ba năm mới hoàn thành. Lần đầu tiên in ra, bản này chúng ta có, 

chúng ta đƣợc một quyển. Ở Đài Loan tôi in ra một ngàn quyển, làm kỷ niệm. Có 

“khoa phán” của Từ Châu pháp sƣ. Đầu tiên hội tập là 37 phẩm, tôi nghĩ Hạ Lão 

dùng 37 phẩm trợ đạo, dùng ý nghĩa này, 37 phẩm. Sau đó lại dùng thời gian 7 

năm, mỗi năm đều sửa đổi, trở thành một định bản, chính là bản mà chúng ta hiện 

đang dùng. Bản chúng ta đang dùng là định bản đã đƣợc sửa đổi trong mƣời năm, 

48 phẩm, có tăng thêm một số. Đây là đại sự lớn nhất của Liên Lão một đời trụ 

trong thế gian này. Một cống hiến vĩ đại nhất trong thời mạt pháp 9000 năm của 

Thế  Tôn.  Đem  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  chỉnh  lý  thành  một  bản  hoàn  thiện,  mọi 

ngƣời đều hoan hỉ. 

Trƣớc khi bản kinh này chƣa xuất hiện, Tịnh Tông đều dùng bản nhỏ. Bản nhỏ 

đều dùng ba nhà chú giải,  chúng ta đã đọc qua ở trƣớc. Sớ Sao của Liên Trì đại 

Tập 415  113

9 



sƣ, Viên Trung Sao của U Khê đại sƣ, Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sƣ. Đó là ba 

quyển chú giải quan trọng nhất của Kinh Di Đà. Sớ Sao dƣờng nhƣ tôi đã giảng 

qua hai lần rồi. Yếu Giải cũng giảng qua mấy lần rồi. Viên Trung Saotôi đọc qua 

nhƣng chƣa dùng nó để diễn giảng. Ba chú giải này đều chú rất tốt. 

Từ Châu pháp sƣ và Hạ Lão cũng là bạn đồng tu, là những vị nổi tiếng đƣơng đại. 

Pháp sƣ còn là một trong ba vị cao tăng của Hoa Bắc Trung Quốc hiện đại, từng 

tại Tế Nam và Bắc Kinh chuyên giảng kinh này, và làm phân đoạn. Vào năm Kỷ 

Mão 1939   ấn hành. Bản tôi có đƣợc chính là bản này, bản năm Kỷ  Mão. Hiện 

nay chúng tôi in 1000 quyển. 

Từ Châu pháp sƣ chia ra nhất tâm tam bối, và hội tập bản là của Hạ Lão pháp sƣ. 

Hạ Liên Cƣ lão pháp sƣ “cùng một suy nghĩ”, cách nhìn đối với bản kinh này là 

nhất trí “cùng một cách viết”. Đối với bộ kinh này tôi có phân đoạn, phân đoạn 

làm rất tỉ mỉ, phân đoạn của tôi đã tham khảo phân đoạn của Từ Châu lão pháp 

sƣ. Phân đoạn của ngài tƣơng đối đơn giản. 

“Phát tiền nhân vị phát chi tinh uẩn”, tiền nhân là cổ nhân đại đức, đối với những 

kinh nghĩa của kinh văn này chƣa bàn đến, ngài đã nói ra những điều đó. Giống 

nhƣ đoạn kinh văn này ngài chia ra nhất tâm tam bối, chia rất tốt, cổ nhân chƣa 

nói đến những lời này. 

“Hiển bày những diệu đế bị ẩn từ lâu  của Tịnh Tông”, Kinh Vô Lƣợng Thọ”của 

pháp môn Tịnh Độ, nghĩa lý vi diệu này tiền nhân chƣa nói đến. Ngay cả cổ đức 

của  Tịnh  Tông  Nhật  Bản  cũng  chƣa  nói  ra  những  điều  này.  Ở  Nhật  Bản  ngƣời 

nghiên cứu Kinh Vô Lƣợng Thọ rất nhiều. Chú giải có hơn 20 bản. Cổ đức Trung 

Quốc chú giải chỉ có hai bản. Nhật Bản có đến hơn 20 bản. 

“Ý chỉ Thiền Tịnh không hai, ở đây đã hiển bày”. Thiền, Tịnh là một không phải 

hai. Đối với Hạ Liên Cƣ và Từ Châu pháp sƣ, trong mắt họ nhìn thấy Thiền, Tịnh 

là một không phải hai. Kiểu kiến giải này có thể phá trừ sự phân biệt pháp môn 

giữa hai tông phái. Có một số Thiền Tông phản đối Tịnh Tông, Tịnh Tông cũng 

phản đối Thiền Tông, sai rồi. Sự việc này tuyệt đối không thể làm đƣợc. Vì sao 

vậy?  Đó gọi là phá hòa hợp Tăng. Bởi Thiền là Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại, 

Tịnh cũng là Thích Ca Mâu Ni Phật truyền lại. Học Thiền phản đối Tịnh không 

phải  là  phản  đối  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  sao?  Học  Tịnh  phản  đối  Thiền  cũng  là 

phản  đối  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật.  Phản  đối  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  phản  đối 

Thầy  Tổ,  đại  bất  kính.  Đó  thật  là  phá  hòa  hợp  tăng.  Phật  đối  với  mỗi  loại  căn 

tánh, nói  một pháp  môn, chứ không phản đối. Cho nên học Phật nhất định phải 

học Thiện Tài đồng tử. Quí vị xem Thiện Tài 53 lần tham học, pháp môn sở học 

114 Tập 415 

0 



của  53  vị  thiện  tri  thức  hoàn  toàn  khác  nhau.  Thiện  Tài  đồng  tử  tham  vấn  từng 

ngƣời,  đều  là  thầy  giáo  của  ngài,  ngài  đều  làm  tƣ  cách  của  học  trò,  hoàn  toàn 

chấp  nhận  viên  dung  tự  tại,  không  có  chƣớng  ngại.  Chúng  ta  ngày  nay  không 

những đối với tông phái của bản thân, mà biết đƣợc một ngƣời thầy giáo, là một 

căn nguyên, chắc chắn không cho phép phản đối một điều mà thầy giáo dạy. Đối 

với  tất  cả  những  tông  phái  khác  nhau  cũng  không  thể  phản  đối.  Chúng  ta  biết 

đƣợc điều gì?  Ngƣời sáng lập của mỗi tôn giáo đều là hóa thân của Phật. trong 

Cơ Đốc Giáo thì sao? Tôi liền nói với họ, tất cả những ngƣời sáng lập tôn giáo 

đầu tiên, tôi nói đều là hóa thân của Thƣợng đế. Vậy là tự tại rồi, vấn đề đã đƣợc 

giải quyết rồi. Cho nên tôn giáo thế giới đều là một nhà. Tôn giáo có thể đoàn kết, 

Tôn  giáo  có  thể  đối  xử  hòa  thuận.  Mọi  ngƣời  phải  đem  giáo  dục  Tôn  giáo  làm 

cho tốt, rộng độ chúng sanh. Tín ngƣỡng tôn giáo khác nhau, chúng ta đều dùng 

một tâm chân thành cung kính để đối xử, để tiếp nhận. 

Tôi đề xƣớng, chúng ta không những phải đoàn kết mà còn phải thực sự học tập 

lẫn nhau. Đó mới là cơ sở thực sự của việc đoàn kết. Nếu nhƣ không nghiên cứu 

giáo nghĩa của nhau,  thì sẽ sản sinh nghi hoặc, sẽ nảy sinh mâu thuẩn, sẽ gây ra 

xung đột. Tất cả đều hiểu rồi, đều rõ ràng rồi, toàn bộ đều hóa giải rồi. Sự việc 

này chúng tôi làm mƣời năm rồi. Thật là không gặp phải chƣớng ngại. Mọi ngƣời 

đều có thể chấp nhận. 

Tôi ở Nam Dƣơng đầu tiên đoàn kết chín tôn giáo ở Singapore, sau đó đoàn kết 

tôn giáo ở Indonesia, Úc châu và nay là Malaysia. Tôn giáo chúng ta đều có thể 

đối  xử  hòa  thuận.  Tổ  chức  đoàn  đi  du  lịch  trên  toàn  thế  giới.  Du  lịch  là  cách 

tƣơng tác rất tốt. Bình thƣờng không qua lại, du lịch mƣời mấy ngày, từ sáng đến 

tối đều cùng nhau, điều gì cũng có thể bàn, vấn đề gì cũng có thể nghiên cứu. Đó 

là cách tốt nhất để đoàn kết tôn giáo, là một phƣơng pháp, là một phƣơng thức. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 415  114

1 



 

Tập 416 

 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 522, hàng thứ hai từ dƣới đêm lên, bắt đầu 

xem  từ  kinh văn. 

“Nhƣợc hữu chúng sanh, trụ Đại Thừa giả, dĩ thanh tịnh tâm, hƣớng vô lƣợng thọ, 

nãi chí thập niệm, nguyện sanh kỳ quốc. Văn thậm thâm pháp, tức sanh tín giải, 

nãi chí hoạch đắc, nhất niệm tịnh tâm, phát nhất niệm tâm, niệm ƣ bỉ Phật. Thử 

nhân lâm mạng chung thời, nhƣ tại mộng trung, kiến A Di Đà Phật, định sanh bỉ 

quốc, đắc bất thối chuyển vô thƣợng bồ đề.” 

Trong chú giải Niệm Lão nói: chƣơng bên phải toàn là kinh văn của bản Đƣờng 

Dịch. Ba hàng kinh văn này toàn là trích lục ra từ Đại Bảo Tích kinh, Vô Lƣợng 

Thọ Hội. 

“Ngụy Đƣờng lƣỡng dịch”. Ngụy là bản dịch của Khƣơng Tăng Khải. Tào Ngụy 

thời đại Tam Quốc. Hai bản dịch này dƣờng nhƣ cùng một bản Phạn văn. Nguyên 

văn tiếng Phạn dƣờng nhƣ là cùng một bản. Nhƣng đoạn này kinh văn của bản 

Đƣờng dịch, hệ thống rõ ràng, lời văn phong phú, ý nghĩa thâm sâu, hơn hẳn bản 

Ngụy dịch. So sánh trên bản dịch mà nói, bản dịch đời Đƣờng hay hơn bản dịch 

đời Ngụy. Bản Ngụy dịch phân tán  ở phần đầu và cuối của phẩm này. Ở trƣớc 

đoạn “thƣợng bối” nói: chƣ hữu chúng sanh, văn kỳ danh hiệu, tín tâm hoan hỉ. 

Nãi chí nhất niệm, chí tâm hồi hƣớng, nguyện sanh kỳ quốc, tức đắc vãng sanh. 

Đản phục ƣ hạ bối văn trung viết: kỳ hữu chí tâm, dục sanh bỉ quốc. Giả sử bất 

năng tác chƣ công đức, đƣơng phát vô thƣợng bồ đề chi tâm. Nhất hƣớng chuyên 

niệm,  nãi  chí  thập  niệm,  niệm  vô  lƣợng  thọ  Phật,  nguyện  sanh  kỳ  quốc.  Nhƣợc 

văn thâm pháp hoan hỉ tín nhạo, bất sanh nghi hoặc. Nãi chí nhất niệm, niệm ƣ bỉ 

Phật, dĩ chí thành tâm, nguyện sanh kỳ quốc. Thử nhân lâm chung, mộng kiến bỉ 

Phật, diệc đắc vãng sanh, công đức trí tuệ, thứ nhƣ trung bối giả dã.” 

Đây là so sánh bản Ngụy dịch và Đƣờng dịch, chúng ta liền biết đƣợc. Đoạn kinh 

văn  chúng  ta  vừa  đọc,  hoàn  toàn  là  bản  Đƣờng  dịch.  Đem  hai  bản  ra  so  sánh, 

chúng ta liền hiểu đƣợc. Bản Đƣờng dịch vừa đơn giản vừa rõ ràng. Đây chính là 

điểm thù thắng của phiên dịch. 

114 Tập 416 

2 



Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão trƣớc, Ông trích dẫn bản Ngụy dịch. 

Trƣớc “thƣợng bối” có mấy câu nhƣ thế này: “chƣ hữu chúng sanh, văn kỳ danh 

hiệu, tín tâm hoan hỉ”. Chƣ hữu chính là chỉ cho lục đạo chúng, lục đạo gọi là tam 

hữu. Dục giới hữu, họ có nhân quả của dục giới; có sắc giới hữu, có vô sắc giới 

hữu. Đó gọi là tam hữu. Có nhân đƣơng nhiên có quả, quả chính là luân hồi lục 

đạo. Trong pháp giới nhân quả là thật. Chúng ta cùng nhau học tập kinh giáo Đại 

Thừa, vấn đề này giảng rất nhiều, cũng giảng rất thấu triệt. Nhân quả khởi từ lúc 

nào? Phật nói với chúng ta, khởi nguyên của vũ trụ, khởi nguyên này chỉ có trong 

kinh Đại Thừa nói rõ ràng. Chúng ta thấy rất nhiều thông tin học thuật không thể 

sánh với kinh giáo Đại Thừa. 

Kinh giáo Đại Thừa, có thể dùng quốc sƣ Hiền Thủ nhà Đƣờng viết Vọng Tận 

Hoàn Nguyên Quánđể làm ví dụ. Thiên này nói theo cách ngày nay là luận văn. 

Quyển luận văn của Hiền Thủ quốc sƣ văn tự không dài, nhƣng nghĩa lý vô cùng 

sâu  rộng.  Tổng  cộng  có  sáu  đoạn,  ba  đoạn  trƣớc  nói  về  vũ  trụ,  vạn  pháp,  sinh 

mệnh và ta từ đâu đến. Vũ trụ vạn pháp sinh mệnh thuộc về y báo, ta là chánh báo. 

Trong kinh giáo nói y báo, chánh báo chúng ta nhất định phải biết. Chánh báo là 

nói về bản thân, ngoài bản thân ra toàn bộ gọi là y báo. Y báo chính là môi trƣờng 

sinh sống của chúng ta. 

Trên từ chƣ Phật Bồ Tát dƣới đến chúng sanh địa ngục, đó là y báo trên sự việc 

con ngƣời chúng ta. Tức là nói hoàn cảnh nhân sự của chúng ta  đều là y báo của 

ta. Cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, hƣ không pháp giới cũng là y báo của ta. Y báo 

và chánh báo đồng thời phát khởi, làm sao để sinh khởi? Trong kinh Đại Thừa 

Phật  thƣờng  nói:  “một  niệm  bất  giác  mà  có  vô  minh”,  một  niệm  bất  giác  này 

không có nhân. Nguyên nhân gì mà một niệm bất giác? Không có nhân. Nên Đức 

Phật gọi cái này là vô thỉ vô minh. Đây chính là một niệm thất chiếu. Kinh giáo 

Đại Thừa thƣờng nói “chiếu kiến”, chiếu kiến là trí tuệ. Thất chiếu là “chiếu” mất 

rồi, mất rồi cho nên bị mê. Vừa mê thì vọng tâm liền xuất hiện. Từ chân tâm xuất 

hiện  vọng  tâm.  Vọng  tâm  này  là  thực  sự  là  tạo  vật  chủ,  chính  là  A  lại  da  xuất 

hiện. Trong A lại da có tam tế tƣớng, có thể nói đó là hiện tƣợng tự nhiên, cũng 

có thể nói là hiện tƣợng nhân quả. 

Cho nên niệm đầu tiên “nhất niệm bất giác” không có nhân, không có tiền nhân, 

là hƣ vọng, gốc nó là hƣ vọng. Sau khi A lại da xuất hiện vũ trụ liền xuất hiện. 

Vũ trụ là hiện tƣớng của A lại da. A lại da có tam tế tƣớng, điều này trên kinh 

Phật nói vậy. Tam tế tƣớng này đều thuộc hiện tƣợng tự nhiên, không có ý thức 

con ngƣời tạo tác trong đó, gọi là pháp vô vi, nó không phải là pháp hữu vi. Vừa 

Tập 416  114

3 



biến thành A lại da gọi là pháp hữu vi. Niệm đầu tiên là pháp vô vi, niệm thứ hai 

là pháp hữu vi. Niệm thứ nhất là nhân, niệm thứ hai là quả; niệm thứ hai là nhân, 

niệm thứ ba là quả. Di Lặc Bồ Tát nói một cái khảy móng tay có 32 ức bách thiên 

niệm. Niệm thứ nhất không có nhân. Niệm thứ hai, niệm thứ nhất là nhân của nó. 

Quí vị  xem nhân quả bắt đầu từ đây. Nhân quả vẫn là thứ đầu tiên để vũ trụ phát 

triển. Vậy làm sao mà không có nhân quả? Cho nên trong giáo lý Đại Thừa dùng 

sáu chữ để tổng quát tất cả các pháp. Sáu chữ này là: tánh tƣớng, lí sự, nhân quả. 

Tánh trong triết học nói là bản thể. Tƣớng là hiện tƣợng, hiện tƣợng là từ trong 

thể  mà  biến  hiện  ra.  Nghiệp  tƣớng  của  A  lại  da  ngày  nay  nhà  khoa  học  nói  là 

năng lƣợng. Năng lƣợng từ đâu mà có chúng ta không biết đƣợc, Phật biết đƣợc. 

Năng lƣợng từ trong tự tánh mà có. Tự tánh tuy chẳng phải là cái gì cả, nhƣng nó 

có năng lƣợng, nó có trí huệ, nó có đức năng. 

Cũng giống nhƣ Phật nói trong Kinh Hoa Nghiêm: “tất cả chúng sanh đều có trí 

huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”. Cho nên trí huệ là thứ vốn có trong tự tánh của quí 

vị. Năng là đức năng, vạn đức vạn năng. Chữ “vạn” ở đây không phải là số từ mà 

là  khen  ngợi.  Vô  lƣợng  đức  năng,  không  chỉ  là  vạn  đức  vạn  năng,  có  vô  lƣợng 

tƣớng hảo. Chúng ta xem tƣớng hảo ở trên trời, tƣớng hảo của Phật quốc, tƣớng 

hảo của Thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà. Tất cả đều là thứ vốn có trong tự tánh 

của chúng ta. Nói nhƣ cách nói hiện nay, chúng ta vốn có trí huệ, tƣớng tốt, nay 

bị chôn vùi trong phiền não, vọng niệm. Nó không lộ ra đƣợc, nó không khởi tác 

dụng,  không  phải  là  không  có,  có,  nhƣng  nó  bị  chƣớng  ngại.  Chƣớng  ngại  này 

sau khi đã trừ bỏ, nó liền đƣợc phát hiện, nó liền khởi tác dụng. 

Ba loại chƣớng ngại chính là ba loại phiền não. Đức Phật nói rất rõ ràng, đầu tiên 

gọi là vô minh phiền não. Nó là tầng sâu nhất, khó đoạn nhất. Vô minh, dùng lời 

lẽ  dễ  hiểu  của  chúng  ta  mà  nói,  tức  là  hồ  đồ,  không  có  trí  huệ,  ngu  si,  hồ  đồ. 

Chúng sanh  trong mƣời pháp giới mỗi mỗi đều hồ đồ, đều không có trí tuệ, bị 

phiền não che lấp. 

Phiền  não  thứ  hai  là  trần  sa  phiền  não.  Trần  sa  là  ví  dụ,  ví  dụ  phiền  não  này 

nhiều. Đó là gì? Vọng tƣởng, vọng tƣởng nhiều quá, vọng niệm khắp nơi. 

Thứ  ba  thì  rất  thô  rất  nặng,  là  kiến  tƣ  phiền  não.  Đối  với  chân  tƣớng  của  nhân 

sanh vũ trụ quí vị  hoàn toàn không hiểu biết. Quí vị  nghĩ toàn là sai lầm, cách 

nhìn của quí vị cũng là sai lầm. Chẳng có điều gì đúng cả, toàn là sai. 

Ba loại phiền não này đầy đủ chính là lục đạo phàm phu. Lục đạo phàm phu có 

thể  đoạn  trừ  kiến  tƣ  phiền  não,  thì  lục  đạo  sẽ  không  còn  nữa.  Cho  nên  lục  đạo 

không phải là thật, từ tâm tƣởng sanh ra. Tâm tƣởng gì? Tâm tƣởng sai lầm sanh 

114 Tập 416 

4 



ra huyễn tƣớng này. Huyễn tƣớng này là quả, quí vị nghĩ sai đó là nhân. Cho nên 

kiến tƣ phiền não đoạn rồi, trong Kinh Hoa Nghiêm gọi nó là chấp trƣớc. Chấp 

trƣớc  chính  là  kiến  tƣ  phiền  não.  Cái  gì  cũng  muốn  chấp  trƣớc,  chấp  trƣớc  trở 

thành  một  thói  quen.  Nghe  kinh,  nghe  nhiều  năm  rồi,  nghe  hiểu  rồi,  biết  chấp 

trƣớc rồi, nhƣng khởi tâm động niệm vẫn là chấp trƣớc. Đó là gì? Đó là tập khí, 

tập khí lại biến thành hiện hành, trở thành những tạo tác trƣớc mắt. Đó chính là 

chúng sanh đọa lạc trong luân hồi. Vì sao không ra khỏi luân hồi, nguyên nhân 

thực sự là chấp trƣớc. Chúng ta có thể không chấp trƣớc chăng? Thực sự có thể. 

Trong số các bạn học của chúng ta hiện nay, quí vị thấy Hồ Tiểu Lâm đang luyện 

tập không chấp trƣớc. Sơn hào hải vị cũng ăn, phân nhơ cũng ăn, thực sự luyện 

lập không chấp trƣớc. Ngƣời không chấp trƣớc thì tâm bình đẳng, bình đẳng thì 

đƣợc lên cao hơn. 

Tâm bình đẳng hiện tiền là Bồ Tát. Họ ở đâu? Họ ở nơi Tứ Thánh pháp giới. Hai 

tầng trên Tứ Thánh pháp giới, hai tầng dƣới là không chấp trƣớc, hai tầng trên là 

không phân biệt. Phía trên là Bồ Tát, Phật; phía dƣới là Thanh Văn, Duyên Giác. 

Cũng chính là nói: hai tầng dƣới là Tiểu thừa, hai tầng trên là Đại Thừa. Họ thăng 

cấp rồi. Tuy tâm bình đẳng của họ hiện tiền không còn phân biệt nữa, họ vẫn còn 

khởi tâm động niệm, điều này khó.  Khởi tâm  động niệm gọi là vô thỉ vô  minh. 

Lúc nào không khởi tâm, không động niệm thì mƣời pháp giới không còn.  Mƣời 

pháp giới không phải thật, có khởi tâm động niệm liền có, không khởi tâm động 

niệm thì không có. Không khởi tâm động niệm thì  mƣời pháp giới không có. Vậy 

quí vị đi đâu rồi? Quí vị đến nhất chân pháp giới rồi. Nhất chân pháp giới chính 

là  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  của  Nhƣ  Lai.  Cƣ  dân  trong  đó,  mỗi  mỗi  đều  là 

không khởi tâm, không động niệm. Cũng chính là điều Đại Thừa thƣờng nói: đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trú ở trong đó đều là đại triệt đại ngộ, đều là 

minh tâm kiến tánh. Kinh Hoa Nghiêm gọi họ là Pháp thân Bồ Tát. Họ là chân 

Phật, không phải là giả Phật. Phật trong  mƣời pháp giới không phải là chân Phật, 

gọi  là  “tƣơng  tự  tức  Phật”.  Bồ  Tát  trong  Nhất  chân  pháp  giới  là  chân  Phật,  cao 

hơn  mƣời pháp giới. Vì sao không gọi họ là Phật mà gọi họ là Bồ Tát? Bởi vì họ 

vẫn  còn  một  Đức  Phật  khác,  Đức  Phật  kia  là  thầy  giáo  của  họ,  đức  Phật  đó  là 

chân  Phật  thị  hiện,  chúng  ta  gọi  ngài  là  pháp  thân  Phật,  pháp  thân  Nhƣ  Lai.  41 

cấp bậc: thập trú, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập địa, đó là 40 cấp bậc, vẫn còn 

một  Đẳng  Giác.  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ  trú  Báo  độ.  Họ  trú  ở  cõi  thật  báo.  Nhất 

chân pháp giới chính là nơi này. Tất cả những hiện tƣợng đều vĩnh hằng bất biến. 

Ngƣời không già yếu, không bệnh tật, mãi mãi mạnh khỏe, luôn luôn vui vẻ. Thời 

Tập 416  114

5 



gian  bao  lâu?  Tức  là  thọ  mạng  bao  lâu?  Ba  đại  A  tăng  kỳ  kiếp,  thực  sự  là  vô 

lƣợng thọ. Sau ba đại A tăng kỳ kiếp là hiện tƣợng gì? Nói với quí vị rằng cõi 

Thật báo không còn thấy nữa, tức không có cõi Thật báo nữa. Chúng ta liền thể 

hội  đƣợc  sự  tồn  tại  của  cõi  Thật  báo.  Vô  minh  phiền  não  đoạn  rồi,  tập  khí  vô 

minh  phiền  não  chƣa  đoạn.  Cho  nên  cõi  Thật  báo  là  do  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh 

phiền não biến thành. Tập khí không còn nữa cảnh giới này liền không thấy nữa. 

Vậy  nên  Kinh  Kim  Cang  nói:  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  tiếp  đó 

không nói trừ cõi Thật báo ra, không nói nhƣ vậy. Vậy nghĩa là cõi Thật báo cũng 

bao hàm trong đó. 

Điều  cuối  cùng,  đó  là  thật.  Không  sanh  không  diệt,  đó  là  gì?  Cõi  Thƣờng  tịch 

quang.  Cõi  Thật  báo  không  thấy  nữa,  hiện  tiền  chính  là  Thƣờng  tịch  quang. 

Thƣờng tịch quang là bản tánh chân nhƣ, hoàn toàn trở về với tự tánh. Tự tánh 

không có thứ gì cả, nhƣng không khiếm khuyết gì. Nó kỳ diệu là kỳ diệu ở điểm 

này. Nó không phải là hiện tƣợng vật chất, nó không có vật chất, nó cũng không 

có  hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  cái  gì  cũng  không 

có.  Vì  sao  nó  lại  không  khiếm  khuyết  thứ  gì?  Vì  nó  năng  hiện.  Nó  có  thể  hiện 

hiện tƣợng vật chất, có thể hiện hiện tƣợng tinh thần. Có thể hiện hiện tƣợng tự 

nhiên.  Nó  không  thiếu  thứ  gì  cả.  Nó  có  thể  hiện  mƣời  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm. Nó có thể hiện mƣời pháp giới vô lƣợng vô biên chƣ Phật quốc độ. Vô 

lƣợng vô biên y chánh trang nghiêm nó có thể hiện. Đạo lý này quan trong lắm. 

Đó chính là điều thầy Phƣơng Đông Mỹ nói: trên thế giới này triết học cao nhất, 

khoa học cao nhất trong kinh Đại Thừa đều có, còn cao hơn khoa học, triết học 

hiện đại. Nó thực  sự thông suốt rõ ràng chân tƣớng vũ trụ vạn hữu. Không còn 

một chút mê hoặc nào, địa vị này gọi là Phật Đà. Quí vị  có thể chứng nhập cảnh 

giới này, quí vị  liền thành Phật. 

Mục  tiêu  giáo  dục  cuối  cùng  của  đức  Phật  là  hi  vọng  quí  vị  có  thể  chứng  nhập 

cảnh  giới  này.  Hiện  nay  chúng  ta  đọc  kinh  Đại  Thừa  là  nghe  nói,  chúng  ta  biết 

đƣợc có sự việc nhƣ vậy. Đối với sự việc này chúng ta cũng có đƣợc vài phần 

hiểu biết, nhƣng còn chƣa chứng đắc, chứng đắc thì thành Phật rồi. Bí quyết để 

chứng đắc là gì? Không có phân biệt, chính là buông xả, buông xả là chứng đắc. 

Phật Thích Ca Mâu Ni ngồi thiền dƣới cội bồ đề, buông xả liền thành Phật. Lục 

Tổ Huệ Năng đại sƣ ở trong phƣơng trƣợng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn nghe giảng 

Kinh Kim Cang, nghe đến đoạn “ƣng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, triệt để buông 

xả, buông xả liền chứng đắc. Sự việc này Chƣơng Gia đại sƣ nói với chúng ta đến 

mấy  lần,  ấn  tƣợng  của  tôi  rất  sâu  sắc:  “Phật  Pháp  biết  khó  mà  làm  dễ”.  Quí  vị  

114 Tập 416 

6 



muốn làm rõ nó, hiểu rõ nó thì rất khó. Quí vị nếu thật làm muốn chứng đắc quả 

vị rốt ráo rất dễ dàng, buông xả là đƣợc. Sự việc này nhất định phải thật làm. Làm 

ở đâu? Làm ở trong cuộc sống hằng ngày, đặc biệt là hoàn cảnh nhân sự, ngƣời 

biết tu hành rất là bản lĩnh, ngƣời biết tu hành mọi lúc mọi nơi, đều là đạo tràng 

lớn  của  họ.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  có  cảnh  giới  quí  vị  tu  cái  gì?  Tu  hành  trong 

cuộc sống hằng ngày, tu cái gì? Không còn chọn lựa nữa, tu điều này, gạt bỏ phân 

biệt chấp trƣớc, cái gì cũng tốt, không có thứ gì là không tốt. Tu cái gì? Tu trong 

thói quen của bản thân chúng ta: đối với thứ hợp ý mình thì rất tốt, không hợp thì 

không tốt, đó là cái tật. Tật gì? Tật phân biệt chấp trƣớc. Hợp với ý mình thì tốt, 

không  hợp  với  ý  mình  thì  không  tốt.  Ý  của  bản  thân  cũng  không  phải  là  tiêu 

chuẩn, năm nay thích cái này, sang năm thích cái kia, nó không phải là vĩnh hằng. 

Quí vị  xem hiện nay hai ngƣời nam nữ tốt với nhau rồi kết hôn, qua vài ngày lại 

li hôn, sẽ thay đổi. Không phải là thật, là giả thôi. Ngày xƣa vì có giáo dục luân lý 

đạo đức, còn có tiêu chuẩn, cho dù có thay đổi nhƣ thế nào cũng vẫn không vô lý, 

không cách xa tiêu chuẩn lắm. Ngày nay tiêu chuẩn không có nữa, tiêu chuẩn của 

cổ Thánh tiên Hiền đều bị ngƣời ta phủ định hết rồi, không còn tiêu chuẩn nữa. 

Không có tiêu chuẩn nữa thì loạn rồi. Làm loạn rồi bị quả báo là gì? Trong sáu 

đƣờng chỉ có một đƣờng là địa ngục. Có tiêu chuẩn mới có sáu đƣờng, không có 

tiêu chuẩn chỉ có đƣờng địa ngục. Ngoài đƣờng địa ngục ra không có đƣờng thứ 

hai, quí vị xem đáng sợ biết bao. Ngày nay toàn là bất tín, không có yêu thƣơng, 

họ  không  yêu  bản  thân  mình,  thì  làm  sao  họ  yêu  ngƣời  khác  đƣợc?  Bởi  vì  họ 

không yêu chính mình, cho nên không yêu thƣơng cha mẹ họ, không yêu thƣơng 

anh chị em của họ. Khởi tâm động niệm, nói năng  tạo tác toàn là tạo tội nghiệp 

địa ngục. Trong Kinh Địa Tạng nói không sai tí nào. Ngƣời không học Phật thì 

không có cách gì cả. Ngƣời học Phật không thể không biết. Nếu nhƣ quí vị thực 

học thì quí vị phải thật làm. Ngƣời học Phật đông, giả thì nhiều, thật học thì ít. 

Thật học nhiều thì tốt. Giả học Phật  không phải là thật học Phật. Danh lợi xuất 

hiện họ vẫn không buông xuống đƣợc. Đó là gì? Đó là thử thách quí vị. Danh cao 

lợi  nhiều  bày  ra  trƣớc  mắt,  liền  quên  hết  Phật  Pháp!  Cho  nên  nó  không  phải  là 

thật,  thứ gì quan trọng?  Phật Bồ Tát biết điều này, học Phật quan trọng. 

Năm xƣa tôi ở Đài Trung học giáo lý với Thầy Lý, có một lần thầy giáo nêu ra 

một  ví  dụ.  Quí  vị  thật  học  Phật  hay  là  giả  học  Phật?  Quí  vị  nghe  kinh  ở  giảng 

đƣờng, nghe xong rất hoan hỉ, đột nhiên có một ngƣời đến nói với quí vị: nhà quí 

vị cháy rồi, quí vị  sẽ nhƣ thế nào? Tâm hoảng ý loạn nhanh chóng về nhà chữa 

cháy. Quí vị vẫn xem nhà quan trọng, Phật không quan trọng. Nếu nhƣ thực sự 

Tập 416  114

7 



biết nghe Phật Pháp quan trọng, tôi đang nghe Phật Pháp, lửa cháy cũng mặc kệ, 

không  cần  quan  tâm  nó,  đó  mới  là  thật.  Trong  một  trăm  ngƣời  học  Phật  tìm 

không ra một ngƣời. Mỗi con ngƣời cái gì là quan trọng nhất? Bản thân, nhà cửa, 

tính  mạng  quan  trọng  nhất.  Làm  sao  có  thể  vào  cảnh  giới  Phật?  Không  những 

không vào đƣợc cảnh giới Phật, ý nghĩa của kinh Phật cũng không hiểu. Thực sự 

hiểu  rồi,  cách  nghĩ  cách  nhìn  của  họ  và  ngƣời  thế  gian  không  giống  nhau  nữa, 

điều đó là thật, không phải giả. 

Chƣ  đại  Bồ  Tát  vì  cầu  một  câu  kệ  có  thể  bỏ  thân  mạng,  quí  vị  nghe  một  buổi 

giảng kinh, nhà cửa bị cháy, quí vị còn không nỡ bỏ. Vậy là quí vị  thua xa Bồ 

Tát. Đó là gì? Thật giả, nặng nhẹ, không thể  phân biệt.Đâu là thật, đâu là giả? 

Nhà cửa tài sản của quí vị  là giả, thân là giả, quí vị  lƣu luyến những thứ này làm 

gì?  Ngày  nay  chúng  ta  gặp  đƣợc  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  đệ  nhất  chân  thật  trong 

Phật Pháp. Học Kinh Vô Lƣợng Thọ”có thể vắng mặt không? Bỏ mạng tôi cũng 

không thể vắng học. Chúng ta trong đời này mới có thể khế nhập cảnh giới, vãng 

sanh mới có phần nắm chắc, vãng sanh chính là thành Phật rồi. Cho nên trong lục 

đạo chúng sanh cái gì là đáng quí nhất? Điều Phật cho chúng ta là đáng quí nhất, 

số ngƣời biết đƣợc ít quá. Cảnh giới hiện tiền vẫn bị cảnh giới chuyển, ngƣời nhƣ 

vậy chiếm tuyệt đại đa số, tôi cũng là ngƣời nhƣ vậy. Tôi làm sao có thể giữ vững 

để không bị cảnh giới chuyển? Luôn thận trọng, sức mạnh bên ngoài lớn lắm, lớn 

lắm. Thực sự biết trì giới, thực sự biết chịu khó, tôi tình nguyện suốt đời này chịu 

khổ, tôi đến Thế giới Cực Lạc sẽ không còn chịu khổ nữa. Suốt đời này nếu nhƣ 

tôi không nhẫn nại đƣợc, vẫn còn muốn hƣởng thụ, thì khổ trong lục đạo luân hồi 

phải chịu rồi. Sự thực này bày ra trƣớc mắt, quí vị  phải nhìn cho rõ. Quí vị không 

nhìn rõ thì chịu thiệt là quí vị  thôi, không phải là ngƣời khác. Quí vị  chịu khổ 

nơi  ác  đạo,  không  ai  có  thể  thay  thế  quí  vị.  Chỉ  chỉ  có  một  cách  là  ngày  ngày 

không  rời  Phật  A  Di  Đà,  ngày  ngày  không  rời  kinh  giáo,  ở  nơi  này  chúng  ta 

không nên chấp trƣớc, đều buông xả hết. Đối với kinh giáo, đối với Phật A Di Đà 

chắc chắn phải chấp trì, phải chấp trƣớc, phải duy trì. Đời này chúng ta liền đƣợc 

độ. Cuộc sống hiện tại cứ  mặc nó. Có ăn thì ăn, có mặc thì mặc, không có ăn, 

không có mặc thì đến Thế giới Cực Lạc, nhất định không phân biệt chấp trƣớc, 

nhất định không khởi tâm động niệm, thì tâm là định. 

Trong giáo lý Đại Thừa Phật thƣờng nói: Phật độ ngƣời hữu duyên, ngƣời hữu 

duyên là gì? Họ thật tin, họ thực phát nguyện, thật làm. Đó là ngƣời hữu duyên. 

Thông thƣờng nói là ngƣời chân thật, nghe lời, thật làm. Vậy ngƣời không chân 

thật thì sao? Tùy họ thôi. Học đƣợc bao nhiêu tốt bấy nhiêu, không nên để tâm 

114 Tập 416 

8 



làm gì. Quí vị sẽ rất tự tại, rất an vui. Mỗi ngƣời có thời tiết nhân duyên, đời này 

họ  không  thể  thành  tựu,  đời  sau  đời  sau  nữa  sẽ  thành  tựu.  Phật  Bồ  Tát  cũng 

không lo lắng, chúng ta lo lắng thì có ích gì? Chúng ta trong đời này, độ bản thân, 

thành tựu bản thân, phải là điều đầu tiên; giúp đỡ ngƣời khác là thứ hai. Nếu xem 

việc giúp đỡ ngƣời khác là số một, vậy thì bản thân đời này không đƣợc độ rồi, 

vẫn phải luân hồi, vậy là sai rồi, sai lầm lớn lắm. Biết bao nhiêu ngƣời trong đời 

này  có  tu  có  học,  có  duyên  với  chúng  sanh,  rộng  độ  chúng  sanh,  bản  thân  thì 

không  thể  vãng  sanh.  Làm  đƣợc  bao  nhiêu  việc  tốt  đến  cõi  trời  rồi,  cõi  trời  có 

Phật ở đó giáo hóa. Dục giới thiên có Phật Bồ Tát đang giảng kinh dạy học, sắc 

giới thiên cũng có, vô sắc giới thiên không có. Đó là một cõi cơm no áo ấm, hạnh 

phúc  mỹ  mãn.  Khác với thế giới  của chúng ta, họ đang hƣởng phúc, hiện tại ta 

đang chịu tội. Hƣởng phúc có thể xả bỏ đƣợc không? Có thể, nếu thực sự chịu 

làm, tất cả đều buông xả, nhất tâm  niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, còn khó khăn 

hơn chúng ta hiện nay. Ngạn ngữ có câu: “phú quý học đạo khó”, họ không nỡ 

rời  bỏ  phú  quý,  cho  nên  họ  khó  khăn  hơn  chúng  ta. Chúng  ta hiểu  đƣợc  những 

chân tƣớng sự thật  này, cuộc sống hiện tại của chúng ta sẽ rất hài lòng. Chúng ta 

gọi  đó  là  gia  đình  trung  lƣu,  ăn  mặc  không  thiếu,  không  có  phúc  gì  để  hƣởng, 

nhƣng cũng bị chịu tội gì nặng nề. Đó là gia đình bậc trung, đây là hoàn cảnh tu 

học lý tƣởng nhất. 

Đại hùng bảo điện của chúng ta, Phật đƣờng của chúng ta chỉ có một cái tủ nhỏ, 

vậy là đủ rồi. Chƣ Phật  Bồ Tát đều ở nơi đó, tƣơng ƣng với lý, tƣơng ƣng với 

tánh, tƣơng ƣng với pháp giới. Chúng ta phải hiểu biết rõ về nó. Cho nên những 

chúng sanh này “nghe danh hiệu ngài”, danh hiệu này là chỉ cho Phật A Di Đà. 

Đức hiệu Di Đà ở thế giới Tây phƣơng. Tín tâm hoan hỉ, sau khi nghe đƣợc thực 

sự tin tƣởng, thực sự sinh tâm hoan hỉ, “cho đến nhất niệm, chí tâm hồi hƣớng”, 

trong đây điều quan trọng nhất là nhất niệm. Nhất niệm chính là nhất tâm, nhất 

tâm là chân tâm.  Nhị niệm là vọng tâm, gọi là ba tâm hai ý. Nhất niệm  là chân 

tâm.  Nhất  niệm  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra,  niệm  gì  cũng  không  có.  Đó  gọi  là  nhất 

niệm, gọi là nhất tâm. Chí tâm hồi hƣớng, chí tâm chính là chân tâm. Nhất niệm 

đến  cực  điểm.  Đem  điều  bản  thân  tu  tập  đƣợc,  thiện  căn  đoạn  ác,  thiện  căn  tu 

thiện, tuyệt đối không chú trọng phúc báo ở thế gian, không cần, cần cái gì? Cần 

cầu sanh Tây phƣơng Tịnh Độ. Hồi hƣớng Thế giới Cực Lạc, tôi tu cho ai? Tôi vì 

cầu vãng sanh mà tu, nhƣ vậy là đúng rồi. Tôi vì cầu gặp Phật A Di Đà, cầu thân 

cận Phật A Di Đà mà tu tập, vậy là đúng rồi. Còn có một việc nữa là hồi hƣớng, 

Tập 416  114

9 



hồi hƣớng chúng sanh, không phải vì bản thân tôi. Tôi vì tất cả chúng sanh khổ 

nạn lìa khổ đƣợc vui mà tu hành. Đó đều là điều tốt, không vì bản thân. 

“Nguyện sanh kỳ quốc, tức đắc vãng sanh”. Trong bản của Khƣơng Tăng Khải, 

mấy  câu  kinh  văn  nhƣ  vậy:  “đản  phục  ƣ  hạ  bối  văn  trung”,  do  vì  mấy  câu  này 

cũng là bản Ngụy dịch. Bản Ngụy dịch ở Trung Quốc lƣợng lƣu thông rất lớn. 

Ngày xƣa chúng ta học Kinh Vô Lƣợng Thọcũng học bản này. 

“Kỳ hữu chí tâm, dục sanh bỉ quốc”, điều này đoạn trƣớc nói: nhất niệm chí tâm 

hồi hƣớng, nguyện sanh nƣớc kia,  giả sử  không thể  làm  các công đức, hoặc là 

không có năng lực, làm công đức phải có trí huệ, phải có năng lực, phải có của 

cải, còn phải có cơ duyên, thiếu một điều kiện cũng làm không thành công. Bốn 

điều  kiện  đều  đầy  đủ,  sự  việc  này  mới  có  thể  thành  công  đƣợc,  gọi  là  chúng 

duyên hòa hợp mà thành tựu. Chúng ta biết đƣợc có rất nhiều sự việc là nên làm 

tại thế gian này. Nhƣng nhƣ thế nào? Duyên chƣa đủ, làm không thành công. Bốn 

loại  duyên  đều  đầy  đủ  không  phải  là  việc  dễ.  Ở  nơi  này  chúng  sanh  nếu  nhƣ 

không có phƣớc báu, nó liền bị chƣớng ngại, liền bị quấy nhiễu. Làm cho sự việc 

quí  vị    làm  không  thành  công.  Không  thể  làm  các  công  đức,  nên  phát  tâm  vô 

thƣợng bồ đề. Điều này rất quan trọng, nhất hƣớng chuyên niệm, tốt lắm! Điều 

này ngƣời khác không quấy nhiễu đƣợc. Vì sao vậy? Vì sự việc này toàn nhờ vào 

duyên của bản thân, không phải nhờ ngoại duyên, nhờ vào ngoại duyên khó. Đây 

toàn là dựa vào bản thân, cầu bản thân, không cầu ngƣời khác. Tâm vô thƣợng bồ 

đề chúng ta biết đƣợc rồi. Chúng ta không nên ghi nhớ quá nhiều, chỉ nhớ Ngẫu 

Ích đại sƣ nói, Ấn Quang Đại sƣ tán thán là tốt rồi. Đối với Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực  Lạc  thật  tin,  không  mảy  may  nghi  ngờ  gì  cả.  Thật  muốn  đi,  thật  lòng  tình 

nguyện đi, đó chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Đi đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, điều tốt đầu tiên là thọ  mạng vô lƣợng, quí vị  mạnh khỏe trƣờng thọ, thân 

thể của quí vị không cần phải lo lắng. 

Điều tốt thứ hai là gì? Ngày ngày nghe Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp. Quí 

vị xem điều tốt thứ nhất: quí vị thật là vô lƣợng phƣớc báu. Thọ mạng là phƣớc 

báu số  một trong các phƣớc báu. Phƣớc báu thứ hai là ngày ngày nghe kinh vô 

lƣợng  trí  huệ.  Đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  làm  gì?  Tu  phƣớc,  tu  huệ, 

phƣớc huệ song tu. Chúng ta ở đây không có cách gì. Mỗi ngày tôi giảng 4 tiếng 

đồng hồ, ở thế gian này cũng tốt lắm rồi, nhƣng so với Thế giới Cực Lạc thì kém 

xa lắm. Mỗi ngày 24 tiếng đồng hồ, quí vị mới có 4 tiếng đồng hồ học tập kinh 

điển. Ngoài ra 20 tiếng đồng hồ là vọng tƣởng. Làm sao có thể sánh với ngƣời ta 

đƣợc?  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  Phật  giảng  kinh  không  gián  đoạn,  đại 

115 Tập 416 

0 



chúng nghe kinh không gián đoạn, cứ tiếp tục giảng nhƣ thế không có ngày đêm. 

Chƣ  vị  nên  hiểu  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  ngày  đêm.  Nó  là  thế  giới  quang 

minh, thân mỗi ngƣời đều phóng quang, Phật phóng quang, Bồ Tát cũng phóng 

quang.  Lúc  chúng  ta  vãng  sanh  thân  cũng  phóng  quang.  Không  những  phóng 

quang mà còn có thể phóng các quang có màu sắc khác nhau. Vô cùng kỳ diệu. 

Phóng  quang  là  biểu  pháp,  phóng  quang  cũng  là  thuyết  pháp.  Quí  vị  nếu  nhƣ 

không tin tƣởng, thế gian chúng ta phóng quang là thuyết pháp. Quí vị xem, quí 

vị đi đƣờng, đèn đỏ vừa sáng, phóng quang rồi, ánh đèn đỏ quí vị sẽ không đƣợc 

đi nữa. Nó không phải đang thuyết pháp sao? Đèn vàng vừa chiếu, quí vị có thể 

chuẩn  bị,  ngƣời  đang  đi  chuẩn  bị  dừng  lại,  ngƣời  đang  dừng  chuẩn  bị  đi.  Đèn 

xanh vừa chiếu thông hành rồi, nó cũng phóng quang. Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc sắc quang nhiều, biểu pháp cũng nhiều. Nó giúp quí vị đoạn phiền não, giúp 

quí  vị  tiêu  tập  khí,  giúp  quí  vị  khai  ngộ,  giúp  quí  vị  chứng  quả.  Quang  cũng 

thuyết  pháp,  thân  cũng  thuyết  pháp,  cây  cối  hoa  cỏ  thuyết  pháp,  chim  thuyết 

pháp.  Lục  trần  thuyết  pháp,  thuyết  pháp  không  gián  đoạn.  Tất  cả  đều  có  thể 

thuyết pháp, đều là Phật A Di Đà biến hóa ra, là bổn nguyện công đức của Phật A 

Di Đà thành tựu. Là tự nhiên, không có sắp xếp, không có ngƣời quản nó. Quí vị 

muốn nghe gì, nó liền nói cho quí vị  thứ đó, kỳ diệu không kể xiết. Bất luận quí 

vị thích loại kinh giáo nào,  pháp  môn nào, bộ kinh luận nào, đến Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, Phật nói cho quí vị, Bồ Tát nói cho quí vị, cỏ cây hoa là đều nói 

cho  quí  vị.  Quí  vị  có  thể  không  khai  ngộ  sao?  Quí  vị  có  thể  không  thành  Phật 

sao? Quí vị nói xem thế giới này chúng ta có nên đến hay không? 

Trong kinh nói rất hay, thế giới mƣời phƣơng chƣ Phật đều không thể so sánh với 

Phật A Di Đà. Thế giới của Ngài có hai sở trƣờng, một là thọ mạng vĩnh hằng, lại 

không cần ăn uống, ăn uống phiền phức biết bao. Ngài không cần ngủ nghỉ, tinh 

thần vĩnh viễn sung mãn. Thứ hai là Phật thuyết pháp, chúng ta đi nghe pháp học 

tập, không giờ phút nào gián đoạn, cho đến lúc quí vị  thành Phật. Sau khi quí vị  

thành Phật, quí vị  không nghe pháp nữa, quí vị liền bắt đầu thuyết pháp. Lại có 

một đoàn Bồ Tát lớn vây quanh quí vị, học tập với quí vị.  Quí vị liền trở thành 

Phật A Di Đà rồi, đó là thật không giả dối tí nào. Phật A Di Đà ở nơi đó truyền 

pháp,  quí  vị    đắc  pháp  rồi,  cũng  giống  nhƣ  Phật  A  Di  Đà  vậy,  truyền  thụ  cho 

ngƣời khác, triển chuyển truyền cho nhau, vô cùng vô tận. 

Nếu  nghe  thâm  pháp,  hoan  hỉ  tín  nhạo,  không  sanh  nghi  hoặc.  “Thâm  pháp”  là 

pháp thậm thâm, chính là một câu danh hiệu này, có thể giúp đỡ quí vị vãng sanh, 

có thể giúp quí vị thành Phật. Pháp này sâu lắm. Chúng ta từ chƣ vị cổ đức thời 

Tập 416  115

1 



Tùy Đƣờng có đƣợc một số tin tức, thể hội đƣợc thâm nghĩa của danh hiệu. Tùy 

Đƣờng  là  thời  đại  hoàng  kim  của  Phật  Giáo  Trung  Quốc.  Mƣời  tông  phái  đều 

đƣợc kiến lập vào thời đại đó. Chƣ vị tổ sƣ không phải ngƣời phàm, là Tổ sƣ khai 

sơn. Ngƣời ngƣời đều là những nhân vật vĩ đại. Họ từng cùng nhau nghiên cứu 

thảo  luận,    đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xƣa  tại  thế,  tất  cả  những  kinh  điển 

Ngài thuyết trong 49 năm, bộ kinh nào là kinh số một, quan trọng nhất. Bộ kinh 

này  có  thể  tƣợng  trƣng  cho    tất  cả  các  bộ  kinh  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã 

thuyết trong 49 năm, tìm số một, tìm ra rồi, thực sự tìm ra rồi, không phải là giả, 

đó  là  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh,  chƣ  vị  tổ  sƣ  này  công  nhận 

vậy,  họ  đều  thừa  nhận.  Cho  nên    kinh  Hoa  Nghiêm  đƣợc  gọi  là  căn  bản  pháp 

luân. 

Tôi học Phật, thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu bộ kinh này cho tôi. Ông nói bộ 

kinh này là triết học khái luận của kinh Phật, bao la vạn tƣợng. Trong Phật pháp 

tƣ tƣởng của mƣời tông phái đều ở trong đó. Tôi sanh tâm hoan hỉ đối với bộ kinh 

này,  trong  lòng  luôn  nghĩ  đến,  muốn  học.  Nhƣng  không  có  ai  giảng,  ngay  cả 

ngƣời chú giải cũng không có. Chỉ có hai loại chú giải, một là của Thanh Lƣơng 

đại  sƣ,  một  là  của  Lý  trƣởng  giả.  Hợp  Luận  của  Lý  trƣởng  giả  và  Sớ  Sao  của 

Thanh Lƣơng đại sƣ. Sau Thanh Lƣơng không có ai nữa. Thanh Lƣơng đại sƣ là 

ngƣời đời Đƣờng, cách chúng ta khoảng hơn 1300 năm. Năm xƣa tôi ở Đài Trung 

tôi có đƣợc bộ sớ sao này. Bản đóng buộc chỉ, 40 quyển, chồng lên nhau cũng 

khá cao. Năm đó tôi có đƣợc hai bộ, tôi tặng một bộ cho Thầy Lý. Chúng tôi có 8 

bạn  học  cùng  nhau  kết  hợp  lại  mời  thầy  giáo  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  hi  vọng 

giữ chân đƣợc thầy giáo, để thầy ở lại thế gian vài năm nữa. Vì Kinh chƣa giảng 

xong, luôn cảm thấy ngại khi bỏ đi. Thầy chấp nhận, lúc khai giảng, tôi đến Đài 

Trung nghe giảng. Tôi nghe thầy giảng quyển thứ nhất. Sau khi nghe xong quyển 

thứ  nhất,  Kinh  Hoa  Nghiêm  tôi  đã  biết  giảng  rồi.  Thầy  giảng  ở  Đài  Trung,  tôi 

giảng ở  Đài Bắc.  Tôi giảng tiến độ  nhanh hơn Thầy,  mỗi tuần tôi giảng ba lần, 

thầy giáo mỗi tuần giảng một lần. Cho nên rất nhanh tôi đã vƣợt qua Thầy. 

Lúc đó tuổi trẻ thích đại kinh đại luận, chƣa biết về Tịnh Độ, đối với Tịnh Độ 

tƣơng đối lạ lẫm. Thầy giáo là ngƣời Tịnh Độ tông, là truyền nhân của Ấn Quang 

Đại sƣ, thầy giới thiệu Tịnh Độ cho tôi, tặng tôi Ấn Quang Đại sƣ Văn Sao. Lúc 

đó cách đây 60 năm chỉ có 4 quyển. Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao lƣu thông tại Đài 

Loan, Chánh biên  hai quyển,  Tục biên hai quyển. Hiện nay toàn tập  ra  rồi, thật 

quý hóa. Thời đó chúng tôi chỉ nhìn thấy hai phần trƣớc. Thầy giáo bảo tôi học 

Ấn Quang Đại sƣ, tôi đọc qua Văn Sao một lần, rất chăm chỉ từ đầu đến cuối đọc 

115 Tập 416 

2 



qua một lần, đối với Tịnh Tông có những nhận thức cơ bản, không còn bài xích 

nữa, không còn phản đối nữa, tin tƣởng rồi. Nhƣng những kinh giáo này không 

buông xuống đƣợc, tập khí này không buống xuống đƣợc. Phần lớn thời gian đều 

dùng nghiên cứu kinh giáo. Cho đến khi tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm, giảng đƣợc 

một nửa, lần thứ nhất giảng Kinh Hoa Nghiêm, chúng tôi không có thiết bị gì cả. 

Lúc  giảng  lần  thứ  hai  không  những  có  ghi  âm,  có  chụp  ảnh,  chúng  tôi  có  quay 

phim, còn mở trên máy chiếu phim. Đó đều là những điều chúng ta không tƣởng 

tƣợng đƣợc. Tôi nghĩ đó đều là oai thần Tam Bảo gia trì, duyên thành thục rồi. 

Nhƣng sau khi giảng kinh Hoa Nghiêm lần thứ nhất, thực sự đã trở về với Tịnh 

Độ. Phát hiện gì rồi? Phát hiện cuối cùng Kinh Hoa Nghiêm trở về Tịnh Độ. Phổ 

Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng trở về với Cực lạc. Cuối cùng của Kinh Hoa 

Nghiêm    trở  về  với  Thế  giới  Cực  Lạc.  Tôi  ở  Đài  Trung  học  kinh  giáo,  học  đại 

kinh là Kinh Lăng Nghiêm. Trong kinh Lăng Nghiêm phát hiện “hai mƣơi lăm 

viên thông chƣơng”, cuối cùng là trở về với Quán Âm, Thế Chí. Quan Âm Bồ 

Tát,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  mọi  ngƣời  đều  biết  đây  là  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Kinh 

Pháp Hoa cũng là trở về Tịnh Độ. Từ đó tôi mới thực sự hiểu rõ. Kinh Vô Lƣợng 

Thọ đích thực là Nhƣ Lai tại thế, là kinh đệ nhất phổ độ chúng sanh tôi mới thấy 

đƣợc.  Sau  đó  nghe  ngƣời  ta  nói,    Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  tức  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm,  Bành  Tế  Thanh  nói  nhƣ  vậy.Chƣ  đại  đức  thời  Càn  Long,  thông  tông 

thông  giáo,  hiển  mật  viên  dung.  Những  cƣ  sĩ  tại  gia  này,  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ, 

Khởi Tín Luận là họ làm, quyển này trích dẫn rất nhiều, tôi tin tƣởng rồi. Ý niệm 

này vừa chuyển, tôi liền dừng Kinh Hoa Nghiêm  lại, không giảng nữa. Kinh Hoa 

Nghiêm    dài  quá,  tôi  liền  phát  tâm  chuyên  giảng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  cho  nên 

Kinh Vô Lƣợng Thọ giảng đến mƣời lần, tôi nghĩ suốt đời tôi sẽ giảng Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, ngoài ra không giảng gì nữa. 

Lần thứ hai giảng Kinh Hoa Nghiêm, đó cũng là một nhân duyên đặc thù. Ở Đài 

Loan có  một vị Khai Tâm pháp sƣ, đã vãng sanh rồi. Năm xƣa lúc ngài còn tại 

thế  mỗi  lần  gặp  tôi,  đều  khuyên  tôi  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  ngài  lớn  tuổi  hơn 

tôi,  lão  pháp  sƣ  này  nói  với  tôi,  ngài  nói:  Tịnh  Không  pháp  sƣ  à  nếu  pháp  sƣ 

không giảng, e rằng sau này không ai giảng nữa. Lần thứ hai, ở Bắc Kinh tôi đến 

viếng  thăm  Hoàng  Niệm  Lão.  Niệm  Lão  khuyên  tôi    giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm, 

cũng là ý này.  Bộ kinh này trong Phật Pháp nói vô cùng quan trọng. Bành Tế 

Thanh cƣ sĩ nói: Kinh Hoa Nghiêm  là đại bổn Vô Lƣợng Thọ Kinh.  Kinh Vô 

Lƣợng Thọ là trung bổn Kinh Hoa Nghiêm, Phật Thuyết A Di Đà Kinh là tiểu 

bổn Kinh Hoa Nghiêm. Ba bộ kinh này nội dung quảng lƣợc không giống nhau, 

Tập 416  115

3 



nhƣng tông thú ở trong đó hoàn toàn tƣơng đồng. Hoàng Niệm Lão mời tôi giảng. 

Lần thứ ba là bàPhật từ họ Hàn. Hai ngày trƣớc lúc vãng sanh rất khẩn thiết yêu 

cầu tôi, tôi an ủi bà, tôi nói đƣợc, hi vọng sau khi bà lành bệnh, chúng ta lại tiếp 

tục giảng. Không ngờ bà đã vãng sanh. Năm 1998 tôi ở Singapore, cƣ sĩ lâm Lý 

Mộc Nguyên cƣ sĩ mời tôi giảng kinh. Tôi liền đem việc này ra nói với ông, ông 

rất vui, thay mặt ba ngƣời này , ông chính thức đến thỉnh tôi, cho nên Kinh Hoa 

Nghiêm  đƣợc  khai  giảng  tại  Singapore,  cũng  giảng  mƣời  mấy  năm,  giảng  hơn 

4000 tiếng đồng hồ. Giảng nhiều ít? Giảng khoảng 1/5 số kinh. Toàn bộ kinh nếu 

giảng hết tôi nhẩm tính cũng 20.000 giờ đồng hồ. Kinh dài quá, thực sự không ai 

học, nghe nói phải mất thời gian dài nhƣ vậy khiến cho ngƣời ta sợ. 

Quí vị  xem bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, chúng ta giảng lần này, tôi dự tính cuối 

tháng  mƣời  năm  nay  có  thể  giảng  xong,  tổng  cộng  phải  giảng  1200  đến  1300 

tiếng  đồng hồ.  Môn  học  lớn!  Đại  học  trên  toàn  thế  giới  không  có  môn  học  nào 

nhƣ  vậy.  Lần  này  tôi  tại  Úc  Châu  cùng  với  hiệu  trƣởng  Nam  Côn  Đại  và  hiệu 

trƣởng trƣờng đại  học  Cách Lí Phi  Tƣ   (Griffith University) đến thăm tôi, hỏi 

thăm tình hình hiện nay của tôi, tôi liền nói với họ tôi giảng hai bộ đại kinh này, 

họ nghe rồi đều cảm thấy vô cùng kinh ngạc, phải mất thời gian dài nhƣ vậy mà 

chỉ  một  khóa  trình  à.  Phật  Pháp  đích  thực  là  đại  học  vấn.  Phải  để  cho  giới  học 

thuật thừa nhận, phải để cho nhà khoa học thừa nhận, mới có thể phát huy rộng 

lớn  trên  xã  hội  này.  Không  còn  nói  Phật  Giáo  là  mê  tín  nữa.  Chân  tƣớng  nhân 

sinh vũ trụ mà Phật Giáo nói, khoa học chú trọng nghiên cứu hiện tƣợng vật chất, 

phạm vi vật chất không lớn, hơn nữa không có biện pháp gì thăm dò đến triệt để. 

Cho nên khoa học có tính cục hạn. Nó không có cách gì làm đến viên mãn. Triết 

học  cũng  có  khó  khăn  của  triết  học.  Nguyên  nhân  ở  đâu?  Kinh  Phật  nói  rất  rõ, 

nguyên nhân là họ dùng là vọng tâm, tức là dùng tâm phân biệt, tâm chấp trƣớc. 

Khởi tâm động niệm, nhƣ vậy là không thể kiến tánh. Cái hay của Phật Pháp là 

bài  trừ  những  chƣớng  ngại  này,  không  dùng  những  thứ  này.  Không  khởi  tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, tự nhiên liền rõ ràng. Đó là 

nghiên  cứu  khoa  học,  ngƣời  triết  học  họ  không  hiểu  rõ  đƣợc.  Thầy  Phƣơng    là 

một nhà triết học, duyên của ông thù thắng, gặp đƣợc Phật Pháp, thâm nhập kinh 

tạng.  Ông  rõ  ràng  đƣợc  thấu  suốt  đƣợc.  Cho  nên  mới  nói  Phật  kinh  triết  học  là 

đỉnh cao của triết học thế giới. Ông nói ra những câu nói này thật không dễ dàng 

gì. Nếu nhƣ không khế nhập cảnh giới, những câu này không nói ra đƣợc.  Ông 

cũng thực sự thọ dụng đƣợc. Tôi từ đâu mà nhìn ra đƣợc? Năm 1997, Hồng Kông 

có một vị pháp sƣ, một vị cƣ sĩ, hai ngƣời ở Đài Loan nghe tôi giảng kinh, nghe 

115 Tập 416 

4 



đƣợc  một tuần, vô cùng hoan hỉ, mời tôi đến Hồng Kông giảng kinh, đó là lần 

đầu  tiên  tôi  rời  Đài  Loan  đến  Hồng  Kông.  Trƣớc  khi  đi,  tôi  đến  thăm  thầy 

Phƣơng, thầy Phƣơng bị mắc bệnh ung thƣ, chuyện trò vui vẻ, không có một cảm 

giác bị bịnh tật gì, không hề để ý đến bịnh tật. Tôi giảng kinh ở Hồng Kông bốn 

tháng, tôi trở về Đài Loan, ông vãng sanh ba ngày rồi, tôi trở về tiễn ông. Đó là 

gì? là nhìn thấu sanh tử rồi, buông xuống rồi, không còn lo sợ nữa. Không giống 

nhƣ ngƣời khác, vừa nói bản thân có bịnh thì sợ hãi. Ông không có, dƣờng nhƣ 

không có việc gì cả. Việc cuối cùng này đã nhìn thấy sự tu dƣỡng của ông đối với 

Phật học, sự thọ dụng của ông. 

Câu dƣới đây vô cùng quan trọng, “hoan hỉ tín nhạo, không sanh nghi hoặc”, câu 

này rất quan trọng. Ngày nay chúng ta nhìn thấy ngƣời vui mừng hoan hỉ thì có, 

ngƣời không sanh nghi hoặc khó lắm. Nghi là chƣớng ngại lớn nhất của Bồ Tát, 

đối với Bồ Tát đều có thể tạo thành chƣớng ngại nghiêm trọng, hà huống là phàm 

phu? Cho nên ngƣời phàm phu học Phật, đoạn nghi là quan trọng hơn bất cứ điều 

gì. Dùng phƣơng pháp gì để đoạn nghi? Nghe kinh. Thế Tôn 49 năm dạy học, có 

thể nói là 80% là giúp đỡ chúng sanh bình thƣờng đoạn nghi khởi tín, đều vì điều 

này. Ngoài ra 20 % khác là đối với chúng sanh tầng thứ cao, là đại tâm phàm phu. 

Chúng  sanh  thiện  căn,  phƣớc  đức    nhân  duyên  sâu  dày,  giúp  họ  nâng  cao  cảnh 

giới. Cho nên  nghĩa thú Phật giảng kinh chúng ta phải thể hội đƣợc. 

“Thực  sự  làm  đƣợc  không  sanh  nghi  hoặc,  cho  đến  nhất  niệm,  niệm  niệm  nơi 

Phật kia,  rồi thành tâm nguyện sanh  nƣớc đó. Ngƣời này lâm  chung  mộng thấy 

Phật kia, cũng đƣợc vãng sanh. Công đức trí huệ gần nhƣ ngƣời ở trung bối vậy”. 

Nói cách khác, thông thƣờng trú Đại Thừa, dùng tâm thanh tịnh, hƣớng đến vô 

lƣợng  thọ,  cho  đến  mƣời  niệm,  cũng  có  thể  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc, 

phẩm vị của họ  bình đẳng với hạ bối trong  thƣợng trung hạ tam  bối. Cách nói 

này rất có lý. Bất luận tu học pháp môn nào, đoạn này nói không phải là ngƣời 

chuyên tu Tịnh Độ, mà tu pháp môn khác. Có duyên nghe đƣợc sự thù thắng của 

Tịnh Độ, đem công đức tu học của bản thân họ, hồi hƣớng cầu sanh Tịnh Độ, đều 

đƣợc vãng sanh. Hiển thị ra tâm lƣợng quảng đại của Phật A Di Đà. Không có 

phân biệt pháp môn, không có phân biệt chấp trƣớc. Đối với hạng ngƣời này chỉ 

có  một  tiêu  chuẩn:  “tâm  tịnh  tức  Phật  độ  tịnh”.  Bất  luận  quí  vị    học  pháp  môn 

nào, chỉ cần tu đến tâm thanh tịnh hiện tiền, tất cả đều có thể vãng sanh. 

Cho nên tám vạn bốn ngàn pháp môn, bất luận tu học pháp môn nào cũng đƣợc. 

Vậy nay chúng ta  thử hỏi, tu học tôn giáo khác, tín đồ Cơ đốc giáo có thể vãng 

sanh hay không? Tín đồ Islam giáo có thể vãng sanh hay không? Nhất định có 

Tập 416  115

5 



thể. Vì sao vậy? Vì chỉ cần quí vị  thật tu, quí vị  thật tu điều gì? Thật tu quí vị 

liền  có  chân  thiện.  Tâm  địa  của  quí  vị  liền  thanh  tịnh,  thuần  tịnh,  thuần  thiện. 

Nghe nói Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc tốt lắm, rất tốt,  đem công đức tu học 

của mình hồi hƣớng cầu sanh, nhất định cũng có thể đƣợc sanh. Không nhất định 

phải chuyên tu Tịnh Độ mới có thể vãng sanh. Dƣờng nhƣ không phải tu Tịnh Độ 

thì không đƣợc vãng sanh. Sai rồi, không tu Tịnh Độ cũng có thể vãng sanh. 

Cho nên câu thứ nhất trong kinh văn nói: “ nếu có chúng sanh trụ nơi Đại Thừa”. 

Thế nào gọi là Đại Thừa? Giải thích đơn giản nhất là tâm lƣợng lớn chính là Đại 

Thừa.  Tâm  lƣợng  nhỏ  chính  là  Tiểu  thừa.  Có  thể  bao  dung  là  Đại  Thừa,  không 

thể bao dung chính là Tiểu thừa, quí vị đã rõ ràng rồi. Cởi mở tâm lƣợng chính là 

Đại Thừa. 

“Đƣờng  triều  Hải  Đông  Nguyên  Hiểu  sƣ”.  Hải  Đông  chính  là  Hàn  Quốc  ngày 

nay, Nguyên Hiểu sƣ là ngƣời Hàn quốc. Vào thời nhà Đƣờng đến Trung Quốc 

du học, Sƣ căn cứ theo bản của Khƣơng Tăng Khải viết chú giải. Chú giải này gọi 

là Vô Lƣợng Thọ Kinh Tông Yếu. Ở trong này sƣ nói: hạ bối chi nội, thuyết nhị 

chủng nhân, nhị nhân chi trung, các hữu tam cú. Sƣ nói “hạ bối chi nội”, là đem 

đoạn kinh này kết hợp với hạ bối. Trong bản của chúng ta đây thì phân chia ra, 

phân  thành  bốn  phần.  Ngụy  bản  phân  làm  ba  đoạn,  tức  là  thƣợng  trung  hạ  tam 

bối. Trong hạ bối có hai đoạn. Cho nên sƣ nói trong hạ bối có  hai loại ngƣời, mỗi 

loại có ba câu. 

“Sơ nhân tam giả”, đó là ba phẩm trong hạ bối, thƣợng bối thƣợng phẩm, hạ bối 

trung phẩm, hạ bối hạ phẩm. 

Một là, “giả sử không thể làm các  công đức, nên phát tâm vô thƣợng bồ đề, là 

minh chánh nhân”. Chánh nhân vãng sanh là phát tâm bồ đề. Vì Tịnh Độ là Đại 

Thừa.  Ngƣời  tâm  lƣợng  nhỏ  nhất  định  không  thể  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Vì 

không tƣơng ƣng với Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Cho nên họ chắc chắn là 

Đại Thừa, tâm lƣợng lớn có thể bao dung. 

Thứ  hai,  “cho  đến  mƣời  niệm,  chuyện  niệm  Phật  kia”,  đó  chính  là  nhất  hƣớng 

chuyên  niệm,  là  “trợ  mãn  nghiệp”.  Chánh  nhân  là  “dẫn  nghiệp”,  dẫn  dắt  quí  vị 

đến Thế giới Cực Lạc. Chuyên tâm niệm Phật  là giúp quí vị  mãn nghiệp. Mãn 

nghiệp là sau khi quí vị đến Thế giới Cực Lạc, tất cả đều viên mãn thành tựu. Tức 

là nói trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, tƣớng hảo viên mãn, không có thứ gì 

không viên mãn. Giống nhƣ ngƣời chúng ta ở thế gian này. Chúng ta có thể đến 

đƣợc thế gian này để đầu thai, đầu thai vào con ngƣời này là dẫn nghiệp, nghiệp 5 

giới  trong  kiếp  quá  khứ,  giữ  năm  giới  đƣợc  thân  ngƣời.  Trung  phẩm  thập  thiện 

115 Tập 416 

6 



đƣợc  thân  ngƣời.  Ở  Trung  Quốc  thực  hành  ngũ  luân,  ngũ  thƣờng  đƣợc  thân 

ngƣời, đó là một tiêu chuẩn, chúng ta đều đƣợc thân ngƣời. Tình trạng thân thể 

chúng ta khác nhau, địa vị khác nhau, giàu có khác nhau, đó gọi là “mãn nghiệp”; 

dẫn  dắt  quí  vị    đầu  thai  là  dẫn  nghiệp.  Đến  nơi  đây  rồi,  giữa  ngƣời  và  ngƣời 

chúng ta không giống nhau, gọi là mãn nghiệp không tƣơng đồng. Mãn nghiệp tu 

nhƣ thế nào? Trong Phật Pháp nói trong kiếp quá khứ thích tu bố thí tài sản, quí 

vị  đời  này  của  cải  dùng  không  thiếu,  tu  nhiều  đạt  đƣợc  nhiều;  tu  ít  đạt  đƣợc  ít. 

Thầy bói nói quí vị có kho tài sản, kho tài sản quí vị  đầy ắp, đó là đời quá khứ 

quí vị  tu pháp bố thí tài sản đƣợc nhiều, trong đời này bất luận là quí vị làm nghề 

nghiệp gì cũng có thể kiếm đƣợc nhiều tiền, trong  mạng cho nhƣ vậy. Nếu nhƣ 

trong đời quá khứ không tu pháp bố thí tài, thì kho tài sản quí vị  trống rỗng. Bất 

luận làm nghề nghiệp gì quí vị  đều phải bù lỗ, đều không kiếm đƣợc tiền. Vận 

mệnh an bài nhƣ vậy, điều này quí vị nên tin tƣởng. Vận mệnh an bài có thể thay 

đổi hay không? Có thể thay đổi, cần bản thân quí vị sửa đổi, ngƣời khác không có 

cách để thay đổi. Quí vị phải hiểu đƣợc đạo lý này. 

Quyển  sách  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  độ  đƣợc  rất  nhiều  ngƣời,  đó  là  độ  ngƣời  thế 

gian. Quyển sách này dạy quí vị làm gì? Dạy quí vị cải tạo vận mệnh. Tôi không 

có  tài  sản,  tôi  cũng  muốn  có  tài  sản,  trong  đó  có  đạo  lý,  nếu  nhƣ  tìm  cầu  nhƣ 

pháp, có cầu tất có ứng. Quí vị nếu nhƣ không hiểu đạo lý này, quí vị đi tìm cầu 

thì hỏng rồi. Không những cầu không đƣợc, quí vị còn tạo nghiệp.  Quí vị phải 

chịu ác báo, quí vị sai rồi. Cho nên trong vận mệnh có, nhất định sẽ có, có muốn 

bỏ cũng không bỏ đƣợc. Trong vận mệnh không có thì cầu cũng không đƣợc. Quí 

vị phải hiểu đạo lý này, đạo lý đó chính là bố thí. Bố thí tài sản đƣợc giàu có. Bố 

thí  pháp  đƣợc  thông  minh  trí  huệ.  Bố  thí  vô  úy  đƣợc  mạnh  khỏe  trƣờng  thọ. 

Trong kinh Phật dạy chúng ta tu ba loại bố thí này, thí tài sản, trí huệ, sức khỏe 

trƣờng thọ quí vị  đều có đƣợc. 

Bản thân tôi từ trên tƣớng mạng mà nói thì rất tội nghiệp. Dẫn nghiệp đƣợc thân 

ngƣời, đúng vậy; mãn nghiệp là vừa nghèo lại vừa hèn. Nghèo là không có của 

cải, hèn là không có địa vị. Là mạng gì? mạng đi xin ăn. Ngƣời Trung Quốc gọi 

là “hóa tử”, gọi là số ăn mày xin cơm. Số mạng nhƣ vậy, tôi rất rõ ràng, thọ mạng 

lại rất ngắn, thọ mạng chỉ có 45 tuổi, rất nhiều ngƣời nói với tôi, tôi tin tƣởng, tôi 

không  kiêng  kị.  Bởi  vì  bản  thân  tôi  nghĩ,  trong  nhà  tôi,  ông  nội  tôi  45  tuổi  qua 

đời, bác trai tôi cũng 45 tuổi qua đời, bố tôi cũng 45 tuổi qua đời, ngƣời ta nói tôi 

không qua đƣợc 45 tuổi, tôi cũng tin, không nghi ngờ tí nào. Tôi 26 tuổi gặp đƣợc 

Phật  Pháp,  tôi  hiểu  rõ  rồi.  Phụ  thân  tôi  gặp  quả  báo  nhƣ  vậy,  tôi  tận  mắt  nhìn 

Tập 416  115

7 



thấy, sau đó đọc Kinh Địa Tạng và những điều nói trong kinh Địa tạng giống y 

nhƣ vậy, tôi hoàn toàn chấp nhận. Phụ thân là một ngƣời tốt, rất thích săn bắn, 

không  giết  ngƣời  nhƣng  lại  giết  súc  vật,  giết  rất  nhiều!  Lúc  tôi  còn  nhỏ ở  cùng 

với ông, lúc ông săn bắn, tôi cũng cùng với ông, lúc đó tôi khoảng 17, 18 tuổi. 

Tôi cũng đi săn ba năm, sau khi học Phật rồi, cảm thấy rất sợ hãi khi nghĩ đến báo 

ứng của phụ thân. Cho nên sau khi tôi học Phật, có cơ hội đều phóng sanh, sám 

hối.  Tôi  vừa  học  Phật  sáu  tháng,  hiểu  rõ  rồi,  liền  ăn  chay,  không  ăn  thịt  chúng 

sanh  nữa,  ăn  chay  sáu  mƣơi  năm  rồi.  Tôi  làm  việc,  làm  ba  việc,  ngƣời  ta  cúng 

dƣờng tôi tiền, tôi làm ba việc, học theo Ấn Quang Đại sƣ, in kinh bố thí, đó là 

việc thứ nhất. Dƣờng nhƣ toàn bộ số tiền đều dùng vào việc nhƣ vậy. Điều thứ 

hai là phóng sanh. Điều thứ ba là bố thí thuốc men. Trong bệnh viện tôi quyên 

tiền thuốc men viện phí cho họ. Thuốc men viện phí này chuyên cho ngƣời nghèo 

khó, không có tiền mua thuốc men. Tôi làm ba việc nhƣ vậy. Tôi không cần xây 

đạo tràng, suốt đời không có đạo tràng, tôi cũng không nhận đệ tử, đệ tử không dễ 

dạy, không quản đƣợc. Không dạy tốt, không quản tốt, nhận đệ tử là tạo nghiệp, 

đó đều là học theo Ấn Quang Đại sƣ. Ấn Quang Đại sƣ dạy ngƣời hiện đại chúng 

ta, xây dựng đạo tràng chớ làm cho  lớn, làm nhà tranh nhỏ là đƣợc.  Mọi ngƣời 

cùng nhau tu tập không nên vƣợt quá 20 ngƣời. Sinh hoạt đơn giản, hai ba ngƣời 

hộ pháp thì có thể duy trì, không lo lắng, không cần đi hóa duyên, tâm sẽ định, 

tâm thanh tịnh, tâm ở nơi đạo, có thể không bị cảnh giới bên ngoài chuyển. Đạo 

tràng lớn, ngƣời nhiều rất ồn ào, đạo không còn nữa. E rằng bản thân không thể 

vãng sanh đƣợc, lời Tổ sƣ đều là lời thật, đều là muốn tốt cho chúng ta. Chúng ta 

đọc những quyển sách này, đọc đến những lời di giáo của Ngài, hiểu đƣợc ý của 

Ngài, ngài không dối ngƣời, Ngài không hại ngƣời. 

Ngày nay cái gì là quan trọng nhất? Tâm thanh tịnh quan trọng nhất. Hiểu rõ chân 

tƣớng sự thật quan trọng nhất. Thực sự làm rõ rồi, hiểu thấu rồi, quí vị liền hiểu 

đƣợc, vãng sanh Thế giới Cực Lạc quan trọng nhất, không có gì quan trọng hơn 

điều này nữa. Chỉ  có điều này chúng ta có thể  làm đƣợc, ngoài ra bất  kỳ  pháp 

môn nào, tốt, không thể nói không tốt, nhƣng không làm đƣợc. Pháp môn này có 

thể làm đƣợc, pháp môn này chúng ta có thể tu đƣợc thành công. Thiện Đạo đại 

sƣ  nói-  Thiện  Đạo  là  hóa  thân  của  Phật  A  Di  Đà-  pháp  môn  vạn  ngƣời  tu  vạn 

ngƣời chứng, cho nên nhất hƣớng chuyên niệm là trợ mãn nghiệp. Đến Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc, trí huệ, thần thông, đạo lực, tƣớng hảo đều xuất hiện, hà 

huống đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Đều làm A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, điều này không thể nghĩ bàn. 

115 Tập 416 

8 



Ba là, “nguyện sanh nƣớc kia, nguyện này hiện hành hòa hợp làm nhân, đó là nói 

rõ ngƣời bất định tánh nhân”. Điều thứ ba là thật sự muốn đến Thế giới Cực Lạc, 

thật cầu vãng sanh. Nguyện này cùng với nhất hƣớng chuyên niệm  ở trƣớc hợp 

lại  với  nhau,  đó  là  nhân  để  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc.  Ngƣời  vãng  sanh  nhƣ 

vậy  và  trung  bối,  thƣợng  bối  không  giống  nhau.  Trung  bối,  thƣợng  bối  là  định 

tánh, tâm của họ không có niệm thứ hai. Nói cách khác, sanh đến thế giới này để 

làm gì? Chính là niệm Phật cầu vãng sanh. Ngoài niệm Phật  cầu vãng sanh ra, 

việc gì cũng không liên quan đến tôi hết, đó gọi là định tánh. Đây là không định 

tánh, không định tánh cũng có thể vãng sanh. 

Dƣới  đây  nói  “đệ  nhị  nhân  trung,  hữu  tam  cú  giả”.  Hạng  ngƣời  thứ  hai  chính 

trong đoạn kinh văn này nói. 

“Nhất giả, văn thậm thâm pháp, hoan hỉ tín nhạo”. Họ cũng tu hành, họ không 

phải tu Tịnh Độ, họ tu pháp môn khác, hoặc là tín ngƣỡng tôn giáo khác, tâm địa 

hiền lƣơng, tâm địa sâu dày, ngƣời nhƣ vậy là ngƣời có đạo đức, có lƣơng tâm, 

ngƣời lƣơng thiện. Họ nghe đƣợc pháp môn này, nghe đƣợc pháp môn Tịnh Độ, 

nghe đƣợc sự việc niệm Phật vãng sanh, nghe rồi rất hoan hỉ, có thể tin tƣởng, 

cũng rất thích. Chữ “nhạo” này là yêu thích, đó là có thiện căn. Tuy đời này họ 

không chuyên tu, nhƣng họ có thiện căn. 

“Thử cú kiêm hiển phát tâm chánh nhân, đản vị dị tiền nhân cử kỳ thâm tín nhĩ”. 

Họ đối với pháp này thâm tín, đối với niệm Phật  thâm tín, điều này ngƣời ở trƣớc 

không giống nhau. Ngƣời ở trƣớc là đang phát tâm vô thƣợng bồ đề. Đây là cùng 

hiển bày chánh nhân phát tâm. Bởi  vì họ tu pháp  môn khác, cũng phát tâm cầu 

sanh Tịnh Độ. 

“Nhị giả, nãi chí nhất niệm niệm ƣ bỉ Phật, thị trợ mãn nghiệp, vị hiển tiền nhân 

vô  thâm  tín  cố,  tất  tu  thập  niệm,  thử  nhân  hữu  thâm  tín  cố,  vị  tất  cụ  túc  thập 

niệm”. Không cần mƣời niệm cũng đƣợc, cũng có thể vãng sanh, một niệm, hai 

niệm, ba niệm đều đƣợc. Vấn đề là ở đâu? Tâm thâm tín. Cho nên chữ “tín” này 

rất  quan  trọng.  Phàm  xảy  ra  vấn  đề  đều  do  nơi  tín  tâm.  Tín  tâm  rất  khó  đƣợc. 

Thầy Lý nêu ra cho chúng ta một ví dụ, cũng không phải là nói đến tín tâm sao? 

Quí  vị  ở  nơi  đây  nghe  giảng  kinh,  nơi  giảng  đƣờng  nghe  giảng  kinh,  ở  nhà  có 

ngƣời đến báo cáo căn nhà của quí vị  bị cháy rồi, đó là gì? Là thử thách tín tâm 

của quí vị, quí vị đối với Phật thật có tín tâm, xem Phật là việc đại sự trong cuộc 

đời này, nhà cửa  cháy đó là việc nhỏ, quí vị vẫn chuyên tâm  ở  đây nghe kinh, 

chuyên  tâm  nghe  kinh  sẽ  khai  ngộ,  vừa  nghe  ở  nhà  có  hỏa  hoạn,  vội  vàng  hốt 

hoảng chạy về, chứng tỏ quí vị  chƣa có tín tâm. Lúc quí vị nghe kinh ở đây tâm 

Tập 416  115

9 



cũng chƣa chuyên, có nghe hiểu đƣợc hay không? Chƣa hiểu. Chuyên nhất mới 

có  thể  nghe  hiểu,  không  chuyên  nhất  tuy  nghe  nhƣng  không  hiểu.  Ngƣời  nghe 

kinh  rất  nhiều,  ngƣời  thực  sự  nghe  hiểu  lại  không  nhiều.  100  ngƣời  nghe  chƣa 

chắc có một ngƣời thực sự hiểu. Từ đâu mà thấy đƣợc? Ngƣời nghe hiểu sẽ thật 

làm. Họ không thật làm có thể nói họ  chƣa nghe hiểu. 

Dƣới đây Hoàng Niệm Lão có một chú giải. 

“Theo thuyết của Nguyên Hiểu sƣ và căn cứ theo bản Ngụy dịch”. Vậy là đúng, 

Vì sao vậy?  Vì bản hội tập này Nguyên Hiểu sƣ  chƣa đọc qua. Bản Ông nhìn 

thấy là bản dịch của Khƣơng Tăng Khải. 

“Nhƣợc  tựu bản kinh, tắc nhất niệm đắc sanh giả, toàn nhân hoạch đắc nhất niệm 

tịnh  tâm  dã”.  “Nhất  niệm  đắc  sanh”.  Then  chốt  là  ở  câu  này,  tâm  thanh  tịnh. 

Chúng tôi nói là quí vị dùng chân tâm niệm  Phật, không phải là vọng tâm.  Lúc 

niệm  một  câu  Phật  hiệu  này,  trong  tâm  này  không  có  nghi  hoặc,  không  có  tạp 

niệm, chính là chân tâm. Nếu nhƣ có nghi hoặc, có tạp niệm, thì không thể thành 

tựu  tƣơng  ƣng.  Phật  niệm  rồi,  nhƣng  lại  không  tƣơng  ƣng  với  Phật.  Sao  gọi  là 

không  tƣơng  ƣng  với  Phật?  Đó  là  không  tƣơng  ƣng  với  tự  tánh  quí  vị,  không 

tƣơng ƣng với chân tâm của quí vị. Di Đà Tịnh Độ là thật, không phải là giả, cho 

nên nó tƣơng ƣng với chân tâm. Nhất niệm tịnh tâm là chân tâm. Tịnh tâm nhất 

niệm cũng là chân tâm. Cho nên điều quan trọng là “từ trong nhất tâm, niệm Phật 

một tiếng”, quí vị  xem xem “đốn tức”, “đốn” chính là tức khắc. Chúng ta nói là 

lập tức, “liền tƣơng ƣng với bổn nguyện Di Đà”. Câu này rất quan trọng, tƣơng 

thông với Phật A Di Đà. “Nên lâm chung liền đƣợc vãng sanh”,  nguyên nhân là 

ở đây vậy. 

“Tam giả, dĩ chí thành tâm, nguyện sanh bỉ quốc. Thử nguyện tiền hành hòa hợp 

vi  nhân,  thử  tựu  Bồ  Tát  chủng  tánh  nhân  dã.”  Họ  không  phải  là  bất  định  tánh, 

ngƣời này chúng ta nói là ngƣời tốt trong thế gian, ngƣời có đạo đức, ngƣời có trí 

huệ. Suốt đời nhƣ thế nào? Không có nhân duyên tiếp xúc với Tịnh Độ, già rồi, 

bệnh rồi, lúc sắp lâm chung mới tiếp xúc đƣợc. Có thể vãng sanh hay không? Có 

thể. Chỉ cần điều kiện này của họ đầy đủ là đƣợc. Vừa tiếp xúc đƣợc họ liền tin 

tƣởng, họ liền chịu niệm, thực sự muốn đi. Cho nên một niệm cũng có thể vãng 

sanh. Ngƣời này không phải thực sự tu Tịnh Độ, tu pháp môn khác, học tôn giáo 

khác, nhƣng thực sự họ là ngƣời thiện, là ngƣời tốt. Không phải nói chỉ có ngƣời 

tu tông Tịnh Độ, ngƣời tu Đại Thừa  dùng chân tâm, tu pháp môn khác thì không 

có chân tâm, đều có, không phải là không có. Bất luận tu tông phái nào, bất luận 

học tôn giáo nào, chỉ cần dùng chân tâm học, tất cả đều có ích. Lâm chung nghe 

116 Tập 416 

0 



đƣợc pháp môn này, hồi hƣớng cầu sanh Tịnh Độ, ngƣời ngƣời đều có thể đƣợc 

sanh. Đó mới là điều vĩ đại của tông Tịnh Độ. Thật là “tâm bao thái hƣ, lƣợng 

châu sa giới”, bao dung tất cả. Quí vị  xem ngƣời tạo  tội nghiệp ngũ ngịch thập 

ác, chỉ cần quí vị  chịu quay đầu đều có thể vãng sanh. Phật A Di Đà thật sự là 

không truy cứu việc xƣa. Chỉ cần sám hối, chỉ cần quay đầu là bờ. Phật A Di Đà 

bình đẳng đối đãi,  đối xử nhƣ nhau. Thật là vĩ đại. 

Chúng ta sau khi đọc phải học cho đƣợc điều đó. Học đƣợc điều gì? Trong hoàn 

cảnh xung quanh chúng ta, có ngƣời hủy báng chúng ta, có ngƣời sĩ nhục chúng 

ta, có ngƣời hãm hại chúng ta. Chúng ta đối xử với họ nhƣ thế nào? Giống nhƣ 

Phật A Di Đà vậy, không truy cứu việc cũ. Họ tiếp tục tổn hại đến tôi cũng không 

truy cứu nữa, tất cả đều tùy thuận. Nhất định không thể có mảy may tâm oán hận. 

Quí vị  sai rồi. Vì sao vậy? Vì sao họ dùng thái độ nhƣ vậy đối với ta? Ít cũng có 

hai nguyên nhân. Một nguyên nhân là trong đời quá khứ tôi đối đãi với họ nhƣ 

vậy. Hôm nay gặp lại nhau rồi, họ đến đối đãi với tôi, nhƣ vậy cũng tốt, không 

phải là đã trả hết rồi sao? Vui vẻ mà chấp nhận thôi. Trả món nợ này xong rồi, là 

việc tốt, không phải là việc xấu. Một nguyên nhân khác là họ hồ đồ, họ mê hoặc 

điên đảo, họ nghiệp chƣớng nặng nề. Họ tạo ác nghiệp, tha thứ cho họ. Không ai 

chỉ dạy cho họ. Họ không biết bản thân họ đã làm sai, thông cảm cho họ, đừng so 

đo với họ, đối xử tốt với họ. Từ từ đợi họ quay đầu rồi giúp họ, nhƣ vậy là đúng 

rồi. 

Cho nên thiện nhân thiện duyên chúng ta gặp đƣợc rồi, không sinh tham luyến; 

nghịch  cảnh  ác  duyên  gặp  rồi  không  sinh  sân  hận,  đó  đều  là  nơi  để  luyện  công 

phu,  họ  đều  là  ân  nhân.  Thuận  cảnh  thiện  duyên  dạy  chúng  ta  luyện  tập  không 

tham,  không  có  tham  luyến.  Nghịch  cảnh  ác  duyên  huấn  luyện  chúng  ta  không 

khởi sân giận, không si, không sân. Không có nhiều cảnh giới nhƣ vậy, sao quí vị 

tu  đƣợc?  Quí  vị    làm  sao  biết  đƣợc  công  phu  của  mình  đƣợc  nâng  cao?  Không 

biết đƣợc. Ngày ngày đang thử thách, ngày ngày đều thông qua, ngày ngày đều 

hoan  hỉ,  thi  cử  đều  đạt  tiêu  chuẩn.  Thiện  nhân,  ác  nhân  đều  là  ân  nhân  của  ta. 

Không có họ, chúng ta không thành Phật đƣợc, chúng ta không vãng sanh đƣợc. 

Cho nên những ngƣời này không những không có oán hận, mà chúng ta phải có 

tâm báo ân. Họ thực sự giúp ta, giúp ta nâng cao, giúp ta giác ngộ, giúp ta không 

tạo nghiệp, giúp ta kiên định tín tâm, kiên định ý niệm cầu vãng sanh Tịnh Độ. 

“Đó chính là ngƣời có chủng tánh Bồ Tát, chính là ngƣời trú Đại Thừa nhƣ trong 

bản Đƣờng Dịch. “Trú Đại Thừa” này nghĩa của nó rất rộng lớn. Không phải nói 

ở trong Phật giáo học Đại Thừa, không phải vậy. Tất cả thời, tất cả các nơi quí vị 

Tập 416  116

1 



thấy đƣợc ngƣời có tâm lƣợng lớn, ngƣời có tâm từ bi, ngƣời có thể bao dung đó 

là ngƣời Đại Thừa. 

Nên Nguyên Hiểu sƣ nói hạ bối trung có hai hạng ngƣời. Một hạng là phát tâm bồ 

đề, mƣời niệm Thánh hiệu, nguyện sanh nƣớc kia, mà đƣợc vãng sanh, là ngƣời 

bất  định  tính.    Hạng  thứ  hai  là  nghe  pháp  thâm  tín,  cho  đến  nhất  niệm,  nguyện 

sanh nƣớc kia, mà đƣợc vãng sanh là Bồ Tát chủng tánh. 

Nguyên  Hiểu  sƣ  thật  đã  nhận  thức  rõ,  Ngụy  dịch  hạ  bối  vãng  sanh  văn  trung 

phẩm  loại  không  đồng,  ngài  đã  thấy  đƣợc.  Thử  hỏi  nghe  pháp  thậm  thâm,  vui 

thích tin tƣởng, không sanh nghi hoặc, trí huệ thù thắng nhƣ vậy, ứng với cảnh 

giới của ngƣời nào? Đây không phải là ngƣời bình thƣờng. Nên Nguyên Hiểu sƣ 

gọi nó là ngƣời có chủng tánh Bồ Tát. Đã là chủng tánh Bồ Tát, lại có thể sanh 

tâm thâm tín, khởi tâm niệm Phật. Dùng tâm chí thành, nguyện sanh nƣớc đó, thật 

không ứng giới hạn nơi hạ bối vậy. Mấy câu này Niệm Lão nói rất hay: có thể là 

trung bối, có thể là thƣợng bối. Điều này đoạn trƣớc nói rất nhiều. Cho nên đối 

với tất cả mọi ngƣời không nên coi thƣờng, nhất định phải cung kính, nhất định 

phải yêu thích, vậy là đúng rồi. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 



 

116 Tập 416 

2 



Tập 417 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải trang 524, hàng thứ sáu từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem  từ  

đoạn  “hựu Báo Ân Luận viết”. 

“Nay theo đoạn này mƣời niệm vãng sanh, chuyên chỉ cho ngƣời trú Đại Thừa, 

Đại  Thừa  nhƣ  thiền  Tông  đắc  phá  tham,  và  ngƣời  đọc  kinh  điển  Đại  Thừa  mà 

đƣợc  giải  ngộ  cũng  nhƣ  vậy,ngƣời  này  không  chuyên  tu  Tịnh  Độ  nhƣ Trí  Giả, 

Vĩnh Minh, sở kiến của luận này, càng cao hơn bƣớc nữa‟.Trong ngoặc đơn nói, 

mƣợn Vĩnh Minh đại sƣ làm ví dụ không ổn thỏa lắm. Vì Vĩnh Minh ngày đêm 

niệm Di Đà một vạn tiếng.” 

Chúng ta bắt đầu xem ở đoạn này. Về tam bối vãng sanh, đoạn kinh này là đoạn 

cuối cùng. Niệm Lão chú giải rất dài. Phẩm kinh này tổng cộng có bốn đoạn lớn. 

Đoạn thứ nhất là thƣợng bối vãng sanh, đoạn thứ hai là trung bối, đoạn thứ ba là 

hạ bối, đoạn cuối cùng chính là “ngƣời trú Đại Thừa”. Nói cách khác, họ không 

phải tu tông Tịnh Độ, là hạng ngƣời này. Ý nghĩa này vô cùng sâu rộng. Hiển thị 

Phật A Di Đà tiếp dẫn tất cả chúng sanh. Vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc để học 

tập. Ở nơi đó thành tựu viên mãn. Tâm lƣợng của họ rất lớn, không có phân biệt 

pháp  môn.  Chỉ  cần  là  ngƣời  Đại  Thừa  thì  đều  hoan  nghênh.  Nên  trong Báo  Ân 

Luận nêu Vĩnh Minh đại sƣ làm ví dụ, đúng là  không thỏa đáng lắm.  Vì Vĩnh 

Minh đại sƣ mỗi ngày niệm Phật một vạn lần. Chứng tỏ Ngài thực sự chuyên tu 

Tịnh Độ. Ngài không phải tu pháp môn khác. Báo Ân Luận có một đoạn nhƣ vầy: 

“Cẩn  án  thử  đoạn”,  đoạn  này  chính  là  đoạn  cuối  cùng  của  tam  bối  vãng  sanh. 

Đoạn này nói thập niệm vãng sanh, chuyên chỉ cho ngƣời trú Đại Thừa mà nói, là 

nói ngƣời có tâm hạnh Đại Thừa. Chúng ta giải thích nhƣ vậy mới tƣơng đối thỏa 

đáng. 

Đại thừa, Tiểu thừa phân biệt nhƣ thế nào? Cách phân chia đơn giản nhất là, Đại 

Thừa  tâm  lƣợng  lớn,  bao  dung  rộng.  Tiểu  thừa  tâm  lƣợng  nhỏ,  tấm  lòng  tƣơng 

đối nhỏ hẹp. Đại Thừa chắc chắn không có phân biệt pháp môn, có thể bao dung, 

trong kinh Phật thƣờng nói: “tâm bao Thái hƣ, lƣợng châu sa giới”, đó chính là 

tiêu chuẩn của ngƣời Đại Thừa. 

Tập 417  116

3 



Bất luận tu pháp môn gì, cho đến không cùng tôn giáo, thực sự có tấm lòng nhƣ 

vậy. Họ đem công đức họ tu tập đƣợc, hồi hƣớng cầu sanh Tịnh Độ, tất cả đều 

đƣợc vãng sanh. Hơn nữa Phật A Di Đà đều sẽ đến tiếp dẫn họ. Họ sẽ đƣợc Phật 

A Di Đà đối xử bình đẳng. 

Đoạn này nêu lên một ví dụ, ví nhƣ Thiền tông đắc phá tham, phá tham tức là đắc 

thiền định, khai ngộ rồi. Không phải là đại triệt đại ngộ, chƣa minh tâm kiến tánh. 

Ngƣời nhƣ vậy, nếu họ nghe đến pháp môn Tịnh Độ, nghe đến danh hiệu Di Đà 

có thể sanh tâm hoan hỉ, lâm chung thập niệm cũng có thể vãng sanh, đó là thiền 

tông.  Ngoài  ra  còn  Giáo  môn,  giáo  môn  đọc  tất  cả  kinh  điển  Đại  Thừa.  Quí  vị 

xem, ngƣời đƣợc giải ngộ đều là giáo môn. Hiện nay chúng ta đọc kinh Đại Thừa, 

chứng ngộ không có, nhƣng thực sự có giải ngộ. Nghĩa thú trong kinh Đại Thừa 

nói chúng ta có thể lãnh hội đƣợc. Vậy phải nhờ vào điều gì? Phải nhờ vào chân 

thành, Ấn Quang Đại sƣ thƣờng nói hai chữ “thành kính”, chân thành, cung kính. 

Không có tâm chân thành cung kính, đọc Đại Thừa cả đời cũng không đạt đƣợc 

giải ngộ. Giải ngộ này chính là điều đã nói trong bài kệ khai kinh: “nguyện giải 

Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Không có thành kính, ngƣời đó sẽ rất ngạo mạn, hiếu 

thắng, tham trƣớc danh văn lợi dƣỡng. Việc gì cũng luôn cho mình là đúng, hời 

hợt nóng nảy. Ngƣời nhƣ vậy, nghe kinh một đời cũng sẽ không hiểu. Điều này 

chúng ta nên biết vậy. Việc của ngƣời khác biết hay không cũng không hề gì, việc 

mình phải nên biết. Bản thân mình đời này có thể thành tựu hay không, trong quá 

trình tu học chúng sanh xảy ra vấn đề gì không, điều đó phải để ý cẩn thận. Đầu 

tiên bản thân chúng ta hiểu đƣợc, bản thân không phải là hàng thƣợng thƣợng căn. 

Làm  sao  biết  đƣợc  không  phải  là  hàng  thƣợng  thƣợng  căn?  Phải  dùng  hai  chữ 

thành  kính  này  để  làm  tiêu  chuẩn.  Chúng  ta  chƣa  làm  đƣợc.  Chân  thành  cung 

kính chúng ta có, không phải không có, chƣa đạt đến tiêu chuẩn. Chúng ta chỉ có 

hai ba phần tâm cung kính. Thực sự cũng đã tốt lắm rồi. Thời đại ngày nay, ngƣời 

không có phần cung kính nào nhiều lắm, nhiều lắm, phổ biến đều nhƣ vậy. Vì sao 

ngày nay Phật Pháp suy đồi đến mức độ này? Không phải không có ngƣời học, 

ngƣời  học  rất  nhiều.  Về  mặt  thành  tựu,  thì  đời  trƣớc  hơn  đời  sau  rất  nhiều. 

Nguyên nhân ở đâu? Chúng ta nhất định phải biết. Tâm thành kính của chúng ta 

không sánh bằng những thầy giáo thế hệ trƣớc. Thế hệ trƣớc chúng ta nhƣ Hoàng 

Niệm  Tổ,  thầy  Lý,  chúng  ta  không  thể  nào  sánh  đƣợc  với  họ,  thế  hệ  trƣớc  hơn 

nữa  càng  không  cần  phải  nói.  Thế  hệ  trƣớc  hơn  nữa  nhƣ  Đế  Nhàn  Lão  hòa 

thƣợng, Hƣ Vân pháp sƣ, Hạ Liên Cƣ cƣ sĩ, đó đều là thế hệ trƣớc nữa. Thực sự 

khách quan mà quan sát, đời sau không bằng đời trƣớc. Phật Pháp hƣng thịnh thì 

116 Tập 417 

4 



đời sau tốt hơn đời trƣớc, thế hệ sau hay hơn thế hệ trƣớc, đó là hƣng thịnh.  Thế 

hệ sau không bằng thế hệ trƣớc đó là suy đồi. Nguyên nhân là do  đâu? Chúng ta 

cũng  có  thể  hiểu đƣợc.  Cơ  sở  giáo  dục  chúng  ta  tiếp thu  không  tốt  nhƣ  thế  hệ 

trƣớc. Thế hệ trƣớc trƣờng tƣ thục xuất hiện, từ nhỏ đã học qua sách Thánh hiền, 

học  thuộc  sách  Thánh  hiền,  thế  hệ  tôi  không  còn  nữa.  Tôi  cũng  đã  từng  vào 

trƣờng tƣ thục, khoảng nửa năm, nửa năm sau tƣ thục đã đổi thành trƣờng học. 

Môn học của tƣ thục không còn nữa, sách giáo khoa tân biên, lúc đó gọi là tiểu 

học sơ cấp. Sách  giáo khoa thành lập cho chế độ hai năm. Sơ cấp tiểu  học thời 

gian ngắn, chế độ hai năm, giống nhƣ nông thôn, ở thành phố tƣơng đối tốt hơn, 

tiểu học ở thành phố sáu năm, tiểu học ở nông thôn chỉ hai năm. Hoàn toàn không 

học những loại sách nhƣ Tam Tự kinh, Thiên tự văn. Đệ Tử Quy cũng không học 

nữa,  môn học này đều không còn nữa. Ngƣời lớn hơn tôi bốn năm tuổi, họ đều 

đƣợc học. Nói cách khác, cơ sở quốc học của họ hơn hẳn chúng tôi rất nhiều. Trẻ 

em năm năm học rất nhiều sách. Đó đều là duyên khác nhau. Đây không phải là 

trong nhà không dạy, mà chính sách quốc gia đã thay đổi. Sau này chúng tôi lớn 

lên rồi. Nhìn thấy giai đoạn lịch sử này, tôi đã rõ ràng. Giai đoạn lịch sử này là 

quân phiệt cát cứ, xã hội động loạn, chính sách thay đổi không ngừng. Tuy là Dân 

quốc, ngƣời lãnh đạo thƣờng thƣờng thay đổi. Chúng ta sanh vào thời đại này là 

khổ rồi, vậy thế hệ sau chúng ta môi trƣờng họ sống chúng ta đều biết, càng khổ 

hơn! Tám năm kháng chiến thực sự khổ không kể xiết, mỗi ngày đều nghĩ đến là 

chạy  nạn.  Chúng  ta  chạy  trƣớc,  ngƣời  Nhật  đuổi  theo  sau.  Lúc  cự  ly  đến  gần, 

tiếng súng bắn đều đã nghe thấy. Cho nên trong nhà, sự giáo dục của ngƣời lớn 

đối với trẻ con, chú trọng nơi giáo dục cuộc sống. Lúc nào  cũng có thể vì chiến 

tranh mà ngƣời chết nhà tan. Lúc này trẻ con phải tiếp tục sinh tồn,  nên chúng tôi 

từ năm mƣời tuổi đã bắt đầu học cái gì? Học nấu cơm, học giặt giũ áo quần, học 

tự chăm sóc bản thân. Không có gia đình, bản thân vẫn có thể tiếp tục sống, chú 

trọng loại giáo dục đó. Cho nên ngƣời trong thế hệ chúng tôi, những ngƣời trong 

hàng tuổi này, việc gì cũng biết làm, từ nhỏ đã đƣợc học, quí vị  không học cũng 

không đƣợc, đối với sách cổ đều vứt hết. Chứng tỏ thế hệ chúng ta đọc rất ít cổ 

tịch. Sau này trong lúc thời gian công việc rỗi rãi, bản thân mới đọc đƣợc một ít. 

Xã hội hiện nay họ không đọc nữa. Đặc biệt đáng sợ hơn, hiện nay họ không dạy 

nữa. Quốc gia không dạy nữa, cha mẹ cũng không dạy. Hiện nay ngƣời  nào dạy? 

Hiện nay ti vi đang dạy, internet đang dạy. Quí vị  xem biết bao trẻ em đang mải 

mê trong tiệm internet. Ngƣời lớn mê nơi phim ảnh, có ai không xem ti vi! Mỗi 

ngƣời hàng ngày ít nhất phải xem hai ba tiếng đồng hồ, ba bốn tiếng đồng hồ ngồi 

Tập 417  116

5 



trƣớc màn hình ti vi, họ đang tiếp nhận sự giáo dục. Trong ti vi, internet dạy cái 

gì?  Dạy  bạo  lực,  dạy  sắc  tình,  dạy  sát  đạo  dâm  vọng.  Xã  hội  này  làm  sao  mà 

không loạn đƣợc? Ngƣời ta cho rằng tạo tác những điều này là bình thƣờng. Vì 

sao vậy? Vì ti vi dạy, mạng internet dạy là điều bình thƣờng, nên có phƣơng pháp 

nhƣ vậy mới đúng. Giá trị quan thay đổi rồi, hoàn toàn thay đổi rồi. Cho nên học 

Phật ngày ngày nghe kinh, sẽ không khai ngộ. Nguyên nhân làm cho không khai 

ngộ, hiện nay ngƣời bất hiếu với cha mẹ, không thể so sánh với ngày xƣa. Hiện 

nay  chúng  ta  nhìn  thấy  một  ngƣời  đang  học  hiếu,  cƣ  sĩ  Hồ  Tiểu  Lâm  giỏi  lắm, 

học đƣợc rất giống, ít quá! Phàm những ngƣời tu học có chút thành tựu, quí vị để 

tâm quan sát họ, ƣu điểm của họ ở đâu? Không có gì khác ngoài thành kính. Lƣu 

Tố Vân nói: “chân thật, nghe lời, thật làm”, sáu chữ này đều thuộc về thành kính. 

Không  có  tâm  thành  kính  không  làm  đƣợc.  Có  rất  nhiều  tin  tức  cho  tôi  biết. 

Ngƣời  thân  cận với tôi, xuất gia, tại gia không có ngƣời nào thực sự  đang học 

Phật. Tôi biết, không phải tôi không biết. Sự việc này miễn cƣỡng không đƣợc, 

khuyên cũng không đƣợc, nhất định phải do tự động, tự phát. Tôi làm sao có thể 

bảo ngƣời ta: quí vị phải cung kính tôi, có lý nào lại nhƣ vậy. Ngày xƣa, ngay cả 

ngƣời làm cha mẹ đối với con cái, cũng không thể nói: ta là cha mẹ của con, con 

nên hiếu thảo với ta. Nó sẽ nói: sao con phải hiếu thao với ba mẹ? Cho nên hiếu 

thảo cha mẹ là thầy giáo dạy, tôn sƣ trọng đạo là cha mẹ dạy. Thầy giáo nói, tôi là 

thầy giáo của quí vị , quí vị phải tôn trọng tôi. Lời nhƣ vậy không thể nói ra đƣợc. 

Cha mẹ và thầy giáo hai bên hợp tác, mới dạy tốt một con ngƣời đƣợc. Hiện nay 

cha  mẹ  cũng  bất  hiếu,  thầy  giáo  cũng  bất  hiếu.  Họ  làm  sao  mà  biết  đƣợc?  Nếu 

nhƣ họ biết đƣợc, họ là Thánh nhân tái lai, họ không phải là ngƣời phàm. Cho 

nên ngày nay chúng ta gặp những khó khăn này, khó khăn này thật không dễ giải 

quyết. Trong cảnh khó khăn ngày nay, chúng ta rất rõ ràng, đã thấu suốt. Tự độ 

quan trọng hơn bất cứ điều gì. Nếu giúp không đƣợc ngƣời khác, phải giúp bản 

thân, phải thành tựu bản thân. Bản thân đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc làm 

Phật trƣớc. Lúc nào trên trái đất này duyên thành thục rồi sẽ trở lại, quay thuyền 

từ trở lại cũng không muộn. Phật Bồ Tát độ chúng sanh đời đời kiếp kiếp cũng 

không  gấp  gáp quá,  dục  tốc  bất  đạt.  Ngày  nay  may  mắn  bản  thân  chúng  ta  làm 

cho tốt, làm cho ngƣời khác thấy. Một ngƣời nhìn hiểu rồi, một ngƣời đƣợc  độ; 

hai ngƣời nhìn hiểu rồi, hai ngƣời đƣợc độ. Nói độ bao nhiêu ngƣời, ảnh hƣởng 

bao nhiêu ngƣời, không làm đƣợc, đó không phải là thật. Nên đều phải hiểu đƣợc. 

Chúng ta đời này, thực sự có thể ảnh hƣởng đƣợc ba ngƣời, năm ngƣời, thì đã 

giỏi lắm rồi. 

116 Tập 417 

6 



Quí vị nên biết Đạt Ma Tổ Sƣ đến Trung Quốc đơn truyền năm đời, tức dạy một 

học  trò.  Đến  đời  thứ  sáu  Huệ  Năng  đại  sƣ  mới  thành  tựu  43  ngƣời,  không  tiền 

khoáng hậu. Trƣớc Huệ Năng đại sƣ không có ngƣời nào thành tựu đƣợc nhƣ vậy. 

Sau  đó  cũng  không  thấy  có  một  ngƣời  nào  thành  tựu  đƣợc  nhƣ  vậy.  Cho  nên 

chúng  ta  nhìn  thấy  cổ  đức  rất  nhiều  ngƣời  suốt  đời  không  có  truyền  nhân  nào. 

Điều này là nhân duyên, không có ngƣời kế thừa, không có ngƣời kế thừa thì làm 

thế nào? Viết sách lập thuyết, dùng phƣơng  pháp này, để đem sở học của  mình 

viết thành văn tự lƣu truyền cho đời sau. Có lẽ đời sau có ngƣời gặp đƣợc. Chăm 

chỉ học tập, vậy là trở thành đệ tử tƣ thục. Ví dụ này Mạnh tử là ngƣời mở đầu. 

Mạnh Tử không gặp đƣợc thầy giáo tốt, rất ngƣỡng mộ Khổng tử, Khổng Tử đã 

qua đời rồi, nhƣng sách của Khổng Tử còn, chỉnh lý những điển tịch này vẫn còn. 

Ông hoàn toàn y theo những điển tịch mà Khổng Tử để lại này, “nhất môn thâm 

nhập, trƣờng kỳ huân tu”, ông đã thành công. Thành công của ông vƣợt  qua cả 

những học trò năm xƣa học với Khổng Tử. Nên hậu nhân Trung Quốc tôn xƣng 

phu tử là “Chí Thánh”, tôn xƣng Mạnh Tử là “Á Thánh”. Học trò Phu tử bản thân 

trực tiếp dạy, không có ngƣời nào thành Á Thánh.  Điều nàychứng tỏ trƣớc mắt 

không  có  thầy  giáo  tốt,  thì  học  với  cổ  nhân  cũng  đƣợc.  “Nhất  môn  thâm  nhập, 

trƣờng kỳ huân tu”, sẽ trở thành đệ tử của cổ nhân. Trực tiếp truyền thừa họ cũng 

đƣợc! 

Học Hoa Nghiêm, chuyên học sớ sao của Thanh Lƣơng Đại sƣ. Một đời ghi khắc 

mà không bỏ, chính là truyền nhân của Thanh Lƣơng, chính  là truyền nhân của 

Thanh Lƣơng. Chúng ta học Kinh Vô Lƣợng Thọ , y theo Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, là đệ tử của ai? Đệ tử của Phật A Di 

Đà, không phải là giả. Quí vị có thể nhìn thấu đạo lý trong kinh này. Phá tham 

chính là nhìn thấu. Đạt đƣợc là gì? là giải ngộ. Giải ngộ rất tốt, sau khi hiểu rõ rồi 

thì thật làm. Thật  làm tức  là chứng ngộ xuất hiện. Không thật làm không đƣợc. 

Thật làm này nhất định là có trí huệ, có đại phƣớc đức, đại trí huệ. Họ mới có thể 

kiên trì, mới có thể làm đƣợc. Nếu nhƣ không thực sự nhìn thấu buông bỏ, họ sẽ 

không làm đƣợc. Vẫn còn tâm danh lợi, những thứ này rất nguy hiểm.  Tƣơng lai 

sẽ nhƣ thế nào? Tâm danh lợi không ngừng bành trƣớng. Bành trƣớng đến cuối 

cùng quí vị không thể khống chế đƣợc nữa. Quí vị sẽ bị nó khống chế. Cổ nhân 

cho rằng danh cao lợi nhiều, quí vị sẽ bị dao động. Hôm nay tiền ít quí vị không 

tham, chẳng thèm để tâm. Nếu nhƣ hôm nay có một ngƣời cúng dƣờng quí vị một 

ngàn ức, cúng dƣờng quí vị  mƣời ngàn ức, quí vị có động tâm hay không? Quí vị 

động tâm là xong rồi, quí vị đã bị hủy hoại. Hôm nay có ngƣời đến mời quí vị 

Tập 417  116

7 



làm  bộ  trƣởng,  mời  quí  vị  đi  làm  tỉnh  trƣởng,  có  động  tâm  hay  không?  Quí  vị 

động tâm là hỏng rồi. Hiện nay ngƣời không cần nhiều, vài tỷ bạc là động tâm 

rồi, nhƣ vậy làm sao đƣợc. Làm thế nào thực sự có thể nhổ hết đƣợc danh văn lợi 

dƣỡng từ trong tâm. Ngƣời này đƣợc gọi là anh hùng hào kiệt. Anh hung có nghĩa 

là gì? Nghĩa là ngƣời khác không làm đƣợc mà họ làm đƣợc Những ngƣời này 

chúng ta gặp qua rồi, chúng ta có thể hiểu đƣợc. Vì sao họ không tránh đƣợc sự 

mê hoặc của danh lợi? Sự tu học của họ rất tốt nhƣng gốc không sâu. Vì sao gốc 

không sâu? Cái gốc căn bản của họ là sau này mới vun bồi, không phải là cha mẹ 

dạy từ trong thai giáo. Sau này bản thân tự đọc những sách cổ này, biết đƣợc một 

ít văn hóa truyền thống, giảng rất hay, dạy cũng rất giỏi, nhƣng thật sự khong có 

căn  bản,  cho  nên  không  chống  đƣợc  nhƣng  mê  hoặc  của  danh  lợi  bên  ngoài. 

Chúng ta hiểu đƣợc. Ngày nay tìm một ngƣời từ nhỏ tiếp thu giáo dục luân lí, một 

ngƣời cũng không tìm ra. Quí vị đi khắp cả thế giới, tìm không ra một ngƣời. Từ 

đó có thể biết đƣợc, chúng ta có thể nghĩ đến, sự thay đổi của một ngƣời rất lớn, 

ngay cả bản thân họ cũng không biết đƣợc. Phải có danh lợi bày ra trƣớc mắt thực 

sự  không  động  tâm,  lúc  này  mới  biết  đƣợc.  Không  có  hiện  tiền  thì  không  biết 

đƣợc. Đối với cá nhân mà nói, thiện căn, phƣớc đức của chúng ta không đủ. Đối 

với đại chúng mà nói, xã hội này đại chúng không có phƣớc báu. Có thể xuất hiện 

một Thánh hiền là phƣớc báu của xã hội, phƣớc báu của quốc gia xã hội. Chúng 

sanh không có phƣớc, thì sẽ không có ngƣời nhƣ vậy xuất hiện, sẽ không có Phật 

Bồ Tát xuất hiện. Vì vậy chúng ta rất muốn đến giúp đỡ thế hệ sau. Sự phục hƣng 

của văn hóa, chánh pháp cửu trú,là ba thế hệ về sau, ngƣời trong hai thế hệ chúng 

ta sẽ rất vất vả. Phải xây dựng môi trƣờng vun bồi, điều này cũng có phƣớc báu. 

Trƣớc đây chúng ta đã nói qua, đó là  nhân duyên. Chúng ta thực sự có tâm để 

làm,đây là nhân duyên thứ nhất. Nhân duyên thứ hai là môi trƣờng khách quan có 

cho phép quí vị hay không. Đó là nhân duyên thứ hai. Nhân duyên thứ ba là có tài 

lực để ủng hộ quí vị hay không. Có thực sự phát tâm để học tập hay không. Mục 

tiêu học tập này nếu là danh văn lợi dƣỡng, vậy thì không thể thành tựu. Trong 

nhà Phật ngƣời xuất gia, thực sự có ngƣời vì danh văn lợi dƣỡng mà xuất gia, rất 

nhiều, tốt nghiệp đại học, họ xuất gia. Quí vị  hỏi họ vì sao xuất gia? Thật thông 

minh, nghềnày tốt. Danh tiếng lợi dƣỡng lập tức có. Vừa xuất gia, vừa thọ giới, 

lập  tức  làm  trú  trì.  Nếu  nhƣ  có  tài  ăn  nói  nữa  thì  sự  cúng  dƣờng  ùn  ùn  không 

ngớt.  Chùa  này  xây  dựng  đẹp  rồi,  nguy  nga  tráng  lệ,  thanh  tịnh  trang  nghiêm. 

Ngƣời giúp việc xung quanh rất nhiều, giống nhƣ hoàng đế vậy. Bạn học của họ 

đến đâu cũng hâm mộ. Tôi thấy rồi, không phải chƣa từng thấy. Nhìn chuẩn nghề 

116 Tập 417 

8 



nghiệp  này  rồi,  hiện  tại  là  hƣởng  thụ,  nhƣng  nhân  quả  không  thoát  đƣợc.  Họ 

không biết đƣợc. Họ chỉ thấy trƣớc mắt, không nghĩ đến hậu quả, thậm chí nhân 

quả căn bản họ không tin tƣởng, đích thực có những ngƣời nhƣ vậy. Trong cuộc 

đời tôi đã trải qua những điều đó. Nếu không phải là kinh giáo này, con đƣờng 

mà thầy giáo đã chỉ dạy, đối với kinh giáo ghi khắc không bỏ, không có ngày nào 

rời bỏ. Những danh tiếng lợi dƣỡng này ở đây mê hoặc, quí vị mới có thể không 

động tâm. Thật sự khó, thật không dễ dàng gì! 

Đó là hạng ngƣời cuối cùng có thể vãng sanh. Hạng ngƣời này vãng sanh phải 

đặc biệt coi trọng. Đây là đoạn kinh văn vô cùng thù thắng của Tịnh Tông. Dƣới 

đây nêu ra ví dụ. Ngƣời này không chuyên tu Tịnh Độ, nhƣ ngài  Trí Giả, Vĩnh 

Minh. Thực sự mà nói Trí Giả và Vĩnh Minh đều là những vị chân tu. Trí Giả đại 

sƣ  y theo Thập Lục Quán Kinh tu hành. Lúc  Ngài vãng sanh dùng quán tƣởng 

niệm Phật vãng sanh. Vĩnh Minh Diên Thọ thì trì danh niệm Phật  vãng sanh. Hai 

ví dụ này nêu ra không đƣợc tốt lắm. 

“Thử  luận  sở  kiến,  cánh  thƣợng  tầng  lâu”.  Đáng  tiếc  là  nêu  ví  dụ  không  đƣợc 

thỏa  đáng  lắm.  “Cái  kinh  vân  trú  Đại  Thừa  giả”,  câu  này  quan  trọng.  “Kỳ  tâm 

thanh tịnh”, những ngƣời tu hành Đại Thừa này, cuối cùng hồi hƣớng vãng sanh 

Tịnh Độ. Điều kiện để họ có thể vãng sanh là gì? Chính là tâm họ thanh tịnh. Câu 

này là hạt nhân cần có để đƣợc vãng sanh. Trong kinh luận giảng rất nhiều, tâm 

tịnh  tức  Phật  độ  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  quan  trọng  biết  nhƣờng  nào!  Bất  luận  tu 

pháp môn nào, thậm chí tôn giáo nào cũng không tin. Một ngƣời đọc những sách 

truyền thống Nho gíao, ngƣời học Tứ thƣ, Ngũ kinh, có thể kiên trì ngũ luân, ngũ 

thƣờng,  tứ  duy  bát  đức,  thế  gian  thiện  pháp,  tâm  địa  thanh  tịnh,  lâm  chung  có 

ngƣời khuyên họ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nếu họ tin tƣởng, chấp nhận liền, 

nhất định có thể vãng sanh, Vì sao vậy?  Vì tâm thanh tịnh. Một niệm mƣời niệm 

lúc  lâm  chung  là  niệm  tâm  thanh  tịnh.  Nhƣ  vậy  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Tu 

học những tôn giáo khác, trong các tôn giáo khác có Thánh nhân, có Hiền nhân, 

không  thể  coi  thƣờng.  Họ  đạt  đƣợc  tâm  thanh  tịnh  rồi,  nếu  nhƣ  biết  đƣợc  pháp 

môn Tịnh Độ, có duyên gặp đƣợc, họ sẽ đem công đức bản thân họ tu đƣợc hồi 

hƣớng cầu sanh Tịnh Độ. Tâm thanh tịnh niệm Phật, lâm chung một niệm mƣời 

niệm nhất định đƣợc vãng sanh, đó gọi là nhất tâm tam bối. Phải biết đƣợc nhất 

tâm tam bối không phải là nhất tâm hạ bối. Nhƣ vậy mới thực sự có thể phù hợp. 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  nói:  “tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm  luôn  do  nơi  gặp  duyên  khác 

nhau”, nói nhƣ vậy mới thông đƣợc. 

Tập 417  116

9 



Tín đồ cơ đốc có thể sanh đến thƣợng phẩm thƣợng sanh không? Có thể, đều do 

gặp  duyên  khác  nhau  mà  thôi.  Phật  A  Di  Đà  vô  cùng  vĩ  đại.  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc quá thù thắng, bất luận tu học pháp môn nào chỉ cần tu đến tâm 

thanh tịnh. Quí vị  ngƣỡng mộ Thế giới Cực Lạc, muốn vãng sanh gặp Phật A Di 

Đà đều có thể đƣợc. Phật A Di Đà không có phân biệt môn hộ, tâm Phật A Di Đà 

bao thái hƣ, lƣợng khắp sa giới. Ngũ ngịch thập ác, sám hối hồi tâm hƣớng thiện 

đều có thể vãng sanh. Thật vậy, Khổng Tử nói: “việc thành rồi không nói, việc 

sắp thành không can ngăn, việc cũ không truy cứu”, chỉ cần quí vị biết quay đầu, 

chỉ cần quí vị biết sửa sai là đƣợc, quí vị là đại thiện nhân. Ngạn ngữ có câu “lãng 

tử hồi đầu kim bất hoán”, ngƣời ác sám hối trở thành ngƣời thiện, ngƣời thiện ở 

trong các ngƣời thiện. Họ vãng sanh rồi cũng có thể sanh thƣợng phẩm thƣợng 

sanh. 

“Tâm họ thanh tịnh, nghe pháp thậm thâm, liền sanh tín giải, nhƣ vậy là ngƣời trí 

tuệ thông lợi, tín nguyện kiên cố”. Nghe đƣợc pháp môn này,  có thể tin, có thể 

hiểu, họ có trí tuệ nhƣ vậy. Có tín có nguyện, tín tâm kiên cố, nguyện tâm kiên 

cố. Ngƣời nhƣ vậy duy chỉ có chƣ đại sƣ Trí giả, Vĩnh Minh, Trung Phong  mới 

có thể kham đƣợc. Họ có thể gánh vác đƣợc. 

Tam  Thời  Hệ  Niệm  Pháp  Sự  là  sách  do  Trung  Phong  thiền  sƣ  viết,  ngƣời  của 

Thiền Tông biết đƣợc Tịnh Độ ở trong tâm. Họ có nhận thức đối với Tịnh Độ. Từ 

hai câu này thì có thể chứng minh điều đó, “Di Đà tức là tâm ta, tâm ta tức là Di 

Đà. Tịnh Độ là nơi này, nơi này là Tịnh Độ”. Không có triệt ngộ, câu này không 

nói ra đƣợc. Ngài Vĩnh Minh niệm Phật vãng sanh, ngƣời này tham thiền, chắc 

chắn là sanh thƣợng bối, Ngài sẽ không sanh vào trung bối, hạ bối. 

“Kí đồng Trí Giả, Vĩnh Minh, Trung Phong chƣ đại Tổ sƣ. Hựu yên năng vị liệt 

hạ bối.” Không thể sanh nơi hạ bối, cũng không thể sanh ở trung bối, chắc chắn ở 

thƣợng bối. 

Cho nên Hạ Sƣ Hội Bổn. Hội Tập bổn của Hạ Liên Cƣ lão cƣ sĩ, đối với ngƣời 

Tam  bối  vãng  sanh,  chuyên  dẫn  Đƣờng  Dịch  thành  một  đoạn  khác.  Đoạn  kinh 

văn này, phần trƣớc đều là Đƣờng dịch. Bản Đƣờng dịch chính là Kinh Đại Bảo 

Tích, Vô Lƣợng Thọ Hội. Kinh Đại Bảo Tích là một bộ kinh lớn. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni lần này là mở ra một bộ kinh lớn. Trong bộ kinh lớn này, giảng hơn 

20 bộ kinh. Kinh Vô Lƣợng Thọ cũng nằm trong bộ kinh này, đã giảng qua một 

lần, chúng ta gọi nó là Đƣờng dịch. 

“Để  biểu thị  ngoài tam bối vãng sanh thƣờng nói ra, còn có  một cách.  Tức  Từ 

Châu pháp sƣ chia làm nhất tâm tam bối vậy. Nhất tâm tam bối này có đại nhân 

117 Tập 417 

0 



khác nói sơ qua, siêu việt cách thông thƣờng, mà đƣợc vãng sanh, nói lƣợc ở đây 

tức là nhất tâm vậy”. 

Trong  phẩm  kinh  này  nói  nhất  niệm  tịnh  tâm,  tức  là  đoạn  trƣớc  trong  “Thập 

Phƣơng Phật Tán Phẩm nói nhất niệm tịnh tín. Nhất niệm tịnh tâm chính là nhất 


niệm tịnh tín. 

“Trƣớc nói, cho đến có thể phát một niệm tịnh tín, tất cả thiện căn chí tâm hồi 

hƣớng  nguyện  sanh  Tịnh  Độ,  tùy  nguyện  đều  đƣợc  sanh”.  Phật  A  Di  Đà  có 

nguyện này. Lúc ngƣời này vãng sanh tức là một nguyện thành tựu. 

“Nay  nói,  cho  đến  đạt  đƣợc  nhất  niệm  tịnh  tâm,  phát  nhất  niệm  tâm,  niệm  nơi 

Phật kia, nhất định sanh về nƣớc đó, trƣớc sau trùng khớp, đồng hiển bày tông chỉ 

nhất tâm và nhất niệm.” Pháp môn Tịnh Độ quí nhất chính là nhất tâm nhất niệm. 

“Đây thật là diệu thể của pháp  môn Tịnh Độ.” Tịnh Tông quí nhất là nhất tâm 

nhất  niệm,  tức  là  chân  tâm,  chính  là  bản  tánh  của  chúng  ta.  Không  phải  từ  bên 

ngoài mà đến. Trong giáo lý Đại Thừa thƣờng nói “chân tâm li niệm”, chân tâm 

không  có  khởi  niệm,vậy  vô  niệm  có  phải  là  chân  tâm  không?  Vô  niệm  không 

phải là chân tâm. Vô niệm là gì? Vô niệm là vô tƣởng định. Chân tâm vô niệm, 

nhƣng tất cả đều rõ ràng. Hoàn toàn khác với vô tƣởng định. Vô tƣởng định họ 

không có niệm, nhƣng cái gì họ cũng không biết. Vậy là không giống nhau. Cho 

nên vô tƣởng định họ hoàn toàn là vô minh. Tuy nhất niệm không sanh, nhƣng 

cái gì họ cũng không hiểu đƣợc, thiền định Phật pháp thiền định không nhƣ vậy. 

Tuy một niệm không sanh, nhƣng mọi thứ họ đều rõ. Nhƣ gƣơng sáng vậy, những 

thứ bên ngoài chiếu vào rất rõ ràng, một niệm không sanh. Quí vị  hỏi họ, cái gì 

họ  cũng biết.  Quí  vị    không  hỏi  họ,  họ  một  niệm  cũng  không  có.  Nên  nói  “Bát 

Nhã vô tri, vô sở bất tri”. Chƣ Phật  Bồ Tát thị hiện trên thế gian này. Chúng ta 

phải rất tỉ  mỉ để lãnh hội. Phật Thích Ca Mâu Ni đƣơng nhiên là nhƣ vậy. Phật 

Thích Ca Mâu Ni một đời, giảng kinh dạy học 49 năm, bản thân Ngài hoàn toàn 

phủ  định  điều  đó.  Ngài  nói  Ngài  một  đời  chƣa  từng  nói  câu  nào,  nếu  nhƣ  có 

ngƣời nói Ngài giảng kinh là hủy báng Phật. Nghĩa là sao? Ngài thật sự chƣa nói 

một lời nào. Vì sao vậy? Vì không khởi tâm không động niệm, thì nói cái gì! Phật 

Thích Ca Mâu Ni một đời không có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là 

phàm phu, không khởi tâm, không động niệm, có thể thuyết pháp 49 năm, nói mà 

không nói, không nói mà nói. Điều này giáo lý Đại Thừa thƣờng nói nhƣ vậy. Từ 

khởi tâm động niệm mà nói, Ngài chƣa từng nói, thực sự chƣa từng nói. Nhƣng từ 

trên  sự  tƣớng  mà  nói,  Ngài  thật  sự  giúp  đỡ  rất  nhiều  ngƣời  giải  quyết  vấn  đề. 

Ngài nói rất nhiều, nói rất nhiều đồng nghĩa với không nói. Nói nhƣ vậy nghĩa là 

Tập 417  117

1 



gì?  Hiện  nay  chúng  ta  đã  hiểu  đƣợc  một  ít.  Phản  ứng.  Cũng  giống  nhƣ  Tiến  sĩ 

Giang  Bổn  làm  thí  nghiệm  về  nƣớc  vậy.  Nƣớc  có  khởi  tâm  động  niệm  không? 

Không  có.  Là  một  kiểu  phản  ứng,  tức  là  cảm  ứng.  chúng  sanh  có  cảm,  Ngài  tự 

nhiên có ứng. Hiện thân là ứng, thuyết pháp là ứng. Phản ứng tự nhiên, không có 

khởi  tâm  động  niệm.  Kiểu  phản  ứng  này,  hiện  nay  chúng  ta  biết  đó  là  tự  tánh 

phản ứng. Trong tự tánh, điều này Huệ Năng đại sƣ  nói “đâu ngờ tự tánh, vốn tự 

đầy đủ”, đầy đủ vô lƣợng trí huệ, đầy đủ vô lƣợng đức năng, đầy đủ vô lƣợng 

tƣớng hảo, cho nên cái gì Ngài cũng có thể phản ứng. 

Giống nhƣ trong Kinh Lăng Nghiêmnói: “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lƣợng”, 

“ứng” đó là phản ứng, kỳ diệu vô cùng! Điều này chứng tỏ đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni một đời đều đang ở đó làm thí nghiệm, Ngài đã thành Phật từ lâu rồi. 

Trong Kinh Phạm Võng nói rất rõ, lần này đến thế gian này thị hiện thành Phật là 

lần thứ 8000 rồi, Ngài đã đến 8000 lần. Giống nhƣ vũ đài biểu diễn vậy. Vũ đài 

biểu diễn, quí vị muốn hỏi họ, họ có hiện tƣớng hay không, họ có nói chuyện hay 

không? Họ không hiện tƣớng, cũng không nói chuyện. Vì sao vậy? Kịch bản diễn 

nhƣ vậy, họ phải y theo đó mà diễn. Đạo diễn bảo họ diễn nhƣ thế nào họ liền 

diễn nhƣ vậy. Hoàn toàn không phải là bản thân họ. Quí vị liền hiểu đƣợc, biểu 

diễn trên vũ đài đó, họ không có hiện tƣớng, họ cũng không nói chuyện. Những 

lời đó là của ai nói? Ngƣời viết kịch bản nói. Động tác của họ, biểu thái của họ là 

cũng là ngƣời viết kịch bản sắp xếp cho họ, không phải là bản thân họ. Phản ứng 

này  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  không  phải  là  bản  thân  Ngài,  là  chúng  sanh. 

Chúng sanh có cảm, Ngài tự nhiên có ứng. Giống nhƣ làm thí nghiệm nƣớc vậy. 

Nó  biết  nhìn,  nó  biết  nghe,  nó  hiểu  đƣợc  ý  của  con  ngƣời.  Tôi  xem  thí  nghiệm 

của tiến sĩ Giang Bổn, ông dùng chiếc bình nhỏ, trong đó chứa đầy nƣớc, chiếc 

bình nhỏ đó là một cái ống nhỏ, lớn khoảng gần bằng cây bút vậy. Chỉ nhƣ vậy, 

hơi  dài  dài,  trong  đó  chứa  nƣớc.  Nhìn  cái  gì?  viết  một  chữ  dán  lên  đó  cho  nó 

nhìn,  nhìn  xong  nó  liền  phản  ứng.  Ông  nói  phản  ứng  đẹp  nhất  là  với  chữ  “ái”, 

“cảm ân”, lúc nhìn hai chữ này, đồ án phản ứng của nƣớc vô cùng đẹp. Ý niệm 

cũng vậy, không viết chữ, nói với lọ nƣớc “tôi yêu bạn”, “tôi cảm ơn bạn”, thì 

phản ứng vô cùng đẹp đẽ. Ngƣợc lại nói với nó “ tôi không thích bạn”, “tôi ghét 

bạn”,  đồ án đó liền vô cùng khó coi. Thí nghiệm chứng minh nƣớc thật sự nó có 

thể  nhìn,  nó  biết  nhìn,  nó  hiểu  đƣợc  ý  nghĩ  con  ngƣời.  Nƣớc  là  khoáng  vật,  rõ 

ràng nó đầy đủ năm uẩn, nó có sắc, tức là hiện tƣợng vật chất. Nó có thọ, tƣởng, 

hành, thức, tất cả đều đầy đủ. 

117 Tập 417 

2 



Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất rõ ràng. Trong Hoàn Nguyên Quán nói về khởi 

nguyên  của  vũ  trụ.  Nhất  niệm  bất  giác  trong  tự  tánh,  trong  chân  tâm,vọng  tâm 

liền  xuất  hiện.  Vọng  tâm  này  là  A  lại  da.  A  lại  da  có  tam  tế  tƣớng.  Tƣớng  thứ 

nhất là nghiệp tƣớng, nghiệp tƣớng là dao động, hoặc là chúng ta nói tần suất sản 

sinh hiện tƣợng này, nó là động, tốc độ động rất nhanh, trong một giây tần suất 

này đạt đến một tỷ sáu trăm triệu lần, tần suất này đang động, trong hiện tƣợng 

động    liền  có  thọ,  tƣởng,  hành,  thức.  Có  hiện  tƣợng  vật  chất,  tƣớng  cảnh  giới 

chính là hiện tƣợng vật chất. Chuyển tƣớng chính là thọ, tƣởng, hành, thức. Cho 

nên hiện tƣợng vật chất và hiện tƣợng tinh thần đồng thời phát sinh. Tần suất này 

chúng ta gọi nó là hiện tƣợng tự nhiên. Vũ trụ phát sanh rồi. Phật tại ba ngàn năm 

trƣớc đem sự việc này nói rất rõ ràng, rất thấu triệt. Ngài nói ngƣời dùng thức thứ 

sáu,  năng  lực  của  thức  thứ  sáu  rất  lớn.  Đối  ngoại  có  thể  duyên  pháp  giới  hƣ 

không, đối nội có thể duyên đến A lại da. Nhƣng không duyên đến tự tánh. Vì sao 

vậy?  Vì  tự  tánh  là  thật,  nó  là  vọng.  Vọng  có  thể  duyên  vọng,  vọng  không  thể 

duyên đến chân. Điều này chứng tỏ thức thứ sáu có cực hạn. 

Hiện nay nhà khoa học chứng minh đƣợc rồi. Ngày nay nhà khoa học thực sự đã 

nhìn thấu A lại da, cũng quan sát biên tế của vũ trụ, biên tế không nhìn đến đƣợc. 

Chúng ta nghe báo cáo của giới khoa học, trong báo cáo nghiên cứu hồng quan 

vũ trụ nói. Họ dùng thiết bị tinh vi quan sát vũ trụ, chỉ có thể quan sát đến 10% 

toàn vũ trụ, vẫn còn 90% không nhìn thấy. Báo cáo của họ chúng ta vừa xem đã 

biết  đƣợc.  90%  không  thấy  đƣợc  đó,  chúng  ta  hiểu  đƣợc  nó  đi  đâu  rồi,  họ  thì 

không biết đƣợc. Trong kinh Phật nói rồi, 90% đó trở về với tự tánh. Trở về tự 

tánh  vì  sao  không  nhìn  thấy  đƣợc?  Bởi  vì  tự  tánh  không  phải  là  vật  chất,  cũng 

không  phải  là  tinh  thần,  cũng  không  phải  là  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Ba  loại  hiện 

tƣợng này đều không phải. Khoa học nghiên cứu phải có đối tƣợng, không có đối 

tƣợng họ không tìm ra đƣợc. Đó là Hồng quan vũ trụ, thức thứ sáu hƣớng duyên 

bên ngoài. Hƣớng nội duyên chỉ có thể duyên đến A lại da. Hiện nay lƣợng tử lực 

học đích xác duyên đến A lại da. Nhìn thấy tam tế tƣớng, cho rằng giữa vũ trụ chỉ 

có ba loại: năng lƣợng,  tin tức, vật chất. Ngoài ba loại vật chất này không còn 

thứ gì cả. Thế giới muôn màu, chúng sanh vô số, nhà Phật nói là mƣời pháp giới, 

y báo chánh báo trang nghiêm, tức là nói đến sự biến  hóa của ba loại này. Căn 

bản  chính  là  ba  loại  này.  Ba  loại  này  chính  là  tam  tế  tƣớng  của  A  lại  da.  Năng 

lƣợng là nghiệp tƣớng. Tin tức là chuyển tƣớng, hoặc là kiến phần của A lại da. 

Tƣớng cảnh giới là vật chất, là tƣớng phần của A lại da. Khoa học đến đƣợc đó là 

đến cực hạn rồi, đây là Phật lời nói. Thêm nữa là hết cách rồi. Hiện nay biết đƣợc 

Tập 417  117

3 



hiện tƣợng vật chất đến nhƣ thế nào. Làm rõ rồi, vật chất là tâm niệm biến hiện 

ra. tâm niệm là cơ sở của vật chất, tâm niệm từ đâu đến? Họ nói với chúng ta tâm 

niệm từ không mà sanh có. Không thể nói họ sai, họ nói rất có lý. Nhƣng nếu truy 

vấn  vì  sao  từ  không  mà  sanh  có?  Họ  không  biết  đƣợc.  Vẫn  là  kinh  Phật  nói  rõ 

ràng, nhƣng vi quan thế giới vẫn chƣa đến đƣợc điểm nhỏ nhất của cực vi. Trong 

một hiện tƣợng vật chất nhỏ nhƣ vậy, nó có thế giới, khoa học không phát hiện 

đƣợc.  Trong  vi  trần  có  thế  giới.  Thế  giới  không  có  thu  nhỏ,  vi  trần  không  có 

phóng  lớn.  Thế  giới  ở  trong  vi  trần  và  vũ  trụ  bên  ngoài  là  nhƣ  nhau.  Điều  này 

trƣớc đây chúng ta đọc qua rồi, Phổ Hiền Bồ Tát có thể vào đƣợc. Có thể đi vào 

thế giới vi trần. Điều này khoa học hiện tại hoàn toàn không biết đƣợc. 

Nó  nhỏ không  có trong,  nó  lớn  không  có  ngoài,  “vô ngoại  chi  ngoại”  khoa  học 

không nhìn thấy đƣợc. “Vô nội chi nội” khoa học không biết đƣợc. Vậy làm sao 

mới biết đƣợc? Phật nói, chỉ có chứng mới biết đƣợc. Chứng nhƣ thế nào? Quí vị  

đem vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc đều buông bỏ hết, thì chứng đắc thôi, nó 

liền hiện tiền. Chỉ cần quí vị có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc,  quí vị 

chắn chắn không thấy đƣợc nó. Quí vị đem khởi tâm, động niệm, phân biệt, chấp 

trƣớc đều buông xuống hết, quí vị  liền thấy đƣợc. Vô ngoại chi ngoại, vô nội chi 

nội, quí vị  đều hiểu rõ đƣợc. Cho nên giới khoa học còn thiếu một điểm này. Họ 

đã đạt đƣợc bên lềcủa  minh tâm kiến tánh  mà trong Phật Pháp nói. Đã đạt đến 

bên  lề  rồi,  còn  một  bƣớc  chƣa  đột  phá  đƣợc.  Bƣớc  đó  là  phải  buông  xuống. 

Buông xuống tức là thực sự đột phá đƣợc, buông xuống là thành Phật. 

Trong  giáo  lý  Đại  Thừa  nói  “đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh”.  Điều  này 

trong kinh có câu gọi là “triệt pháp để nguyên”, gốc rễ  căn nguyên của tất cả vạn 

pháp, quí vị mới thực sự thấu suốt. Đó cũng là mục tiêu cuối cùng của triết học và 

khoa học. Họ muốn biết đƣợc điều đó. Sự việc này không thể dùng tâm để nghĩ ra 

đƣợc. Không thể dùng ngôn ngữ để nói, “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”. 

Những nhà khoa học này họ vẫn còn dùng ngôn ngữ, vẫn còn dùng tâm tƣ. Ngôn 

ngữ  và  tâm  tƣ  đều  không  phải  là  thật,  là  hƣ  vọng.  Trong  chân  tâm  không  có 

những  thứ  này.  Vì  thế  dùng  tâm  tƣ,  dùng  ngôn  ngữ  thì  chắc  chắn  không  thông 

đƣợc. Tâm tƣ, ngôn ngữ có thể đến A lại da, có thể đến biên duyên của vũ trụ. 

Điều đó chứng tỏ, một niệm tâm tịnh này, một niệm tịnh tín quan trọng hơn bất 

cứ thứ gì. Đó là chân thật trong chân thật. Chúng ta ngay trên đó nổ lực chăm chỉ 

tu học. Chúng ta trong đời này thực sự sẽ thành tựu. Thực sự sẽ trong một đời này 

chứng đắc đại viên mãn. Vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, phẩm vị 

quí vị  không mong cầu đƣợc cao nó cũng tự nhiên nâng cao. Nếu nhƣ dùng tâm 

117 Tập 417 

4 



thanh tịnh, không mong cầu gì, lúc vãng sanh ngƣợc lại là thƣợng phẩm thƣợng 

sanh.  Một  lòng  mong  cầu  sanh  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  có  thể  đạt  đến  là 

thƣợng phẩm trung sanh. Vì sao vậy? Vì họ có một niệm mong cầu đó là vọng 

niệm. Họ còn xen tạp vọng niệm ở trong đó, không thuần! Không mong cầu gì, 

chỉ có nhất niệm, tôi muốn gặp Phật A Di Đà. Tôi muốn đến Thế giới Cực Lạc là 

đƣợc rồi, chắc chắn đƣợc sanh, nhất định đƣợc gặp. 

Cuối cùng Niệm Lão nói, trƣớc sau thống nhất, cùng hiển bày tôn chỉ nhất tâm và 

nhất niệm. Đây thật là diệu thể của pháp môn Tịnh Độ. Hội tập của Hạ Liên Cƣ, 

khoa  phán  của  Từ  lão,  đều  khế  hợp  bản  hoài  chƣ  Phật,  thể  hiện  sâu  sắc  Thiền 

Tịnh không hai. Thật có công lớn đối với Thánh giáo, đó là thật. Cho nên trên thế 

giới này, bao gồm nhƣng tôn giáo và học phái, ngƣời thực sự có thể buông xuống 

đƣợc,  đều  đạt  đƣợc  cảnh  giới  này.  Đó  là  chân  lý.  Không  phân  biệt  tôn  giáo, 

không phân biệt học phái, buông xuống là đƣợc. Đó là thật không phải giả. thực 

sự có thể buông xuống, quí vị  nghe đến pháp môn Tịnh Độ, quí vị muốn đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc xem xem. Đi gặp Phật A Di Đà xem, một tâm niệm ấy 

là thành công rồi. Vì sao vậy? Vì một tâm niệm đó và Phật A Di Đà, và Chƣ Phật 

Nhƣ Lai tâm tâm tƣơng ấn, cùng  một tâm. 

Đoạn cuối cùng này, nhất tâm và nhất niệm, văn tuy khác nhƣng thật ra là giống. 

Nhất tâm và nhất niệm trên văn tự khác nhau, mà trên thực tế là cùng một sự việc. 

Nhất tâm chính là nhất niệm, nhất niệm chính là nhất tâm. Nhất niệm này chính là 

nhất niệm mà Di Lặc Bồ Tát nói, một phần trong một một tỷ sáu trăm triệu trong 

một giây, đó là nhất niệm. Một giây có một tỷ sáu trăm triệu niệm, chỉ một niệm 

trong đó, đó là nhất tâm. 

Giáo Hạnh Tín Chứng nói: nói nhất niệm là tín tâm không có niệm thứ hai. Nên 

nói nhất niệm gọi là nhất tâm, nhất tâm tức chân nhân thanh tịnh Báo độ. Thanh 

tịnh báo độ là cõi Thật báo trang nghiêm  của Phật A Di Đà. Chân nhân của cõi 

Thật báo trang nghiêm. Cho nên trong Kinh Di Đà rất coi trọng câu nói này. Nhất 

tâm bất loạn. Thực sự niệm đến nhất tâm bất loạn, vãng sanh Tịnh Độ không phải 

là ở hạ bối, ít nhất cũng là trung bối vãng sanh. 

Nhất tâm bất loạn có hai loại, lý nhất tâm và sự nhất  tâm. Lý nhất tâm, thƣợng 

bối vãng sanh; sự nhất tâm, trung bối vãng sanh. Thế nào là nhất tâm? Điều này 

đã nói rồi. “Tín tâm vô nhị chi tâm”. Vô nhị là gì? Không có một vọng niệm nào. 

Có một vọng niệm tức là nhị tâm. Chúng ta thƣờng nói “ba tâm hai ý”. Ba tâm 

hai  ý là gì? là A lại da. A lại da, mạt na, ý thức gọi là ba tâm. Hai ý là gì? hai ý là 

ý thức và mạt na thức, mạt na gọi là ý căn. Thức thứ sáu gọi là ý thức, đó là hai ý. 

Tập 417  117

5 



Lục đạo chúng sanh dùng tâm đều gọi la ba tâm hai ý. Ba tâm hai ý là vọng tâm, 

vọng tâm không đáng tin, nó không phải là chân tâm. Vọng tâm sẽ thay đổi, chân 

tâm không thay đổi. Cho nên chỉ có Pháp thân Bồ Tát, tâm đó mới vĩnh viễn bất 

biến. Vì sao vậy? Vì họ dùng chân tâm. 

Kinh Hoa Nghiêm viên giáo sơ trụ trở lên đều dùng chân tâm. Tâm đó tuyệt đối 

không thay đổi.  Trong mƣời pháp giới toàn dùng vọng tâm, dùng  tâm A lại da. 

Phật trong  mƣời pháp giới đều dùng vọng tâm. Nhƣng tứ thánh Pháp giới dùng 

đúng. Vì sao họ dùng đúng? Họ thực sự là đệ tử Phật, hoàn toàn y theo lời giáo 

huấn của Phật mà làm. Thực sự chánh mà không tà, giác mà không mê, tịnh mà 

không nhiễm. Tam qui y rất thích hợp với cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Tuy là vọng 

tâm, nhƣng dùng đƣợc đúng, lục đạo dùng là tà, không chánh. Kiến tƣ phiền não 

làm  cho  họ  nhiễu  loạn,  trong  kiến  phiền  não  có  thân  kiến,  biên  kiến,  kiến  thủ 

kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Đây là nói cách nhìn của quí vị. Cách nhìn của quí vị 

đối với nhân sanh vũ trụ, quí vị  toàn nhìn sai. Tƣ hoặc, tham, sân, si, mạn, nghi, 

đó là quí vị  nghĩ sai rồi. Vì sao vậy? Trong tự tánh thanh tịnh không có. Năm 

loại kiến hoặc và năm loại tƣ hoặc hoàn toàn không có. Lục đạo chúng sanh cho 

rằng đây là tâm của bản thân mình. Đó gọi là tâm hƣ rồi, sai rồi! 

Nhƣ  trong  Kinh  Địa  Tạng  nói:  “Diêm  Phù  đề,  chúng  sanh  khởi  tâm  động  niệm 

không có gì là không tội”. Quí vị  rơi vào năm loại kiến hoặc, năm loại tƣ hoặc, 

không  phải  toàn  là  tội  sao?  “Không  gì  là  không  tạo  nghiệp”,  quí  vị    đang  tạo 

nghiệp, quí vị đang tạo tội. Vì vậy  quả báo của họ là luân hồi.  Quí vị tạo thiện 

nghiệp, có tốt không? Không tốt. Vì sao vậy?  Ba đƣờng thiện là báo, không ra 

khỏi luân hồi. Quí vị tạo ác nghiệp thì càng không tốt, quí vị phải đến ba đƣờng 

ác để chịu quả báo. Vì vậy Phật Pháp dạy chúng ta tu tịnh nghiệp. Tu tịnh nghiệp 

quí vị  mới có thể  thoát ly lục đạo luân hồi. Quí vị còn có  một điều “tịnh”, tịnh 

cũng là chƣớng ngại. Cho nên quí vị chỉ có thể trong mƣời pháp giới, trong tứ 

thánh pháp giới.Tịnh là gì? Phân biệt, khởi tâm động niệm. Trong tứ thánh pháp 

giới không phân biệt nữa, phân biệt đã đƣợc đoạn hết. Quí vị sẽ sanh đến hai tầng 

cao hơn là Bồ Tát và Phật. Có tâm phân biệt thì sanh vào hai tầng Thanh Văn và 

Duyên  Giác.  Nếu  không  có  phân  biệt,  thì  sẽ  sanh  vào  hai  tầng  trên,  Bồ  Tát  và 

Phật.    Bồ  Tát  và  Phật  không  còn  phân  biệt  nữa.  Phật  ngay  cả  tập  khí  phân  biệt 

cũng không có. Bồ Tát không có phân biệt nhƣng có tập khí phân biệt. Phật ngay 

cả  tập  khí  phân  biệt  cũng  không  có.  Tập  khí  phân  biệt  không  có  thì  thành  Phật 

rồi. Nhƣng Phật có khởi tâm động niệm, có thể buông bỏ khởi tâm động niệm họ 

liền  siêu  việt  rồi,  mƣời  pháp  giới  không  thấy  nữa,  họ  liền  sanh  vào  nhất  chân 

117 Tập 417 

6 



pháp giới, cho nên chúng ta biết đƣợc nhất chân pháp giới khởi tâm động niệm, 

phân  biệt  chấp  trƣớc  đều  không  còn  nữa.  Nhƣng  họ  có  cái  gì?  Có  tập  khí  khởi 

tâm động niệm. Tức là tập khí vô thỉvô minh, thứ này không dễ đoạn. Thứ này 

không có phƣơng pháp để đoạn. Quí vị không khởi tâm, không động niệm, quí vị 

còn phƣơng pháp nào nữa? Có phƣơng pháp tức khởi tâm động niệm rồi, vậy là 

đọa lạc xuống. Cho nên sự việc này cuối cùng cũng mặc kệ nó, đừng quản nó. 

Thời gian dài rồi, tự nhiên không còn nữa. Đây gọi là “vô công dụng đạo”, ở đây 

dùng không đắc lực. Để nó tự nhiên, dần dần sẽ không còn nữa. Cần thời gian 

bao lâu? Ba đại a tăng kỳ kiếp. Chúng ta liền biết đƣợc, thọ mạng ở cõi Thật báo 

trang nghiêm, là ba a tăng kỳ kiếp, đó gọi là vô lƣợng thọ. Trong kinh cũng nói là 

vô lƣợng của hữu lƣợng. Nhƣng vô lƣợng của hữu lƣợng này và vô lƣợng của vô 

lƣợng nó là thông. Tập khí vô thỉ vô minh đoạn hết rồi, họ liền nhập Diệu giác vị 

là chân vô lƣợng. Diệu Giác là viên mãn trở về tự tánh, chân vô lƣợng. Cho nên 

trong  cõi Thật báo trang nghiêm trƣớc hết là vô lƣợng của hữu lƣợng, đến cuối 

cùng liền biến thành thực sự vô lƣợng. Đó không phải là giả, nó thông đƣợc. Cho 

nên sanh đến cõi Thật báo chính là Viên giáo sơ trú Bồ Tát. Chúng ta liền có thể 

xƣng họ là chứng đắc vô lƣợng thọ, không phải là giả. Tập khí vô thỉ vô minh 

chƣa  đoạn,  nó  không  phải  là  thuần  chân.  Nhƣng  sau  khi  đoạn  rồi  họ  liền  biến 

thành  thuần  chân.  Họ  thật  trở  thành  vô  lƣợng  thọ.  Cho  nên  đạt  đƣợc  nhất  niệm 

tịnh tâm, phát tâm nhất niệm. Nhất niệm tịnh tâm, phát một niệm tâm này là niệm 

Phật. 

Dƣới đây nói “niệm ƣ bỉ Phật”, là dùng nhất niệm tịnh tâm để niệm Phật A Di 

Đà. “Định sanh bỉ quốc”, đó là chân tâm. Tâm này niệm Phật A Di Đà. Sanh đến 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc chắc chắn là thƣợng phẩm thƣợng sanh. Cho nên 

pháp  sƣ  Từ  Châu  nói  đây  là  nhất  tâm  tam  bối.  Nhƣ  vậy  mới  có  thể  nói  thông 

đƣợc, không phải tất cả đều sanh hạ phẩm. Họ có thể thƣợng phẩm thƣợng sanh. 

Trƣớc sau thống nhất, cùng hiển bày tôn chỉ của nhất tâm và nhất niệm. Ở đây 

nói  rất  rõ  ràng,  lúc  quay  đầu  lại  nhìn,  thì  càng  rõ  ràng  hơn.  Đây  là  nhân  chân 

chánh của cõi Thật báo. Sanh đến Thế giới Cực Lạc là nhân này. Sanh vào tất cả 

quốc  độ  của  chƣ  Phật  trong  mƣời  phƣơng  cũng  là  nhân  này.  Họ  không  phải  là 

ngƣời tu Tịnh Độ, nhất tâm này là nhất niệm đạt đƣợc. Thông thƣờng hơn một 

nửa số đó họ đều sanh vào  thế giới Hoa tạng. Báo độ của Tỳ Lô Giá Na Phật,  họ 

đến nơi này rồi. 

“Nhi thành địa thƣợng chi đại sĩ”, “địa thƣợng chi đại sĩ”.Là Biệt giáo, biệt giáo 

sơ địa, viên giáo sơ trụ. Công đức thù thắng không thể nghĩ bàn của nhất tâm tại 

Tập 417  117

7 



đây  có  thể  thấy  đƣợc,  đó  là  khích  lệ  chúng  ta.  Chúng  ta  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày phải tu nhất  tâm. Cũng chính là nhất định phải dùng chân tâm.  Xử sự đối 

ngƣời tiếp vật đều dùng chân tâm để sống. An vui, pháp hỉ sung mãn, chân tâm 

vô ngại. Dùng tâm chân thành để học Phật. Quí vị mới có thể thực sự khế nhập 

cảnh giới Phật. Kệ khai kinh nói “nguyện giải Nhƣ Lai chân thật nghĩa”. Quí vị 

đối với Nhƣ Lai thật nghĩa quí vị có thể hiểu đƣợc. Quí vị có thể thể hội đƣợc, 

tâm  nếu  nhƣ  không  chân  thành,  thể  hội  không  đƣợc.  Quí  vị  thể  hội  nhiều  ít  đó 

chính là độ thuần chất về tâm chân thành của quí vị. Quí vị thể hội nhiều ít, đó là 

thuần chất về tâm chân thành của quí vị. Vạn phần chân thành quí vị liền đƣợc 

vạn phần lợi ích; mƣời phần chân thành quí vị liền đƣợc mƣời phần lợi ích. Trong 

quá trình chúng ta học tập, có thể nói không ngừng hƣớng thƣợng nâng cao tâm 

chân thành này, quí vị  đối với kinh giáo đọc từng lần từng lần một, mỗi lần đọc 

khác  nhau,  thể  hội  không  giống  nhau.  Kinh  này  đọc  mấy  mƣơi  lần,  vì  sao  nay 

mới  phát  hiện  những  thứ  này.  Trƣớc  đây  lúc  đọc  vì  sao  không  phát  hiện  đƣợc? 

không phải không chăm chỉ đọc. Trƣớc đây đọc rồi có thể hiểu đƣợc, nhƣng nay 

hiểu khác đi. 

Lại Tín Tâm Minh nói rằng: quyển này của thiền tông.“Tín tâm bất nhị, bất nhị 

tín tâm, ngôn ngữ đạo đoạn, phi khứ lai kim”. Bốn câu này cũng nói rất hay, đó là 

gì? Thật sự tín tâm, chân tín, dùng chân tâm để tin, không phải vọng tâm. Vọng 

tâm thì sao, vọng tâm là hai ba, tức rơi vào hai ba rồi, hai ba tức là thức A lại da. 

Không  hai  tức  là  không  dùng  thức  A  lại  da.  Pháp  tƣớng  tông  nói  chuyển  thức 

thành trí, đã chuyển trở lại rồi. Chuyển A lại da thành Đại viên cảnh trí. Chuyển 

thức mạt na thành Bình đẳng tánh trí. Chuyển thức thứ sáu thành Diệu quan sát 

trí. Chuyển tiền ngũ thức Thành thành sở tác trí. Tứ trí gọi là bồ đề. Đó là Pháp 

tƣớng tông chuyển thức thành trí, chuyển tám thức thành bốn trí. Đó chính là tín 

tâm bất nhị, bất nhị tín tâm. Đích thực ngôn ngữ đạo đoạn. Vì sao vậy? Vì nó là 

thật, thực sự quí vị không thể nghĩ ra nó, quí vị cũng không thể  nói về nó. Nói 

không đƣợc tức là ngôn ngữ đạo đoạn, không thể dùng ngôn ngữ. Đoạn sau, tâm 

hành xứ diệt, không thể tƣởng tƣợng nó, quí vị vừa nghĩ là sai rồi. 

“Phi khứ lai kim”, khứ lai kim là ba đời, ba đời không còn nữa. Chẳng những ba 

đời  không  còn  nữa,  mƣời  phƣơng  cũng  không  có  nữa.  Ba  đời  là  nói  thời  gian, 

mƣời phƣơng là nói về không gian, thời gian không gian không còn nữa, đó là 

thật, hiện nay nhà khoa học đã biết đƣợc. Biết đƣợc thời gian không gian không 

phải là thật. Thời gian không gian hai việc này, trong Bách Pháp Minh Môn Luận 

117 Tập 417 

8 



nó đƣợc liệt vào Bất tƣơng ƣng hành pháp. Bất tƣơng ƣng hành pháp có hai mƣơi 

bốn loại. Không gian là một loại, thời gian là một loại. 

Bất tƣơng ƣng nghĩa là gì? Nó không tƣơng ƣng với tâm pháp, không tƣơng ƣng 

với tâm sở pháp. Cũng không tƣơng ƣng với sắc pháp. Phía trƣớc là hiện tƣợng 

tinh thần, phía sau là hiện tƣợng vật chất. Nói cách khác, nó không phải là hiện 

tƣợng  vật  chất.  Cũng  không  phải  là  hiện  tƣợng  tinh  thần.    Hai  loại  này  không 

tƣơng ƣng với nhau. Không phải hai loại này, chúng ta gọi nó là hiện tƣợng tự 

nhiên. Cho nên bất tƣơng ƣng hành pháp là hiện tƣợng tự nhiên. Nó là khái niệm 

trừu tƣợng, nó không có thật thể. Nó là giả, nó không phải là thật. Còn giả hơn là 

vật chất và tinh thần. 

Phi khứ lai kim tức là siêu việt thời không, chính là nghĩa này. Cũng biểu thị tín 

tâm bất nhị, tức nhất tâm không thể nghĩ bàn. Cho nên trong Tín Tâm Minh nói 

về nhất tâm, tức là Kinh Vô Lƣợng Thọ nói nhất niệm nhất tâm, tức là nghĩa này 

vậy. 

“Vậy nên nhất niệm tịnh tín, tùy nguyện đều sanh vậy”. Điều này không giả dối tí 

nào. Lúc nào muốn vãng sanh đều có thể, không có chút chƣớng ngại nào. Phật 

có đến tiếp dẫn hay không? Chắc chắn đến tiếp dẫn. Ý niệm của quí vị vừa động  

Phật A Di Đà liền biết rồi. Quí vị muốn đến lập tức đi đón quí vị. Đó gọi là sanh 

tử tự tại, đó gọi là “liễu sanh tử”. Sanh tử hết rồi, không còn nữa. Sanh tử là giả, 

không phải thật. 

Hựu Viên Trung Sao viết- điều này do U Khê pháp sƣ nói. “trì danh nhất tâm bất 

loạn, là nhân”, điều này đều nói theo kinh Di Đà, Viên Trung Sao là chú giải của 

Kinh Di Đà. Trì danh nhất tâm bất loạn là nhân. 

“Đắc  nhất  niệm  giả,  ƣớc  hành  thành  nhi  vi  ngôn  dã.”  Thực  sự  niệm  đến  nhất 

niệm.  “Thử  nhất  niệm  chi  lực,  hữu  phục  hoặc  chi  công”.  “Hoặc”  là  phiền  não, 

nhất niệm này lực lƣợng của nó có thể đè bẹp đƣợc phiền não. Lâm chung chánh 

niệm tự nhiên hiện tiền, vãng sanh Tịnh Độ là điều chắc chắn. Có thể đạp đƣợc 

phiền não lực của nhất niệm này, đều đã đƣợc luyện tập quen thuộc trong hằng 

ngày, đó là điều chƣ vị tổ sƣ trong tông môn thƣờng nói “không sợ niệm khởi, chỉ 

sợ giác chậm”, ý niệm khởi là gì? Là tập khí của quí vị, quí vị là phàm phu. Nếu 

không khởi niệm, quí vị  không phải là ngƣời phàm, quí vị là Phật, đại Bồ Tát tái 

lai, mới không có khởi niệm. Phàm phu làm gì có chuyện không khởi niệm! Cho 

nên ý niệm khởi diệt là việc bình thƣờng, không đáng sợ. Vậy sợ điều gì? Sợ tâm 

bất giác. Bất giác là niệm niệm sanh khởi, nhƣ vậy là không tốt. Ý niệm chỉ có 

thể  vừa  sanh  khởi,  niệm  thứ  hai  liền  chuyển  thành  A  Di  Đà  Phật.  Chuyển  cho 

Tập 417  117

9 



nhanh, lập tức chuyển nó thành A Di Đà Phật. Cho nên A Di Đà Phật lúc nào mới 

niệm? Có niệm khởi lên quí vị liền niệm. Lúc không có niệm khởi có thể không 

niệm. Dùng nó để dập tắt ý niệm, không để cho nó tiếp tục phát tác.  Phải dụng 

công phu này, lúc có  niệm khởi đè nó xuống, dập tắt nó. Lúc không có ý niệm, 

ngăn ngừa nó, làm cho nó không phát khởi. Niệm Phật công phu thuần thục rồi 

gọi là công phu thành phiến. Năng lƣợng của công phu thành phiến đè nén phiền 

não. Nếu nhƣ nhất tâm, nhất tâm là phiền não hóa giải rồi. Năng lƣợng của nhất 

tâm càng lớn hơn. 

Sự nhất tâm, định lực của nó tƣơng đƣơng với A la hán. Kiến tƣ phiền não đoạn 

rồi, trần sa phiền não, vô minh phiền não dập đƣợc rồi, lý nhất tâm bất loạn, đó là 

ba loại phiền não đều đoạn đƣợc hết. 

Lý nhất tâm là cảnh giới gì? Cảnh giới Viên giáo sơ trụ Bồ Tát, đồng với “minh 

tâm kiến tánh” của Thiền tông, kiến tánh thành Phật là cùng một đẳng cấp, là lý 

nhất  tâm.  Đó  thật  là  chuyển  phiền  não  thành  bồ  đề.  Vãng  sanh  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc, ở đây chúng ta nói họ thƣợng phẩm thƣợng sanh. Sự nhất tâm 

bất  loạn,  sự  nhất  tâm  bất  loạn  là  trung  phẩm  trung  sanh.  Trung  bối  vãng  sanh 

không phải ở cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ. Cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ là điều ở đây 

nói,  lực  của  nhất  niệm  đè  nén  phiền  não,  làm  cho  phiền  não  bị  đè  xuống,  chƣa 

đoạn đƣợc. Đó là sanh về cõi đồng cƣ. Cho nên lâm chung, một niệm lâm chung, 

chính là lâm chung chỉ có Phật hiệu không có tạp niệm. Lâm chung chắc chắn là 

A Di Đà Phật, tự nhiên hiện tiền. Có thể thấy công phu, niệm đƣợc thành thục, đã 

dƣỡng thành thói quen, ngay nơi thời khắc này không khởi tạp niệm, chỉ có Phật 

A Di Đà xuất hiện, nhất định vãng sanh Tịnh Độ. 

“Nên nói trì danh tâm không tán loạn đó là nhân hành, có thể đƣợc nhất niệm, 

thực  hành  thành  thục  là  quả.”  Câu  này  chúng  ta  nên  nhớ  kỷ.  Ngƣời  niệm  Phật  

giờ  giờ  phút  phút  phải  giữ  tâm  không  tán  loạn.  Nếu  nhƣ  trong  tâm  còn  có  rất 

nhiều  tán  loạn  liền  biết,  công  phu  chúng  ta  niệm  Phật  chƣa  đắc  lực.  Công  phu 

không đắc lực vãng sanh sẽ không chắc chắn đƣợc. Niệm Phật một đời cuối cùng 

không thể vãng sanh, hạng ngƣời này rất nhiều. 

Năm xƣa khi thầy Lý còn tại thế, thƣờng thƣờng nhắc nhở chúng tôi. Liên Xã ở 

Đài Trung do Ông sáng lập. Tôi quen biết Ông, gặp đƣợc Ông vừa lúc Đài Trung 

Liên  Xã  kỷ  niệm  10  năm  thành  lập.  Ông  ở  đó  thực  hiện  mƣời  năm  rồi,  tôi  gặp 

Ông, rất có thành tựu. Liên hữu của Đài Trung Liên Xã 200.000 ngƣời. Thầy giáo 

thƣờng nói, liên hữu chúng ta ngày ngày niệm A Di Đà Phật, một vạn ngƣời niệm 

Phật, đây là nói Liên hữu, thực sự có thể vãng sanh chỉ có năm ba ngƣời. Nguyên 

118 Tập 417 

0 



nhân là gì? công phu niệm Phật chƣa đè nén đƣợc phiền não. Tức là cổ nhân nói: 

“miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét rách cổ họng cũng uổng công”. Đây là lời 

cảnh cáo vô cùng nghiêm khắc. Phật hiệu này không thể nhiếp tâm, vậy thì có ích 

gì! Công đức Phật hiệu chính là ở nhiếp tâm. Trong đó có một sự thật, ngƣời thực 

sự giác ngộ, ngƣời thực sự học Phật, dục vọng phải hạ xuống mức độ thật thấp, 

dục vọng của quí vị  không thể giảm vài phân, vọng niệm của quí vị chƣa đè nén 

đƣợc. Phải có thể  làm giảm những dục vọng này xuống. Dục vọng  nếu không 

còn nữa, vậy là chứng tỏ quí vị đạt đƣợc nhất tâm bất loạn, dục vọng không còn 

nữa. 

Trong lục đạo của chúng ta, ngƣời không còn dục vọng nữa sinh vào trời sắc giới, 

họ không sanh vào dục giới. Quí vị  phải hiểu sanh vào cõi trời Dục giới, là dục 

vọng chƣa đoạn đƣợc nên sanh vào dục giới. Dục vọng nếu nhƣ đoạn rồi, họ làm 

sao mà sanh vào dục giới. Lục đạo gọi là tam hữu, tức là quí vị  có nghiệp dục 

giới, có nghiệp của cõi sắc giới, có nghiệp của cõi vô sắc giới. Đó gọi là tam hữu. 

Dục  giới  có  hay  không?  Trong  cõi  dục  giới,  dục  vọng  không  còn  nữa.  Quí  vị  

chắc chắn không sanh dục  giới. Không đến Thế giới Cực Lạc, quí vị đến cõi trời 

sắc giới, vậy là rất cao, cũng khá lắm rồi! Dục giới có sáu tầng trời, Ngọc hoàng 

đại đế là tầng thứ hai. Tầng thứ nhất là Tứ thiên vƣơng. Đao Lợi Thiên chính là 

Ngọc  Hoàng  đại  đế.  Hƣớng  lên  trên  nữa  là  Dạ  Ma  Thiên,  Đâu  Suất  thiên,  Hóa 

Lạc  thiên,  Tha  Hóa  Tự  Tại  Thiên.  Tầng  này  mỏng  hơn  tầng  kia,  cho  nên  dục 

vọng mỏng cũng không thể, đó là chƣớng ngại rất lớn đối với chúng ta. Chúng ta 

ngày nay công phu không đắc lực, Phật hiệu này không đè nén đƣợc phiền não, 

tức là dục vọng quá nhiều. Cho nên lúc tôi mới học Phật, Chƣơng Gia đại sƣ dặn 

dò tôi buông bỏ và nhìn thấu. Ấn tƣợng này vô cùng sâu đậm. Số lần ngài nói quá 

nhiều, luôn luôn dặn tôi phải nhìn thấu, phải buông bỏ. 

“Nếu đạt đƣợc nhất niệm, tức lúc lâm chung có thể hàng phục các hoặc”. Nhất 

niệm này công phu không phải cao lắm, nói thật là ai ai cũng có thể làm đƣợc. Đó 

là gì? Đó là công phu thành phiến, không phải là nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất 

loạn rất khó. Quí vị  xem sự nhất tâm bất loạn đoạn kiến tƣ phiền não. Lý nhất 

tâm bất loạn phá đƣợc căn bản vô minh. Điều này khó, thực sự không dễ dàng. 

Nếu luận công phu thành phiến, đó chính là  vạn ngƣời tu vạn ngƣời chứng nhƣ 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  nói.  Công  phu  thành  phiến  sanh  vào  cõi  nào?  Sanh  vào  cõi 

Phàm Thánh Đồng Cƣ. Tức là đoạn trƣớc chúng ta vừa học, hạ bối vãng sanh, 

thực sự vãng sanh đƣợc! 

Tập 417  118

1 



“Lâm mạng chung thời, năng phục chƣ hoặc, chánh niệm tự nhiên hiện tiền, nhất 

định  là  nhân  của  vãng  sanh”.  Lời  này  nói  rất  hay,  chúng  ta  đọc  rồi,  biết  đƣợc 

chúng ta có phần, chỉ cần chúng ta nổ lực thì có thể làm đƣợc. Nếu nhƣ thực sự 

không làm đƣợc, tôi vẫn còn một phƣơng pháp cống hiến cho chƣ vị. Không phải 

Mỹ đã quay bộ phim về năm 2012 sao? Mỗi ngày quí vị xem một lần, quí vị  sẽ 

buông  xả  đƣợc.  Bộ  phim  đó  quay  rất  giống  thật,  tƣơng  lai  tai  nạn  có  khả  năng 

nhƣ vậy hay không? Tôi cảm thấy rất có thể. Vì sao vậy? Nhà khoa học đã làm 

cho chúng ta một báo cáo, trên trái đất này có núi lửa siêu cấp, có đến mƣời mấy 

cái, đại đa số nằm dƣới đáy biển, trên đất liền có một cái rất nổi tiếng, công viên 

Hoàng  Thạch  ở  miền  Tây  nƣớc  Mỹ.  Việc  này  mọi  ngƣời  đều  hiểu  đƣợc.  Giới 

khoa học làm rất nhiều lần báo cáo. Trên mạng internet chúng ta có thể đọc đƣợc. 

Đó là núi lửa siêu cấp, núi lửa này nếu nhƣ phun trào. Miệng núi lửa lớn nhƣ thế 

nào? Dài 45dặm Anh, nên nhớ không phải là km, là dặm Anh. Rộng 35 dặm Anh, 

nếu nhƣ nó vừa phun trào, nƣớc  mỹ sẽ tan hoang, 2/3 diện tích đất đai  của Mỹ 

không còn nữa, phạm vi tai hại của nó 1000 km. Khói bụi núi lửa phun lên cao 

20km,  khói  bụi  núi  lửa  phun  đến  20km.  Chúng  ta  nhẩm  tính  hãng  hàng  không 

trên quốc tế, máy bay chỉ bay ở độ cao 10 km, tức là 10.000 thƣớc. Ngƣời thƣờng 

đi máy bay đều biết đƣợc. Trong khói bụi núi lửa, quí vị  nói xem điều này đáng 

sợ biết bao. Dƣới đáy biển kiểu núi lửa nhƣ thế này phun trào, dẫn đến sóng thần, 

phải cao đến mấy trăm mét. Có ngƣời nói với tôi, sẽ dẫn đến sóng thần cao đến 

600  mét,  vậy  là  ghê  lắm!  Đây  là  nhà  khoa  học  tính  toán,  châu  phi,  bắc  bộ  của 

châu Phi dƣờng nhƣ dựa gần vào Tây Ban Nha. Nơi vùng biên giới không xa, có 

một quần đảo, núi lửa hoạt động. Núi lửa này nếu nhƣ phun trào, miền đông nƣớc 

Mỹ  sẽ  không  còn  nữa.  Nhà  khoa  học  dự  tính  núi  lửa  này  phun  trào  sẽ  dẫn  đến 

sóng  thần  cao  hai  ba  trăm  mét.  Sóng  thần  này  hƣớng  về  châu  Âu,  châu  Âu  sẽ 

không  còn nữa.  Nếu  nhƣ  hƣớng  đến  nƣớc  Mỹ,  đó  là  Đại  tây  dƣơng,  từ  bờ  biển 

của châu Phi đến Đại tây dƣơng, mất khoảng tám tiếng đồng hồ. Tám tiếng đồng 

hồ sẽ làm sóng thần này giảm thành một phần mƣời, nếu nhƣ sóng thần cao 100 

mét đến nƣớc Mỹ sẽ trở thành 10 mét. Sóng thần 200 mét thì còn 20 mét. Sóng 

thần này hƣớng đến bờ đông nƣớc Mỹ, bờ đông hoàn toàn mất hết. 

Năm trƣớc ở Indonesia sóng thần 10 mét, lần này ở Nhật bản sóng thần cũng cao 

10 mét. Cho nên quí vị  hiểu đƣợc bộ phim kia của ngƣời Mỹ, tôi cảm giác đó là 

điềm báo. Đó không phải là tiết mục giải trí, không phải là nói cho vui. Trong tối 

tăm mờ mịt đã cho chúng ta một điềm báo. Chúng ta nhìn thấy hình ảnh nhƣ vậy 

có thể không buông xả sao? Có thể không chăm chỉ niệm Phật sao? Khu vực của 

118 Tập 417 

2 



chúng ta cũng không an toàn. Có tin tức nói, Philippines có núi lửa, Indonesia núi 

lửa càng nhiều hơn, đâu đâu cũng có núi lửa. Những núi lửa này phun trào rất có 

khả  năng  dẫn  đến  sóng  thần  rất  lớn.  Nếu  nhƣ  sự  việc  này  xảy  ra  ở  bờ  Đông 

Philippines thì đối với chúng ta tốt hơn một tí, nếu nhƣ xảy ra ở bờ Tây, bờ Tây 

đối diện HongKong, thì phiền phức lớn lắm ! Điều này chúng ta không thể không 

có những dự cảm nhƣ vậy. Những hiện tƣợng này đã phát sanh rồi, hóa giải kiếp 

nạn chỉ có niệm Phật. Công đức niệm Phật  không thể nghĩ bàn. Vì sao vậy?  Vì 

thấy  niệm  Phật    niệm  đến  nhất  tâm,  năng  lƣợng  của  nhất  tâm  rất  lớn,  “chế  tâm 

nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”.  Thực  sự  niệm  đến  nhất  tâm  hiện  tiền,  tâm  thanh  tịnh 

hiện tiền, thì có thể hóa giải vấn đề. Nơi chúng ta cƣ trú liền có thể hóa giải đƣợc 

tai nạn. Tai nạn không thể hóa giải chắn chắn cũng  sẽ làm cho nó giảm thiểu đi 

rất  nhiều,  không  đến  nỗi  tạo  thành  thiên  tai  nghiêm  trọng.  Công  đức  niệm  Phật  

không thể nghĩ bàn! 

Nên bản kinh này nói: “phát nhất niệm tâm, niệm nơi Phật kia, sẽ sanh nƣớc kia.” 

Nƣớc kia chỉ cho Thế giới Cực Lạc, Phật kia là Phật A Di Đà. Điều then chốt ở 

đây là “tâm nhất niệm”, hoặc chúng ta nói đơn giản là “nhất niệm tâm thanh tịnh 

niệm Phật”, trong niệm này không có nghi ngờ, không có tạp niệm. Đó gọi là một 

niệm tâm thanh tịnh. Một niệm tâm thanh tịnh  chính là chân tâm. 

Lại nữa Di Đà Yếu Giải nói: “mƣời niệm cho đến một niệm vãng sanh, nhƣng lúc 

lâm chung, cũng không trái với điều này.” Trong Yếu Giải nói mƣời niệm  một 

niệm vãng sanh. Ngài nói lúc lâm chung, không trái với những điều đang nói ở 

đây. “Nếu nhƣ bình thƣờng có thể phát tâm nhất niệm thanh tịnh, thì sẽ khế hợp 

lý thể, nhập vào nhất niệm. Nhờ lực của nhất niệm này mà lúc lâm chung mới có 

đƣợc mƣời niệm hoặc một niệm vậy”. Câu này nói rất hay. Ngày nay chúng ta 

phải làm là bình thƣờng. Bình thƣờng chúng ta hi vọng chúng ta có thể niệm đến 

nhất  niệm  tâm  thanh  tịnh.  Lúc  tai  nạn  đến  chúng  ta  nhất  niệm  tâm  thanh  tịnh 

niệm Phật A Di Đà, cầu nguyện Phật Bồ Tát từ bi hóa giải, rất hữu ích! Vì sao 

vậy? Vì nhất niệm tâm thanh tịnh tƣơng thông với Phật Bồ Tát rồi, nên hữu dụng. 

Trong  lúc  này  tâm  không  thanh  tịnh,  vẫn  còn  hoài  nghi,  vẫn  còn  may  rủi,  thử 

xem, xem nó có linh hay không, vẫn còn vọng niệm, tâm đó không chân thành. 

Tâm không chân thành không khởi cảm ứng. Thành ắt linh, không thành sẽ không 

linh. Cho nên linh hay không linh không phải do nơi Phật Bồ Tát, do nơi bản thân 

chúng ta. Tâm của mình thành nhất định sẽ linh nghiệm, nhất định có cảm ứng. 

Hi vọng chúng ta nổ lực,  cứu lấy bản thân, cũng cứu lấy nơi chúng ta đang cƣ trú 

đây, cũng cứu lấy những quốc độ  xung quanh chúng ta. Đối với  thành tựu của 

Tập 417  118

3 



bản thân có công đức không thể nghĩ bàn, bản thân trong đời này đích thực có thể 

vãng sanh, có thể thành Phật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 418 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 18.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang526, bắt đầu từ câu thứ hai của hàng thứ nhất. Bát 

đầu từ đoạn “Cố bổn kinh viết”. 

“Vì thế kinh này nói: Phát tâm nhất niệm, niệm đức Phật kia, chắc chắn sanh về 

cõi đó. Di Đà Yếu Giải nói: Mƣời niệm cho đến nhất niệm đều đƣợc vãng sanh, 

chỉ hẹn đến lúc lâm chung, không trái lời hẹn đó. Nếu thƣờng ngày có thể phát 

một niệm tâm thanh tịnh thì hợp với đạo lý, nhập vào nhất niệm. Nhờ nhất niệm 

đó nên lúc lâm chung sẽ đƣợc nhất niệm hay thập niệm”. 

Lần trƣớc chúng ta đã học đến đoạn này, tính giáo hoá trong câu kinh giải này rất 

quan trọng, chúng ta nên dừng lại ở đoạn này lâu hơn một chút, khó nắm bắt nhất 

là  mấy câu trong  Yếu Giải của đại  sƣ Ngẫu  Ích: “Nếu thƣờng ngày  có  thể phát 

nhất niệm tâm thanh tịnh, khế hợp đạo lý”. Câu này quan trọng, vì thế mới có thể 

nhập vào nhất niệm, nhất niệm thì tâm thanh tịnh mới hiện tiền. Công phu ở chỗ 

thƣờng ngày, công phu thƣờng ngày là gì? Quan trọng nhất là buông bỏ. Thật sự 

hiểu rõ câu trong kinh đức Phật thƣờng nói: “phàm sở hữu tƣớng tƣớng, giai thị 

hƣ  vọng”.  Không những  mƣời  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  mộng  huyễn 

bào ảnh, mà cõi Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật Nhƣ lai cũng là giả. Đoạn 

tận những tập khí vô thỉ vô minh, thì nó không còn. Sau cùng hiển lộ ra cái gì? 

Thì đó là thứ chân thật. Cõi thƣờng tịch quang tịnh, cõi Thƣờng tịch quang không 

có các hiện tƣợng, nên Phật mới nói: “Phàm sở hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”. Cõi 

thƣờng tịch quang không có vật chất, cũng không có hiện tựợng tinh thần, kể cả 

118 Tập 418 

4 



hiện tƣợng tự nhiên cũng không có. Chúng ta lấy màn hình vô tuyến làm ví dụ, 

màn hình đƣợc coi là Thƣờng tịch quang, nó không có gì cả, nhƣng các hình ảnh 

đều đƣợc hiện ra trên đó, tuy tất cả các hình ảnh đƣợc hiện lên nhƣng không thấy 

thứ gì trên đó, điều này chúng ta nên nhớ. Thƣờng tịch quang chính là tự tánh, tự 

tánh chính là màn hình chúng ta đã thí dụ. Làm thế nào để trong cuộc sống hàng 

ngày có thể giữ đƣợc chân tƣớng nhƣ màn hình, không bị nhiễm ô nhƣ màn hình 

kia. Quí vị xem sự khác biệt của hình ảnh trên màn hình, nhƣng nó không hề ô 

nhiễm. Phật dạy rằng, chân tâm của chúng ta. Khi  minh tâm kiến tánh, câu  đầu 

tiên đại sƣ Huệ Năng, đã nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, việc này cũng 

giống  nhƣ  chúng  ta  xem  vô  tuyến,  bỗng  nhiên  thấy  màn  hình,  trên  màn  hình 

không có gì, vốn tự  thanh tịnh, hiện lên những hình ảnh, đó là nhiễm tịnh, thiện 

ác, tất cả đều không thật,  màn hình gọi là Phật, chúng ta thấy đƣợc những hình 

ảnh  trên  các  kênh,  chẳng  phải  đều  là  Phật  sao?  Đức  Thế  tôn  từng  nói:  “Tất  cả 

chúng  sanh,  vốn  đã  thành  Phật”.  Những  thứ  chúng  ta  thấy  đƣợc  trên  màn  hình, 

màn hình là Phật, tất cả những hình ảnh trên màn hình không thể tách khỏi màn 

hình.  Thể  là  Phật,  tƣớng  cũng  là  Phật.  Tánh  tƣớng  không  hai,  tánh  tƣớng  nhất 

nhƣ. Chỉ vì chúng ta mê lầm điên đảo, không biết bản thân mình cũng là Phật, 

đấy là nguyên nhân rơi vào trong sáu đƣờng, không hiểu rõ nên biến thành chúng 

sanh trong sáu đƣờng. Vì sao vậy? Vì chúng sanh trong sáu đƣờng khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc. Tất cả những hình ảnh trên màn hình đều là khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Chỉ có bản thân màn hình không có khởi tâm 

động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc.  Phân  biệt  chấp  trƣớc  trộn  lẩn  với 

không  phân  biệt  chấp  trƣớc,  không  tách  rời  nhau  nhƣng  nó  chắc  chắn  không 

giống  nhau.  Tự  thể  năng  sanh  năng  hiện,  nghĩa  là  tự  tánh,  nó  không  khởi  tâm 

động niệm, không phân biệt chấp trƣớc, tất cả những hình ảnh đƣợc hiện ra đó, 

nói  theo  cách  nói  của  giới  khoa  học  ngày  nay,  đó  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện 

tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên. Nó khởi phân biệt chấp trƣớc trong cái 

không phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm trong cái không khởi tâm, không 

động niệm. Dùng thí dụ nhƣ thế để mọi ngƣời có thể hiểu đƣợc, đây chính là Phật 

pháp Đại thừa, đây gọi là nhất Phật thừa. Nhất Phật thừa nằm ở chỗ nào? Đó là 

cái  máy  vô  tuyến,  quí  vị  nhìn  thấy  hết.  Nhận  ra  nó  là  đã  giác  ngộ,  đại  triệt  đại 

ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Không  nhận  ra  đƣợc,  bị  nó  che  khuất,  bị  những  hình 

ảnh làm mê mờ, sau khi bị mê mờ, quí vị bị cảnh giới chuyển. Khi giác ngộ thì 

quí vị chuyển cảnh giới. Phàm phu và Phật là gì khác nhau ở điểm nào? Giữa mê 

và ngộ, ngoài hai thứ đó ra không còn thứ gì khác. 

Tập 418  118

5 



Chƣ Phật Bồ tát ứng hoá ở thế gian, cần dùng thân gì để độ bèn dùng thân đó. 

Các ngài biểu diễn rất đạt. Chúng ta biểu diễn cũng giống, không khác gì cả. Chỉ 

khác nhau ở điểm nào? Các ngài biểu diễn là giác, còn chúng ta diễn là mê. Quí 

vị cứ nghĩ xem, ngoài mê ngộ ra còn có gì khác không? Giác ngộ, là  một niệm 

tâm thanh tịnh, mê mờ là một niệm tâm ô nhiễm chấp trƣớc, một niệm tâm phân 

biệt,  một  niệm  vọng  tâm.  Tâm  vọng  niệm,  chấp  trƣớc,  phân  biệt,  không  tƣơng 

ứng với thể tánh, khi một niệm thanh tịnh thì khế hợp với lý thể. Lý thể là tự tánh, 

lý thể là chân tâm, lý thể là diệu giác, tất cả đều hợp thành một niệm, không có 

hai  niệm.  Nhất  niệm  chính  là  chân  tâm,  nhất  niệm  là  tự  tánh,  nhất  niệm  là 

Thƣờng tịch quang, thêm một niệm nữa là mê. 

Giáo lý Đại thừa thƣờng nói “chánh niệm vô niệm”, vô niệm gọi là chánh niệm, 

nhƣng danh từ này rất khó giải thích. Vô niệm giống nhƣ bây giờ tôi nói không 

nghĩ, không mong bất cứ một thứ gì, nhƣng niệm vô tƣởng định, họ vẫn có niệm, 

có niệm gì? Tôi có vô niệm, vô niệm nhƣ thế cũng là niệm. Vô tƣởng, vô tƣởng 

nhƣng  vẫn  còn  tƣởng,  tƣởng  vô  tƣởng.  Vì  thế  Vô  tƣởng  định  cũng  là  vô  niệm 

định, cõi thiền thứ tƣ. Ngoại đạo, họ vốn cũng học Phật, nhƣng học thành ngoại 

đạo, nên sai lầm. Những hiện tƣợng sự thật này đều phải hiểu rõ. Nếu không, một 

ngày kia gặp những cảnh giới nhƣ thế, rơi vào đó mà chúng ta cho là đã chứng 

Niết bàn, cho đó là địa vị Diệu giác, không biết rằng đó là một sự nhầm lẫn, vẫn 

còn luân hồi trong sáu đƣờng. Vì thế trong việc dụng tâm hàng ngày của chúng 

ta, cần phải tƣơng ƣng với tự tánh một phần nào, nhƣ thế mới đúng. Tự tánh là 

thứ khó nắm bắt, nói cụ thể đó là Thanh tịnh bình đẳng giác, nhƣ đề kinh đã nói. 

Chúng ta khởi tâm động niệm cần phải tƣơng ứng với Thanh tịnh bình đẳng giác, 

đấy gọi là dùng chân tâm, là phát nhất niệm tâm, nhập vào nhất niệm. Những thứ 

này cần phải luyện tập hàng ngày, bắt đầu luyện tập từ đâu? Từ chỗ không chấp 

trƣớc, tập mở rộng lòng, bao dung, tuỳ duyên, đừng so đo tính toán, thì lòng sẽ 

rộng mở ngay. Nếu không thể bao dung, so đo tính toán thì sẽ rất khó thực hiện, 

tâm Bồ đề của quí vị không thể phát đƣợc. Ngƣời xƣa thƣờng nói: “Lòng rộng thì 

phúc nhiều”, quí vị quá nhỏ mọn thì phúc không thể nhiều. Đại trí, đại huệ, đại 

phúc, đại đức, tất cả những thứ này vốn có sẵn trong tự tánh, bây giờ trở thành 

nhƣ thế này đây, không thể không tỉnh ngộ, mê ngộ đều do một niệm. Niệm này 

là buông bỏ hay không thể buông bỏ. Không buông bỏ là mê, buông bỏ là ngộ, 

giác ngộ thì trí huệ hiện tiền, đức năng hiện tiền, phƣớc báo hiện tiền, đấy gọi là 

tự tại. 

118 Tập 418 

6 



Hầu  nhƣ  những  ngƣời  học  Phật  đều  hiểu  rõ,  tập  khí  nghiệp  chƣớng  của  mình 

nặng  nề,  rất  muốn  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng.  Nhƣng  nguyên  nhân  tại  sao  nghiệp 

chƣớng không thể tiêu trừ? Vì mỗi niệm đều nhớ đến nghiệp chƣớng của mình, 

nhớ tập khí của mình, vì thế tập khí nghiệp chƣớng của bản thân họ chỉ tăng thêm 

chứ không thể tiêu trừ. Khi nào mới tiêu trừ? Lúc nào mình không nhớ nghĩ nữa, 

quên những thứ đó đi, mỗi niệm đều nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ nghĩ đến Phật A 

Di Đà, thì tiêu đƣợc tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử. Không còn nghĩ đến 

nghiệp  chƣớng  nữa  thì  nghiệp  chƣớng  tự  tiêu  trừ,  đạo  lý  là  ở  chỗ  này.  Đến  lúc 

cấp  bách,  đang  gặp  tai  nạn,  đang  mang  bệnh  tật,  luống  cuống  lật  đật,  quên  cả 

vọng niệm, danh hiệu Phật cũng không nhớ, lúc đó sẽ thế nào? Mỗi niệm đều làm 

tăng thêm nghiệp chƣớng, nên biết rằng mỗi niệm đều tăng thêm. Nói cách khác, 

mỗi  niệm  đều  đến  gần  với  ác  báo,  vì  sao  vậy?  Trong  Thái  Thƣợng  Cảm  Ứng 

Thiên nói rất rõ: “Không có hoạ phúc, tất cả đều do  mình tự chuốc lấy”. Trong 

kinh đức Phật dạy: Đến lúc đó thì quên sạch. Cả đời học Phật đến lúc đó không 

lợi ích gì, chỉ có phiền não nổi lên, đến lúc đó còn oán hận trời đất, thậm chí oán 

hận  cả  Phật  Bồ  tát,  tội  nghiệp  càng  nặng  thêm,  tội  chƣớng  lúc  đó  biến  thành 

nghiệp địa ngục vô gián. Những ngƣời đệ tử của Phật, do không thấu hiểu kinh 

điển, hộ trì Phật pháp nhƣng lại kể công, sao lại gặp nhiều tai nạn thế này? Hay 

Phật Bồ tát không linh, Phật Bồ tát không phù hộ mình. Đây là do không thông 

hiểu nên không lý giải đƣợc giáo pháp. Trong kinh điển xác thực, chƣ Phật Bồ tát 

có thể cứu độ tất cả chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, nhƣng chúng sanh đã hiểu sai 

những lời dạy trong kinh điển, tự mình đem tai nạn đến cho mình mà lại oán trách 

trời đất, làm sao nhƣ thế đƣợc! Phật có dạy quí vị làm thế đâu. Ngài dạy chúng ta 

tiêu trừ nghiệp chƣớng, hoá giải tai nạn, dạy chúng ta buông bỏ, dạy chúng ta bố 

thí, bố thí là buông bỏ, Bố thí là xả, xả điều gì? Xả bỏ tai nạn, xả bỏ sinh tử, xả bỏ 

bệnh tật, xả bỏ lục đạo luân hồi, xả bỏ mƣời pháp giới, thì quí vị sẽ thành Phật. 

Mỗi niệm quí vị không buông bỏ đƣợc thì phiền não càng lớn. 

Thật sự luân hồi là thứ rất đáng sợ, nếu quí vị thấu hiểu đƣợc luân hồi, thì quí vị 

biết  luân  hồi  là  một  chiếc  bánh  tròn.  Cuộc  đời  mỗi  con  ngƣời,  bất  luận  có  mối 

quan hệ tốt nhƣ thế nào, thì chuyển kiếp cũng không còn nhớ nữa, có thể đều điên 

đảo hết. Ông bà tổ tiên nhiều đời, có thể trở lại làm con cháu của chúng ta, đó là 

những  trƣờng  hợp  rất  thƣờng  gặp.  Thậm  chí  tạo  nghiệp  ác,  họ  còn  đoạ  lạc  làm 

súc sinh làm vật nuôi trong nhà quí vị,  mắt phàm chúng ta không thể nhận biết 

đƣợc. Vì thế oan oan tƣơng báo trong sáu đƣờng không lúc nào ngƣng, đời đời 

kiếp  kiếp  phải  gánh  chịu.  Làm  thế  nào  vƣợt  ra  đƣợc?  Làm  sao  thoát  ra  đƣợc? 

Tập 418  118

7 



Trong  rất  nhiều  pháp  môn  thì  pháp  môn  Tịnh  độ  là  thù  thắng,  tuyệt  vời  nhất  là 

một câu  danh hiệu, có thể giải quyết tất cả những vấn đề này.  Tại sao chúng ta 

không niệm? Tại sao chúng ta niệm lục đạo luân hồi? Nói cho quí vị rõ, tất cả các 

tạp niệm đều là luân hồi trong sáu đƣờng. Có thể nói không thể tìm thấy chánh 

niệm  trong  thế  gian  này,  chánh  niệm  trở  thành  hữu  danh  vô  thực.  Xã  hội  hiện 

nay, niệm danh hiệu Phật A Di Đà là chánh niệm, ngoài niệm này ra, không có 

một chánh niệm thứ hai. Ngày xƣa còn chứ bây giờ không có nữa, quí vị hãy để ý 

xem xét, thể nghiệm, khi không niệm Phật tâm ta sẽ nghĩ đến thứ gì, nhớ cái gì? 

Quí  vị  cố  gắng  suy  nghĩ  thật  kĩ  những  thứ  quí  vị  nghĩ,  nhớ  tƣơng  ứng  với  thứ 

nào?  Đã  hiểu  đƣợc  chƣa?  Mỗi  niệm  đều  là  luân  hồi,  mỗi  niệm  đều  nghĩ  đến 

những ân oán trong sáu đƣờng, quả báo đắp đổi, quí vị chỉ nghĩ đƣợc chừng đó. 

Sức mạnh này rất hùng dũng, vì thời gian nghĩ đến những thứ này của quí vị khá 

nhiều, mà thời gian niệm Phật không đƣợc bao nhiêu, danh hiệu Phật không địch 

nổi nghiệp lực, đấy là điều chứng minh tại sao công phu của chúng ta không đắc 

lực. 

Đến cuối đời, Hoàng Niệm Tổ ngả bệnh, sáu tháng trƣớc khi mất, mỗi ngày ông 

niệm mƣời bốn vạn danh hiệu Phật, nỗ lực niệm Phật, buông bỏ tất cả. Trong thời 

gian  nửa  năm  đó,  ông  đã  vãng  sanh,  một  ngƣời  có  đức  độ,  có  tâm  tu  hành  nhƣ 

thế, đến cuối đời vẫn nỗ lực không ngừng mới đƣợc vãng sanh, huống gì những 

ngƣời phàm phu bình thƣờng! Ông là một tấm gƣơng cho tất cả những ngƣời bình 

thƣờng nhƣ chúng ta. Có thể nói, khoảng thời gian sáu tháng cuối đời, một trăm 

tám mƣơi ngày, đã đủ để buông bỏ tất cả, một lòng chuyên niệm, thì chắc chắn sẽ 

đƣợc vãng sanh. Tấm gƣơng đó đã chứng minh cho chúng ta. Vì thế một niệm 

tâm  thanh  tịnh  nhất  định  đƣợc  nuôi  lớn  trong  hàng  ngày,  cần  phải  nuôi  dƣỡng 

buông bỏ, buông bỏ tất cả. 

Tôi  cũng  đã  nói  nhiều  lần,  cảnh  tỉnh  những  ngƣời  cùng  tu,  tiền  tài  mang  trên 

ngƣời là của chúng ta, không  mang theo ngƣời thì không phải là của chúng ta, 

đừng nên mang theo trong lòng. Áo quần mang trên ngƣời là của chúng ta, không 

mang trên ngƣời là không phải của chúng ta, chẳng phải quí vị không phải lo lắng 

rồi  sao?  Căn  phòng  này,  hôm  nay  tôi  ngồi  đây  thì  nó  là  của  tôi,  bƣớc  ra  ngoài 

cổng thì nó không còn là của tôi nữa. Nên thƣờng quán tƣởng nhƣ vậy thì quí vị 

có thể buông bỏ đƣợc, buông bỏ rồi thì tâm  thanh tịnh của quí vị hiện tiền, khi 

tâm thanh tịnh hiện tiền thì không khó để tìm nhất niệm, chắc chắn sẽ tìm đƣợc 

nhất  niệm.  Vậy  nhất  niệm  là  gì?  Đó  là  chân  tâm,  quí  vị  đã  tìm  lại  đƣợc  chính 

118 Tập 418 

8 



mình, tìm lại đƣợc tự tánh Phật của chính mình, tự tánh Phật chính là Phật A Di 

Đà, ai là ngƣời không phải A Di Đà Phật? Mỗi ngƣời đều là Phật A Di Đà. 

Phật  A  Di  Đà  là  gì?  Phiên  danh  từ  này  thành  chữ  hán  quí  vị  sẽ  hiểu  ngay:  vô 

lƣợng giác. Tiếng Phạn chữ A dịch là “vô”, Di đà là “lƣợng”- “vô lƣợng”, Phật 

dịch là “giác”. Ai không phải là  vô lƣợng giác? Mỗi ngƣời đều có. Phật A Di Đà 

không  phải  là  một  danh  xƣng  để  gọi  riêng  cho  một  ai,  mà  là  của  ba  đời  mƣời 

phƣơng, ba đời là quá khứ, hiện tại, vị lai. Là thông hiệu của tất cả chƣ Phật, tất 

cả các đức Phật đều có thể xƣng Phật A Di Đà. Niệm một câu danh hiệu Phật, tức 

là niệm đƣợc A Di Đà Phật trong tự tánh. Thiền sƣ Trung Phong trong cuốn Tam 

Thời Hệ Niệm Pháp Sự đã nói: “Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là tâm 

ta”. Ngài nói rất hay, không sai chút nào! Thế giới Cực lạc ở đâu? Thế giới Cực 

lạc ngay trƣớc mắt: “đây là Tịnh độ, Tịnh độ là đây”. Quí vị là Phật A Di Đà thì 

quí vị đã ở cõi Tịnh độ, quí vị không phải Phật A Di Đà thì quí vị ở uế độ. Đây là 

câu  “cảnh  tùy  tâm  chuyển”  mà  Phật  thƣờng  nhắc  đến  trong  giáo  lý  Đại  thừa. 

Chúng ta muốn mảnh đất này trở thành bảo địa, trở thành phƣớc địa, rất đơn giản, 

quí vị cứ làm hiển lộ lòng tốt của mình ra, tìm lại đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác 

của mình, đó là ngƣời phƣớc, ngƣời có phƣớc đƣợc ở trên mảnh đất phƣớc. Quí 

vị tìm lại đƣợc Phật A Di Đà, mỗi niệm đều là Phật A Di Đà, thì nơi quí vị cƣ trú 

sẽ là thế giới Cực lạc, là Tịnh độ, không tai nạn nào xảy ra cả. Ngƣời học Phật 

phải hiểu đúng vấn đề này, khi đã hiểu đúng bản chất vấn đề, thì quí vị cần hỏi 

ngƣời khác nữa không? Ngƣời khác phải thỉnh giáo quí vị. Làm sao quí vị tham 

vấn ngƣời khác? Nhƣ thế chẳng phải là chuyện đùa sao? Đúng là nhƣ thế, không 

sai chút nào. 

Ngày  nay  chúng  ta  là  những  ngƣời  quyết  tâm  tu  tập,  mỗi  giờ  khắc  đều  tự  hỏi 

mình: Vì sao lại thƣờng nổi lên tập khí phiền não? Ta nhìn nhận việc phát tác đó 

ra sao? Nên xem nó nhƣ một thứ bệnh. Khi phiền não nổi lên, ta nói: sao ta lại 

phát bệnh nữa rồi? Dùng phƣơng pháp nào để trị liệu? Một câu A Di Đà Phật là 

trị  lành.  A  Di  Đà  Phật  là  viên  thuốc  vạn  năng  để  trị  bệnh  chúng  ta,  đấy  gọi  là 

phục phiền não. 

Nhƣ sách Viên Trung Sao đã viết: “Sức mạnh của nhất niệm có sức đập tan mê 

mờ”. Nó có thể điều phục đƣợc phiền não. “Chánh niệm khi lâm chung”, khi lâm 

chung  chỉ  có  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  ngoài  một  niệm  này,  không  nhớ  nghĩ  đến 

điều gì nữa. Luyện tập hàng ngày thì lúc lâm chung tự nhiên thấy đƣợc Phật A Di 

Đà, những niệm khác không còn nữa, lúc đó nhất định quí vị sẽ vãng sanh. 

Tập 418  118

9 



Chúng ta đọc đến đoạn kế tiếp. “Lại trong nhất tâm đó”, nói về nhất tâm, trong 

nhất tâm có sự và lý . Sự nhất tâm, nhƣ Di Đà Sớ Sao nói: “Nghe danh hiệu Phật, 

thƣờng ức niệm, để tâm theo đuổi, mỗi chữ rõ ràng, liên tục từ câu trƣớc đến câu 

sau. Trong mọi hành động, chỉ một niệm ấy thôi, không có niệm khác, không để 

phiền não tham sân si quấy nhiễu, đó mới chỉ làm đƣợc sự, vẫn chƣa triệt ngộ về 

lý , mới chỉ có sức mạnh niềm tin, vì chƣa thấy đạo nên gọi là sự nhất tâm”. 

Đại sƣ Liên Trì lấy gì để ví sự nhất tâm? Ngài nói với chúng ta. Có sự có lý , có 

lý  nhất  định  có  sự,  sự  hiển  lộ  nên  có  thể  thấy,  lý  thì  cao  siêu  khó  định  hình. 

Chúng ta có thể thực hiện đƣợc lý nhất tâm, tuy nói là có thể nhƣng cũng không 

dễ. Phƣơng pháp thực hiện thế nào? Làm sao để tu tập? Đoạn này trong Sớ Sao 

đã nói rất rõ: “Nghe danh hiệu Phật”. Quí vị nghe danh hiệu Nam Mô A Di Đà 

Phật, thƣờng nghĩ thƣờng niệm, luôn luôn nghĩ đến, trong lòng quí vị danh hiệu 

Phật  này  luôn  luôn  bám  chặt,  miệng  thƣờng  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  không 

nghĩ đến thứ gì khác, chỉ nghĩ đến câu danh hiệu Phật, mỗi chữ đều rõ ràng, liên 

tục từ câu trƣớc đến câu sau. Lão pháp sƣ Ấn Quang đã vì chúng ta thị hiện, để 

dạy pháp môn niệm Phật. Ngài niệm Phật, bất luận là bốn chữ hay sáu chữ, đều 

niệm rất rõ ràng, nghe rất tinh tƣờng, không ngắt quãng giữa câu trƣớc câu sau, 

ngài còn nhớ mƣời niệm, biết rằng câu niệm Phật của mình là câu thứ bao nhiêu 

trong mƣời niệm, đó là gì? Là nhiếp tâm. 

Ba câu tiếp theo là công phu, đi đứng nằm ngồi là nói mọi lúc, mọi nơi chỉ nhớ 

một niệm, không có niệm khác, đó mới là ngƣời tu niệm Phật thật sự. Nếu ta quá 

bận rộn, không thể chuyên tâm niệm Phật, mỗi tuần nên chọn một ngày, một tuần 

một ngày không đƣợc thì một tháng dành một ngày, hai mƣơi bốn giờ phải thực 

sự thâm nhập bốn câu: “Thƣờng nhớ thƣờng niệm, mỗi chữ rõ ràng, câu trƣớc câu 

sau, không để gián đoạn”. Dành một ngày trong một tháng để làm đến nơi đến 

chốn, thì tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền, không thể nghĩ bàn. Đừng nên coi thƣờng 

một tháng chỉ có một ngày,  một năm tu  mƣời hai ngày, hiệu quả của nó rất thù 

thắng.  Phải  buông  bỏ,  đó  là  tăng  thƣợng  duyên,  không  thể  không  thực  hiện.  Vì 

sao vậy? Sẽ tránh đƣợc tất cả những nhiễu loạn, không bị phiền não tham sân si 

quấy nhiễu. Đây  chính là việc chúng ta buông bỏ tâm  tham lam, năm đại phiền 

não  là  tham  sân  si  mạn  nghi  phải  buông  bỏ.  Gặp  thuận  cảnh  không  tham,  gặp 

nghịch cảnh không sân, cảnh duyên trƣớc  mặt, ta nhận thức rõ ràng  minh bạch, 

không si mê, lẫn lộn. Khiêm tốn, đó là đức tính rất tuyệt vời, cần phải học, không 

những thay đổi tập khí ngạo mạn của mình,  mà cùng lúc giáo hoá những ngƣời 

119 Tập 418 

0 



khác, tự hành hóa tha. Đối nhân xử thế tiếp vật, lúc nào cũng kính nể ngƣời khác, 

tự mình phải khiêm tốn. 

Đoạn nghi tức là tin một cách chắc chắn, không nghi ngờ. Với bản thân, đầu tiên 

là tin ta vốn là Phật. Trong kinh Đại thừa, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói điều 

này,  tôi  tiếp  nhận,  tôi  thừa  nhận,  tôi  biết  tôi  vốn  là  một  vị  Phật,  tôi  vốn  là  vô 

lƣợng giác. Hiện tại không giác ngộ là bởi vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, nên 

không thể chứng đắc. Câu nói này là lời đức Thế tôn nói trong kinh Hoa nghiêm. 

Tôi vốn đã là một vị Phật, bây giờ khẳng định một câu, nhất định tôi sẽ thấy đƣợc 

bản lai diện mục của tôi, tôi phải thành Phật. Vốn không phải Phật, quí vị muốn 

thành  Phật  thì  hơi  khó!  Nhƣng  vốn  là  một  vị  Phật,  muốn  làm  Phật  sẽ  đơn  giản 

hơn nhiều. Tổ tiên của chúng ta hƣớng dẫn cho ta rằng bản tính vốn thiện. 

Trẻ nhỏ ngày xƣa, Tam tự kinh là bài học vỡ lòng của chúng, câu đầu tiên, Thánh 

nhân đã dạy chúng ta: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Nói cách khác, mục đích 

giáo  dục  truyền  thống  xƣa  không  gì  khác,  là  làm  thế  nào  quay  lại  đƣợc  thuở 

trƣớc,  tìm  lại  nguồn  gốc  điều  thiện,  đó  là  sự  thành  công  của  việc  giáo  dục.  Ý 

nghĩa của việc này hoàn toàn giống kinh Đại thừa nói: Con ngƣời vốn là Phật. Vì 

thế tất cả những tập khí đó, tất cả những thứ bất thiện, chúng ta đều buông bỏ hết, 

buông bỏ là đúng rồi. Phƣơng thức tu tập nhƣ thế, về sự thì ổn nhƣng vẫn chƣa 

triệt ngộ về lý , chƣa đại triệt đại ngộ về lý . Về sự, việc gì cũng có thể làm đƣợc, 

làm rất đúng pháp. Về lý , chƣa thể triệt ngộ nhƣng quí vị đã là ngƣời khá rồi. Vì 

sao  vậy?  Vì  quí  vị  đã  đến  chỗ  tin  sâu  sắc,  không  phải  chân  tín  thì  không  làm 

đƣợc. Chƣa thể tin sâu sắc mà làm theo phƣơng pháp này, cứ tiếp tục làm thêm 

năm bảy năm thì sẽ phát hiện. Vì sao vậy? Vì nó tƣơng thông với nhất tâm, nó là 

con đƣờng dẫn về tự tánh, càng đi càng đến gần, chỉ cần quí vị không đi đƣờng 

vòng, cứ thẳng đƣờng mà đi, thì quí vị sẽ đến nơi. Nhƣng trƣớc hết phải có chân 

tín, sau đó mới nghĩ đến thế giới Cực lạc. Tâm nguyện này rất tuyệt vời, có niềm 

tin chắc chắn, có nguyện lực chắc chắn, nhƣ lời dạy của đại sƣ Ngẫu Ích, thì quí 

vị chắc chắn sẽ vãng sanh. Sanh về thế giới Cực lạc phẩm vị cao thấp, là do công 

phu niệm Phật của quí vị sâu hay cạn. Có đƣợc vãng sanh hay không chắc chắn là 

ở chỗ có niềm tin và nguyện lực sâu sắc hay không. Phải nhớ rằng ngƣời có niềm 

tin, sức nguyện sâu sắc, thì không để tâm đến thế giới này, buông bỏ hết, có cũng 

tốt, không có cũng không sao. Không quan tâm, không để ý đến tất cả những thứ 

trên thế giới này.  Có, cũng không cần vứt bỏ; không, cũng không cần cầu. Tuỳ 

duyên với tất cả thì quí vị sẽ an vui, không cần phải tạo tác. Không có mong cầu 

là  tạo  tác,  có  muốn  bỏ  đi  cũng  là  tạo  tác.  Chỉ  cần  tâm  ta  thanh  tịnh,  thì  có  và 

Tập 418  119

1 



không  cũng  chẳng  sao,  đều  không  có  sự  cản  trở,  tất  cả  đều  không  làm  trở  ngại 

tâm thanh tịnh, tuyệt đối không làm nổi lên vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, là 

đƣợc rồi, đấy gọi là công phu. 

Từ đó cho thấy, tâm thanh tịnh là thứ không cần phải bàn cãi, mọi lúc, mọi nơi 

đều tu đƣợc, thiên đƣờng tu cũng đƣợc, địa ngục tu cũng đƣợc. Chỉ  cần quí vị 

hiểu đƣợc điều này và không ngại tu tập, luôn luôn nhắc nhở mình câu: “Phàm sở 

hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”, thì rất dễ buông bỏ, không còn sai lầm nữa. Lúc đó 

công  phu  của  ta  sẽ  đƣợc  đắc  lực,  vì  có  tín  lực,  sẽ  thành  tựu  nguyện  lực,  không 

kiến tánh, nhƣng chƣa thấy tánh, chƣa thấy đạo nên chƣa thấy tánh, cho nên mới 

gọi là sự nhất tâm. Từ đó cho thấy, kiến tánh mới đƣợc gọi là lý nhất tâm. 

Trong cuốn Di Đà Yếu Giải, giải thích những lời nói của đại sƣ Ngẫu Ích: “không 

luận sự trì hay lý trì, dứt khoát phải giữ đến lúc điều phục đƣợc phiền não, cho 

đến  trừ  đƣợc  kiến  tƣ  phiền  não,  đều  là  sự  nhất  tâm”.  Chúng  ta  dùng  công  phu 

niệm Phật, mà có thể điều phục đƣợc vô minh phiền não, trần sa phiền não, cắt 

đứt đƣợc kiến tƣ phiền não. Đây là hạng ngƣời nào? Đó là Tiểu thừa A la hán. 

Còn trong Đại thừa, là Bồ tát thất tín của thập tín Bồ tát. Khi đã cắt đứt kiến tƣ 

phiền  não,  không  còn  chấp  trƣớc  nữa.  Kiến  tƣ  là  chấp  trƣớc.  Hoàn  toàn  tuỳ 

duyên, không có ý nghĩ của mình can thiệp vào, có thể tuỳ thuận chúng sanh, tuỳ 

hỉ  công  đức,  tất  cả  đều  tốt.  Vì  sao  vậy?  Vì  trong  lòng  họ  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật, 

ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra  không  có  gì  nữa,  tập  khí  phiền  não  không  còn  cản  trở 

đƣợc, đó gọi là sự nhất tâm bất loạn. Đƣợc sự nhất tâm bất loạn thì vãng sanh thế 

giới phƣơng Tây Cực lạc, sanh về cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Cõi phƣơng tiện hữu 

dƣ có chín phẩm. Chúng ta cũng có thể dùng Quán kinh để nói, Quán kinh nói ba 

phẩm,  có  ba  phẩm:  thƣợng,  trung  và  hạ,  trung  phẩm  thƣợng  sanh,  trung  phẩm 

trung sanh và trung phẩm hạ sanh, ngƣời chứng trung phẩm hạ sanh là sơ quả Tu 

đà hoàn, ngƣời chứng trung phẩm thƣợng sanh là tứ quả A la hán, ngƣời chứng 

trung  phẩm  trung  sanh  là  Nhị  quả  và  Tam  quả.  Hay  nói  một  cách  rõ  ràng  hơn, 

ngƣời chứng trung phẩm thƣợng sanh là Bích Chi Phật, trung phẩm trung sanh là 

A la hán.  Nói chung, Tam quả hay  Tứ quả đều là A la hán, Sơ quả, Nhị quả là 

trung phẩm hạ sanh. Nếu là lý nhất tâm thì họ sẽ sanh đến cõi Thật báo, chúng ta 

chƣa chứng đƣợc phẩm vị nào, nên gọi là phàm phu. Phàm phu vãng sanh đƣợc 

gọi là hạ phẩm thƣợng sanh, hạ phẩm trung sanh, hạ phẩm hạ sanh, đấy là phẩm 

vị  vãng  sanh.  Song  trong  những  phẩm  vị  này  còn  bao  gồm  cả  thƣợng  phẩm 

thƣợng  sanh,  có  ngƣời  tu  tập  mới  chứng  đƣợc,  có  ngừơi  gặp  nhân  duyên  thù 

thắng  mà  chứng  đƣợc,  đây  chính  là  “gặp  nhân  duyên  không  giống  nhau”  nhƣ 

119 Tập 418 

2 



Thiện Đạo đại sƣ đã nói. Đốn siêu không phải là ngẫu nhiên, mà do ngƣời đó đã 

tu  hành  trong  nhiều  đời  kiếp  đến  nay,  nền  tảng  tu  tập  kiếp  trƣớc  đã  hoàn  hảo 

trong A lại da, trong nháy mắt, thiện căn trong đời trƣớc của hiển lộ, mới có thể 

đốn siêu. Nếu không nhờ nhân duyên phƣớc đức thiện căn kiếp trƣớc, thì không 

thể có đƣợc. Lâm chung đốn siêu, phạm tội ngũ nghịch thập ác nghiệp mà đƣợc 

đốn  siêu,  đƣợc  vãng  sanh  thƣợng  thƣợng  phẩm,  không  thể  nói  là  không  có,  về 

mặt lý có thể hiểu đƣợc, nhƣng về sự thì cực kì hiếm. 

Phần tiếp theo chúng ta nói về lý nhất tâm, Di Đà Sớ Sao nói: “Nghe danh hiệu 

Phật, không chỉ nghĩ nhớ, nhìn kĩ niệm đó, quán sát tận cùng, tìm đƣợc cội gốc, 

quán sát kĩ rồi, từ bản tâm mình, bỗng nhiên ứng hợp, vì thấy chân lý , nên gọi lý 

nhất tâm”. 

Lý  nhất  tâm  là  khai  ngộ  vậy.  Nghe  danh  hiệu  Phật,  không  chỉ  nhớ  Phật,  niệm 

Phật, mà trong lúc nhớ Phật, niệm Phật, còn tu tức niệm phản quán. Pháp tu của 

Bồ tát Quán Thế Âm: phản văn văn tự tánh, tánh thành đạo vô thƣợng. Về phần 

này, trong việc niệm Phật có cả thiền cả giáo, phản quan là thiền. Nếu hay xem 

kinh Đại thừa, ta thấy những lời dạy của Phật về tâm tánh. Trong khi niệm Phật, 

ta  có  thể  tham  cứu,  nghĩa  là  quán  sát,  tham  cứu  chứ  không  phải  nghiên  cứu, 

nghiên cứu là dùng tâm ý thức, tham cứu thì không dùng tâm ý thức. Nhƣ tông 

môn khởi nghi tình, không cần đáp án, đó là những câu hỏi nhƣng không cần đáp 

án. Vì sao vậy? Vì cần đáp án là quí vị đã dùng thức thứ sáu, không cầu đáp án 

thì không cần dùng thức thứ sáu. Thời gian lâu dài, sẽ hoát nhiên khai ngộ. Vì thế 

mới nói đại nghi đại ngộ, tiểu nghi tiểu ngộ, không nghi thì không ngộ. Quí vị tìm 

câu  trả  lời  là  đã  sai  rồi,  không  cần  đáp  án,  tôi  đang  thắc  mắc  nhƣng  không  cần 

đáp án, mới có thể hoát nhiên khai ngộ, không nhất định nó phải nằm trong câu 

kinh nào, hay một danh hiệu Phật nào. “Truy tìm căn nguyên”, tìm đến tận cùng 

cội gốc của vấn đề, nghiên cứu rốt ráo về bản tâm của mình, thì tự nhiên ứng hợp. 

Đây là gì? Đây là sự khai ngộ. Nếu không thể tƣơng ƣng với tự tánh của mình thì 

không thể khai ngộ. Thế nào là tìm đến tột cùng thì có thể tự nhiên tƣơng ƣng? Vì 

trong tự tánh không có ý niệm, hình dáng tự tánh ra sao?  Đó là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Có tên tự tánh thanh tịnh giác chăng? Không có, danh tức là giả danh. 

Cho nên niệm Phật cho đến lúc tạp niệm không còn, đó gọi là thanh tịnh, đến lúc 

không còn phân biệt thì gọi là bình đẳng, lúc nào phá đƣợc mê lầm thì sẽ tự nhiên 

giác ngộ, qui trình của nó là nhƣ vậy. Vì thế, nếu chúng ta vẫn còn chấp trƣớc, có 

phân biệt thì mãi mãi không giác ngộ, đây là điều cần ghi nhớ. Nếu không buông 

bỏ phân biệt chấp trƣớc, thì cho dù có học kinh điển cả đời, thì cũng chỉ là Phật 

Tập 418  119

3 



học mà chúng tôi thƣờng nói. Quí vị đạt đƣợc cái gì? Tri thức Phật học. Tri thức 

Phật  học  từ  đâu  mà  có?  Từ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  của  quí  vị  mà  có. 

Phiền não thì làm sao khai ngộ đƣợc! Vì vậy Phật pháp gọi là tham, bất luận tông 

phái nào của đại thừa, niệm Phật cũng không ngoại lệ, bảo quí vị tham cứu chứ 

không phải nghiên cứu. Thế nào là tham cứu? Lìa tâm ý thức gọi là tham cứu. Lìa 

ý,  ý là mạt na, mạt na là chấp trƣớc, nghĩa là không chấp trƣớc. Thức thứ sáu là 

phân biệt, ta không phân biệt. Không dùng thức thứ sáu thì không còn phân biệt, 

chấp  trƣớc.  A  lại  da  là  vọng  tƣởng, A  lại  da  là  kí  ức.  Không  cần  nghĩ  đến  việc 

trƣớc việc sau, không cần vọng tƣởng. Có tâm ý thức nhƣng không dùng đến, một 

lòng chuyên chú vào danh hiệu Phật. Đối với danh hiệu Phật có nghi tình cũng 

không  cần  giải  thích,  một  thời  gian  dài,  có  thể  đạt  đƣợc  tam  muội,  gọi  là  niệm 

Phật tam muội. Khi đã đạt đƣợc tam muội thì chớ có buông lơi, cứ tiếp tục nhƣ 

thế sẽ đại triệt đại ngộ, khi ngộ rồi thì thanh tịnh bình đẳng giác sẽ hiện tiền, đấy 

là lý nhất tâm. 

“Kiến đế”, đế là chân lý , là minh tâm kiến tánh, ngƣời đã minh tâm kiến tánh thì 

có thể vƣợt ra ngoài mƣời pháp giới, không còn mƣời pháp giới nữa, nhƣ vừa tỉnh 

một cơn mộng dài, cảnh giới sau khi tỉnh mộng ra sao? Đó là nhất chân pháp giới, 

quí vị thấy đƣợc cõi Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật Nhƣ lai. Khi cảnh giới 

này hiện tiền thì quí vị đã thành Phật. Đại sƣ Thiên Thai nói lục tức Phật, vị Phật 

mà quí vị chứng đó là phần chứng tức Phật, là thật chứ không phải giả.  Nhƣng 

vẫn chƣa viên mãn, chƣa viên mãn là bởi quí vị vẫn còn mang theo tập khí vọng 

tƣởng, tức là tập khí phiền não vô thỉ vô minh mà trong kinh Đại thừa đã nói đến. 

Vô thỉ vô minh đoạn rồi. Vì sao vậy? Vì không khởi tâm, không động niệm, thật 

sự đoạn đƣợc rồi. Cho nên chúng ta không thể coi thƣờng một bà già, một ngƣời 

nhƣ thế có niệm đến chỗ nhất tâm bất loạn hay không? Không dám nói là không 

thể, song không nhiều, nhƣng sẽ có, vì sao vậy? Từ sự nhất tâm, những ngƣời đó 

nâng cao lên đó là lý nhất tâm. Quí vị cho họ là những ngƣời hồ đồ, không biết 

gì, quí vị hỏi gì họ cũng chỉ đáp A Di Đà Phật, họ không có niệm thứ hai, công 

phu  không  ai  sánh  bằng.  “Tiềm  thông  Phật  trí,  ám  hợp  đạo  diệu”,  quí  vị không 

nên xem thƣờng họ, cổ đức thƣờng nói không thể sánh đƣợc với những ngƣời đó, 

những  ngƣời  thông  minh  tài  trí  chƣa  chắc  đã  sánh  kịp,  vì  trong  tâm  ngƣời  đó 

không có tạp niệm, không có vọng tƣởng. Những ngƣời nhƣ thế, trong Phật pháp 

gọi  là  Thánh  hiền,  không  phải  phàm  phu.  Phàm  phu  có  vọng  tƣởng,  có  chấp 

trƣớc, có tập khí, Thánh nhân không có. Mục đích học Phật của chúng ta là muốn 

thành Phật, thành Bồ tát, thành Thánh, thành Hiền. 

119 Tập 418 

4 



Tất cả những lời dạy trong kinh sách, chúng ta phải đặc biệt chú ý. Trong cuốn 

Yếu Giải, đại sƣ Ngẫu Ích đã nói rất rõ: Bất luận sự trì hay lý trì, trì cho đến lúc 

tâm khai, thấy đƣợc bản tánh Phật, tất cả đều là lý nhất tâm. Câu nói này rất hay! 

Danh hiệu Phật này chắc chắn phải niệm đến tâm khai ngộ. Ý của câu “thấy bản 

tánh Phật”, tức là  minh tâm kiến tánh trong thiền tông, phƣơng pháp niệm  Phật 

nhƣ thế thì kết quả sẽ đƣợc minh tâm kiến tánh, đó là lý nhất tâm. Trong nhất tâm 

thì lý nhất tâm là cảnh giới cao nhất, thứ quí nhất là lý nhất tâm. 

Trong Di Đà Sớ Sao nói: Chấp trì danh hiệu, nhất tâm hƣớng về, đó là sự nhất 

tâm. Đại sƣ Liên Trì nói rất đơn giản, rất dễ hiểu, nhƣ những gì cuốn kinh này đã 

nói: “Phát tâm Bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, đó là sự nhất tâm. Tôi chỉ có 

một phƣơng hƣớng là thế giới phƣơng Tây Cực lạc, chỉ một mục tiêu đó là thân 

cận đức Phật A Di Đà, ngoài điều này ra, những việc khác đều bỏ hết, không liên 

can gì đến tôi. Nhất tâm nhất ý đều muốn làm Phật, thì quí vị nên tu tập theo pháp 

môn này, chắc chắn sẽ vãng sanh, chắc chắn sẽ mãn nguyện. 

“Chấp trì danh hiệu, đều quay về nhất tâm, tức lý nhất tâm”, điều này là khẳng 

định, không chút nghi ngờ, Phật A Di Đà chính là tự tánh của chúng ta, Phật A Di 

Đà là bản tánh của chúng ta, là bởi nó chí thiện, vô lƣợng giác là chí thiện. Tánh 

ngƣời vốn thiện “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, vô lƣợng giác chính là bổn thiện, 

mỗi niệm đều quay về vô lƣợng giác, mỗi niệm đều quay về chân tâm, quay về 

bổn thiện, đây là lý nhất tâm, thì thấy tánh. Khi chƣa thấy tánh thì việc trì kia gọi 

là sự trì, vì thế chấp trì danh hiệu Phật có sự, có lý . Sự trì hay lý trì đều đạt đến 

sự nhất tâm, lý nhất tâm, là do công phu sâu cạn khác nhau. 

Đoạn tiếp theo, Kinh Na Tiên nói: “Trong các điều thiện, chỉ có nhất tâm là điều 

quí nhất, do tâm nhƣ thế, nên các điều thiện đều nƣơng theo”. Đoạn này rất hay, 

trong tất cả các điều thiện, điều nào là thiện nhất? Nhất tâm. Vì sao vậy? Vì khi 

nhất tâm là quí vị đã kiến tánh, đã có chân tâm, chỉ cần chứng nhất tâm là quí vị 

đã khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Vì vậy mới nói “chỉ tâm ấy 

thôi thì mọi điều thiện đã theo sau”, vạn điều thiện đều quay về, vạn điều thiện 

đều theo sau, quí vị sẽ không còn ác niệm, không còn lời nói ác, tuyệt đối không 

có những hành vi ác, thuần tịnh thuần thiện, giống nhƣ các bậc đại thánh đại hiền, 

chƣ Phật, Bồ tát. Quí vị bƣớc vào cảnh giới của các vị đó, bƣớc vào cảnh giới tức 

là chứng quả.  Trong Di Đà Sớ Sao, đại sƣ Liên Trì nói rất hay: “Nhất tâm nhƣ 

vậy, tất cả là Phật, vì nhất tâm nhƣ thế là định trong các định”. Điều này nói lên 

điều gì? Tự tánh bổn định. Nhất tâm nhƣ thế là niệm Phật tam muội của Bồ tát, 

tức thiền trực chỉ của Đạt ma tổ sƣ. Điều này nói lên thiền tịnh là một, mục tiêu 

Tập 418  119

5 



cuối  cùng  của  thiền  là  minh  tâm  kiến  tánh,  mục  tiêu  cuối  cùng  của  tịnh  cũng 

minh tâm kiến tánh, phƣơng pháp khác nhau nhƣng mục đích là một. Song chấp 

trì danh hiệu dễ hơn nhiều so với việc tham thiền, đơn giản hơn nhiều, thiện xảo 

của  phƣơng  pháp  không  gì  hơn  phƣơng  pháp  này,  điều  này  chúng  ta  chẳng  thể 

không biết. 



Biết đƣợc rõ ràng minh bạch rồi, đối với tông phái nào quí vị cũng nên tôn trọng, 

cúng  dƣờng,  tâm  cung  kính  đó  là  sự  cúng  dƣờng,  dứt  khoát  không  đƣợc  phân 

biệt, không đƣợc phỉ bang, không có tâm phân biệt pháp môn. Đối với tông phái 

khác, đối với những ngƣời tu tập pháp môn khác không phê bình phỉ báng. Chúng 

ta không nên để tâm, vì sao vậy? Họ không có tri thức, họ hoàn toàn không biết 

gì về mình về ngƣời, chúng ta nên thông cảm cho họ, vì sao họ ra nông nỗi nhƣ 

thế? Vì không có ai dạy. Nếu có ngƣời dạy, họ thông đạt đƣợc rồi, họ sẽ giống 

nhƣ chúng ta. Chúng ta học đƣợc từ đâu? Từ Thiện Tài Đồng Tử, biết đƣợc vô 

lƣợng  pháp  môn  đều  do  đức  Thế  tôn  truyền  dạy,  tất  cả  mọi  pháp  môn  đều  là 

phƣơng pháp kiến tánh, khác đƣờng nhƣng  mục đích  là  một.  Vì thế  trong kinh 

Kim Cang đức Phật dạy chúng ta: Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. 

Trong kinh Hoa  Nghiêm, năm  mƣơi ba lần đi tham  vấn của Thiện tài  đồng tử. 

Ngày xƣa  mà vẫn có phân biệt pháp môn nhƣ vậy, sau khi thấy đƣợc rồi, cách 

nhìn hẹp hòi đó không còn nữa, chúng ta tự nhiên khiêm cung, hoan hỉ tán thán 

với  bất  cứ  một  pháp  môn  nào.  Bản  thân  chúng  ta  thì  sao?  Vẫn  niệm  Phật  thật 

chân thành, tại sao không học? Vì chúng ta không phải hàng căn tánh đó, nếu ta 

tu pháp môn đó sẽ gặp những khó khăn, những trở ngại, pháp môn niệm Phật phù 

hợp  với  căn  tánh  chúng  ta,  ta  tu  pháp  môn  đó  thì  không  bị  trở  ngại,  không  gặp 

khó khăn, dễ thành tựu. 

“Những điều đã dẫn chứng ở trên”, phần đầu là do Niệm Lão dẫn chứng kinh sớ 

để chứng minh, nhất niệm tức nhất tâm, nhất niệm ở đây là chỉ tự tánh bản giác 

linh  tri,  gọi  là  nhất  niệm.  Nhất  niệm  đây  chính  là  sự  giác  ngộ  tự  tánh,  bản  giác 

của tự tánh, cũng là nhất tâm trong kinh điển Đại thừa đã nói. Cho nên tâm, là do 

chúng ta dùng thể và dụng để nói, tâm là thể, niệm là tác dụng của nó. Nhất tâm 

nhất niệm hoàn toàn là nguyên vị, không thêm vào bất cứ thứ gì trong đó. Nhất 

tâm nhất niệm là bản giác linh tri, là tự tánh chân nhƣ, trong nhất niệm này hoàn 

toàn không có khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là nhị niệm, không khởi 

tâm  không  động  niệm.  Vậy  niệm  A  Di  Đà  Phật  có  đƣợc  không?  Tƣơng  ƣng 

không?  Tốt,  có  thể  tƣơng  ƣng.  Trong  câu  A  Di  Đà  Phật  không  có  khởi  tâm, 

119 Tập 418 

6 



không  động  niệm,  đấy  gọi  là  nhất  niệm.  Khởi  tâm  động  đã  không  có,  đƣơng 

nhiên không có phân biệt chấp trƣớc. Vì thế nên biết, không chấp trƣớc tức là A 

la hán, không phân biệt là Bồ tát, không khởi tâm động niệm là Phật. Niệm một 

câu A Di Đà Phật, không khởi tâm động niệm, niệm cho rõ ràng, minh bạch, thực 

sự không khởi tâm động niệm, đó chính là bản giác linh tri, đó là lý niệm, không 

phải  sự  niệm.  Nhƣ  ngài  Hạnh  Tây  Thị,  ngƣời  Nhật  nói:  “Nhất  thừa  tức  hoằng 

nguyện,  hoằng  nguyện  là  Phật  trí,  Phật  trí  là  nhất  niệm”.  Phật  trí  là  gì?  Là  bản 

giác linh tri, là câu nói lúc đã kiến tánh của đại sƣ Huệ Năng: “đâu ngờ tự tánh, 

vốn tự đầy đủ”, ý của nó là nhƣ thế. Trong tự tánh vốn đầy đủ, vô lƣợng trí tuệ, 

vô lƣợng đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo, vì thế mới xƣng ngài là Vô Lƣợng Thọ 

Phật,  là  ý  này  vậy.  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  Vô  Lƣợng  Thọ  có  từ  đó.  Vì  thế  Vô 

Lƣợng Thọ là chính mình chứ không phải ai khác, là bản giác linh tri của mình, 

nó  không  sanh  không  diệt.  Tiếng  Phạn  gọi  là  là  Phật  A  DI  ĐÀ,  ở  địa  phƣơng 

chúng ta thật hiếm có, chúng ta đã nhận ra đức Phật A Di Đà. A Di Đà Phật là ai? 

Đấy chính là bản giác linh tri của mình. Đức Thế tôn đã nói cho chúng ta một câu 

thế  này:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Chƣ  vị  Tổ  sƣ,  Bồ  tát  càng  thân  thiết 

hơn khi nói với chúng ta: Tất cả chúng sanh vốn là Phật A Di Đà, niệm A Di Đà 

Phật là tự niệm chính mình, là tự tánh Phật của mình, là vị Phật thật chứ không 

phải Phật giả. 

Mấy năm trở lại đây, chúng ta đề xƣớng Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, đƣợc rất 

nhiều quốc gia hƣởng ứng, đây là một việc làm rất ý nghĩa. Tam Thời Hệ Niệm 

Pháp Sự là do thiền sƣ Trung Phong đời nhà Nguyên sáng tác, lời khai thị trong 

đó  đều  do  chính  thiền  sƣ  nói  ra,  tôi  thấy  trong  Pháp  Sự  có  hai  câu  quan  trọng 

nhất: “A di đà Phật tức là tâm tôi, tâm tôi chính là A Di Đà Phật. Đây là Tịnh độ, 

Tịnh  độ  là  đây”.  Đây  là  hai  câu  quan  trọng,  bao  quát  tất  cả.  Nó  đã  bao  gồm  ý 

nghĩa trong những bản kinh Đại thừa do đức Phật nói ra. Đức Phật nói: “Tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh”, quí vị xem có bao quát trong đó không. “Tất cả pháp do 

tâm  hiện  ra,  do  thức  biến  ra”,  cũng  có  trong  đó.  Vì  thế,  nhất  thừa  là  hoằng 

nguyện, hoằng nguyện là trí Phật, trí Phật là nhất niệm, nhất niệm là tự tánh, cả 

hai thứ này đều có nghĩa là nhất niệm. 

Niềm  tin  của  ngƣời  phàm  nếu  có  thể  tƣơng  ƣng  với  nhất  niệm  của  Phật  trí,  thì 

việc  vãng  sanh  tự  nhiên  thành  tựu,  không  cần  phải  luôn  miệng  xƣng  danh  hiệu 

Phật. Có cần ngày đêm luôn miệng niệm nữa hay không? Không cần nữa. Không 

cần,  vì  sao  Hoàng  Niệm  Tổ  sắp  lâm  chung,  phải  mất  nửa  năm,  mỗi  ngày  phải 

niệm mƣời bốn vạn danh hiệu Phật? Chúng ta nên hiểu vấn đề, không có gì mâu 

Tập 418  119

7 



thuẫn ở đây cả, mà là gì? Căn tánh chúng sanh khi sống không giống nhau, ở đây 

đang nói đến lý niệm, những ngƣời bình thƣờng không thể làm nổi. Những câu 

tiếp theo là sự niệm, sự niệm thì những ngƣời bình thƣờng đều có thể làm. 



Quí vị thử nghĩ xem, niềm tin của phàm phu có thể tƣơng ƣng với nhất niệm của 

Phật trí, ai có thể làm đƣợc? Nếu có thể làm đƣợc, thì không còn phải luôn miệng 

niệm  danh  hiệu  Phật,  những  ngƣời  này  muốn  vãng  sanh  lúc  nào  cũng  đƣợc,  vì 

nhất niệm của họ tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Giống nhƣ đƣờng dây nóng ngày 

nay, chỉ cần anh ta khởi tâm động niệm một câu A Di Đà Phật, thì có thể nối liên 

lạc đƣợc với Phật A Di Đà ở thế giới Cực lạc. Một niệm muốn vãng sanh là Phật 

đến tiếp dẫn ngay. So với sự niệm thì lý niệm có công đức lớn hơn, song lý niệm 

khó thực hiện, tâm chúng ta làm sao có thể tƣơng ƣng với nó đƣợc? 

Trí tuệ của Phật bao gồm căn bản trí và hậu đắc trí, tƣơng ƣng là tƣơng ƣng với 

căn bản trí. Căn bản trí là gì? Là nhất tâm, nó là nhất tâm, ta cũng nhất tâm, nhất 

tâm tƣơng ƣng với nhất tâm, nhất tâm tƣơng ƣng với tự tánh. Phật tƣơng ƣng với 

tự tánh, ta cũng tƣơng ƣng với tự tánh, thật sự là nhƣ thế, dùng chân tâm không 

dùng  vọng  tâm.  Phàm  phu  niệm  Phật,  không  chỉ  lục  đạo,  mà  chúng  sanh  trong 

mƣời pháp giới niệm Phật, đều dùng A lại da, A lại da là vọng tâm, không phải 

chân  tâm,  không  phải  chân  tâm  thì  thuộc  về  sự  niệm,  không  phải  lý  niệm.  Sự 

niệm,  có  thể  niệm  đến  lý  nhất  tâm  không?  Cũng  có  thể,  nhƣng  phải  đạt  đến  sự 

nhất  tâm  bất  loạn  trƣớc,  nếu  muốn  vƣơn  lên  nữa,  không  đƣợc  sự  nhất  tâm  bất 

loạn thì không thể đạt đến lý nhất tâm. 

Những gì Hạnh Tây Thị đã nói, giống nhƣ Luận Báo Ân nói. Luận Báo Ân cho 

rằng:  “Thiền  tông  phá  tham,  độc  giáo  giải  ngộ,  nhƣng  chuyên  tu  Tịnh  độ  liền 

đƣợc nhất niệm tịnh tín, tƣơng ƣng với Phật trí. Một niệm xƣng Phật liền đƣợc 

vãng sanh”. Mấy câu này nói rất rõ ràng. Trong Luận Báo Ân nói: Thiền tông phá 

tham đó là khai ngộ. Độc giáo giải ngộ, giải ngộ ở đây là đại khai viên giải, cùng 

cấp  độ  với  minh  tâm  kiến  tánh  của  tông  môn.  Họ  quay  lại  chuyên  tu  Tịnh  độ, 

mong  đến  thế  giới  Cực  lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Có  thể  nhất  niệm  tịnh  tín, 

tƣơng ƣng với Phật trí, niệm một danh hiệu Phật. Vì thế một tiếng hay mƣời tiếng 

chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Vấn  đề  này  chúng  ta  có  thể  tin  tƣởng,  không  nghi 

ngờ, vì xét về lý thì thông. Về sự, đó không phải là cảnh giới của chúng ta, vì vậy 

chúng  ta  muốn  vãng  sanh,  chắc  chắn  chúng  ta  sẽ  vãng  sanh,  đây  không  phải  là 

giả. Trong cuộc sống hàng ngày ta phải tu tâm thanh tịnh trƣớc. Điều kiện cần có 

để vãng sanh Tịnh độ đƣợc các kinh điển đề cập rất nhiều, gọi là “tâm tịnh thì 

119 Tập 418 

8 



Phật độ tịnh”. Muốn đƣợc tâm thanh tịnh tất nhiên cần phải buông bỏ, buông bỏ 

tất cả thì thanh tịnh bình đẳng giác mới hiền tiền.  Đâu là chân công phu. Sáu căn 

trong cảnh giới của sáu trần, nên biết vạn pháp giai không. Kinh Kim Cang nói 

rất hay, tại Trung quốc kinh Kim Cang đƣợc lƣu hành rất rộng rãi, những ngƣời 

không  học  Phật  cũng  tìm  đọc.  Hàng  trí  thức  ngày  xƣa,  không  ai  là  không  đọc 

kinh Kim Cang. Có thể chƣa đọc các kinh khác, nhƣng Kim Cang, Bát Nhã Tâm 

Kinh chắc chắn phải đọc. Đọc Đạo đức kinh của Lão tử, tuy chƣa đọc hết Trang 

tử, nhƣng Nội thiên Thất thiên chắc chắn có đọc qua, đây là tác phẩm tiêu biểu 

của Đạo giáo. 

Nội dung kinh Kim Cang rất hay: “Phàm sở hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”, dạy ta 

nên buông bỏ, không nên chấp trƣớc, đặc biệt là chấp trƣớc tình cảm, nhiều ngƣời 

niệm Phật rất giỏi nhƣng cuối cùng không đƣợc vãng sanh, nguyên nhân do đâu? 

Ôm  chặt  tình  cảm  không  buông bỏ, những  trƣờng  hợp  nhƣ  thế  rất  phổ  biến.  Vì 

thế ta nên biết, tình chấp khó buông bỏ nhất. Nếu không buông bỏ đƣợc thì đời 

đời kiếp kiếp phải bị trói buộc với nhau, không thể tách rời, đây là nhân luân hồi 

trong lục đạo. Nói hơi khó nghe một chút, nghĩa là trong vô lƣợng kiếp oan oan 

tƣơng báo chƣa bao giờ chấm dứt. Tình cảm biến đổi, yêu thƣơng trở nên kẻ thù, 

vui biến thành oán hận, những thứ này rất phiền. Muốn giữ gìn nó, cần ngƣời có 

nhiều  đạo  đức,  không  phải  những  ngƣời  bình  thƣờng  có  thể  làm  đƣợc.  Duy  trì 

không thay đổi đó là Thánh hiền, làm sao có thể đời đời kiếp kiếp đều làm Thánh 

hiền, không dễ chút nào. Qua một đời có thể một bậc Thánh trở thành một ngƣời 

bình thƣờng, nghĩa là anh ta có thay đổi. 

Trong Phật pháp, ngƣời chứng đƣợc Sơ quả Tiểu thừa Tu đà hoàn mới là vị bất 

thoái,  nghĩa  là  họ  sẽ  không  thoái  chuyển  nữa.  Họ  mới  là  ngƣời  bảo  đảm,  đó 

không phải là việc đơn giản, những ngƣời bình thƣờng nhƣ chúng ta không thể 

làm đƣợc. Đừng nói ngƣời bình thƣờng, ngƣời tu hành chân chính còn chƣa thể 

đảm  đƣơng  nổi.  Tu  Đà  Hoàn  còn  phải  buông  bỏ  năm  kiến  hoặc.  Chúng  ta  thử 

xem, thứ nhất là buông bỏ thân kiến, không chấp trƣớc thân này là của  ta, việc 

này  có  dễ  không?  Mấy  ngƣời  làm  đƣợc?  Ta  đừng  hỏi  ngƣời  khác  mà  nên  hỏi 

chính mình, liệu buông bỏ đƣợc không? Nói dễ lắm nhƣng làm cực kì khó, tất cả 

khởi tâm động niệm chẳng phải vì bản thân mình sao? Vì mình tức là phàm phu. 

Thực sự buông bỏ thân kiến, ngƣời đó mới thực sự chí công vô tƣ, vì thế đó là 

hành động rất khó. Thứ hai là biên kiến, biên kiến nói theo ngôn ngữ hiện nay là 

đối lập, có thể buông bỏ không? Liệu không đối lập với ngƣời khác chăng? Liệu 

không đối lập với mọi việc chăng? Liệu không đối lập với tất cả sự vật chăng? 

Tập 418  119

9 



Tôi, anh, ngƣời đó là đối lập. Khi đã buông bỏ biên kiến, thì biến pháp giới hƣ 

không giới với ta là một thể. Tiểu thừa cũng không dễ đâu. Thứ ba là buông bỏ 

thành kiến, thành kiến là gì? Cho kiến giải của mình là đúng nhất, tôi cho rằng nó 

đúng,  tôi  cho  rằng  đó  là  tuyệt  vời,  quan  niệm  theo  chủ  quan.  Trong  Phật  pháp 

chia nhân quả. Nhân của quan niệm chủ quan là giới cấm thủ, quả của quan niệm 

chủ quan là kiến thủ kiến, cả hai cách nhìn trên đều là thành kiến, buông bỏ thành 

kiến mới có thể tuỳ duyên, mới có trí huệ. Nhà Phật nói “tuỳ thuận chúng sanh, 

tuỳ hỉ công đức”, là không có thành kiến. Thế giới hỗn loạn nhƣ này nay, chƣa có 

tiền lệ trong lịch sử, trong nƣớc không có, các quốc gia khác cũng không có, xã 

hội hỗn loạn có mặt khắp các quốc gia trên thế giới. 

Lần này tôi ở Úc châu, ngƣời có địa vị trong chính quyền ở Úc châu đến thăm tôi. 

Họ hỏi tôi hai vấn đề, thứ nhất: Xã hội hiện này, liệu có biện pháp nào để phục 

hồi trật tự an định? Đây là một vấn đề lớn mà ngƣời ngoại quốc đặt ra. Tôi cũng 

dùng ngƣời ngoại quốc trả lời cho họ, tôi nói: Thập niên 70, tiến sĩ Thang Ân Tỷ 

ngƣời Anh, thập niên 70 của thế kỉ trƣớc đã nói: Để giải quyết vấn đề xã hội của 

thế kỉ 21, ông ta cho rằng chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại thừa. 

Phật pháp Đại thừa  một số nƣớc khác không có. Tôi nói: Vấn đề này, tôi đã đề 

cập tại đại học London và đại học Kiếm Kiều, dám tin không? Học thuyết Khổng 

Mạnh là gì? Khi đề cập học thuyết Khổng Mạnh, mọi ngừoi đều nghĩ đến Tứ thƣ, 

Ngũ kinh, Thập tam kinh, liệu có gải quyết đƣợc vấn đề hiện nay không? Cần tìm 

đến  những  tinh  tuý  của  học  thuyết  Khổng  Mạnh.  Suốt  đời  Khổng  tử  chỉ  chủ 

trƣơng  Nhân,  Mạnh  tử  chủ  trƣơng  Nghĩa,  vì  thế  Khổng  tử  nói  “thành  nhân”, 

Mạnh  tử  nói  “thủ  nghĩa”.  Hai  chữ  nhân  nghĩa  tƣợng  trƣng  cho  Khổng  Mạnh. 

Nhân là gì? Thƣơng ngƣời, con ngƣời bây giờ không yêu thƣơng nhau. Nhân là 

nghĩ đến mình nghĩ đến ngƣời, nghĩ đến mình thì phải nghĩ đến ngƣời khác, nghĩ 

đến  ngƣời  khác  thì  nghĩ  đến  mình,  không  phải  chỉ  nghĩ  cho  mình  mà  phải  đặt 

mình trong hoàn cảnh ngƣời khác. Nhân ái, “điều mình không muốn, đừng đem 

cho ngƣời”, những thứ  tôi không thích thì tôi không đem cho ngƣời khác. Cần 

phƣơng  pháp  nhƣ  thế,  cần  học  yêu  thƣơng  ngƣời,  đừng  oán  ghét  ngƣời  khác. 

Mạnh Tử “thủ nghĩa”, nghĩa là lý , hợp tình, hợp lý , hợp pháp gọi là nghĩa. Quí 

vị luôn luôn nghĩ đến, chỉ có lý , chỉ có pháp, mà không có tình ngƣời là không 

đƣợc, pháp nhƣ thế trở thành tàn ác. Đạo nhân hậu của ngƣời xƣa là xem xét đủ 

cả ba yếu tố tình, lý , pháp. 

Luận  ngữ  có  câu:  “Đạo  của  Phu  tử  chỉ  có  hai,  đó  là  trung  và  thứ”.  Nếu  quí  vị 

dùng trung thứ thì có thể lập lại trật tự cho xã hội. Trung là gì? Không nghiêng về 

120 Tập 418 

0 



bên nào, không dùng tâm tà. Không nghiêng không lệch gọi là trung, quí vị phải 

dùng tâm nhƣ thế. Thứ là gì? Tha thứ. Trong thế giới ngày nay, phƣơng Đông đã 

đánh mất nền giáo dục truyền thống, nƣớc ngoài đánh mất tôn giáo truyền thống, 

ai không tạo tội nghiệp? Tìm đƣợc một ngƣời không tạo tội nghiệp thật khó. Bây 

giờ phải dùng phƣơng pháp nào? Tha thứ cho họ, không cần truy cứu, bất luận họ 

tạo sai lầm ra sao đều phải tha thứ, vì sao vậy? Vì không ai dạy dỗ họ, đã không 

ai dạy dỗ, họ làm sai, quí vị lại trừng phạt họ, trong lòng cảm thấy bất nhẫn. Họ 

đã đƣợc học nơi Thánh hiền mà phạm tội thì nên trừng phạt, nhƣng ở đây không 

ai dạy dỗ vì vậy không nên trừng phạt. Nếu quí vị áp dụng phƣơng pháp, Khổng 

tử nói “việc xong không đề cập nữa”, những việc đã làm, bất luận việc tốt  hay 

xấu, không nên đề cập nữa. “Theo việc không ngăn”, thấy họ làm những việc sai 

trái, không nên khuyến khích, “Đã qua không nhắc đến”, những việc đã qua nên 

quên hết, không để trong lòng làm gì.  Đây gọi là thứ, trung thứ. Khiến cho tâm ý 

mọi ngƣời an định, cùng nhau học văn hoá truyền thống, cùng nhau học tập giáo 

dục  của  Thánh  hiền,  nhƣ  thế  là  đƣợc  rồi.  Sau  khi  đã  học  xong  thì  tâm  tốt  hiện 

tiền, anh ta trở thành con ngƣời tốt. Vì thế cần làm an ổn xã hội, muốn nó biến 

chuyển, thì phải giáo dục con ngƣời cho tốt. Tất cả mọi vấn đề đều bắt đầu từ sự 

giáo  dục,  không  phải  những  việc  khác.  Họ  đồng  ý  với  vấn  đề  tôi  đƣa  ra,  quyết 

định không trừng phạt, tuyệt đối không báo thù. Thế giới hiện nay đâu đâu cũng 

thấy  tham  ô,  không  cần  hỏi  anh  ta  đã  tham  nhũng  đƣợc  bao  nhiêu,  cũng  không 

hỏi chỗ tài sản đó từ đâu mà có đƣợc, tâm lƣợng nhƣ thế mới giải quyết đƣợc vấn 

đề. Khiến cho tâm lý mỗi ngƣời đều an định, khi yên ổn rồi mới nói chuyện cải 

tạo, cải tạo bằng cách giáo dục, bằng cách đem luân lý , đạo đức, nhân quả, tôn 

giáo, lúc đó mới giải quyết đƣợc vấn đề. 

Ngoài ra còn đề cập đến một vấn đề nóng bỏng, bây giờ tôi mới biết, trƣớc đây 

chƣa  hề  biết,  một  ngƣời  phƣơng  Tây,  lại  có  những  chức  vụ  cao  trong  chính 

trƣờng đến đặt vấn đề với tôi, anh ta nói: xã hội phƣơng Tây ngày nay đã bắt đầu 

hoài nghi về chế độ dân chủ, thực sự là là một chế độ tốt nhất chƣa. Tôi nói với 

anh ấy: Quan trọng nhất không phải là vấn đề chế độ, từ xƣa đến nay cũng rất coi 

trọng chế độ, song không phải là quan trọng nhất. Ngƣời xƣa gọi là “pháp”, tức 

chế  độ.  Hiến  pháp  quốc  gia  là  đại  pháp,  pháp  là  nguồn  gốc  của  việc  cai  trị  đất 

nƣớc, nhƣng sau đó có một câu kèm theo, “con ngƣời là cội nguồn của chế độ”, 

câu đó mới quan trọng, ý nói rằng: Nếu là một ngƣời tốt, sống trong một thể chế 

không tốt họ vẫn làm nên chuyện tốt. Nếu không phải một ngƣời tốt, chế độ tốt 

bao nhiêu đi nữa, anh ta vẫn không làm nên trò trống gì. Vì vậy, chế độ cố nhiên 

Tập 418  120

1 



quan trọng, song yếu tố con ngƣời càng quan trọng hơn. Làm sao để giáo dục con 

ngƣời tốt hơn, đấy mới là cách giải quyết vấn đề. Tôi đã kiến nghị với họ, nếu có 

thể kết hợp những ƣu điểm thể chế chính trị của vua chúa ngày xƣa, với chế độ 

chính trị hiện nay thì mới có một chế độ tốt nhất, mỗi thời kì có một ƣu điểm và 

mỗi chế độ có mỗi khuyết điểm, vì thế hai chế độ kết hợp lại thì đƣợc một chế độ 

tối ƣu, đó cũng là một cách giáo dục. Dân chủ là chế độ đa đảng, đó là điều tốt. 

Quí  vị  xem  vua  chúa  ngày  xƣa  bồi dƣỡng  ngƣời  nối nghiệp,  chế  độ  đó  rất  hay. 

Nếu các chính đảng ngày nay có thể vận dụng phƣơng pháp bồi dƣỡng ngƣời nối 

nghiệp của chế độ quân chủ ngày xƣa, thì sẽ có đƣợc một chế độ tốt nhất. Vì vậy 

khi các chính đảng tranh cử, không cần lắng nghe mỗi cá nhân, chỉ cần lắng nghe 

mỗi đảng phái, đảng tôi thƣờng ngày vẫn đƣợc huấn luyện, ai làm tổng thống, ai 

làm thủ tƣớng, ai làm bộ trƣởng, đều đƣợc huấn luyện. Ngày trƣớc vua chúa vun 

bồi thái tử, đã vun bồi nhƣ vậy đó. Cho nên khi nhà vua băng hà, thái tử nối ngôi, 

mọi việc êm xuôi, không xảy ra bạo loạn, thế mới tốt. Vì thế chính đảng, nên kế 

thừa những thành tựu đó, nên bắt chƣớc chế độ quân chủ ngày trƣớc để thu hút 

nhân lực, bồi dƣỡng những viên chức phục vụ nhà nƣớc, với điều kiện chỉ cần hai 

chữ: Hiếu liêm. Họ phải hiếu thảo với cha mẹ, mới có thể tận trung với quốc gia. 

Liêm  khiết  thì  sẽ  không  tham  ô.  Quí  vị  xem  từ  thời  nhà  Hán  đến  nay,  hơn  hai 

nghìn năm, các vua chúa tuyển dụng quan chức, chỉ với điều kiện nhƣ vậy, nếu 

chính đảng thu hút đảng viên với tiêu chuẩn cơ bản là hai điều kiện nhƣ thế. Nếu 

đảng viên không phải hiếu thảo cha mẹ, không liêm khiết, không cho họ tham gia 

chính thể, thì đó là đảng phái ƣu tú nhất, đó mới là cách giải quyết vấn đề. Tôi 

kiến nghị nhƣ vậy, họ vui lắm. Vì thế, bất luận thời đại nào cũng cần tìm nhân tố 

tốt  của  con  ngƣời,  tránh  những  nhƣợc  điểm  của  họ,  thì  quí  vị  mới  tìm  đƣợc 

phƣơng án tốt nhất để giúp xã hội ổn định, giúp đỡ thế giới hoà bình, giúp cả trái 

đất hoá giải thiên tai. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

120 Tập 418 

2 



Tập 419 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 18.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 



Chƣ  vị  Pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,    mời  ngồi  xuống.  Mời  quí  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 527, hàng thứ 7 đếm từ dƣới lên. 

Tịnh  tông  thƣờng  nói  đến  nhất  niệm,  thập  niệm,  chỉ  cho  việc  xƣng  niệm  một 

tiếng,  mƣời  tiếng  danh hiệu Phật của những ngƣời phàm phu.  Trong Vô Lƣợng 

Thọ Kinh Sớ của ngài Nghĩa Tịch nói: Niệm ở đây, tức là Nam mô A di đà Phật. 

Sáu chữ gọi là một niệm, là nói tụng niệm một danh hiệu Phật gọi là nhất niệm. 

Vấn đề này ngài Hoàng Niệm Tổ đã nói với chúng ta. Trong tông Tịnh độ, bình 

thƣờng  chúng  ta  nói  một  niệm  hay  mƣời  niệm,  chỉ  là  nói  việc  niệm  danh  hiệu 

Phật  A  di  đà.  Niệm  một  tiếng  gọi  là  nhất  niệm,  niệm  mƣời  tiếng  gọi  là  mƣời 

niệm. 

Trong Vô Lƣợng Thọ Kinh Sớ, pháp sƣ Nghĩa Tịch cũng đồng ý với cách nói nhƣ 

thế. “Thử” chỉ địa cầu chúng ta đang sống ở đây, đối với ngƣời tu tập pháp môn 

Tịnh độ, chữ “niệm” mọi ngƣời đều có cách giải thích, đó là “xƣng Nam mô A di 

đà Phật”, xƣng sáu chữ đó gọi là một niệm, đây cũng là cách chúng ta hay nói, 

niệm một danh hiệu Phật gọi là nhất niệm. Chúng ta nhớ lại đức Thế tôn hỏi Bồ 

tát Di lặc, nói với Bồ tát Di lặc, cũng hỏi về việc nhất niệm, nhất niệm mà  mọi 

ngƣời thƣờng nói đến. Trong nhất niệm này có bao nhiêu niệm nhỏ? Đây là việc 

bình thƣờng chúng ta không nghĩ đến, không những hỏi có bao nhiêu niệm nhỏ 

mà còn hỏi có bao nhiêu tƣớng, bao nhiêu thức trong một niệm? Nói theo ngôn 

ngữ hiện đại, bao nhiêu tƣớng, đó là hiện tƣợng vật chất. Bao nhiêu thức, nói theo 

ngôn ngữ hiện nay là hiện tƣợng tinh thần. Ý nghĩa của việc đặt câu hỏi nhƣ thế 

là rất sâu sắc. Câu trả lời của Di lặc, kì thực, kiểu một câu hỏi một câu trả lời của 

chƣ Phật với Bồ tát là để dạy chúng ta, những câu hỏi nhƣ thế chúng ta không 

biết hỏi, đức Phật thay chúng ta đặt câu hỏi, Bồ tát Di lặc dạy rõ cho chúng ta, nói 

rằng một khảy móng tay có ba mƣơi hai ức trăm ngàn niệm, trong một niệm có ba 

mƣơi hai ức trăm ngàn niệm. Một câu niệm Nam mô A di đà Phật của chúng ta 

mất  một  giây  hay  bao  nhiêu?  Không  đƣợc  một  giây,  một  giây  có  thể  khảy  bao 

nhiêu lần? Tôi tin ít nhất có thể khảy đƣợc năm lần. Ba  mƣơi hai ức trăm ngàn 

niệm  nhân  với  năm  trăm  ngàn  là  mƣời  vạn.  Một  khảy  móng  tay  có  ba  trăm  hai 

Tập 419  120

3 



mƣơi  triệu.  Một  giây  thì  sao?  Có  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  niệm.  Niệm  bình 

thƣờng của chúng ta, tâm có niệm riêng của nó, niệm này rất thô, cứ chia nhỏ nó 

ra,  một giây trôi qua, có một ngàn sáu trăm triệu niệm, đây là những niệm nhỏ. 

Nhất niệm đƣợc nói đến trong giáo lý Đại thừa là chỉ vấn đề này. Nhất niệm nơi 

chúng ta đang nói đến ở đây là ngƣời phàm phu trong sinh hoạt hàng ngày gọi là 

“niệm trong tâm”. Niệm một danh hiệu Phật ra khỏi miệng là nhất niệm, chƣa ra 

khỏi miệng, niệm vẫn còn trong lòng cũng là nhất niệm. Bồ tát Di lặc đã nói cho 

chúng ta, khoa học hiện tại nói, trong nhất niệm của tâm chúng ta đang niệm có 

đến một ngàn sáu trăm triệu niệm. Ngày nay chúng ta lấy một giây là đơn vị, một 

giây, “niệm niệm hình thành”, “hình” là gì? Đó là tƣớng trong câu hỏi của Phật, 

có bao nhiêu tƣớng? Hiện tƣợng, hiện tƣợng vật chất, trong mỗi một niệm đều có 

hiện tƣợng vật chất, niệm niệm hình thành, tƣớng phần A lại da. “Hình giai hữu 

thức”, trong mỗi tƣớng phần đều có thức. Thức là gì? Kiến văn giác tri, thọ tƣởng 

hành thức đều có. Kiến văn giác tri đó là những yếu tố trong tự tánh, trong A lại 

da thì không gọi là kiến văn giác tri nữa mà gọi là thọ tƣởng hành thức. Thấy sắc, 

sắc đó là vật chất, sắc thọ tƣởng hành thức sẽ biến thành gì? Tinh thần và vật chất 

dung hợp thành một thể, không thể tách rời đƣợc. Vật chất từ đâu  mà có? Hiện 

tƣợng vật chất đó là ý niệm. Quí vị thấy niệm niệm hình thành, niệm là nền tảng 

của tinh thần và vật chất, cả hai hiện tƣợng vật chất và tinh thần đều xuất phát từ 

ý niệm. Ý niệm này, niệm là gì? Giới khoa học cho rằng tất cả những thứ này là 

năng lƣợng, họ cho rằng thọ tƣởng hành thức là tin tức, vật chất. Giới khoa học 

nói  ba  thứ:  tin  tức,  năng  lƣợng  và  vật  chất.  Nhà  Phật  nói  nghiệp  tƣớng, chuyển 

tƣớng và cảnh giới tƣớng trong A lại da. Có cả ba trong một niệm, hoàn thành 

trong một niệm. Vấn đề này đã đƣợc các nhà Vật lý cận đại phát hiện, những báo 

cáo của họ hoàn toàn giống với tam tế tƣơng trong A lại da của nhà Phật. Khi ý 

niệm có mặt chúng ta mới thấy đƣợc hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng vật chất và 

hiện tƣợng tự nhiên. Vạn vật trong vũ trụ cùng với những hoạt động của bản thân 

chúng ta. Nếu nhƣ nhất niệm này gián đoạn thì vũ trụ này sẽ không còn. Vì thế 

Phật  dạy:  “Phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  nó  không  có  thật.  Bất  quá  ý 

niệm này chỉ là tƣớng tƣơng tục mà thôi. Thông thƣờng chúng ta hay giải thích 

đó tƣớng giống nhau và tƣơng tục, tuyệt đối không có hai hiện tƣợng hoàn toàn 

giống nhau, gọi là giống nhiều hơn khác, tƣớng giống nhau và tƣơng tục. Vấn đề 

này chúng ta không thể không biết, niệm đó gọi là chân niệm, trong Đại thừa gọi 

là nhất niệm. Nhất niệm nói ở cõi này là nhất niệm của trong tâm có niệm mà đức 

Phật đã hỏi, niệm  mà ngƣời phàm phu chúng ta đã khởi lên, niệm Phật A di đà 

120 Tập 419 

4 



cũng là nhất niệm, nhƣng A di đà Phật có sáu chữ, nếu bỏ đi hai chữ nam mô để 

niệm  bốn  chữ  còn  lại  cũng  đƣợc,  niệm  nhanh,  xem  trong  một  giây  có  thể  niệm 

xong hay không? A di đà  Phật,  cũng đƣợc. Một niệm nhƣ thế có đến  một ngàn 

sáu trăm triệu. 

Quán kinh nói: Hạ phẩm hạ sanh đó là cấp thấp nhất. Chí tâm nhƣ vậy, liên tục 

trong một hơi mà niệm đƣợc mƣời niệm Nam mô A di dà Phật, trực tiếp niệm A 

di đà Phật cũng đƣợc. Vì trong kinh Di đà, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã dạy cho 

chúng ta “chấp trì danh hiệu”, danh hiệu là A di đà Phật, hai chữ nam mô, cả sáu 

chữ  này  đều  là  dịch  âm  tiếng  Phạn.  Nam  mô  có  nghĩa  là  qui  y,  qui  mạng,  chỉ 

nghĩa thế thôi, nó không phải là danh hiệu. Vì thế, chấp trì danh hiệu bốn chữ còn 

lại là đƣợc. 

Ngày xƣa khi đại sƣ Liên trì còn tại thế, ngài là ngƣời sống năm Vạn lịch cuối đời 

nhà  Minh,  có  ngƣời  đến  xin  thỉnh  giáo  với  ngài:  Nên  niệm  Phật  nhƣ  thế  nào? 

Ngài  dạy  nên  niệm  Nam  mô  A  di  đà  Phật,  một  ngƣời  khác  hỏi  ngài:  Bản  thân 

ngài có niệm không? Ngài đáp: Tôi niệm A Di Đà Phật. Vì sao dạy ngƣời khác 

niệm  Nam  mô  mà  bản  thân  mình  lại  không?  Đại  sƣ  nói  với  mọi  ngƣời:  Tôi  là 

ngƣời phát tâm, cuộc đời này quyết định sẽ sinh về Tịnh độ, gần gũi đức Phật A 

Di  Đà,  nên  không  khách  sáo,  nam  mô  là  lời  khách  sáo.  Sao  lại  dạy  mọi  ngƣời 

niệm  nam  mô?  Họ  chƣa  chắc  đã  muốn  sinh  về  cõi  Tịnh  độ  nên  phải  khách  sáo 

một chút, cung kính một chút với Phật A Di Đà. Nam mô cũng có nghĩa là cung 

kính,  lễ  kính,  cung  kính  với  ngài  một  chút  cũng  có  những  điều  hay.  Thực  tâm 

muốn  vãng  sanh  thì  không  cần  khách  sáo.  Câu  chuyện  này  đƣợc  kể  trong  Trúc 

Song Tuỳ Bút, chúng ta cần phải hiểu. 

Ngày trƣớc, đại sƣ Chƣơng gia đã dạy tôi: Phật pháp nên chuộng mặt nội dung, 

đừng nên sa đà vào hình thức, không phải với ý này sao? Thực hành chín chắn, 

trọng  thực  chất,  không  chuộng  bề  ngoài.  Làm  lấy  lệ,  thƣờng  chuộng  bề  ngoài, 

thêm thắt nam mô đó là hình thức. Ngƣời thực hành một cách chân chính không 

cần  thêm  nam  mô,  chỉ  niệm  A  Di  Đà  Phật  là  đƣợc,  càng  giản  đơn  càng  tốt,  ý 

nghĩa của bốn chữ này đã nói không cùng rồi! Bộ kinh này chúng ta cần mất hơn 

một  ngàn  giờ  đồng  hồ  mới  có  thể  nắm  bắt  đƣợc,  chứ  không  phải  chỉ  phân  tích 

một câu danh hiệu mà thôi, vì thế công đức danh hiệu không thể nói hết. 

Xƣng danh Phật trong từng niệm niệm nên có thể trừ hết tội trong tám mƣơi ức 

kiếp sinh tử. Trong kinh Đại thừa đã nói nhƣ thế, có phải hơi quá không? Niệm 

một câu A Di Đà Phật mà có thể trừ đƣợc tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh 

tử. Khi tôi mới học Phật, có một thầy giáo ở đại học Đài loan, chúng tôi rất thân 

Tập 419  120

5 



với  nhau,  sau  này  ông  ấy  không  dạy  học  nữa  mà  chuyển  sang  kinh  doanh,  mở 

tiệm bán sách, sách bán rất chạy, khấm khá hơn gấp nhiều lần so với thu nhập của 

việc  dạy  học.  Tiên  sinh  Nghiêm  Nhất  Bình  là  một  ngƣời  khá  nổi  tiếng  tại  Đài 

loan, ông dạy khảo cổ học, là học trò của Đổng Tác Tân. Thấy tôi học Phật, ông 

nói  với  tôi:  Phật  rất  giỏi  nói  khoác,  giỏi  nói  phóng  đại,  có  thể  tin  đƣợc  không? 

Nhƣ  câu  nói  trên  đây  thì  ông  ấy  không  thể  tin  đƣợc,  không  thể  tiếp  thu  đƣợc. 

Niệm  một tiếng A Di Đà Phật  mà có thể diệt đƣợc tội nặng trong tám  mƣơi  ức 

kiếp  sinh  tử,  thật  quá  dễ  dàng.  Nhƣng  với  những  ngƣời  học  Phật  học  đến  sáu 

mƣơi  năm  nhƣ  chúng  ta  thì  đó  là  điều  đúng,  không  phải  giả  dối.  Tại  sao  tội 

nghiệp của chúng ta không tiêu hết đƣợc? Trong vô lƣợng đời kiếp đã  qua, trải 

qua  mỗi  đời,  chúng  ta  từ  đâu  đến  đây?  Con  ngƣời  không  phải  biến  hoá  từ  loài 

vƣợn, không phải. Kinh Đại thừa đã cho chúng ta biết, sinh mạng của chúng ta 

đây  với  vũ  trụ  đƣợc  sinh  ra  cùng  một  ngày.  Trong  tác  phẩm  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán của đại sƣ Hiền Thủ đời nhà Đƣờng, cuốn sách này đã giảng rất rõ 

về sự khởi nguyên của vũ trụ, sự có mặt của con ngƣời, nguyên nhân sự có mặt 

của sự vật. Chúng ta từ đâu mà có? Sự có mặt của chúng ta. Trong kinh Đại thừa 

đức Phật thƣờng dạy: Một niệm bất giác mà có vô minh, vô minh ở đây là A lại 

da,  là  tam  tế  tƣớng,  đây  là  khởi  nguyên  đồng  thời  của  vạn  vật  trong  vũ  trụ  với 

chúng ta. Thời gian quá lâu, quá dài, trải qua đời kiếp mê hoặc, điên đảo, nhất là 

sau  khi  rơi  vào  luân  hồi  sáu  đƣờng  không  thoát  ra  đƣợc.  Luân  hồi  là  một  mê 

cung, cứ mãi mù mịt trong đó thì mỗi niệm là một nghiệp. Nhƣ tôi đã nói, trong 

tâm chúng ta có niệm, nếu chia nhỏ niệm đó ra thì có đến một ngàn sáu trăm triệu 

niệm  nhỏ,  tội  nặng  trong  tám  mƣơi  ức  kiếp  sinh  tử,  quí  vị  có  thể  hiểu  vì  sao 

không thể tiêu diệt. Song nếu dùng chân tâm để niệm thì một niệm là có thể tiêu 

tan,  tại  sao  lại  nhƣ  thế?  Có  một  thí  dụ  trong  kinh  Phật,  giống  nhƣ  ngôi  nhà  tối 

trăm năm là thí dụ cho sự mê mờ trong vô lƣợng kiếp, đốt lên một ngọn đèn thì 

căn nhà liền sáng rực. Ngọn đèn kia thí dụ cho cái gì? Đó là chân tâm, là sự giác 

ngộ  của  quí  vị.  Khi  đã  giác  ngộ  rồi  thì  nghiệp  chƣớng  trong  vô  lƣợng  kiếp  sẽ 

đƣợc tiêu diệt, vì sao vậy? Vì nghiệp chƣớng là giả, không thật, nếu thật thì nó đã 

không mất. “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, chúng ta cần phải hiểu. Hiện 

tƣợng vật chất là giả, hiện tƣợng tinh thần cũng giả, hiện tƣợng tự nhiên cũng giả 

nốt. Trong tâm thanh tịnh của tự tánh mới là chân, mới gọi là chân nhƣ, trong đó 

không có giả. Vì thế giới khoa học, triết học đến cuối cùng cũng phải bó tay, vấn 

đề  cuối cùng không thể  giải quyết. Nguyên nhân  ở  đâu? Khoa học và triết học 

đều cần có hiện tƣợng, có đối tƣợng, họ  mới giải quyết, nếu nhƣ không có đối 

120 Tập 419 

6 



tƣợng thì họ  không còn biện pháp nào. Tự  tánh chân  tâm, nhà Phật gọi là Bản 

tánh chân nhƣ, đó không phải là hiện tƣợng vật chất, không phải là hiện tƣợng 

tinh thần, cũng chẳng phải hiện tƣợng tự nhiên, vì thế các nhà khoa học không thể 

lý giải đƣợc nó, chắn chắn là họ không thể khám phá, không thể xem xét, và cũng 

không thể suy tƣởng đƣợc, kể cả dùng toán học cũng không thể tính toán đƣợc. 

Vấn đề này kinh điển dạy rất rõ ràng, khi tu chứng là có thể hiểu đƣợc ngay. Làm 

sao để chứng đƣợc? Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc đều buông bỏ hết, 

thì nó sẽ hiện ra, sẽ chứng đƣợc. Cách làm rất đơn giản, song thực hiện thì không 

hề dễ. Không còn chấp trƣớc đối với tất cả pháp thế gian và xuất thế gian, thực sự 

không  nắm  giữ,  ý  niệm  về  chấp  trƣớc  cũng  không  có,  trong  Phật  pháp  gọi  là 

chứng quả A la hán. Phật, Bồ tát, A la hán, đó là ba học vị trong Phật giáo. Phật 

là cấp cao nhất, tƣơng đƣơng học vị tiến sĩ, Bồ tát là cấp học thứ hai, học vị thạc 

sĩ. A la hán là cấp thứ ba, cấp cử nhân. Nếu quí vị có thể bỏ tâm chấp trƣớc thì đã 

đạt đến học vị thứ nhất. Có thể không phân biệt, không phân biệt pháp thế gian 

hay xuất thế gian thì quí vị đã đạt đến học vị thứ hai- Bồ tát. Nếu có thể bƣớc lên 


một bƣớc nữa, không khởi tâm, không động niệm, đó gọi là Phật. Thông thƣờng 

có thể thật sự minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, tức là đã buông bỏ ba thứ 

chƣớng ngại, không chấp trƣớc, không phân biệt, không khởi tâm, không động 

niệm, lúc đó mới có thể kiến tánh. Lúc đấy mới thấy rõ tận cùng chân tƣớng của 

vũ trụ và nhân sinh, đi trƣớc các nhà khoa học, nhà triết học một bƣớc. Các nhà 

khoa học, triết học không thể khám phá đến tận cùng, vì sao vậy? Vì họ không 

buông bỏ. Nếu giới khoa học, và triết học có thể buông bỏ khởi tâm động niệm 

thì họ cũng thành Phật, cũng chứng đắc. Vì thế Phật Thích Ca Mâu Ni, giáo hoá 

49 năm khi còn tại thế, ngài đã dạy những gì? Mục đích cuối cùng ta dạy chúng ta 

thấy đƣợc rõ ràng, thấu suốt, tƣớng chân thật của nhân sinh và vũ trụ, ngài đã dạy 

nhƣ thế. Thấu suốt, thông đạt, rõ ràng thì gọi là thành Phật, đƣợc gọi là Phật đà. 

Vì thế ngài thực sự là ngƣời thầy dạy học, ngài không thành Thần, không thành 

Tiên, không can dự đến Thần tiên.  Ngài dạy chúng ta đại triệt đại ngộ,  nhận rõ 

chân tƣớng của nhân sinh, của vũ trụ. Vì thế việc tội nặng của tám mƣơi ức kiếp 

sinh  tử  đƣợc  trừ  diệt  là  câu  chuyện  có  thật,  không  hề  giả  dối,  Ngài  nói  không 

ngoa chút nào. 

Khi lâm mạng chung, thấy hoa sen vàng, to nhƣ bánh xe, trong khoảng thời gian 

một niệm là sanh về thế giới Cực lạc. Mục tiêu của ngƣời niệm Phật không có gì 

khác  ngoài  việc  muốn  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  lạc.  Vấn  đề  này  giống  nhƣ 

chuyện di dân của chúng ta ngày nay. Thế giới này quá khổ, tuổi thọ mọi ngƣời 

Tập 419  120

7 



ngắn ngủi, học bài này phải cần rất nhiều thời gian, ít thời gian quá chúng ta làm 

không xong, chúng ta phải đổi đến môi trƣờng tu học khác, chúng ta di dân đến 

thế giới Cực lạc  ở phƣơng Tây. Khi  mạng chung  ở thế giới này,  mạng là  mạng 

sống, thân thể, nên biết rằng linh tánh không thể mất đi, ngƣời đời gọi là linh hồn 

không mất. Linh hồn là của ta nhƣng thân thể không phải của ta, trong Phật pháp 

không gọi là linh hồn mà gọi linh tánh. Tánh là chân, không sinh diệt. Linh tánh 

của chúng ta theo Phật A Di Đà đến thế giới Cực lạc. Khi lâm chung, chắc chắn 

Phật sẽ đến tiếp dẫn, vì thế không cần phải nghĩ cõi Cực lạc ở chỗ nào? Cách bao 

xa? Cũng không cần phải nghĩ, ngài sẽ đến dẫn quí vị đi. Nếu ngài không đến dẫn 

thì quí vị muốn đi cũng không đi đƣợc, chắc chắn sẽ không đƣợc vãng sanh. Vì 

vậy, vãng sanh đúng đắn là lúc lâm  chung chắc chắn thấy Phật A di đà đến dắt 

dẫn, đến tiếp dẫn quí vị. Đây là hạ bối vãng sanh, họ sẽ thấy hoa sen bằng vàng, 

lớn nhƣ bánh xe, là nói đến độ lớn nhỏ của hoa sen. Vì vậy họ thấy đƣợc mức độ 

lớn nhỏ thân thể của mình ngồi trong hoa sen đó. “Trong khoảng một niệm” đó là 

tốc độ rất nhanh, liền vãng sanh đến thế giới Cực lạc. 

Nhƣ trên cho thấy, mƣời niệm tức mƣời tiếng, mƣời tiếng Phật hiệu. Mƣời niệm 

lúc lâm chung nhƣ thế, cho đến một niệm đều đƣợc vãng sanh. Vì thế ngƣời niệm 

Phật cầu sanh thế giới Cực lạc là đúng, thực sự thế giới Cực lạc có tứ độ, có tam 

bối, có cửu phẩm, đây là nói đến các thứ lớp khi đến thế giới Cực lạc. Thế giới 

Cực  lạc  là  một  trƣờng  học  do  Phật  A  Di  Đà  sáng  lập  nên,  hiệu  trƣởng  cũng  là 

Phật A Di Đà. Chúng ta lấy thí dụ nhƣ một ngôi trƣờng, trƣờng có giáo vụ trƣởng 

đó là Bồ tát Quán Thế Âm, có ngƣời hƣớng đạo trƣởng đó là Bồ tát Đại thế chí. Ở 

đó không có tổng vụ trƣởng, không cần tổng vụ. Thế giới chúng ta đây cần, thế 

giới Cực lạc không cần, chỉ cần chừng đó bộ phận là đủ, đó là một ngôi trƣờng. 

Song đƣợc sanh sang thế giới Cực lạc là một điều kì diệu, khi đƣợc sanh đến đó, 

thân  thể,  tƣớng  mạo  của  chúng  ta  hoàn  toàn  giống  Phật  A  Di  Đà,  hoàn  toàn  là 

bình đẳng, thọ mạng là vô lƣợng. Vì thế muốn học điều gì cũng không giới hạn 

về thời gian, có tuổi thọ. Ở thế giới đó có những vị thầy rất giỏi, có những ngƣời 

học  trò  tốt.  Những  vị  giáo  sƣ  lên  lớp  bên  cõi  đó  đó  là  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  trong 

mƣời phƣơng, đều đến đó giảng dạy. Chƣ Phật Nhƣ lai đến thế giới Cực lạc giảng 

dạy với địa vị là giáo thọ, Bồ tát Đẳng giác là những ngƣời trợ giáo, quí vị xem 

có kì diệu không. Vì thế khi đến đó, làm gì có chuyện không thành Phật? Đến thế 

giới Cực lạc, mỗi ngƣời đều nhẹ nhàng, chắc chắn đạt đến học vị cao nhất- Phật 

đà.  Vì  thế  chúng  ta  muốn  thành  tựu  trí  huệ  cứu  cánh  viên  mãn,  đức  năng  viên 

mãn, nói theo cách nói của chúng ta ngày nay, muốn đƣợc thành tựu khoa học rốt 

120 Tập 419 

8 



ráo  viên  mãn,  triết  học  rốt  ráo  viên  mãn,  chỉ  có  đến  thế  giới  Cực  lạc,  thì  chắc 

chắn sẽ đạt đến viên mãn rốt ráo. Đi từ thế giới này, không khó, điều kiện rất dễ 

dàng. 

Nhƣ  Bành  Tế  Thanh  nói,  cƣ  sĩ  Bành  là  một  ngƣời  sống  đời  Càn  long,  triều 

Thanh, ông là một ngƣời rất thông minh, khoảng hai mƣơi hay chƣa đến hai mƣơi 

tuổi đã đỗ tiến sĩ, đây là một học vị cao nhất trong chế độ khoa cử ngày xƣa. Tuy 

thi đỗ nhƣng ông không ra làm quan mà học Phật, cả đời ông không làm quan. 

Phụ  thân  của  ông  là  một  quan  Thƣợng  thƣ  bộ  Binh  dƣới  triều  Càn  long,  tƣơng 

đƣơng chức bộ trƣởng Quốc phòng bây giờ, đó là một tay chân khá thân tín. Ông 

có những thành công rất ngoạn mục trong Phật pháp, thông tông thông giáo, hiển 

mật viên dung. Ông trƣớc tác rất nhiều, cuối đời ông chuyên tu Tịnh độ, ông là 

một  ngƣời  niệm  Phật  cầu  sanh  thế  giới  Cực  lạc.  Ông  nói:  Nếu  thật  sự  hồi  tâm, 

mỗi niệm đều niệm Phật, không ai là không vãng sanh, vì đó là bổn nguyện của 

Phật. Thực sự hồi tâm là gì? Thực sự hồi tâm, không phải giả tạo, hồi tâm đó là 

buông bỏ tất cả trong thế giới này, làm ngƣời, sanh lên cõi trời, đều không muốn, 

đều  buông  bỏ  hết,  chỉ  nghĩ  đến  thế  giới  Cực  lạc,  đến  thân  cận  Phật  A  Di  Đà. 

Chúng ta biết, thế giới Cực lạc ở phƣơng Tây, đó là giảng đƣờng, lớp học, muốn 

học lớp gì cũng đƣợc, Phật A di đà sẽ dạy cho quí vị, chƣ Phật Bồ tát sẽ dạy cho 

quí vị, còn có rất nhiều những vị Bồ tát Đẳng giác giúp đỡ quí vị học tập, họ đến 

để rèn luyện, giúp Phật dạy dỗ. Thực sự hồi tâm chuyển ý, mỗi niệm đều niệm 

Phật,  nhất  niệm  này  không  có  tạp  niệm,  thì  không  ai  chẳng  vãng  sanh.  Nguyên 

nhân gì vậy? Vì đó là bổn nguyện của Phật A Di Đà. Phật đã từng phát nguyện 

nhƣ vậy, theo lời nguyện đó để tu học, nhất định ngài sẽ đến tiếp dẫn quí vị. 

Trong Quán kinh nói lâm chúng mƣời niệm đƣợc vãng sanh, giống hay khác với 

niệm  của  nhất  niệm  đã  bàn  ở  phần  trên?  Có  ngƣời  đã  đặt  ra  vấn  đề  này.  Trong 

cuốn Sớ Sao, đại sƣ Liên trì đã nói rất rõ vấn đề này, có thể thấy nghi vấn này đã 

có mặt từ khá sớm, đại sƣ Liên trì chú giải A Di Dà Kinh, tức là tác phẩm Di Đà 

Kinh Sớ Sao, đây  là tác phẩm ngƣời học kinh A Di Đà cần nghiên cứu.  Đại sƣ 

hoàn toàn dùng giáo lý Hoa nghiêm để giải thích kinh Di Đà, nâng cao vị thế kinh 

A Di Đà, vì thế ngƣời xƣa xƣng tụng kinh Di Đà là tiểu bổn Hoa Nghiêm, kinh 

Vô Lƣợng Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm, kinh Hoa nghiêm là đại bổn kinh Vô 

Lƣợng Thọ. Địa vị của bổn kinh đƣợc đánh giá rất cao. 

Sớ Sao nói rằng: Nên biết rằng niệm một tiếng A Di Đà Phật có thể diệt trừ tội 

nặng  trong  tám  mƣơi  ức  kiếp  sinh  tử,  là  bởi  nhất  tâm.  Hoàng  Niệm  Tổ  nói:  Lý 

luận của đại sƣ Liên trì thật thâm thuý, lối giải thích này rất đúng đắn, vì sao vậy? 

Tập 419  120

9 



Lý nhất tâm. Lý nhất tâm là gì? Đó là quí vị dùng nhất tâm để niệm, không phải 

vọng  tâm,  nó  có  hiệu  quả  lớn  nhƣ  thế.  Chúng  ta  có  chân  tâm  không?  Có,  song 

chân tâm này không hiển lộ đƣợc, những thứ hiển lộ đều là vọng tâm. Vì sao chân 

tâm không hiển lộ đƣợc? Trong kinh Hoa nghiêm, đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã 

nói: Vì chỉ dùng vọng tƣởng chấp trƣớc  mà không thể chứng đắc. Một câu nhƣ 

vậy. Vì hiện tại ta có vọng tƣởng, có phân biệt, có chấp trƣớc, ngăn che chân tâm 

của quí vị nên chân tâm của quí vị không hiển lộ đƣợc. Nói cách khác, chúng ta 

có  thể  buông  bỏ  tâm  phân  biệt  chấp  trƣớc  thì  chân  tâm  liền  hiển  lộ,  hoàn  toàn 

đúng, không sai chút nào. Chỉ cần ta buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc 

thì đó là lý nhất tâm. Dùng tâm đó để niệm Phật thì sẽ đạt hiệu quả rất cao, có thể 

diệt tội, hết nghiệp chƣớng, lại còn tiêu trừ rất nhanh nữa. Vấn đề này nói thì dễ 

nhƣng thực hiện rất khó. Ngƣời nào có thể buông bỏ? Chúng ta thấy đấy, Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  khi  nhập  định  dƣới  cội  Bồ  đề  là  buông  bỏ,  vì  thế  ngài  thành 

Phật, tại Trung quốc, đời nhà Đƣờng, đại sƣ Huệ năng, tổ thứ sáu của Thiền tông, 

trong  phƣơng  trƣợng  của  Ngũ  tổ,  nghe  Ngũ  tổ  giảng  kinh  Kim  Cang,  đến  câu 

“Ƣng vô sở  trụ  nhi sinh kì tâm”, ngài liền buông bỏ, ngài  minh tâm kiến tánh, 

thành Phật. Cảnh giới Lục tổ buông bỏ lúc đó hoàn toàn giống với việc buông bỏ 

của Phật Thích Ca Mâu Ni dƣới cội Bồ đề. Nói cách khác, Phật Thích Ca Mâu Ni 

thành  Phật,  Lục  tổ  cũng  thành  Phật.  Thành  Phật  nhƣng  tại  sao  không  hiện  thân 

Phật? Đây không phải là việc của ngài mà là do căn cơ, giống nhƣ việc ba mƣơi 

hai ứng thân của Bồ Tát Quán Thế Âm, nên dùng thân Phật để đƣợc độ, liền hiện 

thân  Phật  để  thuyết  pháp.  Ở  Ấn  độ,  cơ  duyên  này  đã  chín  muồi,  nên  ngài  dùng 

thân  Phật.  Còn  ở  Trung  quốc  thì  sao?  Ở  Trung  quốc  không  phải  cơ  duyên  nhƣ 

thế, ở Trung quốc là nên dùng hình tƣớng Tỳ kheo để độ, nên đại sƣ Huệ năng 

dùng thân Tỉ kheo để thuyết pháp. Hình dáng bên ngoài không giống nhau nhƣng 

bản  chất  bên  trong  hoàn  toàn  tƣơng  đồng,  không  hề  sai  biệt.  Vì  sao  vậy?  Vì 

không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm  là  bình 

đẳng, nếu khởi tâm, động niệm là không bình đẳng. Phật Thích Ca Mâu Ni không 

khởi tâm động niệm, đại sƣ Huệ năng cũng không khởi tâm động niệm. Phật giáo 

truyền  vào  Trung  quốc  hai  nghìn  năm  nay,  thật  sự  làm  đƣợc  không  khởi  tâm, 

không động niệm, không phải chỉ một mình đại sƣ Huệ năng, nhƣng ngài là một 

ngƣời rất đặc biệt, tuổi còn quá trẻ, hai mƣơi bốn tuổi, lại chƣa học một trƣờng 

lớp nào, chƣa đến giảng đƣờng Phật học nào nghe qua một buổi pháp, chƣa đến 

ngồi thiền một thời ở một thiền đƣờng nào, thế mà ngài có thể khai ngộ, chỉ toàn 

nhờ  vào  việc  buông  bỏ,  không  một  phƣơng  pháp  nào  khác.  Kinh  Hoa  nghiêm 

121 Tập 419 

0 



giảng rất rõ ràng, chỉ cần buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, liền thành 

Phật nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni, nhƣ Lục tổ Huệ năng. Buông bỏ năm, ba năm, 

buông bỏ bảy, tám năm, buông bỏ mƣời năm, hai mƣơi năm, chỉ cần buông bỏ thì 

cảnh giới sẽ bình đẳng, ngƣời sẽ nhiều. Trong Ngũ Đăng Hội Nguyên có đến một 

ngàn  bảy  trăm  ngƣời,  tất  cả  đều  buông  bỏ,  không  khác  gì  đại  sƣ  Huệ  Năng. 

Nhƣng  đại  sƣ  Huệ  Năng  một  lúc  liền  buông  bỏ  ngay,  rất  nhanh  chóng,  những 

ngƣời khác cần thực hiện trong nhiều năm, từ từ, mỗi lần buông một tí, cũng có 

thể  buông  bỏ  hết  đƣợc,  nếu  không  buông  hết,  thì  không  đƣợc.  Điều  này  trong 

Phật pháp gọi là đốn tu, đốn ngộ. Đại sƣ Huệ Năng là đốn ngộ, những ngƣời khác 

là  tiệm  ngộ.  Mất  năm  ba  năm  để  bƣớc  vào  cảnh  giới  đó,  mất  bảy  tám  năm  để 

bƣớc  vào  cảnh  giới  đó,  hai  ba  mƣơi  năm  để  bƣớc  vào  cảnh  giới  đó,  điều  này 

chúng ta chứng kiến trong lịch sử Phật giáo có rất nhiều. Trong thiền tông, Ngũ 

Đăng Hội Nguyên ghi nhận có một ngàn bảy trăm ngƣời, Cảnh Đức Truyền Đăng 

Lục cũng ghi nhận rất nhiều. Nếu thêm giáo môn, giáo môn nhƣ Thiên Thai, Hoa 

Nghiêm,  Tam  Luận,  Pháp  Tƣớng,  trong  đó  những  ngƣời  đạt  đến  đại  khai  viên 

giải, giống nhƣ mức độ minh tâm kiến tánh, nhất tâm bất loạn trong tông Tịnh độ, 

tên gọi khác nhau nhƣng đều là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Tôi tin 

rằng hai ngàn năm trở lại đây, số ngƣời nhập vào cảnh giới đó chắn chắn không 

dừng lại ở con số ba ngàn, đó là một thành tựu của Phật giáo Đại thừa ở Trung 

quốc, vƣợt xa Ấn độ, Ấn độ không có đƣợc nhiều ngƣời nhƣ thế. 

Phật giáo trên toàn thế giới, đƣợc truyền bá đến những nơi khác nhau cũng không 

có  những  thành  tựu  diệu  kì  nhƣ  thế,  nhƣng  chƣa  ai  để  tâm  nghiên  cứu  đến  sự 

thành tựu đó. Tại sao lại có nhiều ngƣời thành tựu nhƣ vậy? Nên ghi nhận sự góp 

công  của  nội  hàm  quá  sâu  sắc  của  văn  hoá  truyền  thống  xƣa.  Những  quốc  gia 

khác trên thế giới không có một nội hàm sâu sắc nhƣ thế . Vì Phật pháp là giáo 

dục, Phật pháp là sƣ đạo, sƣ đạo tất nhiên đƣợc xây dựng trên nền tảng hiếu đạo. 

Từ điểm này, theo sự nghiên cứu của họ, chúng ta có lý do để tin tƣởng. Từ xƣa 

Trung  quốc  đã  coi  trọng  việc  dạy  đạo  hiếu,  có  hiếu  với  cha  mẹ  mới  có  thể  tôn 

trọng  thầy  tổ.  Tại  sao  trong  nhiều  đời  trƣớc,  không  nói  đâu  xa,  hai  đời  trƣớc 

chúng ta, một đời cha tôi, một đời ông nội tôi, chúng tôi không thể hơn đƣợc các 

vị ấy về vấn đề Hán học hay Nho học đƣợc, cha tôi không thể hơn ông nội tôi, 

chúng  tôi  cũng  không  thể  sánh  với  lớp  cha  tôi.  Nguyên  nhân  do  đâu?  Nó  xuất 

phát từ nền tảng hiếu thân, họ tôn sƣ trọng đạo. Cầu học, bất luận là học thuật thế 

gian hay xuất thế, nếu không tôn trọng những môn quí vị đã học, thì không thể có 

lòng cung kính nhƣ thế, không có lòng tôn trọng thầy giáo thì không thể học tốt 

Tập 419  121

1 



một môn học gì. Đặc biệt là tính thờ ơ xốc nổi, đó là một sự trở ngại rất lớn trong 

việc học hành, việc tu tập cũng không thể thành công trong pháp môn nào. Tâm 

tu tập cần phải thanh tịnh, phải bình tĩnh. Chúng ta xem xã hội ngày nay, học sinh 

trong các trƣờng học ngày nay, ai cũng thờ ơ, xốc nổi, làm sao họ có thể nghe 

đƣợc những lời dạy của các bậc Thánh hiền? Vì thế những gì họ học đƣợc là tri 

thức, không khai đƣợc trí tuệ, không những họ không khai trí tuệ mà Tam muội 

họ  cũng  thể  đạt  đến.  Trong  kinh  Phật,  chúng  ta  lấy  một  thí  dụ  trong  kinh  Phật, 

học kinh Hoa nghiêm phải có tam muội Hoa nghiêm khi, tu Tịnh độ phải chứng 

niệm Phật tam muội. Tam muội là gì? Tam muội là tâm thanh tịnh, không có tạp 

niệm,  giống  nhƣ  việc  học  của  thế  gian,  quí  vị  học  Luận  ngữ  phải  có  tam  muội 

Luận ngữ khi, quí vị học Lễ kí phải có tam muội lễ kí, nó giống nhƣ thế, trƣớc hết 

phải  có  tâm  thanh  tịnh  thì  trí  tuệ  mới  khai  mở  đƣợc.  Hiện  tƣợng  này  bây  giờ 

không có, những gì đạt đƣợc bây giờ toàn là tri thức, học sinh chạy theo việc học 

rộng  nghe  nhiều,  họ  không  thể  nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu,  họ 

không theo cách đó, mà học rộng nghe nhiều. Dựa vào đâu? Dựa vào trí nhớ, đọc 

nhiều, quan sát nhiều, nhớ nhiều, ngƣời xƣa gọi đó là cách học ghi nhớ. Sách Lễ 

Kí nói rằng: Cách học ghi nhớ thì không đủ để làm thầy mọi ngƣời. Câu này nói 

rất nặng! Vì sao vậy? Cách học ghi nhớ đó là tri thức mà ta đang nói ở đây, đó 

không phải là trí huệ. Sau khi đã khai ngộ rồi là gì? Là trí huệ. Khai ngộ là một 

bộ  kinh  đã  thông,  hết  thảy  kinh  đều  thông,  biện  pháp  xƣa  vẫn  tốt  hơn.  Quí  vị 

muốn  học  rộng  nghe  nhiều,  quí  vị  đừng  hấp  tấp,  trƣớc  tiên  phải  giỏi  một  môn, 

giỏi một môn thì những môn khác đều giỏi. Không cần học rộng nhƣng quí vị đã 

nghe nhiều, quí vị sẽ thông hiểu tất cả. 

Những  vị  Thánh  nhân  thƣờng  xuất  hiện  ở  phƣơng  Đông,  phƣơng  Tây  thƣờng 

xuất  hiện  những  học  giả,  không  ra  đời  Thánh  nhân.  Thánh  nhân  khác  học  giả. 

Hiện  tại  chúng  ta  nói  chuyện  này  với  mọi  ngƣời,  không  ai  tin  cả,  họ  cho  rằng 

chúng ta đang nói chuyện viển vông. Phải làm sao? Cần phải có thí nghiệm, nhà 

khoa  học  muốn  có  thí  nghiệm,  dùng  thí  nghiệm  để  chứng  minh,  nếu  thật  sự  có 

những  ngƣời  hiếu  học  đến  thí  nghiệm,  học  một  môn,  cần  bao  nhiêu  thời  gian? 

Mƣời năm, mƣời năm để học một thứ giống nhau. Sau mƣời năm, xem kết quả 

của  nó  thế  nào?  Nếu  sau  mƣời  năm  họ  thật  sự  đã  thông  đƣợc  một  môn,  những 

môn  khác  cũng  có  thể  hiểu  đƣợc,  lúc  đó  họ  chứng  minh  những  thứ  mình  học 

không  phải  viển  vông,  đó  là  những  thứ  chân  thật,  không  phải  giả  dối.  Thực  sự 

thông đƣợc một môn thì các môn khác đều thông. Có thể khiến ngƣời khác hồi 

tâm  chuyển  ý,  công  nhận  những  phƣơng  pháp  cũ  của  cha  ông,  phƣơng  pháp  cũ 

121 Tập 419 

2 



đƣợc sử dụng có hiệu quả  ở Trung quốc cả hàng ngàn năm nay. Phƣơng pháp 

mới chỉ đƣợc dùng độ mấy mƣơi năm, hơn một trăm năm, trong một trăm năm đó 

đã làm cho tƣ tƣởng rối loạn nhƣ thế này đây, xã hội cũng loạn lạc, chƣa từng có 

tiền lệ trong lịch sử. Có thể khiến chúng ta không nỗ lực phản tỉnh sao? Tại sao 

lại  có  hiện  tƣợng  này?  Nguyên  nhân  ở  đâu?  Ngày  nay  thế  giới  nay  đang  nhanh 

chóng đi đến việc một mất một còn, xã hội sẽ băng hoại, quả đất sẽ tan vỡ, huỷ 

diệt. Giới khoa học và triết học vẫn chƣa có những biện pháp để bảo tồn nó. Nếu 

quí vị hỏi truyền thống xƣa, truyền thống xƣa có biện pháp. Nếu quí vị hỏi Phật, 

Phật có biện pháp. Quan trọng ở chỗ quí vị tin hay không, nếu tin, vấn đề có thể 

giải  quyết  đƣợc.  Tôi  có  lý  do để  tin,  tai  nạn  nếu  nghiêm  trọng  lên  thêm,  có  thể 

giới  khoa  học  sẽ  lên  núi  để  tìm  thần  tiên.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  còn  cách  nào 

khác,  chỉ  còn  tìm  thần  tiên,  bình  thƣờng  cho  thần  tiên  không  linh,  đến  lúc  đó 

muốn cũng đã muộn, không đƣờng nào thoát. Trong lúc bí bách thì vấn đề mới có 

thể giải quyết đƣợc. Vì sao vậy? Then chốt tại chỗ này, hiện tại then chốt này rất 

ít đƣợc các nhà khoa học biết đến. Những nhà Vật lý lƣợng tử biết rằng, biết gì? 

biết rằng tâm niệm của con ngƣời có liên quan rất mật thiết với cả vũ trụ, nếu họ 

nắm chắc điểm này thì vấn đề rất dễ đƣợc giải quyết. Giống nhƣ vấn đề cá nhân, 

cơ thể con ngƣời không tốt, đang bệnh, cần dùng thuốc không? Không cần, bằng 

cách nào? Khi niệm chuyển thì cơ thể liền chuyển theo, trong thân thể quí vị có 

rất  nhiều  tế  bào  độc  hại,  liền  đƣợc  phục  hồi  nhƣ  cũ,  phục  hồi  nhƣ  cũ  là  có  sức 

khoẻ,  không  cần  đến  những  thứ  khác.  Nếu  không  tin,  chắc  chắn  quí  vị  sẽ  phải 

nhờ đến thuốc, quí vị không cần đến thuốc, sẽ không thể giải quyết đƣợc vấn đề 

của mình, những ngƣời tin tƣởng chắc chắn rất ít. Những ngƣời tin Phật rất nhiều, 

những ngƣời tin tƣởng chắc chắn rất ít, những ngƣời tin tƣởng chắc chắn sẽ giải 

quyết đƣợc vấn đề. Vốn chúng tôi cũng là những ngƣời không tin, sau rồi miễn 

cƣỡng tin theo, đến lúc nào mới tin một cách chắc chắn? Học qua bốn, năm năm 

mới có niềm tin chắc chắn. Vì sao phải tin chắc chắn? Vấn đề này chúng ta phải 

làm sáng tỏ, rõ ràng, không phải giả dối, tôi mất năm mƣơi năm để có niềm tin 

chắc chắn, quí vị chƣa trải năm mƣơi năm, quí vị nói không thể có nhƣ vậy, tôi 

vẫn đồng ý, đúng, đúng nhƣ thế. Vì sao vậy? Vì công phu chƣa đạt! Thực hiện 

mỗi ngày trong năm mƣơi năm, một ngày nóng, mƣời ngày lạnh, nhƣ thế không 

có tác dụng gì.  Tôi học Phật sáu  mƣơi năm, giảng kinh suốt năm  mƣơi  ba năm 

chƣa ngƣng nghỉ, ngày nào cũng đọc, càng đọc càng thấy vui, càng đọc càng thấu 

hiểu, tin một cách chắc chắn. Niềm tin có thể làm biến đổi ngoại cảnh. 

Tập 419  121

3 



Tiến sỹ Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật đã làm một thí nghiệm với nƣớc, xem  báo 

cáo tôi có thể lý giải đƣợc, tôi hiểu đƣợc độ sâu sắc của vấn đề này, còn sâu sắc 

hơn tiến sĩ Giang Bổn, cách hiểu của ông ấy không giống tôi, vì thế những ngƣời 

đời xƣa có một điều kiện cực kì ƣu việt đó là đƣợc rèn luyện từ nhỏ, họ không 

nghi ngờ những điều các vị thánh hiền đời trƣớc đã nói, họ có thể tin tƣởng, họ 

không  nghi  ngờ  thầy  giáo,  tin  tƣởng  thầy  giáo,  nên  có  đƣợc  những  lợi  ích  lớn 

nhất. Những  thanh niên đời nay không làm nhƣ thế, họ không tin thầy giáo của 

họ, không có niềm tin, nửa tin nửa ngờ bài học, hoàn toàn không tin tƣởng những 

lời giáo huấn của cổ nhân, đó là vấn đề khó. Tuy chúng ta có làm thí nghiệm, thí 

nghiệm với một thôn nhỏ, hay một thị trấn nhỏ, có phải tất cả mọi ngƣời đều tin? 

Không phải. Một số ngƣời tin còn phần lớn không tin, quí vị biết rằng ngày nay 

việc  dạy  lời  Thánh  hiền  gặp  rất  nhiều  khó  khăn!  Pháp  Phật  nói  độ  chúng  sanh 

cũng không phải dễ, những bậc cao tăng từ xƣa đến nay, thời của các Ngài vẫn 

còn dễ, nếu các vị đó sống trong thời đại ngày nay, cũng khó. Vì vậy gây dựng 

một nền giáo dục, nền tảng giáo dục so với vấn đề gì cũng quan trọng. Ngƣời xƣa 

làm  giáo  dục,  những  ngƣời  nƣớc  ngoài  cho  đó  là  một  việc  làm  mơ  cũng  không 

đƣợc.  Song  ngày  nay  bản  thân  ngƣời  Trung  quốc  cũng  đã  lơ  là,  bản  thân  họ 

không  hiểu,  chỉ  có  những  ngƣời  học  sách  cổ,  nghiên  cứu  những  ghi  chép  của 

ngƣời  xƣa.  Nhƣng  ngƣời  nƣớc  ngoài  học  lịch  sử  Trung  quốc,  thực  sự  tôi  thấy 

đƣợc mấy ngƣờ, không ai không khâm phục ngƣời Trung quốc. Một quốc gia to 

lớn nhƣ thế, đông dân khẩu nhƣ thế, mà mấy nghìn năm nay xã hội vẫn giữ đƣợc 

nền trị an, họ rất nể phục, làm sao có đƣợc nhƣ thế? Mới xây dựng chính quyền 

nhƣng có ít nhất một trăm năm mƣơi năm đến hai trăm năm thái bình thịnh trị, 

thay  đổi  thể  chế  nhƣng  thời  gian  loạn  lạc  không  nhiều.  Một  chính  quyền  mới 

đƣợc  xây  dựng,  mất  độ  năm,  sáu  năm  mà  xã  hội  đã  đƣợc  ổn  định,  vì  thế  họ 

nghiên cứu xem yếu tố nào đã cấu thành điều này? Trên thực tế đó là do giáo dục. 

Giáo dục cái gì? Giáo dục gia đình. Vấn đề này ngƣời xƣanói: Tu thân, tề gia, trị 

quốc, bình thiên hạ. Gia đình phải dạy dỗ các thành viên cho tốt, mỗi ngƣời đều 

là ngƣời tốt, ngƣời tốt mới làm việc tốt, xã hội làm sao không ổn định? Thế giới 

làm sao không hoà bình? Đều dựa trên đạo lý này. Nhà nƣớc khích lệ giáo dục 

gia đình, vì vậy những thành tựu của xã hội là dựa trên gia đình, bây giờ gia đình 

không có. Sau tám năm kháng chiến, ngƣời mất nhà không còn, đây là một tổn 

thất lớn nhất của Trung quốc, bởi gia đình Trung quốc từ xƣa đến nay là một đại 

gia đình, không phải là một gia đình nhỏ. Một đại gia đình, gia đình bình thƣờng 

có độ ba trăm ngƣời, số ngƣời đông nhƣ thế, một họ lớn có bảy, tám trăm ngƣời, 

121 Tập 419 

4 



nếu ít cũng có độ  vài trăm  ngƣời, năm  thế hệ trong  một gia đình.  Một gia đình 

đông đúc nhƣ thế, nếu quản lý không tốt sẽ loạn ngay. Vì thế mỗi gia đình, quí vị 

thấy có gia phả, vì thế nhà có từ đƣờng, từ đƣờng là nơi ghi nhớ ông bà. Ngƣời 

không quên đƣợc ông bà tổ tiên mới có thể hiếu thảo với cha mẹ, cẩn thận khi 

ông bà đã mất, để lại đức cho đời sau, không thể thờ ơ với những lời dạy nhƣ thế. 

Nếu quí vị muốn tất cả ngƣời thân trong gia đình mình, lúc nào con cháu cũng là 

những  ngƣời  tốt,  từ  đƣờng  là  nơi  dạy  điều  hiếu,  đây  là  gốc  rễ,  nếu  từ  đƣờng 

không dạy đạo hiếu, gốc rễ bị bật lên. Nếu không có gia phả thì nguồn gốc gia 

đình quí vị cũng không còn, một ngƣời biết truyền thống gia đình thì họ làm sao 

không  yêu  quí  gia  đình  mình  đƣợc!  Tổ  tiên  chúng  là  ai?  Tổ  tiên  chúng  ta  là 

Hoàng đế, truy gốc rễ, đó là Thần nông, Phục hi, quí vị có thể không yêu thƣơng 

gia đình mình sao? Tính đến nay Phục Hi đã có mặt năm ngàn năm trăm năm, 

điều này cho thấy gia đình có truyền thống từ rất lâu, lòng yêu thƣơng gia đình, 

yêu tổ quốc từ đó mà có, đó là mắt xích rất quan trọng trong việc giáo dục, sao lại 

có thể xem nhẹ? Xem xét một cách tỉ mỉ lịch sử cổ đại, thấy gia phả của mỗi cá 

nhân, chúng ta tin tƣởng dân tộc Hán của Trung quốc đích thực là con cháu của 

Viêm Hoàng, là hậu duệ của Phục Hi, Thần nông. Hán tộc là con một nhà, lịch sử 

này có  mặt  rất hoàn chỉnh, cả thế giới không có  một đất nƣớc thứ hai, nên trân 

trọng, yêu quí. Trong một gia đình to lớn nhƣ vậy, chúng ta xem bản đồ, tuy đến 

nay không còn nữa nhƣng tên gọi vẫn còn, xem bản đồ đại lục, trong nông thôn, 

đây là thôn Vƣơng, kia là thôn Lý , đó chính là sự tụ họp, chữ “tập” là nhóm lại 

thành khối. Mọi ngƣời mới nhìn, đó là cái gì? Cả thôn ấy là một gia đình, vốn là 

ngƣời cùng  một nhà, nhà đông ngƣời nhƣ thế,  một gia đình to lớn nhƣ thế, tất 

nhiên nó không thể thiếu gia đạo, không thể không có phép tắc gia đình, qui tắc 

giữa  những  ngƣời  trong  gia  đình  gọi  là  gia  qui,  ngoài  qui  ƣớc  chung  trong  một 

gia đình còn một số qui ƣớc khác nhau, có một trăm mƣời ba điều qui ƣớc cho 

anh em con cái, đấy là qui ƣớc chung của gia đình, mỗi gia đình cần học tập, vì 

thế họ có qui ƣớc gia đình, có việc học tập của gia đình, có sự nghiệp gia đình, 

đây  là  sự  nghiệp,  việc  làm  của  mỗi  gia  đình,  vì  thế  trải  qua  mỗi  đời  kiếp  mọi 

ngƣời đều dạy dỗ những ngƣời đi sau kế tục gia đạo, giữ gìn gia qui, tiếp nối việc 

học tập, kế thừa nghiệp nhà, mỗi gia đình đều tốt đẹp, đều chỉnh đốn, thì xã hội 

an ổn, thế giới hoà bình. Vì thế ngày xƣa, vì sao ngƣời dân thích thú với việc học 

tập? Vì sau khi học xong họ sẽ đƣợc bổ làm quan. Vì sao phải làm quan? Vì đó là 

công  việc  sung  sƣớng  nhất,  nhàn  nhã  nhất,  địa  vị  lại  cao,  đƣợc  đãi  ngộ,  ít  lao 

động chân tay. Là bởi mọi ngƣời ai cũng đƣờng hoàng, mọi việc đều tốt đẹp nên 

Tập 419  121

5 



việc  quan  rất  nhẹ  nhàng.  Trong  ba  trăm  sáu  mƣơi  nghề  nghiệp  thì  làm  quan  là 

nghề sung sƣớng nhất. Quí vị xem  bộ Tứ Khố Toàn  Thƣ,  một nửa số tác phẩm 

trong đó là thơ, từ, văn của những ngƣời làm quan viết ra. Vì sao vậy? Vì không 

có việc làm rồi thăm thú núi sông. Mỗi tháng chỉ xử một vài vụ án là nhiều. Công 

việc, nghề nghiệp trong xã hội ngày nay, vất vả nhất là công chức, công chức bây 

giờ rất khổ, bây giờ đi xuất gia là giống làm quan ngày xƣa, rỗi việc, học những 

môn mình thích, làm những việc mình muốn, không có áp lực, thoải mái! Ngày 

xƣa ngƣời làm quan mới hƣởng thụ đƣợc nhƣ thế, vì thế làm quan là ngƣời đó có 

cơ hội để học tập, không việc làm, học tập. Quí vị xem những ông quan ngày xƣa 

đã để lại bao nhiêu tác phẩm! Những vấn đề này chứng tỏ là họ không có việc 

làm, nên mới để tâm vào việc viết lách, họ không rời khỏi cuốn sách. Vì thế gia 

đình rất quan trọng, Trung quốc bây giờ muốn giống nhƣ gia đình ngày xƣa, tôi 

nghĩ không thể quay trở lại đƣợc. Vì thế tôi mong muốn các xí nghiệp hiện nay, 

khôi  phục  lại  tinh  thần  gia  đình  truyền  thống  Trung  quốc,  mới  có  thể  cứu  vãn 

đƣợc Trung quốc,  mới có thể có một Trung quốc phát triển nhƣ hàng nghìn năm 

trƣớc, xí nghiệp tiếp nối gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp của truyền thống 

Trung  quốc.  Trong  quá  khứ,  gia  đình  ngƣời  Trung  quốc  là  mối  quan  hệ  huyết 

thống, hiện nay việc làm của xí nghiệp là đạo nghĩa, là quan hệ nhân nghĩa trong 

giáo lý nhà Nho, cũng có thể làm đƣợc. Trong xí nghiệp của quí vị cũng có qui 

định, có lễ phép, có qui tắc. Qui tắc chính là nền tảng của luận lý . Đạo lý đó là 

phục vụ cho xã hội, phục vụ cho nhân dân, bất luận làm công việc gì. Công việc 

của tôi cũng phục vụ cho xã hội, giúp ích cho mọi ngƣời, không đặt lợi ích của 

mình lên trên, mà lấy việc phụng sự làm trọng. Những ngƣời làm công nhân đây 

cũng là những ngƣời thân yêu ruột thịt của ta, cần phải đối xử với họ thật tốt, cần 

phải dạy dỗ họ, họ giúp ta làm việc giúp, quí vị phải dạy dỗ họ, nêu cao đức hạnh 

của họ, coi trọng năng lực làm việc, nâng cao cảnh giới của họ, cần quan tâm đến 

họ,  gia  đình  họ,  họ  còn  cha  mẹ.  Vì  vậy  xí  nghiệp,  nên  xây  nhà  dƣỡng  lão,  nhà 

hƣu trí. Nhà dƣỡng lão để ai ở? Những công nhân lớn tuổi, thƣờng xuyên chăm 

sóc họ, vì họ đã đem hết sức mình ra để thay thế quí vị phục vụ. Chúng ta cũng 

xây  những  trƣờng  học  cho  con  em,  trƣờng  cho  con  em  những  ngƣời  làm  công 

nhân, nếu quí vị chăm sóc đƣợc nhƣ thế thì suốt đời họ cũng không rời quí vị, họ 

sẽ coi công ti của của quí vị nhƣ gia nghiệp của họ, đó là một thành công. Nếu xã 

hội Trung quốc theo đuổi  mô hình này thì thời thái bình thịnh trị của hai nghìn 

năm trƣớc sẽ hiện diện. Ông chủ doanh nghiệp là ngƣời đứng đầu một gia đình 

lớn, cần đƣợc tôn trọng, mọi ngƣời phải nghe theo, quản lý mọi ngƣời bằng đạo 

121 Tập 419 

6 



đức, luân lý , nếu cả quốc gia đều triển khai mô hình này thì ngƣời công chức sẽ 

sung sƣớng, không bị áp lực bởi công việc nữa, không còn nhiều những vụ án xảy 

ra, vì vậy nhà nƣớc nên tiến hành. Thành tựu của Trung quốc trƣớc đây không gì 

khác ngoài có những mô hình gia đình quá hoàn hảo! Có thể nói bảy, tám mƣơi 

phần  trăm  gia  đình  đã  đóng  góp  vào  việc  ổn  định  quốc  gia  này.  Ngày  nay  làm, 

làm với một phƣơng pháp khác, vẫn có thể làm đƣợc. 

Ở đây chúng ta nói về nhất tâm, đại sƣ Liên Trì đã nói về lý nhất tâm, đây là vấn 

đề rất quan trọng, nếu chúng ta vận dụng lý nhất tâm trong cuộc sống, dùng lý 

nhất tâm để kinh doanh sự nghiệp, thì đó là việc làm của Bồ tát, sự nghiệp của Bồ 

tát. Trong buôn bán có Bồ tát giám đốc, ở nhà thì có Bồ tát của gia đình, có thể 

giống nhau không? Khác nhau đấy. Chúng tôi kì vọng vào những ngƣời trẻ, nên 

thấy rõ vấn đề này, thâm nhập kinh tạng, Phật hoá nhân gian, Phật hoá thế giới, 

làm cho thế giới này không khác cõi Cực lạc. 

Tiếp theo chúng ta nói đến câu “có ngƣời thắc mắc”, một số ngƣời nghi ngờ “Tội 

đã có trong nhiều kiếp”, nghiệp chƣớng tạo ra trong nhiều đời nhiều kiếp đến nay, 

“nghiệp chƣớng sâu nặng, cần sám hối nhiều”, sám ma tức sám hối, “tích chứa 

công  đức,  có  thể  tiêu  trừ”,  tức  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng,  đây  là  lối  đi  phổ  thông 

nhất, đƣợc mọi ngƣời tin tƣởng. Nghiệp chƣớng nặng, mỗi ngày anh cần sám hối, 

siêng năng sám hối, từ từ tích chứa công đức mới tiêu trừ tội lỗi, tai nạn, vấn đề 

này  mọi  ngƣời  nên  tin  tƣởng.  Bây  giờ  nói  đến  đoạn  “niệm  Phật  một  tiếng,  diệt 

đƣợc tội nhiều kiếp”, có vẻ nhân quá nhỏ nhƣng quả lại hơi lớn, “vì thế khó tin”, 

nghe đến đoạn này, quí vị nghi ngờ không? Một tiếng niệm Phật mà diệt đƣợc 

nhiều tội nhƣ thế, vì vậy đại sƣ Liên trì nói rất rõ “nay gọi chí tâm tức nhất tâm” 

Nhất tâm ở đây là gì? Đó là chân tâm, lý nhất tâm, một niệm có thể tiêu tội. Quí 

vị  xem  đại  sƣ  Huệ  năng,  nghe  giảng  kinh  trong  phƣơng  trƣợng  của  Ngũ  tổ,  tôi 

tính  chắc  chƣa  đến  hai  giờ  đồng  hồ,  làm  sao  Ngài  minh  tâm  kiến  tánh,  thành 

Phật? Thành Phật là gì? Là tiêu trừ tất cả tội chƣớng trong vô lƣợng kiếp, có ai 

mang tội chƣớng trong mình để thành Phật không, làm gì có chuyện đó. Đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh mà còn mang tội chƣớng ƣ? Không còn, hoàn toàn 

sạch sẽ rồi. Ngài dùng tâm nào để nghe? Chí tâm. Ngài dùng chân tâm để nghe, 

hai tiếng đồng hồ mà có thể đai triệt đại ngộ, nếu dùng vọng tâm để nghe, quí vị 

nghe đến tám vạn đại kiếp cũng không giác ngộ, không đạt đến mức nhƣ thế. Vì 

sao vậy, vì lẫn nhiều tạp niệm, lẫn nhiều vọng tƣởng, chân tâm tách khỏi niệm, 

chân tâm không có ý niệm. Chân tâm tức là không khởi tâm, không động niệm, 

tâm thanh tịnh, không vƣớng bụi, dùng tâm nhƣ vậy để niệm Phật thì thật đáng 

Tập 419  121

7 



nể! Vì thế,  một tiếng niệm Phật có thể diệt tội nặng vô lƣợng kiếp, xét  về lý là 

đúng. Đối với vấn đề này chúng ta không nên hoài nghi. Vấn đề là ở chỗ chúng ta 

rèn  luyện  nhƣ  thế  nào  để  nhất  tâm?  Việc  này  không  thể  hấp  tấp,  nên  thƣ  thả, 

chúng  ta  không  thể  đốn  ngộ,  mà  phải  từ  tiệm  tu.  Trƣớc  hết  làm  đƣợc  công  phu 

thành  phiến,  chúng  ta  có  niềm  tin  là  sẽ  làm  đƣợc.  Sau  khi  công  phu  đã  thành 

phiến, ta tiếp tục nỗ lực vƣơn đến nhất tâm, sự nhất tâm đƣợc rồi ta mới vƣơn đến 

lý nhất tâm là thành công. Đây là cảnh giới mà đoạn kinh này nói đến. Khi đã đạt 

đến lý nhất tâm thì tội nghiệp trong vô lƣợng kiếp đều đƣợc tiêu trừ. 

Tiếp  theo  chúng  ta  nói  đến  đoạn  “tuy  nhất  tâm  có  thể  tiêu  trừ  tội  nghiệp,  song 

năng lực vẫn còn yếu nên tội đẽ phát sinh. Nhiều niệm nhƣng chỉ diệt đƣợc rất ít 

tội nghiệp. Những ngƣời bình thƣờng nhƣ chúng ta, niệm Phật chỉ giới hạn trong 

cảnh giới này. Sự nhất tâm, không chấp trƣớc đối với tất cả pháp thế gian, xuất 

thế gian, gọi là sự nhất tâm, chứng A la hán mới làm đƣợc. Vì thế tuy tội đƣợc 

diệt nhƣng sức tu vẫn yếu. Nếu ta không chế ngự đƣợc thì tội chƣớng vẫn xuất 

hiện trở lại, không chế ngự đƣợc, tức là chúng ta nói ngăn không đƣợc những thứ 

mê hoặc, danh văn lợi dƣỡng hiện tiền, tài sắc danh thực thùy hiện tiền, có động 

tâm không? Thực sự có thể bất động thì tốt, làm sao có thể bất động? Quí vị phải 

nhìn thấu. Để biết đƣợc điều gì? Biết đó là giả dối, không thật có. Không có một 

pháp nào đƣợc lập trong tâm tự tánh thanh tịnh. Vì vậy giáo lý Đại thừa nói đến 

vấn đề này, không thể không thấu triệt cảnh giới, thực sự rõ ràng thấu triệt rồi, 

quí vị xem thế gian này không giống với cách nhìn của những ngƣời bình thƣờng, 

những ngƣời bình thƣờng cho mọi vật là thật, vì thế họ sinh tâm nắm giữ, chiếm 

lĩnh, can thiệp, đấy gọi là tạo nghiệp. Nhất là thân tình, lại càng không thể buông 

bỏ. Khi đã thực sự nhìn thấu, họ mới buông bỏ đƣợc, tuỳ duyên với mọi vật, đó là 

tuỳ duyên diệu dụng. Không còn phân biệt, không còn chấp trƣớc, không còn ý 

niệm can thiệp, không còn ý niệm chiếm hữu, thì tâm mới thanh tịnh, mới đƣợc 

tự  tại.  Niệm  nhiều  nhƣng  chỉ  trừ  ít  tội,  đây  là  việc  làm  của  những  ngƣời  phàm 

phu bình thƣờng. 

Trong đoạn này đại sƣ Liên Trì nói về vấn đề chí tâm, chí tâm ở đây là thuộc lý 

nhất tâm, khi nhất tâm đã sáng tỏ, “lãng” là sáng tỏ, nhất tâm là trí huệ, nhất tâm 

là ánh sáng, “tất cả sai lầm đều mất hết”, những điều sai lầm này là gì? Là vọng 

tƣởng, là nghiệp chƣớng, tích chứa từ vô lƣợng kiếp đến nay, đó là tích chứa sai 

lầm, liền biến mất, triệt tiêu hết. Giống nhƣ một ngôi nhà tối ngàn năm, đốt một 

ánh lửa mà bóng tối không mất đi ƣ. Một khi đã đốt lửa thì bóng tối tự nhiên mất 

đi. Ngôi nhà tối ngàn năm đƣợc ví nhƣ sai lầm tích chứa lâu đời, tội chƣớng của 

121 Tập 419 

8 



quí vị nặng, nhiều, vì sao không giác ngộ đƣợc? Ở đây, ý nghĩa thật sự của nó, vì 

sao  không  dùng  chân  tâm  mà  lại  dùng  vọng  tâm?  Quí  vị  dùng  vọng  tâm,  dùng 

vọng  thì  không  thể  tiêu  diệt  vọng,  vọng  khống  chế  vọng  thì  rất  khó  khăn,  chân 

tâm  mới  diệt  vọng.  Chân  tâm,  ta  nên  nhớ,  trên  đề  kinh  này  là  Thanh  tịnh  bình 

đẳng giác, đó là chân tâm, chân tâm là thanh tịnh, không ô nhiễm. Tâm phân biệt, 

chấp trƣớc của chúng ta là ô nhiễm, tự tƣ tự lợi là ô nhiễm, danh văn lợi dƣỡng là 

ô nhiễm, ngũ dục lục trần là ô nhiễm, tham, sân, si, mạn là ô nhiễm. Phải buông 

bỏ tất cả những thứ này, tự tại tuỳ duyên, thật sự trong cuộc sống hàng ngày đƣợc 

đại tự tại, là chân trí huệ, đại tự tại, thực sự là một cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

Không  phải  sung  túc  của  cải,  cũng  không  phải  chức  vụ  cao  sang,  mà  là  gì?  Là 

cuộc sống vui vẻ, cuộc sống nhàn hạ, không phiền não, không lo toan, không trói 

buộc, không áp lực, nhƣ thế mới gọi là hạnh phúc. 

Tiếp theo là câu cuối cùng, đây là câu thiền thoại đầu nhà Phật, “xƣng nam  mô 

Phật là đã thành Phật”, đây là câu trong kinh Pháp Hoa, đúng thế, không chỉ kinh 

Pháp Hoa mới có câu này, mà Kinh Pháp Hoa Tam Muội cũng nói: Những chúng 

sanh trong mƣời phƣơng, nếu xƣng một tiếng nam mô Phật, họ sẽ thành Phật, duy 

chỉ Đại thừa, không hai cũng không ba. Nói còn rõ ràng hơn kinh Pháp Hoa nữa. 

Chúng sinh trong mƣời phƣơng, không chỉ loại ngƣời nào, ai cũng có khả năng, 

chỉ  cần  ta  niệm  một  tiếng  Nam  mô  Phật,  niệm  nam  mô  A  Di  Đà  Phật  lại  càng 

không thể nghĩ bàn, càng thù thắng. Vì sao vậy? Vì trong thức A lại da của quí vị 

đã có hạt giống Phật, khi đã có hạt giống Phật thì gặp duyên nó khởi hiện hàng, 

nhất định tƣơng lai sẽ thành Phật, lý lẽ là  ở đó. Hơn nữa, hạt giống Phật, đó là 

Đại thừa, nó không phải là nhị thừa, tam thừa. Nhị thừa là đại thừa và tiểu thừa, 

tam thừa là Thanh văn, Duyên giác và Bồ tát. Hạt giống đó đều không phải, hạt 

giống đó chính là Phật, tƣơng lai chắc chắn sẽ làm Phật. “Hết thảy các pháp, các 

tƣớng, các pháp môn đều không sanh không diệt, là tất cánh không”. “Không sinh 

không diệt” là sinh diệt không ảnh hƣởng đến đƣợc. “Tất cánh không” là không 

có hình tƣớng. Ý nghĩa hai câu này rất sâu sắc, nếu chúng ta thấu hiểu đƣợc cuộc 

đối thoại giữa Bồ tát Di lặc với Phật Thích Ca, thì chúng ta có thể nắm đƣợc, thực 

sự  các  pháp  không  sinh  không  diệt,  quí  vị  muốn  tìm  sanh  diệt  cũng  không  tìm 

đƣợc, không có sanh diệt. Vậy tất cả các pháp có tồn tại hay không? Nói thật, cơ 

bản nó không tồn tại. Vì sao ta cho rằng nó tồn tại? Là bởi ta cho rằng nó tồn tại, 

đó là quan niệm sai lầm của ta nên nó tồn tại. Nếu ta nhìn thấu nó thì nó không 

tồn tại. Hiện tƣợng này là thế nào? Chúng ta dùng điện ảnh làm thí dụ thì quí vị 

sẽ hiểu, bây giờ điện ảnh đã phát triển nên dùng kỹ thuật số, ngày trƣớc là dùng 

Tập 419  121

9 



phim nhựa, ở thời chúng tôi, dùng những thứ này vẫn là phim nhựa, đây là một 

đoạn phim, tôi đã dùng mấy năm, chơi với cái này. Chúng tôi đi chụp, chụp cuốn 

phim  này,  một  giây  chụp  đƣợc  hai  mƣơi  bốn  tấm.  Trong  máy  chiếu  phim,  một 

giây cũng phát đƣợc hai mƣơi bốn tấm, mỗi hình ảnh đều độc lập riêng, nhƣng 

khi đƣợc chiếu lên màn ảnh quí vị sẽ thấy nó chuyển động, thật ra có sự chuyển 

động  hay  không?  Không.  Quí  vị  cho  rằng  nó  chuyển  động,  nhƣng  thật  ra  nó 

không chuyển động, đây là thƣớc phim, nhƣng khi mở máy chiếu thì những đoạn 

phim này sẽ hiện lên màn ảnh, nó lƣớt rất nhanh, khi đóng máy lại chuyển sang 

một hình khác, hình thứ hai chiếu lên màn ảnh, đến hình thứ ba, một giây nhƣ thế 

có đến hai mƣơi bốn hình đƣợc chiếu lên, và nó đã đánh lừa thị giác chúng ta, 

mắt chúng ta cho rằng đó là thật. Thƣa với quí vị, cơ bản là không chuyển động. 

Có  ngƣời  nói,  nó  chuyển  động,  sao  lại  nói  không  chuyển  động?  Họ  không  tin 

cuộn phim đó đứng yên. Khi đã hiểu rõ mọi chuyện sau màn ảnh lúc đó mới biết 

nó  thực  sự  không  chuyển  động,  những  hình  ảnh  trƣớc  mắt  chúng  ta  hoàn  toàn 

giống những cuộn trên màn ảnh. Quí vị thấy cuộn phim này chỉ có hai mƣơi bốn 

hình ảnh, Bồ tát Di lặc cho chúng ta biết những hiện tƣợng trƣớc mắt, trong một 

giây có bao nhiêu? Có một ngàn sáu trăm triệu. Làm  sao quí vị biết đƣợc nó là 

giả?  Ai  biết  nó  là  giả?  Bồ  tát  Di  lặc  biết,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  biết,  không 

những hai vị đó biết mà trong kinh Đại thừa đã cho chúng ta biết, những vị Bồ tát 

từ địa vị Bát địa trở lên đều biết. Chúng ta nói những vị Bồ tát từ Bát địa trở lên, 

Bát địa, Cửu địa, Thập địa, Đẳng giác, Diệu giác, năm cấp bậc này đều biết. Họ 

tận mắt nhìn thấy, các vị đó có khả năng, một giây một ngàn sáu trăm triệu, các vị 

đó có thể nhìn thấy từng tấm ảnh, họ rất hay. Họ hiểu rất rõ chân tƣớng sự thật, 

hiện  tƣợng  vật  chất  là  giả,  hiện  tƣợng  tinh  thần  cũng  giả,  hiện  tƣợng  tự  nhiên 

cũng giả nốt, vì vậy quí vị đó buông bỏ hết thảy, ngay cả tập khí buông bỏ cũng 

dần  dần  tiêu  mất,  lúc  đó  họ  chứng  quả  vị  cuối  cùng,  Diệu  giác.  Chứng  quả  vị 

Diệu  giác  thì  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  không  thấy  nữa.  Vì  thế  cõi  Thật  báo 

trang nghiêm của chƣ Phật Nhƣ lai, cũng không phải là thật, hiển lộ sau cùng của 

chân thật, hiển lộ cái gì? Đó là cõi Thƣờng tịch quang, đây chính là tự tánh, đây 

chính là chân nhƣ. Điều này Thiền tông thƣờng nói “mặt mũi trƣớc lúc cha mẹ 

sanh”, đây mới chính là ta, cuối cùng Phật pháp đã tìm ra đƣợc cái ta thực sự. A 

lại  da  là  cái  ngã  giả  tạo,  không  phải  chân  ngã.  Vì  thế  “nhất  tâm  đã  sáng,  tất  cả 

vọng liền không”, ví dụ gần nhất đó là trong ngôi nhà tối ngàn năm, khi đốt lên 

ánh lửa thì bóng tối liền tan biến. “Một xƣng nam  mô Phật đều sẽ thành Phật”. 

Tất  cả  các  pháp,  hết  thảy  các  môn,  tƣớng,  đều  không  sinh  không  diệt,  tất  cánh 

122 Tập 419 

0 



không, đƣờng thể tức không, liễu bất khả đắc. Vì thế kinh Bát nhã tổng kết: “Tất 

cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Ngƣời bƣớc vào cảnh giới này 

thì họ sẽ không khởi tâm động niệm, không khởi tâm không động niệm, họ liền 

minh tâm kiến tánh. Chúng ta ngày nay không hiểu rõ chân tƣớng sự thật, sao ta 

phải buông bỏ? Sao ta phải không khởi tâm không động niệm? Họ không dám. 

Thật sự hiểu đƣợc rõ ràng  minh bạch rồi, mới biết đƣợc không khởi tâm không 

động niệm là đúng đắn, khởi tâm động niệm là sai lầm. Vì sao vậy? Trong tâm 

thanh  tịnh  không có  sự  sai  lầm  này,  sự  sai  lầm  nằm  ở  thức  A  lại  da,  trong  tâm 

thanh tịnh không có, chỉ có trong vọng tâm. Ngày nay chúng ta không dùng vọng 

tâm, vì vọng tâm kéo theo tội chƣớng, vọng tâm kéo theo tai nạn, vọng tâm kéo 

theo  tật  bệnh,  vọng  tâm  kéo  theo  vô  lƣợng  phiền  não,  tại  sao  ta  phải  dùng  nó? 

Dùng nó sẽ rơi vào luân hồi lục đạo, không dùng nó, ít nhất cũng đến đƣợc thế 

giới Cực lạc. Vì vậy chúng ta phải luôn luôn tự hỏi mình, sao lại phải dùng nó? 

Sao lại phải ở trong lục đạo luân hồi? Nếu không có sự giác ngộ chân chánh, ta sẽ 

cùng  nó  dạo  chơi  trong  sáu  đƣờng,  sao  lại  không  đến  thế  giới  Cực  lạc  để  dạo 

chơi? Đến dạo chơi ở cõi Cực lạc sau này có thể trở về tự tánh, nếu ta dạo chơi 

trong sáu đƣờng thì cuối cùng sẽ đến cảnh giới địa ngục a tỳ, chắn chắn nhƣ thế 

rồi. Quả báo giữa mê và ngộ hoàn toàn khác nhau, không thể không biết. Vũ trụ 

và con ngƣời không có thật, chỉ có pháp Phật mới nói thấu suốt và rõ ràng. Mọi 

ngƣời nên bỏ ác tu thiện, tích chứa công đức, hiểu rõ chân giả, thế giới Cực lạc là 

chân, mƣời pháp giới là giả. Đƣợc làm ngƣời là nhân duyên lớn nhất, nhân duyên 

gì? Có thể làm việc thiện, có thể làm việc ác, đây là hai thái cực của nhân duyên. 

Nếu quí vị làm việc thiện thì phƣớc báo quí vị vô lƣợng vô biên. Nếu quí vị tạo 

ác thì quả báo cũng vô biên vô lƣợng, rất đáng sợ. Nếu quí vị thấu suốt thì quí vị 

mới có một con đƣờng thênh thang. Vì sao vậy? Rũ bỏ những cái đáng bỏ, nắm 

bắt những thứ đáng nắm bắt, quí vị mới rõ ràng minh bạch. 

Hôm nay chúng ta đang sống với tâm gì? Nên lấy lý nhất tâm mà sống, ngộ là lý 

nhất tâm, mê là tâm luân hồi. Lý nhất tâm là chân tâm, là tâm Phật, 



chí tâm mà đại sƣ Liên trì nói trong Quán Kinh là lý nhất tâm, cách nói nhƣ thế 

vô cùng chuẩn xác. 

“Thấy lửa địa ngục khi sắp mất bèn sinh tín tâm, vì thế cắt đứt tất cả các duyên, 

chỉ  giữ  nhất  niệm,  mỗi  niệm  đều  li  niệm,  mỗi  niệm  đều  là  tâm”.  Đây  là  những 

điều chúng ta đã nói đoạn trƣớc, nhân duyên nhƣ thế thật khó đƣợc, khi sắp lâm 

chung địa ngục hiện ra, ngƣời đó kinh hãi, dứt trừ những vọng niệm, chân tâm 

Tập 419  122

1 



liền hiện rõ, đó là lúc ngƣời đó nhất tâm, tâm niệm lúc đó bèn sanh lên thƣợng 

phẩm,  những  việc  nhƣ  thế  rất  hiếm,  nhƣng  xét  về  lý  vẫn  đúng,  không  phải  nói 

không đƣợc. Nhân duyên nhƣ thế  rất hiếm  gặp. Tội chƣớng do tạo ngũ nghịch 

thập  ác,  khi  lâm  chung  thấy  cảnh  địa  ngục  khiến  họ  sợ,  chấm  dứt  tất  cả  vọng 

niệm của họ. Y của đại sƣ Liên trì là ở điểm này, thật là chuẩn xác. Vì vậy tuy địa 

ngục  sắp  hiện  ra  nhƣng  ngƣời  đó  vẫn  tin  tƣởng,  lúc  đó  thì  không  còn  nghi  ngờ 

nữa, lập tức buông, tức buông bỏ, buông bỏ tất cả, chỉ giữ một niệm, tức là câu A 

Di Đà Phật, trong câu A Di Đà Phật này, không còn có sự nghi ngờ, không có tạp 

niệm,  không  có vọng  niệm.  Mỗi  niệm  đều  rời  niệm,  rời  cái  gì?  Rời  vọng  niệm. 

Mỗi niệm đều là tâm, chân tâm, là tự tánh. Vì vậy mỗi niệm đều đúng với chân, 

mỗi niệm đều là Phật. Những ngƣời bình thƣờng niệm Phật mà đạt đến trình độ 

nhƣ thế thì thật khó, khó lắm! Lý nhất tâm là tông môn, đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. Chúng ta thử nghĩ minh tâm kiến tánh là cõi nào, hình dáng nó ra 

sao? Đoạn văn này chính là nó, mô tả thật tỉ mỉ, rõ ràng, nói rất hay! Bình thƣờng 

muốn  đạt  đến  mức  độ  nhƣ  thế  thật  không  dễ  dàng.  Lúc  sắp  lâm  chung  mà  gặp 

cảnh  tƣợng  nhƣ  vậy,  đánh  bay  vọng  niệm  của  ngƣời  đó  .  Chúng  ta  tin  rằng  đó 

không phải là một ngƣời bình thƣờng,  một ngƣời bình thƣờng nếu có một nhân 

duyên nhƣ thế, đa phần là đƣợc trợ niệm lúc sắp lâm chung mới chứng kiến cảnh 

tƣợng  đó.  Vì  sao  trợ  niệm  lúc  lâm  chung  mà  không  thấy  đƣợc?  Chắc  chắn  là 

những  đời  kiếp  trong  quá  khứ  là  một  ngƣời  tu  pháp  môn  niệm  Phật,  có  gốc  rễ 

phúc đức lớn lao. Tuy kiếp này không gặp duyên, chƣa học Phật, tạo nhiều tội 

nghiệp, nhƣng khi lâm chung gặp đƣợc bạn tốt nâng đỡ cho họ, địa ngục sắp hiện 

ra mà nâng đỡ họ. Giống nhƣ Trƣơng Thiện Hoà, Trƣơng Thiện Hoà là một tay 

đồ tể, suốt đời mổ trâu, bán thịt trâu, khi sắp lâm chung, thấy rất nhiều ngƣời đầu 

trâu đến đòi mạng, lúc đó quá khiếp sợ. Những con trâu bị giết đang ở trƣớc mặt, 

đòi mạng. ngƣời đó kêu cứu thật lớn, duyên của ngƣời đó quá tốt, gặp ngay một 

vị sƣ ngang qua nhà, nghe tiếng kêu cứu trong nhà, sƣ bèn vào xem, thấy ngƣời 

kia đang kêu cứu, nhìn quanh sƣ thấy toàn là ngƣời đầu trâu, sƣ bèn châm một bó 

hƣơng rồi đƣa cho anh ta, bảo nhanh niệm Nam mô A Di Đà Phật, ngƣời đó lập 

tức niệm Nam mô A Di Đà Phật, niệm đƣợc mấy tiếng A Di Đà Phật, anh nói với 

sƣ: Những ngƣời đầu trâu biến mất hết cả, Phật A di đà đến dẫn con đi rồi. Quí vị 

nói  anh  này  chứng  đƣợc  phẩm  vị  nào?  Rõ  ràng,  không  một  chút  sai  lầm,  nếu 

không phải là ngƣời có thiện căn phƣớc đức từ đời trƣớc, thì không thể gặp đƣợc. 

Vì thế việc nhất tâm lúc đó của anh ta, khả năng là lý nhất tâm, nếu là lý nhất tâm 

ngƣời  đó  sẽ  đƣợc  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh.  Nếu  là  sự  nhất  tâm  ngƣời  đó  sẽ 

122 Tập 419 

2 



đƣợc trung phẩm thƣợng sanh, ngƣời đó không thể là hạ bối, tức là hạ tam phẩm, 

chắc chắn không phải. Chúng ta muốn đạt đến trung bối thƣợng sanh cũng không 

phải dễ, ngƣời đó một lúc mà đƣợc ngay. Vì vậy mỗi niệm đều là tâm, mỗi niệm 

đều ứng hợp chân tâm, mỗi niệm đều là Phật. Mƣời niệm lúc sắp lâm chung nhƣ 

thế,  đã  ứng  hợp  lý  nhất  tâm,  vì  vậy  mà  hết  tội,  đƣợc  vãng  sanh.  Hết  tội,  đƣợc 

vãng sanh là thành Phật rồi! Ngƣời tội diệt, đƣợc vãng sanh là những ai? Đó là 

những  ngƣời  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh.  Chuyện  này  là  có  thật,  không  phải  hƣ 

dối, chúng ta phải nắm vững, phải hiểu rõ. Khi hiểu rõ những chuyện nhƣ thế, thì 

chúng ta không còn coi thƣờng bất cứ một ai, có thể khi lâm chung ngƣời đó  sẽ 

giống ông Trƣơng Thiện Hoà, họ đƣợc vãng sanh thƣợng thƣợng phẩm. Khi đến 

thế giới Cực lạc, cấp bậc chúng ta khác họ nhiều lắm, không những không khinh 

thƣờng những ngƣời làm ác, mà đối với súc vật chúng ta cũng tôn trọng, không 

dám khinh những loài nhƣ côn trùng sâu kiến, có thể sau này khi đƣợc làm ngƣời, 

chúng sẽ thành Phật trƣớc chúng ta. Cần tôn trọng! Cần bảo vệ mạng sống, đấy 

gọi là tích chứa công đức, có ích rất lớn với bản thân ta. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tập 419  122

3 



Tập 420 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 19.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 





Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quí  vị  xem  Đại 

Thừa Vô lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 528, hàng thứ ba đếm từ dƣới lên. Bắt đầu 

xem từ câu “thế nào là chí tâm”. 

Với câu “thế nào là chí tâm”, kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ đã đƣa ra thí dụ của 

Thập công. Thập công là đại sƣ Cƣu Ma La Thập, đại sƣ đã đƣa  ra  một thí dụ, 

giống thƣ một ngƣời đang gặp giặc cƣớp hung dữ muốn giết hại, ngƣời kia muốn 

bơi qua sông để chạy thoát. Chính lúc này, ngƣời đó chỉ nghĩ đến cách bơi qua 

sông,  chỉ  nghĩ  đến  chuyện  đó  thôi,  ngoài  ra  không  có  suy  nghĩ  nào  khác.  Việc 

nghĩ  đến  cách  bơi  qua  sông  đó  là  nhất  niệm.  Trong  mƣời  niệm  đó  không  lẫn 

những niệm khác. 

Chắc là có ngƣời thắc mắc với ngài La Thập, thế nào là chí tâm? Thế nào là nhất 

niệm?  Ngài  La  Thập  đƣa  ra  một  thí  dụ,  nhƣ  một  ngƣời  gặp  giặc  cƣớp,  lúc  đi 

đƣờng mà gặp giặc cƣớp, mà tên cƣớp này lại quá hung dữ, muốn giết hại anh ta, 

muốn thoát thân, anh ta chạy đến bên bờ sông, lúc này trong đầu ngƣời gặp nạn 

chỉ có một suy nghĩ là làm cách nào để bơi qua sông, ngoài suy nghĩ đó ra không 

nghĩ đến chuyện gì khác. Suy nghĩ đó gọi là nhất niệm, vì sao vậy? Vì nó không 

lẫn vào những suy nghĩ khác. 

Chúng ta niệm Phật cũng nên dùng phƣơng pháp này. Thế nào gọi là nhất tâm? 

Không  nghi  ngờ,  không  có  những  suy  nghĩ  khác  xen  vào,  không  có  những  suy 

nghĩ khác xen vào giữa, chính lúc đó gọi là nhất tâm. Ý nghĩa của nhất niệm và 

chí tâm là giống nhau. 

“Hành giả diệc nhĩ”, Hành giả là ngƣời tu tập, ngƣời thực hành pháp môn niệm 

Phật,  cũng  thực  hành  nhƣ  thế.  “Hoặc  niệm  danh  hiệu  Phật,  hoặc  nhớ  nghĩ  đến 

hình tƣớng Phật”, đều giống  nhau. Nhớ nghĩ đến danh hiệu của Phật gọi là trì 

danh  niệm  Phật,  nhớ  nghĩ  đến  tƣớng  tốt  của  Phật  gọi  là  quán  tƣởng  niệm  Phật, 

đều có thể đƣợc. Quan trọng là ở chỗ “niệm Phật không gián đoạn”, ý niệm đó 

không lúc nào ngƣng nghỉ. Vì sao vậy? Vì khi ngƣng nghỉ thì tạp niệm liền xen 

vào, có niệm là vọng niệm, vô niệm là vô minh, cả hai đều không thể thành tựu 

đƣợc, vọng tƣờng không cho xen vào, vô minh cũng không cho xen vào. Vô minh 

122 Tập 420 

4 



là sự ngu si, vọng tƣởng chính là tham, sân, si, mạn, đó là những thứ làm chƣớng 

ngại tự tánh, là những thứ phá hoại sự nhất tâm bất loạn của quí vị, đây là vấn đề 

ngƣời tu pháp môn niệm Phật cần hiểu rõ. 

Niệm  Phật  không  gián  đoạn  cho  đến  mƣời  niệm,  chí  tâm  nhƣ  thế  gọi  là  mƣời 

niệm.  Từ  một niệm  đến  mƣời niệm, thì đến lúc  mạng  chung chắc chắn sẽ đƣợc 

vãng sanh. Nên gọi ngƣời tu pháp môn niệm Phật nhƣ ngƣời muốn bơi qua sông 

trong trong thí dụ trên, chỉ muốn qua sông, không nghĩ đến điều gì khác, đó gọi là 

chí  tâm,  nhớ  nghĩ  nhƣ  thế  liên  tục  đến  mƣời  lần  thì  gọi  là  mƣời  niệm.  Nếu  lúc 

lâm chung mà thực hành đƣợc nhƣ thế thì chắc chắn sẽ đƣợc vãng sanh. Đây là 

lời khẳng định, không chút nghi ngờ, thực tế nhƣ thế, nhƣ những lời Thiện Đạo 

địa sƣ đã nói, vạn ngƣời đi thì vạn ngƣời sẽ đến. 

“Nãi chí nhất niệm”, đến lúc lâm chung, không kịp thực hành đƣợc mƣời niệm thì 

anh ta đã tắt thở, nếu trong khoảng thời gian cuối cùng đó,  mà anh ta vẫn nhớ 

nghĩ đến đức Phật A di đà, thì anh ta vẫn đƣợc vãng sanh, đó là bổn nguyện của 

đức Phật A di đà, trong khoảng thời gian ngắn ngủi đó anh ta chắc chắn sẽ thấy 

Phật.  Nếu  trong  niệm  cuối  cùng  mà  đƣợc  thấy  Phật,  mỗi  niệm  tƣơng  ƣng  mỗi 

niệm Phật, anh ta không đủ thời gian, không kịp trăn trối với mọi ngƣời: Phật đã 

đến tiếp dẫn tôi đi rồi, tôi theo Phật đây. Không đủ thời gian để nói câu này. Nếu 

trong mƣời niệm anh ta có đủ thời gian để nói với mọi ngƣời, anh ta đƣợc Phật 

đến tiếp dẫn. Cuối cùng chỉ còn một niệm thì anh ta không đủ thời gian, chỉ tận 

mắt thấy đƣợc Phật đến tiếp dẫn, đó chính là đích thực đƣợc vãng sinh. 

Ý này trong luận Niệm Phật Tam Muội Bảo Vƣơng có nói: “Niệm tâm thuần cố”, 

thuần là không xen lẩn, cố là chắc chắn, kiên cố. Tâm của ngƣời đó lúc bấy giờ 

rất định tĩnh, kiên cố, không còn bị ngoại cảnh lay chuyển, liền đƣợc vãng sanh. 

“Âm thầm hợp với đạo lí, chứng quả vô sinh”, hai câu này rất hay, ý nghĩa của 

hai câu đó là gì? Vì tâm niệm lúc lâm chung là chân tâm, không phải vọng tâm. 

Không lẫn sự nghi ngờ, không bị vọng niệm chen vào, đó là chân tâm. Trong giáo 

lí Đại thừa đức Phật thƣờng nói: “Chân tâm li niệm”, trong chân tâm không có 

vọng niệm, trong chân tâm các vị chỉ có một câu A Di Đà Phật, đây là âm thầm 

hợp với diệu đạo. Đạo là gì? Đạo là tự tánh. Diệu là gì? Diệu là diệu dụng, nó có 

tác dụng rất kì diệu. Có thể gắn chặt niệm cuối cùng khi lâm chung với thể dụng 

của tự tánh, điều này thật đáng nể. Phẩm vị này cao, chứng nhập đƣợc vô sanh. Ở 

đây cho thấy nhân duyên họ họ khá thù thắng. Làm sao có việc lạ lùng nhƣ thế! 

Suốt đời là vọng tâm, nhƣng cuối cùng khi lâm chung lại có chân tâm, đó là việc 

vô cùng khó khăn. Chứng đƣợc vô sanh tức là nhập vào cảnh giới Thƣờng tịch 

Tập 420  122

5 



quang, tức là nhập vào tự tánh, mà tự tánh vốn không sanh không diệt. Khi chứng 

ngộ,  Huệ  Năng  nói  năm  câu,  câu  thứ  hai  ngài  nói  rằng:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn 

không sanh diệt”. Ngài nói hay quá! Vì vậy cho dù có phạm thập ác ngũ nghịch, 

mà  khi  lâm  chung  vẫn  niệm  Phật  cho  đến  nhất  niệm  thì  vẫn  đƣợc  vãng  sanh. 

Những  ngƣời  khi  phạm  thập  ác  ngũ  nghịch,  khi  lâm  chung  địa  ngục  hiện  tiền, 

khiến họ thực sự lo sợ, trong lúc đó những vọng niệm của họ đều mất hết, chỉ còn 

lại một niệm, nếu nhắc nhở họ câu A Di Đà Phật, họ nắm lấy niệm đó, không còn 

hoài nghi, không còn xen tạp, thì lúc đó họ đạt đƣợc phẩm vị nào? Há không phải 

Thiện  Đạo  đại  sƣ  từng  nói:  Tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm,  ở  chỗ  gặp  duyên  không 

giống  nhau.  Khi  lâm  chung  gặp  nhân  duyên  thù  thắng  nhƣ  thế,  chắc  chắn    là 

thƣợng bối vãng sanh. Niệm chân thành đến cùng cực thì sẽ đƣợc sinh lên thƣợng 

phẩm.  Trong  việc  chân  thành  vẫn  có  những  cấp  độ  không  giống  nhau,  nhƣ 

thƣợng trung phẩm, thƣợng hạ phẩm, thƣợng bối vãng sanh. Chúng ta nên biết, 

thƣợng bối vãng sanh là đƣợc sinh vào cõi Thật báo trang  nghiêm, trung bối sanh 

về cõi phƣơng tiện hữu dƣ, hạ bối là sanh về cõi phàm thánh đồng cƣ. Quả báo 

quá thù thắng. Tất cả pháp  thế gian hay xuất thế gian chỉ pháp này là chân thật, 

những pháp khác đều giả. Trong kinh Bát nhã đức Phật dạy: “Phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”, chỉ có việc này là chân thật. 

“Bổn nguyện của đức Phật A Di Đà là không thể nghĩ bàn”, sự thành tựu này là 

sự thành tựu bốn mƣơi tám lời nguyện của đức Phật A Di Đà. Kết quả của việc 

suy nghĩ trong năm kiếp tƣ duy của Bồ tát Pháp tạng chính tại nơi đây. Chúng ta 

đời này gặp đƣợc duyên lành thù thắng nhƣ thế, thì không thể không nghĩ đến ân 

đức của đức Phật A Di Đà. Chúng ta nỗ lực tu tập cho đến ngày thành công, đó 

chính  cách  báo  đáp  ân  đức  đúng  đắn,  không  thể  vãng  sanh  qua  thế  giới  tây 

phƣơng Cực lạc, thì đó là phƣơng pháp báo ân giả dối, không đúng đắn. Phƣơng 

pháp đúng đắn đó là dứt khoát vãng sanh. Nếu muốn chắc chắn vãng sanh thì quí 

vị phải dứt khoát từ bỏ tất cả. Kinh sách Đại thừa đã dạy cho ta rất rõ ràng, buông 

bỏ chấp trƣớc thì quí vị đã chứng đƣợc quả A la hán, vĩnh viễn không còn luân 

hồi. Buông bỏ phân biệt thì quí vị là Bồ tát. Buông bỏ khởi tâm động niệm, thì 

quí  vị  là  pháp  thân  đại  sỹ,  quí  vị  là  lý  nhất  tâm  bất  loạn,  sanh  về  cõi  Thật  báo 

trang nghiêm của thế giới tây phƣơng. Thế nên quan trọng nhất vẫn là việc ta có 

thể buông bỏ đƣợc hay không, có thể buông bỏ tất cả hay không. 

Trong  mấy  năm  trở  lại  đây,  chúng  ta  đã  suy  nghĩ,  quan  sát  điểm  này,  vì  sao 

chúng ta không thể buông bỏ đƣợc? Không buông bỏ đƣợc là bởi chúng ta không 

nhìn thấu, tức là chƣa hiểu rõ chân tƣớng sự thật, cho những thứ giả dối là chân 

122 Tập 420 

6 



thật, nghi ngờ những thứ chân thật, phân vân không biết đó là chân thật hay giả 

dối,  nên  lòng  tin  không  chắc  chắn,  lung  lay  bất  định.  Những  thất  bại  đều  xuất 

phát  ở điểm này.  Vì thế chúng ta  cảm  nhân đƣợc, khi  đức Thế  Tôn còn  tại thế, 

ngài giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, đều nhắm đến những việc này. Quí vị 

hiểu rõ ràng minh bạch chân tƣớng sự thật rồi, thì mọi việc tự nhiên buông bỏ mà 

không cần phải khuyên nhắc nữa, mà lại rất dễ buông bỏ. Đức Thế tôn đã đã biểu 

diễn cho chúng ta thấy, khi sao mai vừa mọc, dƣới cội Bồ đề ngài đã đại triệt đại 

ngộ. Làm thế nào để đƣợc đại triệt đại ngộ? Không có gì khác, ngoài việc buông 

bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, thì sự triệt ngộ sẽ hiện tiền. 

Trong  những  vị  cao  tăng  ở  Trung  quốc  thì  lục  tổ  Huệ  năng  là  ngƣời  đứng  đầu, 

Ngài là tấm gƣơng sáng trong việc nhìn thấu và buông bỏ. Buông bỏ tất cả, buông 

bỏ là thành Phật. Pháp môn này, đƣợc đức Phật A Di Đà giáo hoá ở cõi nƣớc Cực 

lạc. Phật Di Đà khi ở nhân địa, là Tỉ kheo Pháp tạng đã từng phát 48 nguyện, tu 

hành trong năm kiếp. Lúc tu hành, Pháp Tạng chính là một vị Bồ tát, khi mỗi lời 

nguyện đã đƣợc thành tựu thì thế giới Cực lạc cũng đƣợc thành tựu. Thế giới Cực 

lạc là do 48 lời nguyện cấu thành, không có 48 lời nguyện thì không có thế giới 

Cực  lạc.  Tâm  tƣởng  sự  thành,  mỗi  ngày  đức  A  di  đà  Phật  đều  nghĩ  đến  48  lời 

nguyện,  nghĩ  trong  bao  lâu?  Nghĩ  trong  năm  kiếp,  niệm  niệm  không  rời  nên  đã 

thành tựu cảnh giới Cực lạc. Ngày này chúng ta tƣởng, nhƣng tƣởng  không thể 

thành tựu, vì sao vậy? Vì tƣởng đƣợc  một vài giây là quên hết, không nghĩ đến 

nữa. Nếu quí vị nghĩ đến một việc gì đó, mà trải đến năm kiếp, thì sự thành tựu 

đó có thể ngang bằng với đức Phật A di đà. Điều này chúng ta có thể cảm nhận 

đƣợc. 

Niệm lực không thể nghĩ bàn, trong giáo lí Đại thừa đức Phật thƣờng dạy: “tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh”, phàm phu chúng ta thƣờng nghĩ những điều gì? Nghĩ 

địa ngục, nghĩ quỉ đói, nghĩ súc sinh, khi những suy nghĩ đó thành tựu rồi thì chỉ 

đến nó mà thôi. Địa ngục không phải do ai tạo ra, cũng không do một ngƣời nào 

thiết kế nên, việc này hoàn toàn tƣơng đồng với đạo lí của thế giới Cực lạc, thế 

giới đó do đức Phật A di đà nhiều kiếp nghĩ đến, việc tạo nghiệp địa ngục cũng 

tâm tƣởng trong một thời gian dài mới tạo ra. Nếu quí vị thật sự cảm nhận đƣợc 

điều này, hết thảy pháp của thế gian hay xuất thế đều do ý niệm, khi ý niệm nổi 

lên thì nó đƣợc thành tựu, không một ai vẽ ra, không ai xây dựng, không một ai 

tự tay làm mà nó vẫn hình thành. 

Tập 420  122

7 



Những ngƣời tạo thập ác ngũ nghịch, khi lâm chung cảnh giới địa ngục liền hiện 

ra,  lửa  dử  kéo  đến,  nhƣng  vì  niệm  Phật,  liền  dứt  vọng  hoặc  (suy  nghĩ  không 

đúng), chứng lý nhất tâm. 

“Liền dứt vọng hoặc”, thì lập tức đƣợc lý nhất tâm,  Lý nhất tâm là gì? Lí nhất 

tâm đó là kiến tánh. “Vì phù hợp với lí nên các tội đƣợc tiêu diệt”. Quí vị thật sự 

chứng đƣợc lí nhất tâm, chứng đƣợc lý nhất tâm là minh tâm kiến tánh, vì quí vị 

đã kiến tánh, vì lí đó là tánh. Trong tự tánh không có tội hay phƣớc, không có tôi, 

cũng không có phƣớc. Nếu có tội hay phƣớc thì chúng ta sẽ nghĩ đến nó có hình 

tƣớng. Có phƣớc thì có thế giới Cực lạc hiện tiền, có tội thì địa ngục hiện tiền. 

Ngày  nay  chúng  ta  hiểu  đƣợc  tự  tánh  vốn  không  có  hình  tƣớng,  chẳng  những 

không  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  mà  hiện  tƣợng  tinh  thần  cũng  không  có.  Hiện 

tƣợng tinh thần là gì? Thọ tƣởng hành thức chính là hiện tƣợng tinh thần. Trong 

tự  tánh  có  trí  tuệ,  trong  trí  tuệ  có  kiến  văn  giác  tri.  Song  kiến  văn  giác  tri  này, 

chẳng những không phải là hiện tƣợng vật chất, mà cũng không phải hiện tƣợng 

tinh thần, vì thế ta không thể gọi tên nó đƣợc, đó là những hiện tƣợng tự nhiên, 

nó không sanh diệt. Thọ tƣởng hành thức có sự sinh diệt, có hiện tƣợng sinh diệt, 

nhƣng kiến văn giác tri thì không sinh diệt, nó thuộc về tánh đức. Kiến văn giác 

tri có, nhƣng không có hình tƣớng. Vừa rồi có nói, ba loại hiện tƣợng đều không 

có, không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng tinh thần và không có hiện 

tƣợng tự nhiên. Đối với kiến văn giác tri, đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu 

với chúng ta rằng: Tất cả chúng sanh đều có đức tƣớng trí tuệ của Nhƣ lai. Chúng 

ta nên hiểu nhƣ thế nào? Nhƣ lai là tự tánh, trong tự tánh vốn  đã đầy đủ trí tuệ 

viên mãn. Đức là gì? Kiến văn giác tri là đức. Tƣớng là hiện tƣợng, chúng ta nói 

đến  ba    hiện  tƣợng,  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện  tƣợng  vật 

chất, vốn đã có đủ trong tự tánh. Ngƣời kiến tánh thấy đƣợc trong tự tánh vốn đầy 

đủ những thứ đó rồi. Vì thế khi chúng sanh có cảm ứng thì tự tánh liền hiện ra, 

khi  hiện  ra  thì  kiến  văn  giác  tri  liền  phát  huy  tác  dụng,  nó  có  phản  ứng,  vì  thế 

không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trƣớc. Do đó chúng ta phải hiểu 

rằng, thật sự chƣ Phật Bồ tát ứng hoá đến cõi thế gian này, sự biểu diễn bên ngoài 

của các ngài, không khác với phàm phu chúng ta.  Nhƣng bên trong thì hoàn toàn 

khác hẳn. Khác nhau cái gì? Việc kiến văn giác tri bị thay đổi, nó biến thành thọ 

tƣởng hành thức. Thọ tƣởng hành thức là tạo nghiệp. Thọ là gì? Thọ là cảm thọ, 

trong kiến văn giác tri có sự cảm thọ không? Không. Vì sao? Khi cảm thọ là họ 

đã  khởi  tâm  động  niệm,  nếu  không  khởi  tâm  động  niệm  thì  làm  sao  cảm  thọ 

đƣợc! Vì thế họ có kiến chứ không cảm thọ. Khi chúng sinh hiện tƣớng sẽ khiến 

122 Tập 420 

8 



những vị ấy thấy đƣợc, khi thấy thì họ có những phản ứng, giống nhƣ thử nghiệm 

nƣớc.  Chúng  ta  thử  dùng  phƣơng  pháp  khoa  học  để  thử  nghiệm  nƣớc,  để  thử 

nghiệm việc có mặt của kiến văn giác tri. Ngày nay chúng ta nhận biết đƣợc nƣớc 

biết nhìn, biết nghe, hiểu đƣợc ý của con ngƣời, biết đƣợc ý của con ngƣời đó là 

giác tri, nhìn đƣợc là kiến, nghe đƣợc đó là văn, khởi lên phản ứng, phản ứng đó 

là phản ứng của bản năng, phản ứng của tự tánh. Vì thế ta chúng ta có thể cảm 

ứng đạo giao với chƣ Phật, Bồ tát. Khi trong tâm chúng ta có cảm, có khi chúng 

ta  hữu  niệm  để  cảm,  có  khi  chúng  ta  vô  niệm  để  cảm.  Hữu  niệm  để  cảm  ứng 

chúng ta hiểu đƣợc, nhƣng vô niệm thì làm sao cảm ứng đƣợc? Kỳ thật vô niệm, 

nhƣng niệm của quí vị đã động, nhƣng sự dao động đó cực kì nhỏ, nhỏ đến mức 

tự thân quí vị không biết đƣợc. Chúng ta thử nghĩ xem ai có thể biết đƣợc, ý niệm 

của ta đang động? Ai có thể biết đƣợc mỗi tế bào trên cơ thể chúng ta đang biến 

đổi nhƣ thế nào? Hiện tƣợng mỗi tế bào đang biến đổi chƣa bao giờ ngƣng nghỉ. 

Vì sao vậy? Vì nếu ngƣng nghỉ thì thân thể này sẽ không còn. Giống nhƣ chúng 

ta  xem  phim,  các  hình  ảnh  không  ngừng  chuyển  động,  để  có  những  hình  ảnh 

thực, nếu nó không chuyển động thì không có hình ảnh nào hiện lên màn hình cả. 

Ngày nay chúng ta xem vô tuyến truyền hình, vô tuyến truyền hình không dùng 

băng nhựa mà số hoá, độ nét rõ hơn băng nhựa, độ trình chiếu nhanh hơn băng 

nhựa rất nhiều, nhƣng tất cả đều phải nhờ có sự chuyển động  mới có hình  ảnh, 

nếu không chuyển động thì hình ảnh không có. Ba loại hiện tƣơng trên không thể 

tách  rời  sự  chuyển  động.  Hiện  tƣợng  vật  chất  là  do  sự  vận  động  mới  có,  hiện 

tƣợng tâm lí cũng thế, hiện tƣợng tự nhiên cũng thế, không thể nào tách khỏi sự 

chuyển  động.  Vì  thế  nghiên  cứu  của  các  nhà  khoa  học  cho  rằng  cả  quả đất  này 

nhƣ những tiếng ngân của cung đàn, dùng cái này làm thí dụ, vũ trụ đƣợc sinh ra 

là do sự chuyển động, nếu không chuyển động nó đã không tồn tại. Đó cũng là 

điều pháp Phật đã đề cập: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. Đạt đến mức độ 

bất động, thì lúc đó mới thấy rõ tất cả những hiện tƣợng trong vũ trụ, đây chính là 

sự tu tập thiền định trong Phật pháp. Công phu thiền định càng sâu thì cách nhìn 

của quí vị càng tinh tế, dù một sự chuyển động rất nhỏ nhặt thì quí vị cũng có thể 

thấy rõ. 

Nhƣ Bồ tát Di lặc đã nói trong kinh, ngài cho rằng tần suất mỗi giây có đến một 

nghìn  sáu  trăm  triệu,  mỗi  giây  có  một  nghìn  sáu  trăm  lần  hiện  tƣợng  chuyển 

động, nhƣng ngài vẫn thấy rất rõ ràng, không sai sót. Vì thế mỗi khảy móng tay 

có ba trăm hai  mƣơi triệu. Nếu chúng ta biết rõ chân tƣớng sự thực này, thì sẽ 

buông bỏ, không còn bám víu vào bất cứ một hiện tƣợng nào, quí vị không còn ý 

Tập 420  122

9 



niệm khống chế, không còn ý niệm chiếm hữu. Vì sao vậy? Tất cả những ý niệm 

này đều là vọng niệm, không có ý nghĩa gì cả, có thể chiến hữu không? Không 

thể; Có thể khống chế chăng? Không thể. Vì tốc độ của nó nhanh lắm. Biến pháp 

giới  hƣ  không  giới,  chúng  ta  tiếp  nhận  đƣợc  ba  loại  hiện  tƣợng  này.  Thân  thể 

chúng ta cũng giống nhƣ một cái máy thu, vô tuyến truyền hình, có thể thu đƣợc 

tất cả các làn sóng đang chuyển động. Cơ thể của chúng ta đây, trong đó gồm ý 

niệm của thức thứ sáu, đồng thời cũng là máy phát. Mỗi tế bào trên cơ thể chúng 

ta, mỗi tế bào đều đang phát đi, tốc độ phát đi lập tức chu biến pháp giới. Vì thế 

chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tất cả mọi thứ, quí vị nghĩ chƣ 

Phật Bồ tát có biết không? Biết hết đấy. Thậm chí bản thân mình chƣa kịp hiểu 

mà  chỗ  kia  đã  hiểu  rất  rõ  rồi.  Cái  đó  gọi  là  gì?  Gọi  là  minh  ứng.  Khi  chúng  ta 

mong cầu bản thân mình không biết, nhƣng Chƣ Bồ tát dã nhận đƣợc, chƣ Bồ tát 

đã hiện thân đến, đến giúp đỡ quí vị, việc cảm ứng nhƣ thế gọi là minh ứng hiển 

ứng. Lại có một loại minh ứng hiển ứng cực kì nhỏ, Phật Bồ tát có giúp đỡ quí vị 

không? Có đấy, gia hộ quí vị từ những việc nhỏ nhặt nhất, quí vị hoàn toàn không 

nhận  biết  đƣợc,  chúng  ta  chỉ  nhận  biết  đƣợc  khi  hiển  ứng  nhƣng  minh  ứng  thì 

không  thể  cảm  nhận  đƣợc.  Có  hai  loại  minh  ứng:  minh  cảm  minh  ứng  và  hiển 

cảm minh ứng. 

Điều quí nhất của ngƣời tu hành khế lí, đó là nội dung câu trên đã nói, “nhập lí 

nhất tâm”, đó mới là điều quan trọng nhất. Ở giai đoạn đó, giáo lí đại thừa thƣờng 

gọi là Pháp thân Bồ tát, quả thực là tất cả tội nghiệp đã đƣợc tiêu diệt. Quí vị tìm 

đâu ra thứ gì là tội, cái gì là phƣớc, thậm chí thứ gì gọi là tịnh, cái gì gọi là nhiễm 

cũng không có, cho đến cái gì là chân cái gì là vọng cũng không còn. Tự tánh 

thanh tịnh tâm, là một vầng thƣờng tịch quang. 

Sanh về thế giới tây phƣơng Cực lạc, “đăng tam bất thoái”, chúng ta thƣờng nói 

viên chứng tam bất thoái, đây chính là Pháp thân Bồ tát. Trong kinh đức Phật dạy 

cho chúng ta về sơ quả của Tiểu thừa, nhƣng đừng xem đó là địa vị quá thấp: Tu 

đà hoàn,  Viên giáo trong kinh Hoa nghiêm của Đại thừa, Bồ tát Thập tín, đó là 

địa vị Sơ tín, Sơ tín giống nhƣ lớp một Tiểu học, nhƣng trong ba loại bất thoái, 

loại thứ nhất mà họ chứng đƣợc, gọi là vị bất thối, địa vị của họ, chứng đƣợc quả 

vị này là Thánh nhân, không còn là phàm phu nữa. Tuy vẫn chƣa thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, nhƣng trong lục đạo, chắc chắn họ không rơi vào ba đƣờng ác. Tiến 

thêm một bƣớc nữa, đó là Bồ tát, phát tâm Bồ đề, tu đạo Bồ tát, chắc chắn không 

còn quay lại Nhị thừa, đó là loại  bất thoái thứ hai. Địa vị Bất thoái thứ ba là minh 

tâm  kiến  tánh,  họ  chỉ  có  một  mục  tiêu,  một  phƣơng  hƣớng,  là  sanh  vào  cõi 

123 Tập 420 

0 



Thƣờng tịch quang tịnh, đây chính là quả vị Diệu giác trong kinh Hoa nghiêm. 

Gọi là gì? Là niệm bất thoái. Mỗi niệm của họ đều hƣớng đến một mục tiêu, một 

phƣơng hƣớng, không còn một mục tiêu nào khác, mục tiêu đó là danh đúng với 

thực, chính là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác, thật sự là vô thƣợng. Trên đẳng 

giác còn có quả vị Diệu giác, nhƣng trên quả vị Diệu giác thì không còn quả vị 

nào nữa, đây gọi là niệm bất thoái. Khi vãng sanh về thế giới tây phƣơng Cực lạc, 

là chứng quả vị Tam bất thối. Chúng ta biết rằng, cảnh giới thấp nhất của họ, là 

Sơ trú Bồ tát mà trong kinh Hoa nghiêm nói đến, là Sơ địa Bồ tát của Biệt giáo. 

Công phu đoạn trừ phiền não của sơ địa trong Biệt giáo giống với quả vị sơ trú 

trong Viên giáo, đều là phá vô minh để chứng pháp thân. 

Thế  nào  là  chứng  pháp  thân?  Tức  là  khẳng  định  tất  cả  mọi  sự  vật  trong  vũ  trụ 

chính là thân ta, đây là pháp thân. Pháp có nghĩa là vạn pháp, họ không còn chấp 

thân này là thân của tôi nữa, biến pháp giới hƣ không giới đều là thân của tôi, đấy 

gọi là chứng pháp thân. Chứng pháp thân có nghĩa nhƣ thế nào? Cả vũ trụ với ta 

thật  sự  là  một  thể,  đó  gọi  là  chứng  pháp  thân,  kiến  tánh  mới  có  thể  thấy,  chƣa 

kiến tánh thì không thể thấy đƣợc. 

Kiến tánh là gì? Biết rằng mọi sự vật đều từ tự tánh biến hiện ra, có nhƣ thế mới 

hiểu rõ đƣợc chân tƣớng của sự vật, và hiểu rõ tất cả những mối liên hệ của nó. 

Chúng ta thấy khi một đứa trẻ đƣợc sinh ra, bà mẹ ôm nó và nói đó là cục cƣng 

của tôi. Ngƣời thực sự đã đƣợc khai ngộ, thấy tất cả mọi sự mọi vật trong cả pháp 

giới hƣ không đều là cục cƣng của mình, cùng một cơ thể. Quí vị nói bề ngoài, 

mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân đó là bên ngoài, bên trong là lục phủ ngũ tạng, cùng một 

cơ thể! Không phải là một ngƣời một nhà, ngƣời một nhà có hai thân thể à? Cùng 

một thân thể, đó là minh chứng rõ ràng nhất về việc biến pháp giới hƣ không giới 

cùng với thân thể ta là một. Bây giờ chúng ta đang mê mờ, không hiểu biết nên 

cho cái này tốt với ta, ta không thích cái kia, đó là sự đối lập. Sau khi đã giác ngộ, 

nhìn những hiện tƣợng đó thất thế nào? Mũi đối lập với tai, gan đối lập với phổi, 

chẳng phải là ý này sao? Kỳ thật có đối lập chăng? Không  có! Mỗi bộ phận có 

chức năng riêng của nó, mỗi bộ phận đều có tác dụng của nó, nó phối hợp cùng 

nhau, nhƣ thế mới gọi là sức khoẻ sống lâu. Nếu  nó có sự xáo trộn, không phối 

hợp  với  nhau  thì  ngƣời  ta  sẽ  sinh  bệnh,  chắc  chắn  sẽ  không  sống  đƣợc.  Cơ  thể 

của con ngƣời là một vũ trụ thu nhỏ, vụ trụ thu nhỏ không khác vũ trụ lớn, vũ trụ 

thu nhỏ chính là mô hình của vũ trụ lớn. Chúng ta rất nhỏ bé trong vũ trụ to lớn 

này, thân thể chúng ta giống một hạt bụi. 

Tập 420  123

1 



Phần  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  Hoàng  Niệm  lão  đã  đƣa  ra  một  thí  dụ:  “một  cọng 

lông, một hạt bụi”, lông là sợi lông, nói đến đầu sợi lông là tƣợng trƣng quá nhỏ. 

Bụi tức là hạt bụi nhỏ đã đƣợc mô tả trong kinh Phật. Đầu sợi lông và một hạt bụi 

nhỏ,  trên  thực  tế  nó  rất  lớn,  nó  vẫn  còn  những  vật  chất  nhỏ  hơn  cấu  thành  nó. 

Ngày nay chúng ta nƣơng vào khoa học, biết rằng có nguyên tử, mắt thƣờng ta 

không thấy đƣợc hạt nguyên tử, nhƣng những tế bào trên thân thể chúng ta, chúng 

ta có thể thấy những cọng lông trên cơ thể, mỗi cọng lông nhƣ thế có bao nhiêu 

nguyên tử cấu thành, chúng ta không thể biết, nhƣng giới khoa học biết. Nguyên 

tử cũng không phải là đơn vị nhỏ nhất, thể tích của nguyên tử rất lớn. Giới khoa 

học thời cận đại đã phát hiện ra trung vi tử, có thể đó chính là những đơn vị nhỏ 

nhất mà trong kinh Phật đã nói. Lớn cỡ nào? Một trăm ức trung vi tử kết hợp lại 

với nhau, tạo thành một điện tử, điện tử nhỏ hơn nguyên tử, mỗi nguyên tử lại có 

hạt nhân nguyên tử, có điện tử, hình dáng của nó cũng giống một vũ trụ thu nhỏ, 

chuyển động quanh hạt nhân đó là điện tử. Quí vị thử xem, một trăm ức trung vi 

tử  là  một  điện  tử,  một  điện  tử  lại  chia  ra  một  trăm  ức  các  chấm  nhỏ,  đó  gọi  là 

trung vi tử. Trung vi tử từ đâu mà có? Giới khoa học cũng biết, đó là do tâm niệm 

tạo thành, vì vậy mà giới khoa học cho rằng vật chất trong vũ trụ là không thật. 

Nói một cách rõ ràng, cơ bản không có cái gọi là vật chất, vật chất là ý niệm mà 

thôi. Khi ý niệm dồn lại một nơi thì sanh ra huyễn tƣớng, huyễn tƣớng này nhà 

Phật  gọi  là  ngũ  uẩn.  Sắc  thọ  tƣởng  hành  thức,  sắc  là  hiện  tƣợng  vật  chất,  thọ 

tƣởng hành thức là hiện tƣợng tinh thần. Tất cả đều không xa rời tƣởng, nghĩa là 

ý niệm, không xa rời đƣợc ý niệm, do niệm tạo thành, ý niệm, niệm lực. 

Những báo cáo của giới khoa học mà chúng ta đã biết, rất giống với A lại da mà 

trong Phật giáo nói, A lại da  có tam tế tƣớng, thứ nhất là nghiệp tƣớng, nghiệp 

tƣớng tƣơng đƣơng với năng lƣợng mà các giới khoa học ngày nay đã đề cập, vì 

nghiệp tƣớng chỉ là ba động. Từ ba động sanh ra chuyển tƣớng, chuyển tƣớng là 

kiến phần của A lại da. Từ kiến phần biến thành hiện tƣợng vật chất đó là cảnh 

giới tƣớng, cảnh giới tƣớng là tƣớng phần của A lại da. Tam tế tƣớng của A lại da 

là khởi nguyên của vũ trụ, cả vũ trụ với thân thể của ta, mà chúng ta gọi là ngã, 

đƣợc sinh ra cùng một lúc. Có cái nào trƣớc cái nào sau không? Có đấy, song quí 

vị không thể nhận biết đƣợc cái nào trƣớc cái nào sau, quí vị không thể nhìn ra. 

Bồ tát Di lặc nói nhất niệm, quí vị xem trong nhất niệm có nghiệp tƣớng, có cảnh 

giới tƣớng, có chuyển tƣớng. Trong một khoảng thời gian rất ngắn vẫn chia ra ba 

tƣớng.  Vì  thế  trong  tế  tƣớng  này  tìm  tịnh  nhiễm,  tìm  chân  vọng,  tìm  thiện  ác, 

thƣờng thƣờng không tìm thấy đƣợc. Cho nên tất cả những hoạ phƣớc tạo ra từ vô 

123 Tập 420 

2 



thỉ đều mất hết, tội nặng trong tám mƣơi ức kiếp sinh tử cũng không còn, phƣớc 

báo của tám mƣơi ức kiếp cũng không còn nữa, tất cả đều mất hết, “phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”. Khi tất cả không còn nữa, thì sự thanh tịnh của quí vị 

đƣợc phục hồi. “Thanh tịnh bình đẳng giác” thật sự phục hồi. Hiểu rõ đƣợc đạo lí 

này rồi, có cần hƣởng phƣớc hay không? Không cần. Suốt đời đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni vì chúng ta thị hiện, ngài cũng không hƣởng phƣớc. Vì sao vậy? Vì hoạ 

phƣớc đều là giả, là tƣơng đối, không có thật. Hàm nghĩa việc thị hiện của ngài 

rất cao sâu, chúng ta cứ từ từ tìm hiểu, từ từ phát hiện, sau đó mới suy nghĩ đến 

“tuỳ duyên diệu dụng” trong Hoàn Nguyên Quán nói. Suốt đời đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni thị hiện là tuỳ duyên diệu dụng. Quí vị hãy xem sự diệu dụng của ngài 

nhƣ thế nào, chúng ta  mới thật sự đƣợc thọ dụng, chúng ta  mới có thể  học tập 

theo ngài đƣợc, phải học đƣợc thật giống ngài. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thật sự 

nhƣ  lời  của  tiên  sinh  Đông  Phƣơng  Mĩ  nói:  đó  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  con 

ngƣời.  Những  ngƣời  bình  thƣờng  không  thể  lí  giải  đƣợc.  Ngài  thật  sự  pháp  hỷ 

sung mãn, thƣờng sanh hoan hỷ tâm. 

Câu cuối cùng dƣới đây, thực sự  mỗi câu đều rất hay. Nếu không phải phƣơng 

tiện cứu cánh trong phƣơng tiện, viên đốn nhất trong giáo lí viên đốn, thì làm sao 

có thể đƣợc nhƣ thế. Nhất niệm thập niệm đều là niệm Phật, dùng những thứ gì? 

Dùng chân tâm, không dùng vọng tâm. 

Nói cách khác, khi ta niệm danh hiệu một vị Phật, không nghi ngờ, không có xen 

tạp, đó là chân tâm, vẫn còn nghi ngờ, còn sự xen tạp đó là vọng tâm. Tôi cũng 

rất muốn không có sự xen tạp, vì sao lại có nhiều vọng niệm nhƣ thế? Điều này 

cho  thấy  tập  khí  vọng  tƣởng  trong  A  lại  da  của  chúng  ta  quá  nặng.  Khi  không 

niệm  Phật  ta  không  biết,  khi  niệm  Phật  nó  liền  xuất  hiện.  Muốn  làm  cho  vọng 

niệm bớt đi, chúng ta cần phải thay đổi cuộc sống của  mình, đối với cuộc sống 

sinh hoạt của mình dễ dàng chấp nhận, không tìm cầu những thứ khác, mọi việc 

đều tuỳ duyên, thì vọng niệm liền giảm bớt. Khi vọng niệm trong cuộc sống hàng 

ngày giảm bớt, thì công phu niệm Phật dễ thành tựu. Nếu không bắt đầu cải thiện 

trong cuộc sống hàng ngày, trong công việc, trong cách đối nhân xử thế tiếp vật, 

thì  công  phu  tu  tập  khó  thành  tựu  đƣợc.  Sau  đó  chúng  ta  sẽ  thấy  rõ,  cuộc  sống 

chúng ta ở đây, thuận cảnh hay nghịch cảnh tất cả đều giúp chúng ta, đều thành 

tựu  chúng  ta.  Vì  sao  thế?  Trong  thuận  cảnh  chúng  ta  luyện  tâm  gì?  Luyện  tâm 

không tham, không tham luyến, luyện không ngu si, rõ ràng minh bạch, tƣớng có 

tánh  không,  sự  có  lý  không.  Nghịch  cảnh  cũng  có  thể  tôi  luyện  cho  chúng  ta 

không còn bực tức, không còn kiêu ngạo. Vì thế tất cả mọi ngƣời, tất cả sự vật, 

Tập 420  123

3 



tất cả ngoại cảnh, tất cả nhân duyên, không có thứ gì là không hổ trợ cho việc tu 

hành  thành  Phật  của  ta.  Nếu  quí  vị  biết  tận  dụng  thì  thành  Phật,  không biết  tận 

dụng,  mà  dùng  ngƣợc  lại,  thì  gặp  thuận  cảnh  sẽ  tham  đắm,  gặp  nghịch  cảnh  sẽ 

ghét bỏ, những  nhân duyên đó sẽ kéo quí vị vào chốn địa ngục. Quí vị muốn nó 

trợ  duyên  thế  nào,  tất  cả  đều  nơi  quí  vị,  nó  sẽ  làm  theo  ý  quí  vị.  Nó  có  thể  trợ 

duyên  cho  quí  vị  thành  Phật,  cũng  có  thể  kéo  quí  vị  xuống  địa  ngục,  chúng  ta 

muốn thế nào thì nó sẽ hổ trợ thế ấy, đây là then chốt. 

Năm trƣớc, khi đang ở Mĩ, trong kinh Phật có hai câu: “mỗi giờ là giờ tốt, mỗi 

ngày là ngày lành”. “Tôi thêm vào hai câu: mỗi ngƣời là ngƣời tốt, mỗi việc là 

việc lành”. Nếu quí vị biết dùng thì toàn là việc tốt, những ngƣời ác, những việc 

cực ác giúp đỡ quí vị thành Phật, nâng đỡ quí vị bƣớc lên cảnh giới cao hơn, làm 

sao không phải là tốt đƣợc? Với những ngƣời làm việc ác ta không những không 

ghét bỏ, mà còn khởi tâm gì? Khởi tâm cảm ơn, nhờ họ mà ta tiêu đƣợc nghiệp 

chƣớng, ác ý hủy báng ta, xỉ nhục ta, hãm hại ta, ta đều chấp nhận, tiêu nghiệp 

chƣớng mà. Nếu không có những việc làm này của họ, thì nghiệp chƣớng chúng 

ta làm sao tiêu tan đƣợc? Nếu nhẫn nhục Tiên không gặp đƣợc vua Ca lợi cắt hết 

thân thể, thì việc nhẫn nhục của Ngài còn phải tu đến bau lâu? Vì gặp vua Ca lợi 

đã làm nhƣ thế, nên hạnh nhẫn nhục ba la mật của ngài mới đƣợc viên mãn, thành 

tựu. Vì thế ngài đã cám ơn vua Ca lợi. Lúc lâm chung còn phát nguyện lớn, sau 

này thành Phật, ngƣời đƣợc độ dầu tiên chính là ông, ông là ân nhân lớn của tôi. 

Vị tiên nhân nói trên là tiền thân của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, khi chƣa thành 

Phật. Vua Ca lợi là ai? Chính là vị đệ tử đƣợc tiếp nhận đầu tiên của ngài. Nói là 

làm, thật sự đã độ vị này, đó chính là tôn giả Kiều Trần Nhƣ, là vua Ca Lợi ngày 

xƣa. 

Một khi đã hiểu rõ mọi chuyện thì ai cũng có thể là ân nhân, mọi chuyện đều là 

yếu tố tốt đẹp, lúc đó lòng từ bi liền xuất hiện, tâm đại Bồ đề liền hiện ra. Nếu 

vẫn quan niệm ngƣời này là thân, kẻ kia là oán thì chƣa đƣợc, vẫn còn phân biệt, 

vẫn còn chấp trƣớc. Nói cách khác, anh vẫn là ngƣời phàm. Vì thế pháp môn này 

là phƣơng tiện trong phƣơng tiện cứu cánh, trong đốn ngộ có đốn ngộ viên mãn. 

Thấy  ở  điểm  nào?  Từ  chỗ  thập  ác  ngũ  nghịch,  khi  lâm  chung  vẫn  đƣợc  thƣợng 

phẩm thƣợng sanh. 

Thiền tông nhƣ Lục Tổ Huệ Năng đó là thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh. Vì sao 

vậy? Vì ngài có thể nhất thời đốn ngộ, nghĩa là một lần ngài buông bỏ hết khởi 

tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, thật sự buông bỏ không còn dính mắc, lúc 

đó liền minh tâm kiến tánh, thành Phật. 

123 Tập 420 

4 



Trong  tông  môn,  ta  hãy  xem  những  sử  sách  ghi  chép  lại,  có  ngƣời  tu  tập  năm 

năm, ba năm, có ngƣời tu tập bảy, tám năm, có ngƣời tu tập mƣời mấy hai mƣơi 

năm, có ngƣời tu tập ba, bốn mƣơi năm mới khai ngộ, nhƣng mức độ khai ngộ 

của  các  vị  đó  cũng  giống  nhƣ  ngài  Huệ  Năng,  không  khác  gì  cả.  Những  vị  đó 

phải  mất  một thời gian dài  mới có thể cắt đứt những thứ đó, nhƣng đại  sƣ Huệ 

Năng chỉ một niệm là cắt đứt hết. Một niệm đoạn hết gọi là “đốn”, viên đốn. 

Trong tông Tịnh độ, những ngƣời tạo thập ác ngũ nghịch, khi lâm chung địa ngục 

hiện ra, lửa dử thiêu đốt, nhờ tiếng niệm Phật mà đƣợc cắt đứt tất cả những mê 

lầm,  đó  chính  là  đốn  ngộ  trong  đốn,  vì  thế  viên  đốn  cuối  cũng  nhƣ  trong  thiền 

tông. Niệm cuối cùng của những ngƣời đó, cảnh giới của họ có thể sánh với ngài 

Huệ Năng, với đức Thích Ca Mâu Ni, vấn đề này là không thể nghĩ bàn. Nhƣng 

đây là đứng về lý mà nói thôi. Tạo những nghiệp chƣớng, khi quả báo hiện tiền, 

địa ngục đã hiện tiền, vì quá khiếp sợ nên đã khiến cho những vọng niệm đó tiêu 

mất, sự việc là nhƣ vậy. Quá khiếp sợ nên nó tiêu mất. Bảo họ niệm câu A di đà 

Phật, họ chết cũng không buông, đó là nhất niệm, đó là chân tâm niệm. Vì thế địa 

vị mà họ đạt đến hoàn toàn giống nhƣ Đại sƣ Huệ Năng. Đây là điều rất hiếm có, 

về lý mà nói là nhƣ vậy, còn về sự thì rất khó. 

Nay  tông  Tịnh  độ  làm  cho  những  phàm  phu  đã  tạo  thập  ác  ngũ  nghịch  có  thể 

nhất tâm, vì thế Di Đà hiệu là nguyện vƣơng, chân thật bất hƣ. Pháp môn niệm 

danh hiệu A Di Đà Phật của tông Tịnh độ, phƣơng pháp niệm danh hiệu Phật A 

Di Đà, phƣơng pháp này không gì khác ngoài việc xây dựng trƣờng học. Thế giới 

Cực lạc chính là trƣờng học, thế giới Cực lạc không có tổ chức chính trị, quí vị 

xem kinh điển không cuốn nào đề cập đến thế giới Cực lạc có quốc vƣơng, thế 

giới Cực lạc có chính phủ, không có. Nếu có chắc chắn đã cho chúng ta biết. Thế 

giới Cực lạc chỉ có hai hạng ngƣời đó là thầy giáo và học trò. Thầy giáo là Phật A 

Di Dà, còn học sinh là những  vị  Bồ  tát,  tất  cả  những vị  vãng sanh  đến  thế  giới 

Cực lạc đều là những học sinh. Học sinh có tam bối cửu phẩm, nhƣ học các lớp 

không giống nhau. Có ngƣời đến thế giới Cực lạc là từ cấp bậc dƣới cùng dần dần 

đi lên, có ngƣời không đi theo thứ lớp mà xen ngang, nó là nhƣ vậy. Có thể nói 

thế giới Cực lạc là Phật học viện do các đức Phật Nhƣ lai cùng sáng lập nên, đức 

A Di Đà Phật là viện trƣởng, còn chƣ Phật Nhƣ Lai là giáo thọ, các ngài thƣờng 

đến thế giới Cực lạc để giảng dạy, Bồ tát Đẳng Giác là những vị trợ giảng. Trong 

kinh Di đà có câu: “ Các vị thƣợng thiện nhân đều ở cùng một chỗ”, trong chú 

giải của chƣ vị tổ sƣ, thƣợng thiện nhân là các bậc Bồ tát Đẳng giác, họ là những 

vị trợ giảng, giúp đỡ việc học hành của những ngƣời mới đến thế giới  Cực lạc. 

Tập 420  123

5 



Đức  A  di  đà  Phật  thƣờng  giảng  kinh  trong  giảng  đƣờng  Thất  bảo,  không  gián 

đoạn. Vì thế giới Cực lạc không cần ăn uống, thế giới Cực lạc cũng không cần 

ngủ nghỉ. Việc ăn uống nghỉ ngơi của chúng ta đã tiêu tốn rất nhiều thời gian, họ 

không  ăn  uống,  không  nghỉ  ngơi.  Đến  thế  giới  Cực  lạc  thì  chỉ  học  hành,  nghe 

pháp, nghe đến lúc nào mới thôi? Đến khi thành Phật mới thôi. Ngày tốt nghiệp là 

thành Phật, khi thành Phật rồi liền đi đến những thế giới khác, nơi mà quí vị có 

nhân duyên, thì quí vị đến làm Phật nơi đó. Chúng ta phải nhận thức rõ điều này. 

Tông Tịnh độ hoàn toàn giáo dục, là nền giáo dục vĩ đại nhất, là nền giáo dục đầy 

đủ nhất, đảm bảo có thể thành Phật, đảm bảo có thể khai ngộ, và rất mau chóng. 

Quí vị thấy đó, học tập không bao giờ ngừng nghỉ! Việc học tập của chúng ta ở 

đây  có  những  khó  khăn,  thời  gian  học  hành  ngắn  ngủi  mà  việc  nghỉ  ngơi  lại 

nhiều, hai mƣơi bốn tiếng đồng hồ mỗi ngày, cho dù quí vị có học đến tám tiếng 

mỗi ngày thì vẫn còn nghỉ mƣời sáu tiếng. 

Có  ngƣời  hỏi  đến  thế  giới  Cực  lạc  để  làm  gì?  Đến  để  học,  đến  học  viện  niệm 

Phật.  Phật  học  viện  của  hế  gian  này,  cho  đến  của  thế  giới  chƣ  Phật,  đều  không 

bằng thế giới cực lạc. Thế giới Cực lạc rất đơn thuần, đến đó toàn  toàn hƣởng thụ 

những thành tựu bổn nguyện của đức Phật A Di Đà. 

Đức đầu tiên trong sự thành tựu đó là gì? Là tất cả đều do biến hoá mà có, đây là 

đức thứ nhất. Quí vị muốn có thứ gì thì thứ đó liền hiện ra ngay, không thiếu thứ 

gì. Tôi  muốn  một  bộ Đại Tạng kinh, thì nó liền hiện ngay trƣớc  mắt, tôi không 

muốn thấy nữa, nó lại biến mất, không cần phải mang cất đi, muốn thứ gì thì thứ 

đó liền hiện ngay, muốn ăn thì thức ăn hiện ngay trƣớc mắt, muốn mặc thì áo đã 

có trên thân. Cung điện hay nhà cửa ở thế giới Cực lạc không có những thứ đồ 

dùng, đồ dùng trong nhà cũng rất phiền toái, nó không có. Khách đến nhà phải 

làm sao? Khách đến liền biến ra toà sƣ tử, mỗi ngƣời có một chỗ ngồi, khi khách 

ra  về  thì  chỗ  ngồi  cũng  biến  mất,  không  cần  phải  dọn  dẹp,  không  cần  phải  bày 

biện.  Thế  giới  tốt  đẹp  nhƣ  thế,  sao  chúng  ta  không  đến  đó  chứ?  Rõ  ràng  minh 

bạch rồi, sao không nhanh tay chọn lấy, mà còn ở đây để chịu tội? 

Bồ tát đến thế giới này, quí vị xem bốn đức trong Hoàn Nguyên Quán, Bồ tát đến 

đây để làm gì? Đến để chịu khổ cho tất cả chúng sinh, đó là sự thật. “Tuỳ duyên 

diệu  dụng,  oai  nghi  hữu  tắc,  nhu  hoà  chất  trực,  đại  chúng  sanh  khổ”.  Đức  Phật 

Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni suốt đời thị hiện dƣới danh một vị khổ hạnh, ngài phô 

diễn cho chúng ta thấy, giống nhƣ những diễn viên trên sân khấu vậy. Việc xuất 

hiện  hình  ảnh  vị  sƣ  khổ  hạnh  trên  sân  khấu,  sau  cánh  gà  Ngài  là  một  vị  Phật, 

giống nhƣ hình ảnh đức Phật A Di Đà đƣợc  mô tả trong Quán kinh, thân có vô 

123 Tập 420 

6 



lƣợng tƣớng, tƣớng có muôn vẻ đẹp. Chữ số đƣợc nói đến trong Quán kinh, thân 

tƣớng Ngài có tám vạn bốn nghìn tƣớng, mỗi hình tƣớng có tám vạn bốn ngàn tuỳ 

hình hảo. Khi vãng sanh là đạt đƣợc, hơn nữa là hoá sanh. Hoá sanh là gì? Vừa 

vãng sanh thì thân tƣớng của quí vị hoàn toàn giống hệt thân tƣớng đức Phật A Di 

Đà, đức A Di Đà có hình tƣớng nhƣ thế nào thì quí vị có hình tƣớng nhƣ thế ấy. 

Vì thế cõi nƣớc ấy gọi là cõi nƣớc bình đẳng, điều này trong kinh nói rất rõ ràng. 

Bốn  mƣơi  tám  lời  nguyện,  vì  sao  đức  Phật  phát  bốn  mƣơi  tám  lời  nguyện?  Vì 

Ngài nhận thấy hình tƣớng các chúng sinh trong mỗi thế giới không giống nhau, 

ngƣời có tƣớng mạo tốt đẹp thì kiêu ngạo, ngƣời xấu hơn thì mặc cảm tự ti. Do 

đó  nguyện  lực  của  ngài  để  thành  tựu  thế  giới,    không  có  hiện  tƣợng  này,  mọi 

ngƣời đều bình đẳng, tất cả đều giống nhƣ Phật. Vì thế sanh về thế giới Cực lạc ý 

niệm này không còn nữa, phiền não đều bị cắt đứt, thật sự quá từ bi! 

Mấy câu này nói rất hay, pháp môn Tịnh độ, có thể khiến cho ngƣời phàm phu 

ngỗ nghịch đƣợc nhất tâm, vì thế a đức Phật A Di Đà hiệu là nguyện vƣơng quả 

không hƣ dối. 

Chúng ta xem tiếp đoạn tiếp theo, trong luận An lạc, đạo sƣ Đạo Trác cũng luận 

mƣời niệm vãng sinh nhƣ sau: “Các ngƣơi cho rằng ngƣời làm những ác nghiệp 

là nặng vì cho rằng điều thiện của những ngƣời hạ phẩm ít quá.” 

Có  ngƣời  đọc  đến  đoạn  kinh  nói  về  hạ  phẩm,  sẽ  nghi  ngờ,  cho  rằng  tội  ngũ 

nghịch thập ác quá nặng, công phu mƣời niệm lúc lâm chung có vẻ quá ít, mƣời 

niệm lúc lâm chung sao có thể tiêu trừ tội chƣớng của họ đƣợc? Trƣớc mắt thấy 

họ  tạo  những  tội  nghiệp  nặng  nề  nhƣ  vậy,  quả  thật  rất  khó,  mƣời  niệm  lúc  lâm 

chung đâu có thể dễ dàng để họ vãng sanh nhƣ thế? Đây là điều khó có thể chấp 

nhận.  Huống  gì  nói  đến  chuyện  một  niệm  có  thể  diệt  đƣợc  tội  nặng  trong  tám 

mƣơi vạn ứ kiếp sinh tử, lại càng khó tin hơn. Những chuyện không tốt quí vị đã 

tạo ra trong đời này, chúng ta cảm thấy mƣời niệm lúc lâm chung đã không thể 

hoá giải đƣợc, huống gì trong vô lƣợng kiếp? Có sự nghĩ ngờ nhƣ vậy, không tin 

là có thật. Thật sự hiểu rõ chân tƣớng sự thật rồi, thì miễn cƣỡng có thể tin đƣợc. 

Về vấn đề này, đại sƣ Đạo Trác đã giải thích cho chúng ta: “Bây giờ chúng ta sẽ 

so  sánh  nghĩa  lí”.  Nghĩa  ở  đây  là  nghĩa  lí,  dùng  nghĩa  lí  làm  tiêu  chuẩn  để  so 

sánh, “Nghĩa khinh trọng”, thế nào là khinh? Thế nào là trọng? Với nghĩa lí này, 

Ngài có ba cách lí giải: “Rõ ràng ở trong tâm”, hai chữ rõ ràng có sự xuyên suốt 

phần sau, rõ ràng trong tâm, rõ ràng nơi nhân duyên, rõ ràng nơi việc quyết định. 

Không phải nơi chỗ thời gian lâu mau hay nhiều ít, điều này không liên quan. Tạo 

tội nghiệp nặng nề, hay tội nghiệp nhiều đến bao nhiêu, cũng đừng lo, chỉ sợ quí 

Tập 420  123

7 



vị không giác ngộ. Giác ngộ thì mới có thể hoá giải đƣợc. Đang còn mê mờ, nghi 

hoặc thì quí vị phải gánh chịu, phải chịu khổ. Trong đây có đạo lý của nó. 

Phần dƣới Ngài giải: “Thứ nhất, thế nào gọi là tại tâm”?. Nói theo ngôn ngữ hiện 

nay,  sao  lại  nói  tại  tâm?  Tức  là  khi  ngƣời  kia  tạo  tội  là  do  nƣơng  theo  tâm  hƣ 

vọng điên đảo mà có. Đại sƣ cho rằng do tâm đó mà tạo tội, vậy tâm điên đảo hƣ 

vọng là gì? Là A lại da, không phải là chân, nƣơng theo tâm vọng tƣởng mà có. 

Do vọng tâm sinh ra nên toàn là những vọng cảnh, đó không phải là chân. Những 

ngƣời mới học không thể hiểu đƣợc, những ngƣời tu tập đã lâu nên biết, kinh điển 

đã nói rất nhiều, cuộc đời này là giả nhƣng mọi ngƣời có ai thừa nhận không? Tất 

cả  mọi  thứ  là  có  thật,  có  gì  là  giả  đâu?  Nếu  quí  cho  là  chân  thì  mọi  thứ  đều  là 

chân, và quí vị phải chịu tội. Nếu quí vị biết đó là giả mới có thể cắt đứt, không 

phải  chịu  tội.  Luân  hồi  trong  sáu  nẻo  là  giả,  y  chánh  trang  nghiêm  trong  mƣời 

pháp giới đều là giả, ít nhất cũng phải quả quyết đến mức độ nhƣ thế. 

Kinh  Kim  Cang  đã  nói  rất  hay:  “nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  nhƣ  mộng  huyễn  bào 

ảnh”. Pháp hữu vi là gì? Có sanh có diệt là pháp hữu vi. Chúng ta hãy thử nghĩ 

xem, có pháp nào không phải là pháp hữu vi? Động vật chúng ta có sanh lão bệnh 

tử, là pháp hữu vi, thực vật thì có sanh trụ dị diệt, là pháp hữu vi, tất cả những 

khoáng vật nhƣ sơn hà đại địa thì có thành trụ hoại không, là pháp hữu vi. Tất cả 

đều biến chuyển, phàm những thứ biến chuyển đều gọi là pháp hữu vi. Bây giờ ta 

nói đến trời, trời cũng có những lúc biến đổi, cũng không cố định. Trời hay đất 

đều là những pháp hữu vi, thời gian hay không gian cũng là pháp hữu vi. 

Chúng ta đọc trong luận Bách Pháp Minh Môn, tất cả chín mƣơi tƣ thứ trƣớc đều 

là pháp hữu vi, pháp hữu đƣợc chia thành mấy loại lớn? Chia thành bốn loại lớn. 

Thứ  nhất  là  tâm  pháp,  gồm  tám  tâm,  tám  thức  của  A  lại  da.  Thứ  hai  là  tâm  sở 

pháp, tức là tác dụng của tâm lí. Trong tác dụng tâm lí lại chia thành năm mƣơi 

mốt loại lớn, vì là pháp hữu vi nên nó cũng sinh diệt. Ngoài ra có sắc pháp tức là 

các  hiện  tƣợng  vật  chất  cũng  là  pháp  hữu  vi,  tất  cả  hiện  tƣợng  vật  chất  đều  vô 

thƣờng. Lại có một thứ khác nữa, đó là những khái niệm trừu tƣợng. Những danh 

từ  trong  Phật  pháp  không  gọi  là  khái  niệm  trừu  tƣợng  mà  gọi  là  bất  tƣơng  ƣng 

hành  pháp,  đó  là  một  khái  niệm  trừu  tƣợng,  nó  không  phải  là  một  hiện  tƣợng 

thực,  nhƣng  cũng không  thể  nói  nó không  có.  Thời  gian  và  không  gian cũng  là 

một  khái  niệm  trừu  tƣợng,  hai  mƣơi  bốn  khái  niệm  trừu  tƣợng.  Cộng  tất  cả  có 

chín mƣơi sáu pháp. Chín mƣơi sáu pháp này đều là pháp hữu vi, có sinh có diệt, 

sát na không dừng, toàn là giả. Thật sự thấu triệt rồi, thì thiện trở về số không, ác 

cũng trở về số không, không có pháp nào là chẳng trở về số không. Nhiễm cũng 

123 Tập 420 

8 



là  số  không,  tịnh  cũng  là  số  không,  tất  cả  đều  trở  về  số  không  là  bình  đẳng,  là 

đƣợc hoá giải. Nếu quí vị không thể trở về số không, thì bắt buộc quí vị phải gánh 

chịu, việc gánh chịu này cũng không phải là chân. Việc chịu khổ chịu tội trong 

địa ngục là chân ƣ? Không phải, nó chỉ  giống giấc mơ, trong  mơ ta thấy  mình 

chịu tội cũng thấy đau khổ, khi tỉnh dậy không còn nữa. Ngƣời đã giác ngộ nhƣ 

một ngƣời đã tỉnh giấc mơ, tự nhớ tất cả mọi việc, nhìn thấy tất cả mọi việc, làm 

gì có những thứ đó? Vì thế đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay: “Mộng lý minh minh hữu 

lục thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Vấn đề quí vị phải giác ngộ, không 

giác thì không đƣợc. 

Chƣ Phật, Bồ tát thị hiện trong cõi đời, chỉ vì một nguyên do, đó là khiến chúng 

sinh thức tỉnh. Ngài dùng phƣơng pháp giảng kinh dạy học để phá mê khai ngộ. 

Chỉ làm một việc này. Những việc này chúng ta dùng những ngôn ngữ thế gian 

để nói, nhƣng ngôn ngữ của xuất thế gian thì không có gì để nói. Ngôn ngữ thế 

gian thƣờng nói đến công đức  vô lƣợng vô biên. Nhƣng dùng pháp xuất thế thì 

trở về con số không, công đức vô lƣợng vô biên cũng là con số không. Tất cả đều 

quy  về  số  không,  thì  tất  cả  là  chân  thật  nhất.  Nhƣng  nếu  không  quy  về  con  số 

không, thì thiện có thiện báo, có phúc báo, ác có ác báo. Nếu quí vị không quy về 

con số không, thì quí vị phải gánh chịu, quy về con số không thì không có gì. Quí 

vị hiểu đƣợc vấn đề  này thì sẽ lĩnh hội đƣợc, việc tạo tội cực nặng cũng không 

vấn đề gì, quy về con số không thì chẳng có vấn đề gì. Nhƣng vấn đề ở chỗ, có 

bao nhiêu ngƣời quy về con số không đƣợc? Đây là một sự thật, không phải giả. 

Không quy về con số không thì ts phải gánh chịu. Sau khi quy về con số không 

quí vị sẽ hiểu, Phật A Di Đà là từ chỗ nào đến? Từ tâm ta hiện ra, từ tâm ta sinh 

ra, ngoài tâm không có pháp nào, ngoài pháp không có tâm. Thế giới cực lạc từ 

đâu mà có? Do tâm ta hiện ra. Thế giới Ta bà từ đâu mà có? Từ tâm ta mà có. Tất 

cả thế giới trong mƣời phƣơng vô lƣợng vô biên của chƣ Phật, không cõi nào là 

không do tâm ta hiện ra, tâm ta tạo thành, phải hiểu đƣợc rõ ràng nhƣ thế. Sau khi 

đã hiểu rõ ràng nhƣ thế rồi thì tâm quí vị liền bình đẳng, thanh tịnh, chắc chắn 

không còn cõi nào cao, cõi nào thấp, tất cả đều bình đẳng, thiên đƣờng hay địa 

ngục đều giống nhau, cõi Ta bà hay Cực lạc đều giống nhau. Cho dù quí vị ở bất 

kì cảnh giới nào, thì tâm quí vị cũng bất động, bất động là quy về con số không, 

động thì không thể quy về đƣợc. Tâm bất động là nhất chân pháp giới, tâm bất 

động là cõi Thƣờng tịch quang. Đạo lí này rất cao sâu, cần phải dụng tâm mà cảm 

nhận.  Có  thể  lãnh  hội  đƣợc  chăng?  ta  buông  bỏ  thì  có  thể  lãnh  hội  đƣợc.  Nếu 

không buông bỏ, sao lãnh hội đƣợc đó là vọng tƣởng. Vì sao vậy? Vì việc lãnh 

Tập 420  123

9 



hội không thể dùng tâm ý thức, nếu dùng tâm ý thức thì không gọi là lãnh hội, mà 

gọi là tƣởng, tƣởng thì không đến đƣợc, càng tƣởng càng sai. Lãnh hội không thể 

dùng tâm ý thức. Vì tâm là vọng tƣởng, ý là phân biệt, ý thức là phân biệt, ý căn 

là mạt na, mạt na chính là chấp trƣớc, vì thế không dùng tâm ý thức, tức là không 

dùng tâm phân biệt chấp trƣớc, không dùng khởi tâm động niệm, thì quí vị thấy 

đƣợc chân thật. 

Vì  thế  phàm  phu  tạo  tội,  họ  nƣơng vào  chính  là vọng  tâm.  Mƣời  niệm  này  dựa 

vào những bậc thiện tri thức để đƣợc nâng đỡ, nghe thực tƣớng pháp, nƣơng nơi 

thực tƣớng. Niệm Phật là nƣơng vào thật tƣớng, tạo nghiệp chƣớng là nƣơng nơi 

vọng tâm. Tại sao ngày nay chúng ta niệm Phật không có kết quả? Là bởi chúng 

ta  vẫn  nƣơng  nơi  vọng  tâm  để  niệm,  nên  không  có  tác  dụng.  Niệm  đƣợc  mấy 

mƣơi năm rồi nhƣng không đƣợc lợi ích gì, cốt yếu là ở chỗ này. Nếu nƣơng theo 

thật tƣớng mà niệm,  thì hiệu quả đã cao rồi. Căn tánh chúng ta chậm chạp, nên 

khi đọc kinh nghe giảng, cho dù đến mấy mƣơi năm thì vẫn nƣơng nơi vọng tâm, 

không có cách gì thay vọng tâm bằng chân tâm. Nguyên nhân là do đâu? Là do 

không có các bậc thiện tri thức dẫn đƣờng, nếu gặp đƣợc thiện tri thức, nếu gặp 

đƣợc thiện tri thức thì ta phải có những điều kiện cần thiết. Đó là những điều kiện 

gì? Thành kính. Hoàn toàn không phải thiện tri thức muốn những ngƣời đến thọ 

giáo phải cung kính với mình, nhƣ vậy thì không phải là bậc thiện tri thức. Thiện 

tri thức tuyệt đối không có một nhu cầu nào. Vậy tại sao ta phải thành kính? Bởi 

thành kính là tánh đức, chỉ có tánh đức mới có thể thể khế nhập tâm tánh. Nếu 

không  thành  kính  thì  là  vọng  tâm,  mà  vọng  tâm  thì  không  thể  đi  vào  cảnh  giới 

chân thật, đạo lý là nhƣ vậy. Một ngƣời thầy giáo nhận học sinh thì cũng chỉ lấy 

điều này làm tiêu chuẩn. Thấy học sinh này, là ngƣời chân thành, cung kính, thật 

thà, đó mới là một nhân tài, là ngƣời có thể thành công. Thầy giáo gặp những học 

sinh nhƣ thế, , sẽ lƣu tâm chiếu cố, hàng ngày thầy giáo quan sát, giúp đỡ, nhƣng 

vẫn kèm  cặp họ thật nghiêm khắc.  Vì sao vậy? Vì khi quá quan tâm đến ngƣời 

học trò, thì họ sẽ sinh tâm ngạo mạn, cống cao ngạo mạn. Nhƣng nêu quá thơ ơ 

lãnh  đạm  với  họ,  thì  họ  sẽ  buồn  bã  sầu  muộn,  không  thể  học  tập  đƣợc.  Vì  thế 

ngƣời  thầy  đối  với  học  trò  bằng  cách,  không  thân  cận  không  thờ  ơ,  cứ  để  nó 

trƣởng thành một cách tự nhiên. Ngày trƣớc chúng tôi thƣờng nghĩ nhƣ thế, sau 

này khi gặp lại, đúng là nhƣ thế. 

Năm 1949, tôi đến Đài loan, một mình tôi thôi, đi cùng quân đội. Lúc bấy giờ nếu 

không đi cùng quân đội thì không đến đƣợc Đài loan, năm đó tôi đã 22 tuổi, phải 

tòng quân mới đến đƣợc Đài loan. Sau khi đã đến Đài loan đất khách quê ngƣời, 

124 Tập 420 

0 



không ngƣời thân bạn bè, không ai quen biết, rất muốn đi học, nhƣng không có 

tiền đóng học phí. Khi phục vụ trong quân đội với mức lƣơng rất thấp, mọi nhu 

cầu chỉ đủ nuôi sống bản thân với một mức sống rất thấp. Trong hoàn cảnh thiếu 

thốn nhƣ thế, tôi chỉ biết dựa vào sức mình, sách vở cực kì hiếm hoi, nếu có đi 

nữa cũng không có tiền để mua, chỉ còn một cách là chép lại. Những ngày nghỉ 

tôi đến thƣ viện mƣợn sách mang về chép lại, làm gì đầy đủ tiện nghi nhƣ bây 

giờ. Lúc bấy giờ tôi gặp đƣợc thầy Phƣơng Đông Mĩ, biết thầy là ngƣời quê Đồng 

thành, tỉnh An huy, là đồng hƣơng, tuy không quen, nhƣng là đồng hƣơng. Vì là 

đồng hƣơng nên tôi viết cho thầy một bức thƣ, trong thƣ gửi kèm theo một bài 

văn nhờ thầy xem. Mục đích không gì khác, ngoài việc mong thầy nhận cho tôi 

vào học dự thính môn của thầy. Lúc bây giờ tôi rất có thích môn Triết học, thƣ 

gửi đi là chỉ đánh tiếng, có kết quả ra sao thì chƣa biết, và cũng không dám nghĩ 

đến nó. Khoảng một tuần thì tôi nhận đƣợc thƣ trả lời của thầy, hẹn tôi đến gặp 

thầy ở nhà riêng. Lần đầu tiên tôi đến nhà riêng gặp thầy là nhờ một bức thƣ, tự 

mình giới thiệu cho  mình. Khi trò chuyện, thầy đã hỏi tôi rất nhiều điều, tôi cứ 

thật lòng trả lời, mong  muốn đến học dự thính ở trƣờng. Thầy nói với tôi: “nhà 

trƣờng  bây  giờ,  thầy  không  ra  thầy,  trò  không  ra  trò”.  Đó  là  khoảng  sáu  mƣơi 

năm về trƣớc. “Nếu anh theo học ở ngôi trƣờng này anh sẽ rất thất vọng”. Nghe 

thầy nói, tôi nhƣ sét đánh ngang tai, mất hết cả hứng, sa sầm nét mặt, rất buồn bã 

đau khổ. Chúng tôi ngồi nhƣ thế khoảng bốn năm phút, thầy lại nói: “Thôi đƣợc 

rồi,  mỗi  tuần  vào  ngày  chủ  nhật  anh  đến  nhà  tôi,  tôi  sẽ  dạy  anh  hai  tiếng  đồng 

hồ”.  Việc  này  có  nằm  mơ  cũng  chẳng  đƣợc.  Trên  chiếc  bàn  nhỏ  trong  phòng 

khách bé nhỏ nhà thầy, một thầy một trò, tôi đã học môn Triết học khái luận với 

thầy nhƣ thế. Càng về sau, học trò đến học càng đông, nhƣng cách học nhƣ thế 

chỉ mỗi mình tôi. Học sinh của thầy Phƣơng cũng có rất nhiều ngƣời thành tựu, 

trong đó có cả Đƣờng Quân Nghị- viện trƣởng thƣ viện Tân á ở Hongkong, cũng 

là học trò của thầy Phƣơng. Sau khi nghe tôi kể, thay đổi cách nhìn, ông nói với 

tôi: “Mắt thầy Phƣơng mọc trên đỉnh đầu, không ai phát hiện ra ông, thầy đã một 

mình dạy dỗ ông, ông nhất định sẽ là là một ngƣời có tài”. Thực ra, thầy có dạy gì 

cho tôi nhiều đâu, nếu có thì đó là lòng cung kính của tôi đối với thầy. Điều này 

thì tôi đã tiêm nhiễm những lời dạy của cha mẹ tôi từ bé. 

Tôi theo đại sƣ Chƣơng gia, theo thầy Lí, thời gian theo thầy Lí gần mƣời năm, 

tất cả đều với lòng thành kính, nếu không có lòng thành kính thì không thể học 

đƣợc  điều  gì.  Nói  chung,  đối  với  những  học  sinh  khác,  tôi  lúc  nào  cũng  thành 

kính hơn hẳn, nhờ thế mà sáu mƣơi năm qua, những gì tôi đã trải qua, tôi khẳng 

Tập 420  124

1 



định rằng những lời dạy của đại sƣ Ấn quang: “ một phần thành kính đƣợc một 

phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích”. Ngài Ấn quang chỉ 

nói nhƣ thế, nhƣng tôi thêm vào mấy câu nữa: “Trăm phần thành kính đƣợc trăm 

phần lợi ích, ngàn phần thành kính đƣợc ngàn phần lợi ích, vạn phần thành kính 

đƣợc vạn phần lợi ích”. Hoàn toàn đúng, không có tâm cung kính thì không gặt 

hái  đƣợc  thứ  gì.  Phải  nuôi  dƣỡng  đức  tính  chân  thành  cung  kính,  bắt  đầu  nuôi 

dƣỡng  từ  đâu?  Từ  chỗ  khiêm  tốn  của  mình.  Khiêm  tốn  vẫn  chƣa  đủ,  phải  nên 

khép mình. Một ngƣời biết khép mình không ai không thành tựu. 

Chúng ta xem cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn, quí vị thấy tiên sinh Liễu Phàm, nhìn 

một  học  sinh  lên  kinh  ứng  thí,  tiên  sinh  ấy  có  thể  đoán  đƣợc  ngƣời  nào  thi  đỗ, 

ngƣời nào không đỗ, những ngƣời nhƣ thế, tiên sinh đều đoán đúng cả. Tiên sinh 

có biết xem tƣớng không? Không biết. Vậy ông quan sát thứ gì, ông ấy quan sát 

ngôn hành cử chỉ của những ngƣời học trò. Nếu những ngƣời nào thật sự có biểu 

hiện khiêm tốn, chắc chắn ngƣời đó sẽ thi đỗ, tiêu chuẩn của ông ấy chỉ có chừng 

đó.  Trong  Tứ  Huấn  nói  rất  rõ  ràng,  ông  ta  khuyên  con  cái  ông  nên  sống  khép 

mình. Một ngƣời sống khép mình tất nhiên sẽ thành kính, một ngƣời thành kính 

nhất định có thể khế hợp với tâm tánh. Nếu có một chút kiêu mạn thì không thể 

thi đỗ. 

Cuốn Liễu Phàm Tứ Huấn lấy một thí dụ ngƣợc lại: có một anh học trò đi thi, anh 

này  vốn  là  một  ngƣời  rất  tự  phụ,  văn  chƣơng  anh  ta  rất  khá,  nhƣng  lại  xem 

thƣờng những ngƣời bạn đồng học, thi mấy lần cũng không đỗ, trong lòng không 

khâm phục, chửi rủa những vị quan chấm thi không có mắt, sao bài văn của mình 

hay nhƣ thế mà lại không cho đỗ? Khi anh ta đang chửi rủa, có ngƣời đứng cạnh 

thấy  thế  liền  cƣời,  anh  ta  càng  điên  tiết,  bèn  quay  sang  ngƣời  kia:  Sao  lại  cƣời 

tôi? Ngƣời kia nói: Tôi cƣời anh là bởi bài văn của anh có gì đáng gọi là hay. Anh 

học trò liền nói: anh chƣa biết bài văn của tôi thì làm sao biết đƣợc nó hay hay 

không. Ngƣời kia trả lời: tôi chỉ cần nhìn thái độ của anh thì có thể biết bài văn 

của anh thế nào rồi. Ngƣời học trò  này cũng rất hay,  sau khi nghe xong, anh ta 

nghĩ ngƣời kia nói cũng có lí, liền e thẹn xin lỗi ngƣời kia. Ngƣời kia bèn khuyên 

nhủ. Sau này ngƣời học trò tự thay đổi tính cách của mình, ba năm sau, anh học 

trò lại đi thi, lần này thì thi đỗ. 

Tiên  sinh  Liễu  Phàm  nhìn  ngƣời  cũng  không  gì  khác,  ông  không  phải  là  thầy 

tƣớng số, ông chỉ xem ngƣời đó có thành kính không, ngôn hành cử chỉ có đƣờng 

hoàng hay không, có phải là ngƣời chân thật hay không, có cung kính hay không. 

Xem từ những biểu hiện nhƣ thế. 

124 Tập 420 

2 



Ngay cả sự thành bại của pháp thế gian, then chốt của nó là ở điểm này, huống gì 

là Phật pháp? Rất quan trọng, chẳng phải không quan trọng. 

Cho  nên  đây  là  tại  tâm,  nƣơng  theo  vọng  tâm  là  không  đƣợc,  phải  nƣơng  thật 

tƣớng, thật tƣớng là chân tâm, nƣơng theo chân tâm mới có thể thành tựu. Pháp 

thế gian hay xuất thế cũng thế cả, không có ngoại lệ. 

Xã hội ngày nay loạn lạc, thiên tai ngày càng nhiều, nguyên nhân là do đâu? Bởi 

ta toàn dùng vọng tâm, không dùng chân tâm. Niệm Phật cũng dùng vọng tâm thì 

làm  sao  có  thể  thành  tựu  đƣợc?  Nếu  nhiều  ngƣời  dùng  chân  tâm  thì  xã  hội  đã 

không xảy ra việc gì. Vì sao xã hội ngày trƣớc tốt đẹp nhƣ thế? Vì xã hội ngày 

trƣớc  đƣợc  giáo  dục.  Nhƣ  phần  trƣớc  tôi  đã  nói,  nền  giáo  dục  của  ngƣời  xƣa, 

quan trọng nhất là nền giáo dục gia đình, ngƣời xƣa coi trọng giáo dục gia đình. 

Giáo dục gia đình là nền tảng cơ bản có bề dày ổn định trong năm nghìn năm qua, 

họ  đã  làm  rất  tốt  việc  này.  Những  bậc  quân  vƣơng  theo  đó  cai  trị  mà  thiên  hạ 

đƣợc thái bình. Triều đại gần chúng ta nhất, là triều Mãn thanh, quí vị hãy xem 

Mãn thanh nhập quan, Khang Hi 61 năm, Ung Chính 13 năm, Càn Long 60 năm, 

sau đó có thêm Gia Khánh, gần hai trăm năm thái bình thịnh trị, xã hội ổn định, 

đời sống nhân dân đƣợc ấm no. Những điều này từ đâu mà có? Đều do giáo dục 

gia đình tốt đẹp. Nhà vua cũng coi trọng nền giáo dục gia đình, những gia đình có 

giáo dục tốt đều đƣợc ban thƣởng, tặng giấy khen để khích lệ. Mỗi gia đình đều 

tích cực dạy dỗ con cái, nên xã hội không còn những ngƣời xấu, mọi ngƣời đều là 

ngƣời tốt, mọi việc đều là việc lành, thiên hạ thái bình. Đạo lý của nó là nhƣ vậy. 

Vì thế đại sƣ Đạo Trác nói đến việc luận tâm, luận duyên, luận quyết định. Nói 

rất hay. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------- 





Tập 420  124

3 







Document Outline


	OLE_LINK1

	OLE_LINK2




cover_image.jpg
Tinh-Do-Dai-Kinh-
Giai-Dien-Nghia-
Tap-361-420





